
13

1) Einleitung: Sozialphilosophie am 
Leitfaden der Vulnerabilität

Wir wollen die Vulnerabilität zum Leitfaden einer Sozialphilosophie ma-
chen. Wichtig ist es, hier direkt vor Missverständnissen zu warnen. Vul-
nerabilität bezeichnet sicherlich die passive, hinfällige, schwache und 
dunkle Seite der menschlichen Person und sie wäre damit das Gegenteil 
der aktiven, gesunden, starken, rationalen und vernünftigen Seite. Die-
ser Gegensatz ist beachtenswert. Doch nehmen wir an dieser Stelle eine 
Vulnerabilität in den Blick, die jener Vulnerabilität, die der Gesundheit 
entgegengesetzt ist, vorausgeht. 

Vulnerabilität ist eine Universalie. Sie bezeichnet etwas, das auf alle 
Menschen (und wohl auch auf alle Tiere) zutrifft. Es spricht viel dafür, 
Begriff und Sache der Vulnerabilität differenziert zu betrachten. Judith 
Butler ist darin zuzustimmen, dass zwischen einer grundsätzlichen Ver-
letzlichkeit (precariousness) und einer konkreten Gefährdung (precari-
ty) unterschieden werden sollte (vgl. Butler 2010, 10f, 32f). Die erste 
Bezeichnung des prekären Lebens bezieht sich auf eine unvermeidliche 
Conditio, die zweite hingegen auf eine Sachlage, die politisch verändert 
werden kann. Zu beachten bleibt hier das Phänomen der Leiblichkeit. 
Während Butler in ihrem Frühwerk nahelegte, dass Körper etwas Diskur-
sives sind, denkt sie nach der »Wende zur Vulnerabilität« (Butler 2016, 
185) anders. Seither geht sie davon aus, dass sich »ethische Forderungen« 
(ebd., 156) angesichts eines (menschlichen oder tierischen) körperlichen 
Wesens ergeben, das zu anderen in Relationen steht und sich durch eine 
Performativität als öffentlich Versammeltes zeigt. Wir nehmen diese Im-
pulse auf und entwickeln die Vulnerabilität im Ausgang von der Phäno-
menologie der Leiblichkeit als Ambivalenz von Potenz und Endlichkeit.

Ein Mensch wird geboren, lebt und stirbt dann. Geboren wird der 
Mensch als leibliches Wesen. Das besagt, dass der Mensch als endliches 
Wesen geboren wird, denn der Leib ist ein Gewebe, das nicht für ewi-
ges Leben gemacht ist. Durch seine Leiblichkeit ist der Mensch Geburt 
und Tod ausgesetzt. Darin ist eine Ambivalenz beschlossen. Gebürtlich-
keit bedeutet, dass ein Mensch das Potenzial hat, einen neuen Anfang 
zu realisieren, also aus seinem Leben etwas zu machen. Der Mensch 
entfaltet zu diesem Zweck seine Vernunft. Er gründet eine Familie und 
pflegt Freundschaften. Er erfindet eine künstliche Welt und erobert das 
Weltall. Sein Anfangspotenzial ist eine Macht (gr. Dynamis, lat. Poten-
tia, dt. Möglichkeit). Endlichkeit bedeutet, dass das menschliche Leben 
zugleich ein Sein-zum-Tode lebt. Es ist Potenz und zudem dem Verfall 
preisgegeben.

https://doi.org/10.5771/9783748911654-13 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

Mit der Geburt ist gesetzt, dass wir auf Andere (Menschen, Tiere, Din-
ge) stoßen. Es ist unsere Aufgabe, zu ihnen ein vernünftiges Verhältnis zu 
etablieren. Dabei wirken zwei heteronome Kräfte in- und miteinander: 
das Ethische und das Politische.

a. Das Politische und das Ethische

Das Politische und das Ethische stehen in einem Spannungsverhältnis 
zueinander. Sie verweisen aufeinander und sind dabei zugleich als eigen-
ständige Elemente zu verstehen.  Das Politische ist im weitesten Sinne 
als eine Macht zu verstehen. Macht ist eine Möglichkeit, etwas zu schaf-
fen und damit zu gestalten. Sie bezieht sich auf Ordnungen wie Fami-
lie, Freundschaft, Gesellschaft und Staat. Das Ethische ist nun der An-
spruch an diese Gestaltung, jene Ordnungen nichtexklusiv einzurichten. 
Das heißt: niemand soll aus dem Schutzbereich von Achtung und Wür-
de ausgeschlossen (exkludiert) werden. Das gilt für menschliche Person 
und in gewisser Hinsicht auch für Tiere und die Natur.

Nicht jede Exklusion ist per se ein Problem (vgl.: Schnell 2017, Kap. 
17). Zwar beruhen viele gesellschaftliche Ordnungen auf Ausschließun-
gen, aber diese müssen das oder den Ausgeschlossene(n) nicht notwendig 
zum Feind erklären; ja, sie können ihn oder es sogar auf alternativen We-
gen zum Zuge kommen lassen. Claude Lefort und Chantal Mouffe sehen 
darin eine wesentliche Eigenschaft der Demokratie. Das Ausgeschlossene 
ist kein nacktes Leben. In einer Demokratie ist das Ausgeschlossene nicht 
schlechthin ausschließenswert. Das Ethische fragt danach, wie es um das 
Ausgeschlossene und seine Chancen auf Beachtung steht.

Obwohl wir mit Richard Rorty formulieren können, dass eine Demo-
kratie darauf aus ist, den Anwendungsbereich des Wortes Wir möglichst 
zu erweitern, ist ob der Vulnerabilität nicht anzunehmen, dass es als Te-
los der Gesellschaftsgeschichte realisierbar ist, in dem das Rechte und 
das Gute sich zum Nutzen aller verbindet.

b. Das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden  
der Vulnerabilität

Das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabili-
tät ist niedergelegt in dem Buch Ethik im Zeichen vulnerabler Personen 
(Schnell 2017). 

Das nachfolgende Werk Digitalisierung der Lebenswelt (Schnell/Dun-
ger 2019) thematisiert die Auswirkungen der Digitalisierung auf vul-
nerables Leben. Zusammenfassend kann gesagt werden, dass die Digi-
talisierung die Welt in quantifizierbare Daten transformiert und damit 

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-13 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

einen Angriff auf die Materialität vulnerablen Lebens in diversen Be-
reichen durchführt. Die frühesten Veränderungen vollziehen sich in der 
Wirtschaft: der Bildschirm löst das Handwerk ab, die Dienstleitung die 
Warenproduktion. Im Bereich des Verkehrs gelten automatisch fahren-
de Mobile selbst dann noch als sicherer, wenn sie Fußgänger bei Aus-
weichmanövern töten. Die konkrete Person zählt nicht, da nur die Si-
cherheitsstatistik maßgeblich ist. In der Erotik ersetzt das statistische 
Matchingverfahren die leibliche Anziehungskraft des Eros. In der Öko-
logie gelten Bäume als Emissionsvernichter. Der konkrete einzelne Baum 
als solcher ist nichts wert. Er kann jederzeit gefällt werden, wenn anders-
wo ein neuer gepflanzt wird. Politik, Fitness, Gesundheit – alle Systeme 
werden durch die Digitalisierung durchformt, die damit eine ähnliche 
Macht wie das Christentum, der Kapitalismus und die Globalisierung 
der Informationen hat.

Wie alle globalen Umwälzungen ist auch die Digitalisierung ambiva-
lent, pro und contra treten zusammen auf. Um der ethischen Problema-
tik gerecht zu werden, ist bislang nur der Datenschutz in der EU ver-
stärkt worden. Der Datenschutz schützt aber nur Daten, keine Körper!

Das hier nun vorliegende Buch über das Das Ethische und das Politi-
sche will das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden der Vul-
nerabilität plausibilisieren und ausbauen und zwar im Durchgang durch 
Traditionen und damit durch Theorien von Autoren, die der Idee der 
Vulnerabilität etwas hinzufügen können. Dabei gibt es offensichtliche 
Referenzen, aber auch eher versteckte, die uns nötigen, Autoren, die als 
Meisterdenker gelten, gegen den Strich als Autoren der Vulnerabilität 
endlichen Lebens zu lesen. 

G.W.F. Hegel zeigt, dass die Stiftung einer bis heute als positiv und 
fortschrittlich geltenden politischen Ordnung das Problem der Stif-
tungsgewalt nach sich zieht. Damit ist eine Ambivalenz verbunden, auf 
die wir mit der Idee einer ethisch ausgerichteten und widerstreitenden 
Demokratie antworten. Georg Simmel ist ein Autor, der bestätigt, dass 
das Ethische in die tragische Kultur der Moderne eingeflochten ist. Ernst 
Cassirer und Edmund Husserl sind Meisterdenker, die von der Seite der 
Vulnerabilität her gelesen werden. Mit Maurice Merleau-Ponty begeg-
net uns dann eine Schlüsselfigur. Sie führt einen Paradigmenwechsel ein, 
erkennt die Vulnerabilität an und zieht daraus die Konsequenz, dass 
Vulnerabilität eine ethische Relevanz hat und dass die Philosophie ins 
Politische hinübertreten muss. In das sich damit öffnende Spannungs-
feld von Ethischem und Politischem finden wir dann weitere Autoren 
eingebettet: Pierre Bourdieu, Cornelius Castoriadis, Roland Barthes, 
Bernhard Waldenfels, Hans Jonas, Bruno Latour, Claude Lefort und 
andere.

Inhaltlich wird das Konzept der Nichtexklusivität fortgeschrieben. Es 
umfasst nicht nur Menschen und in gewisser Hinsicht auch Tiere (vgl. 

DAS PROGRAMM EINER SOZIALPHILOSOPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911654-13 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

dazu: Schnell 2017); an dieser Stelle wird gar der Einbezug der Ökolo-
gie erprobt. Überlegungen zur Endlichkeit und zu den Herausforderun-
gen der Digitalisierung bilden den Abschluss.

In der Geschichte dieser Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulne-
rabilität treten bekannte und widerkehrende Doppelbegriffe auf: Ethi-
sches/Politisches, aber auch Endlichkeit/Unendlichkeit, Zerrissenheit/
Ganzheit, Leiblichkeit/Gewaltsamkeit. Ihren Anfang nimmt diese Ge-
schichte zunächst bei Immanuel Kant.

EINLEITUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911654-13 - am 26.01.2026, 05:34:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911654-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Das Politische und das Ethische
	b.  Das Programm einer Sozialphilosophie am Leitfaden der Vulnerabilität

