
Konstruktivistische Argumentationen als

Reflexionsangebote für die Medien- und

Kommunikationswissenschaften

Siegfried J. Schmidt

Der Beitrag versucht, die Frage zu klären, welche Reflexionsangebote der gegenwärtige
konstruktivistische Diskurs für die Medien- und Kommunikationswissenschaften liefern
kann. Angesichts der Vielstimmigkeit dieses Diskurses muss zunächst geklärt werden,
welche Variante konstruktivistischen Argumentierens mit welchen Gründen als Grund-
lage eines solchen Reflexionsangebotes dienen kann. Dabei geht es in erster Linie um die
Klärung grundlagentheoretischer Probleme und daran anschließend um die Frage, wel-
che Konsequenzen sich daraus für die konkrete Arbeit von Medien- und Kommunikati-
onswissenschaftlern ergeben. Vorgeschlagen wird eine strikt prozessorientierte non-dua-
listische konstruktivistische Argumentation, die die Beobachter- und Handlungsgebun-
denheit jeder Auseinandersetzung mit Wirklichkeit betont und der Frage nachgeht, wel-
che Konsequenzen eine solche grundlagentheoretische Entscheidung für die Bearbeitung
von Themenkomplexen wie Wahrheit, Wissen, Verstehen und Kultur hat. Als Fazit ergibt
sich eine fundierte Antwort auf die Frage, was unter medienvermittelter Konstruktion
von Wirklichkeit verstanden werden kann.

Schlüsselwörter: Konstruktivistischer Diskurs, Beobachter, Prozessorientierung, Wirk-
lichkeit, Wahrheit, Journalismus, Kultur, Kontingenz, Medienkulturwissenschaft, Ver-
stehen

 

Für die folgenden Überlegungen gelten einige Hinweise, die nicht übersehen werden
sollten. Wie ich schon mehrfach betont habe, gibt es nicht „den“ Konstruktivismus als
ein geschlossenes Theoriegebäude, sondern einen „konstruktivistisch“ genannten Dis-
kurs, in dem viele Stimmen von der Neurobiologie bis zur Philosophie zu unterscheiden
sind. Entsprechend sind auch die Verwendungen konstruktivistischer Argumentationen
in verschiedenen Disziplinen von der Physik bis zur Pädagogik und eben bis zur Medien-
und Kommunikationswissenschaft z. T. sehr unterschiedlich.1

Will man daher Reflexionsangebote für die (künftige) Medien- und Kommunikati-
onswissenschaft(en) machen, dann muss zunächst einmal geklärt werden, welche Vari-
ante konstruktivistischen Denkens dem Angebot zugrunde gelegt wird, und welche Ar-
gumente aus dem Fundus dieser Variante aus welchen Gründen für relevant erklärt wer-
den. Dabei sollte von Anfang an klar sein, dass solche konstruktivistischen Angebote in
erster Linie grundlagentheoretische Argumentationen betreffen, die allerdings durchaus
Auswirkungen auf die tägliche praktische Arbeit und deren Einschätzung haben (kön-
nen/sollen). Mit anderen Worten, es geht im Folgenden nicht um How-to-do-Angebote,
sondern um How-to-argue-Vorschläge.

1.

1 Cf. dazu etwa Merten/Schmidt/Weischenberg (Hg.) 1994, die Beiträge in Scholl (Hg.) 2002,
Pörksen 2006 sowie die Beiträge in Pörksen (Hg.) 2015.

DOI: 10.5771/1615-634X-2017-2-207 207

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Die Frage nach der hier zugrunde gelegten Variante von Konstruktivismus ist deshalb
so relevant, weil in den letzten Jahren aufgrund interner und externer Kritik ernsthafte
Schwachstellen des konstruktivistischen Diskurses diskutiert worden sind. Auf die
wichtigsten weise ich im Folgenden kurz hin.

(a) Individuenfixiertheit: Der „klassische“ Konstruktivismus weist ein soziokultu-
relles Defizit auf; d. h. die Bedeutsamkeit von Sprache/Kommunikation und Kultur für
Konstruktionsprozesse wird erheblich unterschätzt, worauf vor allem Sozialkonstruk-
tivisten wie K. Gergen verwiesen haben. Aus diesem Grunde habe ich 1994 versucht,
eine soziokulturell orientierte Version von Konstruktivismus zu entwickeln.2

(b) Kognitionsfixiertheit: Wie vor allem P. Janich in verschiedenen Publikationen3

argumentiert hat, ist der „klassische“ Konstruktivismus einseitig auf kognitive Opera-
tionen fixiert und vernachlässigt unzulässig das menschliche Handeln; d. h. er weist ein
pragmatisches Defizit auf. Menschen aber, so Janichs plastische Formulierung, sind nicht
nur Mundwerker, sondern auch Handwerker, die gemeinsam – auf der Grundlage von
Sprache und Kommunikation – Probleme lösen, und deren Handeln glücken oder schei-
tern kann.

(c) Ausgerechnet der zentrale Begriff des konstruktivistischen Diskurses, nämlich
„Konstruktion“, bleibt in diesem Diskurs ziemlich unterbestimmt. Geht es hier allein
um kognitive semantische Prozesse, oder sind auch materielle Konstruktionen gemeint?
Was sind die Voraussetzungen und Regulative von Konstruktionen, und wie ist deren
Grad der Bewusstseinsfähigkeit und Bewusstseinspflichtigkeit zu bestimmen? Wie lässt
sich z. B. das Vertrauen auf die Verlässlichkeit empirischer neurobiologischer Befunde
rechtfertigen? Fallen sie etwa nicht auch unter die Konstruktivitätsklausel?

(d) Die Behauptung „Alles ist Konstruktion“ ist eine triviale Allaussage, die alles und
nichts aussagt. Erst in der Selbstanwendung könnte diese Behauptung interessant werden
– aber dann gibt es nichts mehr, was zu beweisen oder zu widerlegen wäre.

(e) Der Philosoph M. Fleischer (2005) hat darauf hingewiesen, dass im konstrukti-
vistischen Diskurs Aspekte der Evolution zugunsten der Funktion vernachlässigt wer-
den. Dadurch werden z. B. die evolutionären Entwicklungen der biologischen Ausstat-
tung der gegenwärtig lebenden Menschen ebenso übersehen wie die Aussagekraft des
Überlebens. Damit wird auch übersehen, dass Operationen auf der physikalischen, der
biologischen, der sozialen und der kulturellen Ebene nach je eigenen Zeiten und in je
eigenen Räumen ablaufen.

(f) Gegen eine Verkürzung konstruktivistischer Kognitionstheorien auf den rational-
analytischen Aspekt hat sich z. B. H. F. Alfes (1995) mit Nachdruck gewandt. Sie geht
davon aus, dass Gefühle als konstitutive Bestandteile des menschlichen Lebens anzuse-
hen sind. Nach Alfes besitzt der Mensch keine Gefühle, sondern er verkörpert sie im
Rahmen seiner Handlungsprozesse. Gefühle können als Zusammenwirken physiologi-
scher, psychischer und sozialer Prozesse konzipiert werden. Erinnern und Vergessen
sind ebenso emotional gesteuert wie die Produktion, die Aufnahme und die Verarbeitung
von Wissen.4

(g) Viele Konstruktivisten vertreten nach wie vor (zumindest implizit) eine dualisti-
sche Erkenntnistheorie, die zwischen konstruierter Wirklichkeit und kognitiv unzu-

2.

2 Cf. Schmidt 1994.
3 Cf. exemplarisch Janich 1992 und 2015.
4 Cf. dazu die Arbeit von Ciompi 1999.

M&K 65. Jahrgang 2/2017 Themenheft „Konstruktivismus“

208

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gänglicher Realität sowie zwischen Sprache und sprachunabhängiger Realität unter-
scheidet.5

Wie müsste nun ein konstruktivistisches Argumentationsangebot aussehen, das diese
Schwachstellen vermeidet?

 

Beginnen wir mit dem zentralen erkenntnistheoretischen Argument des „klassischen“
Konstruktivismus: Alles, was gesagt wird, wird von einem Beobachter zu einem Beob-
achter gesagt (so die Formulierung H. R. Maturanas). Damit wird der klassische dualis-
tische Ausgang von der Ontologie als Grundlage der Erkenntnis(theorie) verabschiedet,
womit die Argumentation an wichtige philosophische Vorbilder wie Demokrit, Vico,
Berkeley, Kant oder Vaihinger anknüpft.6 Der Grundtenor lautet dann: „Ein nicht
wahrgenommenes Ding ist ein Widerspruch.“, wie es z. B. G. Berkeley im Commentary
no. 579 der Philosophical Commentaries 1707/08 formuliert hat. Akzeptiert man diese
Startoperation, dann gelten die nachfolgenden Bestimmungen ohne Einschränkungen
für alle Aktanten in individuellen wie gesellschaftlichen Handlungs- und Kommunika-
tionsbereichen.
– Der Beobachter steht nicht neutral oder objektiv „der Wirklichkeit“ gegenüber, son-

dern er ist in das Beobachtungsgeschehen „verstrickt“.
– Die Eigenschaften des Beobachters und die Eigenschaften des Beobachteten können

nicht unabhängig voneinander bestimmt werden.
– Beobachter operieren mit Unterscheidungen und Beschreibungen. Dabei ist zu be-

tonen, dass die Unterscheidungen, mit denen der Beobachter operiert, die Unter-
scheidungen des Beobachters sind und nicht die Unterscheidungen der Umwelt oder
der Wirklichkeit. Unterscheidungen gibt es nur, insofern sie getroffen werden. Sie
werden sprachlich benannt und damit sozial verarbeitbar.

– Beobachtungen sind Handlungen in konkreten Situationen und unter konkreten
biologischen und soziokulturellen Bedingungen. Sie sind an den Körper des Beob-
achters gebunden, der gewissermaßen als Wirklichkeitsgarant des Beobachters fun-
giert.

– Beobachten konstituiert die Existenz des Beobachters; d. h. er „besteht“ nicht etwa
unabhängig von seiner Beobachtungstätigkeit.

– Wirklichkeit findet sich als Resultat in den Operationen des Beobachters, der seine
Beobachtungsergebnisse externalisiert.

– Erkennen und Handeln bilden eine Einheit in der Differenz.
– Für den Vollzug und die Konsequenzen ihrer Beobachtungen und Beschreibungen

müssen die Beobachter die Verantwortung übernehmen.
– Bei allem, was Beobachter tun, ist davon auszugehen, dass ihr Tun von vier Attrak-

toren bestimmt wird, und zwar von Kognitionen, Emotionen, moralischen Orien-
tierungen und Einschätzungen des Tuns auf dessen lebenspraktische Relevanz hin (=
empraktische Einschätzung). Moral ist also, entgegen oft geäußerter Meinungen,
keine bloße Zugabe, sondern sie ist in jedem Tun eine notwendige Komponente im
Wirkungszusammenhang jeglichen Handelns.

3.

5 So z. B. Roth 1995.
6 Cf. dazu Schmidt 2017.

Schmidt · Konstruktivistische Argumentationen als Reflexionsangebote

209

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

Argumentiert man erkenntnistheoretisch mit dem Beobachter und seiner Beobachter-
tätigkeit, dann schaltet man von einer Objektorientierung auf eine Prozessorientierung
um. Die zentrale These lautet dann, dass alles, was wir tun (= alle unsere Setzungen) als
ein dreistelliger Prozess bestimmt werden kann: Ein Prozessträger (= ein Aktant) führt
unter bestimmten konkreten Bedingungen (= Voraussetzungen)7 einen Prozess durch,
der zu einem bestimmten Prozessergebnis führt bzw. bestimmte Konsequenzen zeitigt.
Prozesse lassen sich bestimmen als systemische Wirkungszusammenhänge, an denen le-
diglich analytisch zwischen den drei konstitutiven Komponenten unterschieden werden
kann. Daher macht es keinen Sinn, von Objekten i. w. S. außerhalb von Beschreibungen
oder von Objekten unabhängig von Objekten von Beschreibungen zu reden. Auch Pro-
zessträger werden erst im ablaufenden Prozess zu Prozessträgern, d. h. sie sind selbst
Prozessresultate. Prozesse laufen in der Zeit ab und sind stets an Voraussetzungen und
Kontexte gebunden. Sie schließen an vergangene Prozesse an und orientieren sich auf
künftige Prozesse.

Damit wird die Rede von Objekten an sich, von „der“ Wirklichkeit oder von „der“
Realität abgelöst von der Rede über Prozesse und deren Resultate. Prozessresultate sind
für uns genauso wirklich, wie wir sie ver-wirklichen. M. a. W., die Rede von einem
Gegenstand ist die Rede von einer vielfältig bestimmten Praxis, d. h. von einem Prozess,
innerhalb dessen bzw. als dessen Ergebnis etwas eine Rolle spielt, das wir aus bestimmten
guten Gründen für einen Gegenstand halten bzw. als Gegenstand behandeln.

Damit wird m. E. auch die begründete Forderung J. Mitterers8 nach einer non-dua-
listischen Erkenntnistheorie eingelöst, die nicht mehr zwischen Diskursdiesseits und
Diskursjenseits oder zwischen konstruierter Wirklichkeit und unerkennbarer Realität
unterscheidet.

 

Um solche erkenntnistheoretischen Überlegungen diskursiv handhabbar zu machen,
habe ich 2010 vorgeschlagen, irreführende traditionelle Hauptwörter wie „Wirklich-
keit“, „Wahrheit“, „Wissen“ oder „Kommunikation“9 durch Adjektive zu ersetzen. Die
Frage lautet dann z. B. nicht mehr, was „die Wirklichkeit“ ist, ob sie existiert oder nicht,
ob sie erkennbar ist oder nicht usw., sondern zu welchen Zwecken und nach welchen
Kriterien wir das Adjektiv „wirklich“ in Handlungs- und Kommunikationszusammen-
hängen für uns sinnvoll verwenden. Aus diesem Grund ist es irreführend und unnötig,
die Existenz von Objekten in einer von uns unabhängigen Wirklichkeit oder Realität in
einem erkenntnistheoretischen Sinne zu behaupten oder zu bestreiten. Man kann diese
Überlegungen mit einer Formulierung C. F. von Weizsäckers wie folgt auf den Punkt
bringen: „Sprechen wir sinnvoll von Realität, so sprechen wir von Realität; spricht nie-
mand von Realität, so ist von Realität nicht die Rede.“ (1980:42)10

Ähnlich lässt sich auch im Hinblick auf ein anderes „schweres“ Thema im alltäglichen
wie im wissenschaftlichen Diskurs argumentieren, und zwar das Thema „Wahrheit“.

Mein Vorschlag lautet wie folgt: Das Prädikat „wahr“ beziehen wir auf Diskursele-
mente, also auf Aussagen, Behauptungen und Argumente, nicht dagegen auf Objekte

4.

5.

7 Cf. dazu ausführlich Schmidt 2003.
8 Cf. dazu Mitterer 1992 und 2001.
9 Zum Thema Kommunikation cf. auch Schmidt 2008.
10 Wohlgemerkt: von Weizsäcker sagt nicht etwa „gibt es keine Realität“.

M&K 65. Jahrgang 2/2017 Themenheft „Konstruktivismus“

210

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Sachverhalte. Mit Hilfe der Auszeichnung von Diskurselementen als wahr ver-
suchen wir, das Anfangs- und Endproblem in Diskursen auf Zeit zu lösen. Statt den
unmöglichen Versuch zu unternehmen, mit absoluten Anfangsgründen und objektiven
Abschlusswahrheiten zu beginnen und zu enden, beginnen und enden wir notwendig
mit Rekurs auf bereits konsensfähiges bzw. konsensfähig gemachtes Wissen. Wahrheit
ist also nicht unser Ziel, sondern der Ausgangspunkt unseres Handelns und Kommuni-
zierens.11

Wie dieses Wissen ist auch die Zuschreibung von „wahr“ stets mit einem Zeitindex
sowie mit einer historisch bestimmten soziokulturellen Wissensimplementierung ver-
sehen. Eine Aussage gilt zu Recht als wahr, wenn sie mit unserem gegenwärtig nicht in
Frage gestellten Wissen übereinstimmt und den sozial je unterschiedlichen Regeln der
Zuschreibung des Prädikats „wahr“ entspricht. Diese Zuschreibung wird also als funk-
tionierende Reflexivität der Wissensbewertung in Geschichten und Diskursen, also in
Kommunikations- und Handlungszusammenhängen12, vollzogen. M. a. W., wir brau-
chen und verwenden solche Zuschreibungen als unverzichtbares Diskursregulativ zur
Eröffnung, zur Durchführung und zum friedlichen Abschluss unserer Kooperations-
und Kommunikationsprozesse.

Die Wichtigkeit dieser Zuschreibung zeigt sich auch daran, dass mit der Frage nach
wahr/falsch immer ein Aufforderungscharakter verbunden ist. Diese Frage wird aus
verschiedenen Gründen gestellt und verlangt dem Befragten ab, sich zu rechtfertigen und
Geltungsansprüche argumentativ einzulösen. Auch nach Beendigung der Argumentati-
on kann mit guten Gründen eine Wiederaufnahme der Wahrheitsbegründung eingefor-
dert werden, die in der Regel von den Kommunikationspartnern nicht verweigert werden
darf. Das heißt, das ernsthafte Infragestellen gehört zur Würde von Wahrheitsdiskursen,
es bildet gewissermaßen deren Moral.

In allen Gesellschaften gilt die generelle Annahme sowie die Forderung nach einem
Wahrheits-Postulat zu den Grundlagen gesellschaftlicher Interaktion. Niemand wird
ernsthaft bestreiten, dass das Wahrheitspostulat und die damit verbundene Unterschei-
dung wahr/falsch unverzichtbar sind für die Aufrechterhaltung jeder Gesellschaft, weil
sie allererst menschliche Kooperation als Mittel zum Zweck ermöglichen. Darum gilt
die – wie auch immer kontrafaktische – Forderung, immer die Wahrheit zu sagen bzw.
aufrichtig zu sein, sowie die ebenso kontrafaktische Erwartung, dass unsere Kommuni-
kationspartner stets nach bestem Wissen und Gewissen die Wahrheit sagen und dass wir
ihnen deshalb vertrauen können.

Wahrheit, so hat H. von Foerster einmal pointiert gesagt, ist die Erfindung eines
Lügners13; soll heißen: Wahrheit als Diskurskategorie brauchen wir erst dann, wenn
Zweifel auftreten, wenn wir uns kognitiv oder moralisch unwohl fühlen, wenn Hand-
lungen misslingen. Wahrheit, so könnte man sagen, ist ein Kind des Konflikts, also eine
Kategorie des Beobachters zweiter Ordnung. Weil wir, wie Robert Walser einmal be-
merkt hat, uns nicht selber die Wahrheit sagen können, beziehen sich unsere Zweifel auf
den Status einer Aussage in der Regel auf die Aussagen anderer, und aus dem Konflikt
zwischen beiden gehen in der Regel (zumindest für uns) die eigenen als Sieger hervor.
Wahrheit, so J. Mitterer, wird entpersonalisiert, Falschheit dagegen personalisiert.

11 „Ein Satz kann nur dann sinnvoll als ‚wahr‘ ausgezeichnet werden, wenn das, was den Satz
wahr macht, schon vor der jeweiligen Auszeichnung als ‚wahr‘ für gegeben angenommen
wird…“ (Mitterer 1992:75).

12 Cf. dazu Schmidt 2003.
13 Von Foerster 1993.

Schmidt · Konstruktivistische Argumentationen als Reflexionsangebote

211

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In einer beobachter- und prozessorientierten nicht-dualistischen Argumentation
wird die Zuschreibung der Kategorie „wahr“ nach diesen Überlegungen daher als eine
Diskursstrategie konzipiert, mit deren Hilfe die kommunikative Qualität von Aussagen,
also deren Handlungserfolg, nicht aber deren Übereinstimmung mit einem Außerhalb
des Diskurses bestimmt wird. „‚Externe Wahrmacher‘ wie Wirklichkeiten oder Tatsa-
chen“, so argumentiert P. Janich, „bleiben überflüssig, weil das Spiel des Sprechens und
Handelns auf sich selbst bezogen bleibt.“14 Und erst in diesem Spiel tauchen „Wahrma-
cher“ auf.

Die Attribution von „wahr“ in Geschichten und Diskursen invisibilisiert die Kon-
tingenz allen Wissens im Rahmen der legitimen Bezugnahme auf aktuell gemeinsam un-
terstellte Überzeugungen und Sicherheiten. Diese Operation ist deshalb so wichtig und
unverzichtbar, weil dabei kognitive, emotionale und moralische Aspekte integriert wer-
den. Unbefragt akzeptiertes Wissen erlaubt kognitives wie kommunikatives Operieren,
das eine positive Lust-Unlust-Äquilibrierung sensu L. Ciompi ermöglicht.15

 

Betrachten wir nun einige Konsequenzen16, die sich aus diesen grundsätzlichen Über-
legungen für die künftige theoretische wie praktische Arbeit von Medien- und Kom-
munikationswissenschaftlern ergeben (können).

Mit Blick z. B. auf journalistische Tätigkeiten folgt die Einsicht, dass Journalisten qua
Beobachter kontextuell konditionierte Wirklichkeitsbeschreibungen unter Einhaltung
bzw. Anwendung journalistischer Regeln und Routinen verfertigen und nicht etwa neu-
trale und objektive Repräsentationen objektiv bestehender Wirklichkeiten liefern. Damit
wird nicht etwa die Seriosität ihrer Arbeit in Frage gestellt, sondern in nicht-dualistischer
Weise verdeutlicht, dass Beobachtetes und Beschriebenes nicht stillschweigend vom
Produzenten der Beobachtungen und Beschreibungen isoliert und verobjektiviert wer-
den darf.

Mit dieser Argumentation erhöht sich klarerweise die Komplexität der Beschreibung
und Beurteilung journalistischer Tätigkeit, indem an die traditionelle Stelle der Vorstel-
lung von Repräsentation „der“ Wirklichkeit die Vorstellung eines hoch konditionierten
Beobachtungs- und Kommunikationsprozesses auf Seiten der Produzenten wie der Re-
zipienten in ihren jeweiligen hochkomplexen Handlungs- und Kommunikationszusam-
menhängen tritt.

Hinzu kommt die Medienproblematik: Journalisten müssen mit verschiedenen Me-
dien arbeiten, die sich im Laufe der gesellschaftlichen Entwicklung zu vielfältig nutzba-
ren Instrumenten der Wirklichkeitskonstruktion (im oben erläuterten Sinne) entwickelt
haben und immer höchst relevante Bestandteile gesellschaftlichen Wandels gewesen

6.

14 Janich 2001: 158.
15 Ciompi 1999.
16 Pörksen hat 2006 eine bemerkenswert differenzierte Studie zum Thema konstruktivistische

Journalistik und Kommunikationswissenschaft vorgelegt. In dieser Studie argumentiert er im
Sinne eines diskursiven Konstruktivismus, dass der Konstruktivismus für spezifische Probleme
wie „[…] den Konstruktionscharakter der Wahrnehmung, die Entstehung von Realitätsge-
wissheit, die Bedeutung von Sprache und Medien als den zentralen Instrumenten der Wirk-
lichkeitskonstruktion, die Verantwortung für eigene Weltdeutungen etc.“ sensibilisiert
(S. 326). In seiner Studie referiert er auch die einschlägigen konstruktivistisch orientierten Ar-
beiten von S. Weischenberg.

M&K 65. Jahrgang 2/2017 Themenheft „Konstruktivismus“

212

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bzw. geworden sind.17 So haben sich bekanntermaßen – um nur ein Beispiel zu nennen
– im Verwendungszusammenhang von IT-Medien klare Referenzverhältnisse aufgelöst;
sind die klassischen Dichotomien wie real/fiktiv, privat/öffentlich oder Original/Kopie
potenziell von Alternativen ersetzt worden.

Unterstellt man einmal die oben diskutierte Wirklichkeits- und Wahrheitsthematik
als plausibel, dann wird damit auch die traditionelle Konzeption empirischer For-
schung problematisch. Plausibel wird dann eine Konzeption von Empirie ohne ontische
Objektivität.18 D. h.: Empirisch Forschen lässt sich dann konzipieren als methodisch
geregelte Suche nach Wissen für die Lösung von Problemen, die Beobachter aus nach-
vollziehbaren Gründen in ihrem Handlungs- und Kommunikationsbereich als Proble-
me betrachten. Wissenschaftliche Erkenntnisproduktion vollzieht sich auf der Ebene
von Handlungen und Kommunikationen im Rahmen und nach den Regeln des Sozial-
systems Wissenschaft. Kommunikativ gehen Wissenschaftler aber nicht mit stabilen
Realitäten um, sondern mit experimentell und kommunikativ stabilisierten Beschrei-
bungen oder Unterscheidungen in der Erfahrungswirklichkeit einer Gesellschaft. Mit
anderen Worten: Sie operieren mit Fakten (mit Gemachtem), nicht mit Daten (mit Ge-
gebenem).

M. E. ist wissenschaftliches Denken aus zwei Gründen (zu) einem theoretischen
Pluralismus verpflichtet. Zum einen, um alle Möglichkeiten von Problemlösungen aus-
schöpfen zu können (Vielheit wird hier im Konflikt fruchtbar), zum anderen, um Ein-
zigkeits- und Alleinvertretungsansprüche auflösen zu können. In diesem Sinne ist sie,
wie K. Acham einmal formuliert hat, ein „Gegenmittel gegen die Allheilmittel“.

Bekanntermaßen ist der Wirklichkeitsdiskurs eng verknüpft mit dem Wahrheitsdis-
kurs. Verzichtet man, wie oben vorgeschlagen, auf eine dualistische Referenztheorie von
Wahrheit als Übereinstimmung mit der „wirklichen Wirklichkeit“, dann stellt sich die
Aufgabe zu präzisieren, was wir (mit guten Gründen) „wahre Aussagen“ nennen. Das
sind Aussagen, die gesellschaftlich verbindliche Wahrheitskriterien erfüllen, wie sie in
den unterschiedlichen Bereichen von Kommunikation soziokulturell entstanden sind,
und von Produzenten wie von Rezipienten von Aussagen erfüllt bzw. nicht öffentlich
in Frage gestellt werden (= pragmatische Konzeption von Wahrheit). Auch hier wird die
Komplexität des Diskurses über wahre Aussagen erheblich erhöht, weil es nicht mehr
um die Beurteilung eines zweistelligen Referenzverhältnisses geht, sondern um die Ana-
lyse der vielfältigen historischen, sozialen und kulturellen Einschätzung je bereichsspe-
zifischer Aussagen unter Berücksichtigung der Wahrheitsfähigkeit und Seriosität des/
der Kommunikationsteilnehmer.

 

In den letzten Jahren ist verstärkt darauf hingewiesen worden, dass Handlung, Wissen,
Kommunikation und Gesellschaft nur im Orientierungskontext von Kultur sinnvoll er-
forscht und beschrieben werden können.19 Keine Einigung gab es dabei über den ver-
wendeten Kulturbegriff, dessen Varianten durchaus proliferierten.

Da ich dem Argument der Bedeutsamkeit von Kultur uneingeschränkt zustimme,
skizziere ich im Folgenden den von mir verwendeten Kulturbegriff, um die Argumen-
tation auch hier kritisch beurteilbar zu machen.20

7.

17 Cf. dazu Schmidt 2015.
18 Cf. dazu ausführlich Schmidt 1998.
19 Cf. jüngst die Beiträge in Schneider/Sexl (Hg.) 2015.
20 Eine ausführliche Darstellung meines Kulturkonzepts findet sich in Schmidt 2014.

Schmidt · Konstruktivistische Argumentationen als Reflexionsangebote

213

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich gehe aus von der Hypothese, dass sich im Handeln und Kommunizieren der
Mitglieder einer Gesellschaft in Prozessen gemeinsamen Problemlösens kollektiv ge-
teiltes Wissen herausbildet, das sich in Handlungserfahrungen systematisiert und das im
Erfolgsfall bestätigt wird. Dieses Wissen unterstellen sich die Mitglieder einer Gesell-
schaft als Erwartungs-Erwartungen in Bezug auf Wissen und als Unterstellungs-Unter-
stellungen in Bezug auf Motive und Intentionen. Da sich die Aktanten schlicht gesagt
gegenseitig nicht in die Köpfe sehen können, muss dieses kollektive Wissen als operative
Fiktion bezeichnet werden, mit der das Problem der doppelten Kontingenz (sensu Luh-
mann) bearbeitet wird.

Das genannte kollektive Wissen kann theoretisch als Modell der/für Sinnorientie-
rungen konzipiert werden, das aus Kategorien, semantischen Differenzierungen und
konkret vorgenommenen Unterscheidungen21 gebildet wird. Dieses Modell für die
Konstitution von Wirklichkeiten nenne ich Wirklichkeitsmodell. Es systematisiert für
die Aktanten den Umgang mit allen für lebenspraktisch wichtig gehaltenen Problemen
in den Dimensionen Umwelt, Aktanten in der Umwelt, Vergesellschaftungsformen,
Gefühle und moralische Orientierungen. Diese Dimensionen hängen eng miteinander
zusammen, wobei dieser Bezug erfahrungsgemäß alles andere als leicht zu analysieren
ist.

Ein Wirklichkeitsmodell etabliert sich durch sozial-reflexive Bezugnahmen von Ak-
tanten in Handlungen und Kommunikationen und verfestigt sich als symbolisch-se-
mantische Ordnung durch Sprache, die Benennungskonstanz und Benennungsschema-
tisierung von Kategorien und semantischen Differenzierungen für alle Gesellschafts-
mitglieder ermöglicht, indem sie kollektives Wissen semiotisch materialisiert.

Wirklichkeitsmodelle als statische semantische Netzwerke von Kategorien und se-
mantischen Differenzierungen werden erst dann handlungswirksam, wenn zugleich mit
ihrer Genese ein Programm der gesellschaftlich praktizierten bzw. erwarteten Bezug-
nahme auf die Kategorien und semantischen Differenzierungen der Wirklichkeitsmo-
delle entsteht, das solche Bezugnahmen zugleich emotional und moralisch gewichtet.
Dieses Programm nenne ich Kultur bzw. Kulturprogramm. Als Programm muss Kultur
in jedem Akt der Anwendung als lernunwillig konzipiert werden, weil es nur so ver-
bindliche Orientierungsleistungen ermöglicht. Langfristig gesehen aber ist es durchaus
lernfähig, weil das Programm über die Beobachtung und Bewertung seiner Anwendun-
gen beobachtet und reflexiv nachjustiert bzw. verändert werden kann und bekannter-
maßen verändert wird.

Der Kultur wird hier keine gegenständliche Existenz als beobachtbare Entität zuge-
sprochen. Das Kulturprogramm vollzieht sich vielmehr als Problemlösungsprozess im
Aktantenhandeln in Form von Optionseröffnungen und Optionsschematisierungen für
sozial akzeptable Bezugnahmen auf das Wirklichkeitsmodell einer Gesellschaft. Auch
Kulturprogramme sind Setzungen und mithin kontingent. Aber erfolgreiche Kultur-
programme erzeugen durch kollektive Anwendung für die Aktanten eine Art von Wir-
Normalität, die die Kontingenz invisibilisiert, indem sie diese der Beobachtung entzieht.
Diese Invisibilisierung von Kontingenz ist die grundlegende Voraussetzung unserer
Wirklichkeitserfahrungen, denen es deswegen nicht an Gewissheit mangelt, weil sie un-
sere Gegenwart erfolgreich ausfüllen.22

21 Kategorien wie z. B. Alter, Geschlecht oder Nahrung können semantisch ausdifferenziert
werden in alt/jung, männlich/weiblich oder Speisen/Getränke, und in konkret getroffenen
Unterscheidungen bezieht man sich dann auf eine Seite der Differenzierung und nicht auf die
andere: eine junge Frau und nicht ein alter Mann.

22 Cf. dazu ausführlich Schmidt 2010, Kap. 13 und 14.

M&K 65. Jahrgang 2/2017 Themenheft „Konstruktivismus“

214

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kulturprogramme können ausdifferenziert werden, etwa im Prozess der funktiona-
len Differenzierung von Gesellschaften. Dabei können Kompatibilitätsprobleme zwi-
schen solchen Teilprogrammen entstehen, die wiederum kulturell bearbeitet werden
müssen, so z. B. Differenzen zwischen dem Kulturprogramm des Wirtschafts- und dem
des Rechtssystems.

Die Emergenz von Gesellschaft setzt nach diesen Überlegungen die Co-Genese von
Wirklichkeitsmodellen und Kulturprogrammen voraus, die einen sich gegenseitig kon-
stituierenden Wirkungszusammenhang im Sinne der Allgemeinen Systemtheorie23 bil-
den. Die Einheit der Differenz von Wirklichkeitsmodell und Kulturprogramm konsti-
tuiert das, was wir Gesellschaft nennen.

Der reflexive Bezug auf diesen Wirkungszusammenhang vergesellschaftet die Ak-
tanten, die vom ersten Lebenstag an in kulturell bestimmte Bezugnahmen eingeführt und
in diesem Sinne sozialisiert werden.

Gesellschaft, so folgt daraus, kann nicht ohne Kultur, Kultur nicht ohne Gesellschaft
konzipiert werden. Und beide werden erst wirksam und beobachtbar in den Anwen-
dungen bzw. in den Inanspruchnahmen des Kulturprogramms durch kognitiv und kom-
munikativ handelnde Aktanten.

Bei den hier vorgetragenen Überlegungen zu Kulturprogrammen darf nicht überse-
hen werden, dass diese keineswegs als sozusagen harmonistische Programme gedeutet
werden dürfen. Gerade die kulturelle Systematisierung kollektiven Wissens ermöglicht
Widerstreit, Verweigerung und Negation, die zur Dynamisierung bzw. allgemein zur
Veränderung von Kulturprogrammen genutzt werden können. Ohne Kultur gäbe es
keine Möglichkeit zur Kulturkritik, so wenig wie es ohne Beschreibungskultur keine
Kulturbeschreibung gäbe. Erst im Widerstreit mit dem Systematisierungsanspruch des
Kulturprogramms einer Gesellschaft eröffnen sich für Beobachter zweiter Ordnung
Möglichkeiten von Identitätsmanövern für die eigene Entwicklung. Ohne Common
Sense, so könnte man sagen, ist keine Innovation, keine Kreativität möglich. Ohne Kul-
tur gäbe es keine Möglichkeiten von Subkultur(en), deren Wirkungsmöglichkeiten auf
die Einheit der Differenz von Main und Sub angewiesen sind. Im Lichte solcher Über-
legungen liegt die Konsequenz nahe, moderne Gesellschaften nicht nur als Medienge-
sellschaften, sondern genauer als Medienkulturgesellschaften zu beschreiben, wobei Vi-
sualität und Emotionalisierung eine ständig steigende Bedeutung erhalten (haben). Me-
dien- und Kommunikationswissenschaften sollten sich angesichts dieser Entwicklung
daher bewusst und programmatisch zu Medienkulturwissenschaften entwickeln, um an-
gesichts der gesellschaftlichen Entwicklungen hinreichend komplexe Beobachtungen
und Beschreibungen anbieten zu können.

 

In den Diskussionen über Medienwirkung sollte m. E. künftig ein Thema eine größere
Rolle spielen als bisher: und zwar das Thema Verstehen. Dazu folgen im letzten Teil
dieses Beitrags einige grundsätzliche Überlegungen.

Nach den bisherigen Argumentationen ist es m. E. konsequent, den Handlungsaspekt
von Verstehen zu betonen. Im kognitiven Bereich kann Verstehen beschrieben werden
als Zuordnung einer für einen Aktanten kohärenten Bedeutung/Lesart zu einem Kom-
munikations- bzw. Medienangebot. Im sozialen Bereich bezeichnet „Verstehen“ die
Zuordnung einer Verstehensleistung aufgrund einer vorherigen Kommunikationshand-

8.

23 Cf. dazu Schlosser 1993.

Schmidt · Konstruktivistische Argumentationen als Reflexionsangebote

215

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung: Verstehen wird hier an den Reaktionen der Partner, also an Anschlusshandlungen,
abgelesen. Verstehen heißt hier so viel wie: „A reagiert auf ein Kommunikationsangebot
entsprechend den Erwartungen von B“ und schließt damit einen Kommunikationspro-
zess erfolgreich ab.24

Seit den Arbeiten von P. Watzlawick wird deutlich zwischen dem inhaltlichen und
dem Beziehungsaspekt von Kommunikation unterschieden. In Bezug auf beide Aspekte
kann verstanden und missverstanden werden. Die Differenz Verstehen/Missverstehen
ist aber nur auf der Grundlage vorhergegangener sozialer Interaktionen sinnvoll. Auf
der kognitiven Ebene kann ich nicht missverstehen, weil ich nicht gleichzeitig einen
Prozess der Bedeutungszuordnung und seiner Beobachtung durchführen kann. Kogni-
tives Verstehen ist erfolgsgewiss (= wirklich); wäre es das nicht, hätte der Verstehende
eine andere Möglichkeit der Bedeutungszuordnung gewählt.

 

Auch hier erweist es sich m. E. als plausibel, Verstehen als einen Prozess zu modellieren,
der ganz unterschiedlich strukturiert sein kann. Grundsätzlich nehme ich an, dass zum
Verstehen in direkten sprachlichen Interaktionsprozessen zwei Aktanten (als A und B
bezeichnet) erforderlich sind, die als Produzent und Rezipient, als Auslöser und Reak-
tant oder als Prozesseröffner und Prozessschließer bezeichnet werden können. Zwischen
den beiden Instanzen (die sowohl von Einzelpersonen als auch von Gruppierungen ge-
bildet werden können) können unterschiedliche Konstellationen bestehen, die im Fol-
genden genauer dargestellt werden sollen:
– A und B befinden sich in derselben Situation, sie interagieren Face-to-Face, es ist also

eine gegenseitige Wahrnehmbarkeit der Kommunikationspartner gegeben.
– A und B agieren im Fall von medienvermittelter Kommunikation in unterschiedli-

chen kognitiven Situationen.
– A beobachtet B, ohne dass B den A beobachtet/beobachten kann.
– A vollzieht eine Äußerungshandlung, die B rezipiert und nutzt.
– A adressiert ein Medienangebot an B, das dieser in einer anderen Situation rezi-

piert und nutzt.
– A veröffentlicht ein Medienangebot, das u. a. auch B rezipiert und nutzt.
– A realisiert eine Handlung, die B beobachtet und „deutet“.
– A beobachtet – unbemerkt von B – ein Verhalten von B, das er als eine bestimmte

Handlung „deutet“.
Je nachdem, welche Konstellation von A und B realisiert wird, ergeben sich ganz unter-
schiedliche Voraussetzungen für das, was man im Alltag mit „verstehen“ meint. Wenn
man sich umgangssprachliches Reden über „Verstehen“ ansieht, dann kann man ganz
unterschiedliche Varianten beobachten. „Verstehen“ wird benutzt im Sinne von:
– Ich kann eine Äußerung/einen Text usw. problemlos rezipieren.
– Ich nehme an/unterstelle, dass Du bei/mit Deiner Äußerung dasselbe meinst wie ich

bei meiner Rezeption.
– Ich kann mir einen Reim darauf machen, dass/warum Sprecher A in einer bestimmten

Situation jetzt den Satz P äußert und nicht Q.
– Ich kann mir schon erklären, warum Du in einer bestimmten Situation die Handlung

H vollziehst/was Du mit H beabsichtigst/warum Dir H unterläuft usw.
– Ich bin mir dessen gewiss, was Du mit P bzw. H ausdrücken/bezwecken willst.

9.

24 Cf. dazu etwa Rusch 1994.

M&K 65. Jahrgang 2/2017 Themenheft „Konstruktivismus“

216

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Ich kann mich in Deine Lage versetzen, wenn Du in einer bestimmten Situation H
tust bzw. P äußerst.25

Solche Varianten lassen sich systematisieren und bezeichnen die verschiedenen Zielrich-
tungen von „verstehen“, nämlich Äußerungsverstehen, Mitteilungsverstehen, Motiv-
verstehen, Handlungsverstehen, Intentionsverstehen und Ausdrucksverstehen bei non-
verbaler Kommunikation.

Wie schon an anderen Stellen betont, wird die Produktion wie die Rezeption und
Nutzung von sprachlichen Äußerungen und Medienangeboten bei A und B ko-orientiert
durch den Bezug auf kollektives Wissen, das so unterschiedliche Dimensionen wie
Handlungsschemata, sprachliches und enzyklopädisches Wissen, soziales und kulturel-
les Wissen und so fort umfassen kann. Die Konstruktion des jeweiligen Partnerbildes
bei A und B ist entscheidend dadurch geprägt, welche Verfügungsbreite und -tiefe über
kollektives Wissen die Partner einander unterstellen.

Berücksichtigt man den Aspekt, dass Geschichten und Diskurse wiederum einge-
bettet sind in soziale Systeme, dann kommen Einflüsse in den Blick, die für die Aktanten
in der Regel unbemerkt bleiben und sich als Einschränkungen von Beliebigkeit erst der
Beobachtung zweiter Ordnung erschließen: Auch hier ist also zu berücksichtigen, dass
solche Zwänge nur dann wirksam werden können, wenn sie durch Aktanten prozessual
relevant werden. – Die Bewusstseinsfähigkeit und Bewusstseinspflichtigkeit solcher
Wirkungszusammenhänge steht auf einem anderen Blatt.

Wie steht es mit dem Verstehen von Äußerungen und Medienangeboten?
Auch hier spielen die oben genannten Konstellationen eine wichtige Rolle. Sowohl

in der Face-to-Face-Kommunikation als auch in medienvermittelter Kommunikation
muss zwischen den kognitiven und den kommunikativen Prozessen unterschieden wer-
den. Kognitiv vollzieht sich Verstehen als Bedeutungs-Produktion: A ordnet im Rezep-
tionsprozess den wahrgenommenen Materialien der Äußerung oder des Medienange-
bots von B gemäß den Kognitionsbedingungen in seiner komplexen Voraussetzungssi-
tuation in dem jeweiligen Geschichten- und Diskurs-Sinnzusammenhang eine ihn be-
friedigende Lesart zu. Antwortet A auf das Ergebnis dieses seines kognitiven Prozesses
mit einer Handlung, einer Äußerung oder einem Medienangebot, das B erwartet hat bzw.
das ihn befriedigt, so schreibt B dem A Verstehen zu. Welche Divergenzen zwischen
Erwartung und Erwartungserfüllung B als tolerabel ansieht, hängt wiederum vom Ge-
schichten- und Diskurs-Zusammenhang ab. Wird die Toleranzgrenze überschritten, ist
B daran interessiert und willigt A ein, dann kann diese Divergenz zum Gegenstand me-
takommunikativer bzw. metatextueller Anschlusskommunikationen gemacht werden:
A und B handeln ihre Lesarten von Äußerungen oder Medienangeboten kommunikativ
aus. Dadurch wird nicht etwa die richtige Lesart ermittelt, sondern der Grad der Inte-
gration von A und B in den Geschichten- und Diskurs-Zusammenhang erhöht.

Auch bei medienvermittelter Kommunikation entfällt in aller Regel die Möglichkeit,
die soziale Akzeptanz einer Bedeutungszuweisung von B zu überprüfen. Zwar kann A
diese Überprüfung nicht vornehmen; wohl aber kann B, etwa durch interaktive Kom-
munikation über A’s veröffentlichtes Medienangebot überprüfen, ob seine Bedeutungs-
zuweisung von anderen akzeptiert wird (etwa im Gespräch mit Kollegen über eine
Fernsehsendung des Vortags).

Verstehen, so kann man vielleicht zusammenfassend sagen, ist der Prozess, der kom-
munikative wie nicht-kommunikative Ereignisse in der Umwelt eines Systems in eine
strikt system-spezifische Semantik transformiert.

25 Bei dieser Konstellation empfiehlt es sich, von Verständnis statt von Verstehen zu reden.

Schmidt · Konstruktivistische Argumentationen als Reflexionsangebote

217

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es wäre interessant zu sehen, wie eine Medienwirkungsforschung aussähe, die solche
Überlegungen ernst nimmt.

Literaturverzeichnis

Alfes, H. F. (1995). Literatur und Gefühl. Emotionale Aspekte literarischen Schreibens und Lesens.
Opladen: Westdeutscher Verlag.

Ciompi, L. (1999). Die emotionalen Grundlagen des Denkens: Entwurf einer fraktalen Affektlogik.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Fleischer, M. (2005). Die Beobachtung dritter Ordnung. Über einen vernünftigen Konstruktivis-
mus. Oberhausen: Athena Verlag.

Foerster, H. von. (1993). Wissen und Gewissen. Versuch einer Brücke. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Janich, P. (1992). Grenzen der Naturwissenschaft. Erkennen als Handeln. München: Beck.
Janich, P. (2001). Logisch-pragmatische Propädeutik. Ein Grundkurs im philosophischen Reflek-

tieren. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.
Janich, P. (2015). Handwerk und Mundwerk. Über das Herstellen von Wissen. München: Beck.
Merten, K; Schmidt, S. J.; Weischenberg, S. (Hg.) (1994). Die Wirklichkeit der Medien. Eine Ein-

führung in die Kommunikationswissenschaft. Opladen: Westdeutscher Verlag.
Mitterer, J. (1992). Das Jenseits der Philosophie. Wider das dualistische Erkenntnisprinzip. Wien:

Passagen.
Mitterer, J. (2001). Die Flucht aus der Beliebigkeit. Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuchverlag.
Pörksen, B. (2006). Die Beobachtung des Beobachters. Eine Erkenntnistheorie der Journalistik.

Konstanz: UVK.
Pörksen, B. (Hg.) (2015). Schlüsselwerke des Konstruktivismus. 2. Aufl. Wiesbaden: Springer.
Roth, G. (1995). Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie und ihre philoso-

phischen Konsequenzen. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Rusch, G. (1994). Kommunikation und Verstehen. In: K. Merten, S. J. Schmidt, S. Weischenberg

(Hg.), Die Wirklichkeit der Medien. Eine Einführung in die Kommunikationswissenschaft.
Opladen: Westdeutscher Verlag: 60-78.

Schlosser, G. (1993). Einheit der Welt und Einheitswissenschaft. Grundlegung einer Allgemeinen
Systemtheorie. Braunschweig/Wiesbaden: Vieweg.

Schmidt, S. J. (1994). Kognitive Autonomie und soziale Orientierung. Konstruktivistische Bemer-
kungen zum Zusammenhang von Kognition, Kommunikation, Medien und Kultur. Frankfurt/
M.: Suhrkamp.

Schmidt, S. J. (1998). Die Zähmung des Blicks. Konstruktivismus – Empirie – Wissenschaft. Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Schmidt, S. J. (2003). Geschichten & Diskurse. Abschied vom Konstruktivismus. Reinbek b. Ham-
burg: Rowohlt.

Schmidt, S. J. (2008). Die Selbstorganisation der menschlichen Kommunikation. In: R. Breuniger
(Hg.), Selbstorganisation. Ulm: Interdisziplinäre Schriftenreihe Humboldt-Studienzentrum,
Universität Ulm: 77-94.

Schmidt, S. J. (2010). Die Endgültigkeit der Vorläufigkeit. Prozessualität als Argumentationsstra-
tegie. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.

Schmidt, S. J. (2014). Kulturbeschreibung Beschreibungskultur. Umrisse einer Prozess-orientierten
Kulturtheorie. Weilerswist: Velbrück.

Schmidt, S. J. (2015). Mediengeschichtsschreibung – eine unendliche Geschichte. In: S. Kinnebrock,
Chr. Schwarzenegger, Th. Birkner (Hg.), Theorien des Medienwandels. Köln: von Halem:
298-320.

Schmidt, S. J. (2017). Konstruktivismus auf dem Wege. Hamburg: Shoebox House.
Schneider, I., Sexl, M. (Hg.) (2015). Das Unbehagen an der Kultur. Hamburg: Argument.
Scholl, A. (Hg.) (2002). Systemtheorie und Konstruktivismus in der Kommunikationswissenschaft.

Konstanz: UVK.
Weizsäcker, C. F. von (1980). Der Garten des Menschlichen. Beiträge zur geschichtlichen Anthro-

pologie. München: Hanser.

M&K 65. Jahrgang 2/2017 Themenheft „Konstruktivismus“

218

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207 - am 26.01.2026, 16:29:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634X-2017-2-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

