Marianne Heimbach-Steins” und Antonius Liedhegener™

Die religionspolitische Praxis komplementér erforschen.
Ein transdisziplinares Gesprach

Marianne Heimbach-Steins: Ich glaube, es ist sinnvoll, wenn wir unser
Gesprich mit dem Blick auf Gemeinsamkeiten und weitreichende Uber-
schneidungen beginnen, die sich zwischen unseren Texten zeigen. Sie
teilen ganz offenkundig einen gemeinsamen normativen Ausgangspunkt,
ndmlich, dass Religionspolitik aus der Perspektive des Menschen- und
Grundrechts der Religionsfreiheit betrachtet wird.

Antonius Liedhegener: Die Ubereinstimmung in diesem Punkt ist in der
Tat gegeben und das ermdglicht es uns, Religionspolitik als empirischen
Untersuchungsgegenstand mindestens multidisziplindr aus sozialethischer
wie politik- bzw. sozialwissenschaftlicher Perspektive aufzugreifen. Unsere
Texte folgen dem Verstdndnis von Religionsfreiheit als einem grundlegen-
den Recht, das individuelle, kollektive und korporative Aspekte umfasst.
Das Recht, seinem Gewissen zu folgen, seinen Glauben oder seine Weltan-
schauung allein oder mit anderen frei zu bestimmen, zu bekennen und
zu praktizieren, ist elementar fiir freiheitliche und demokratische Gesell-
schaften. Ich muss allerdings gleich anfiigen, dass die damit implizit ange-
sprochene Position einer normativen Fundierung der Politikwissenschaft
als Demokratiewissenschaft, die meinem Beitrag zugrunde liegt, aktuell
kein Allgemeingut in meiner in der Regel doch recht stark empirisch-ana-
lytisch ausgerichteten Disziplin ist. Es geht mir aber um eine reflektierte
Haltung zu normativen Grundfragen. Es geht um den Zusammenhang von
Erkenntnis und Interesse im Forschungsprozess. Dieses Verstindnis der
Politikwissenschaft als Demokratiewissenschaft steht einer intersubjektiv
iberpriifbaren Erforschung religionspolitischer Sachverhalte und Zusam-
menhidnge natiirlich nicht entgegen. Die konzeptionelle Durchdringung
und empirische Feststellung, was denn eigentlich der Fall ist, ist gerade in
Zeiten von Medienhypes und Fake News eine elementare Forderung an die
Sozialwissenschaften.

* Universitat Miinster
** Universitat Luzern

hitps://dol.org/10.5771/9783748816154-217 - am 10.01.2026, 23:56:40. =



https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218 Marianne Heimbach-Steins und Antonius Liedhegener

Marianne Heimbach-Steins: Die Sozialethik ist schon von ihrem Selbst-
verstindnis als Ethik her eine normative Wissenschaft, sie kann diesen
Fragen gar nicht ausweichen. Die Verstindigung mit der Politikwissen-
schaft und groflen Teilen der Sozialwissenschaften ist daher nach meinen
Erfahrungen keineswegs ein Selbstldaufer. Vertreter:innen der ,Neuen Reli-
gionspolitik®, deren Werke wir ja zitiert haben, tendieren dazu, konkrete
religionspolitische Vorzugsurteile zum Ausgangspunkt ihrer wissenschaft-
lichen Aussagen zu machen. Auf jeden Fall gehdrt es zum wissenschaft-
lichen Selbstverstandnis der Sozialethik, Transparenz zu schaffen. Trans-
disziplindre Dialoge sind darauf angewiesen, dass die beteiligten Wissen-
schaftler:innen sich erst einmal tiber ihre eigene Perspektivgebundenheit
und auch iber die moglichen Hidden Agendas bewusstwerden, die sie
mitschleppen. Gerade wenn es um ein so brisantes und umstrittenes Feld
wie die Religionspolitik geht, ist es fair und geboten, gegeniiber anderen
Disziplinen oder einem Adressatenkreis, den man berit, die eigene Per-
spektive offenzulegen. Ich halte das fiir einen wesentlichen Teil eines guten
Wissenschaftsverstindnisses. Ob ich nun religids bin oder dezidiert nicht
religios oder indifferent, tangiert mein Reden tiber religiése Dinge oder
tiber den Stellenwert von Religion in einer Gesellschaft. Dann muss ich
schon irgendwo Farbe bekennen, von wo aus ich spreche. Es geht dabei
nicht um Bekenntnisse, sondern die Offenlegung des Standpunktes und der
entsprechenden Kriterien. Ich glaube, dass das eine wichtige Rolle spielt.
Manche Streitigkeiten, die als Wissenschaftsstreitigkeiten ausgetragen wer-
den, wiirden anders ausgetragen, wenn die jeweilige eigene Agenda geklart
wire - auch untereinander.

Antonius Liedhegener: Dem stimme ich sehr zu. Ich denke, Kldrungsbe-
darf besteht nicht nur in den Wissenschaften, sondern auch in Bezug auf
die Behandlung der Religionspolitik in Offentlichkeit und Politik. Was wir
in der nédchsten Zeit erleben werden, ist eine nachholende Verhandlung
der bislang sehr unterbelichteten Debatte um die Kriterien speziell der
Religionspolitik im engeren Sinne, wie ich sie in meinem Beitrag definiert
habe. Um es konkret fassbar zu machen. Sowohl in Deutschland als auch
in der Schweiz hat man sich seit den 2000er Jahren auf den Weg gemacht,
Religionspolitik aktiv zu betreiben, d.h. Religionspolitik aus der Verrechtli-
chung der Gerichte zu 16sen und als aktive Gestaltungsaufgabe der Politik
zu betreiben. Der Regulierungsumfang hat in einem beachtlichen Mafle
zugenommen. Nach meinen Forschungen ist der Ubergang zur aktiven
Religionspolitik in beiden Landern auf unterschiedliche Weise geschehen.
Das Interessante ist: Die offentliche Reflexion auf die Kriterien legitimer

hitps://dol.org/10.5771/9783748816154-217 - am 10.01.2026, 23:56:40. =



https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die religionspolitische Praxis komplementar erforschen 219

Religionspolitik hat in beiden Fillen bislang nur zégerlich begonnen. Sie
steht im Wesentlichen noch aus. Zwar hat die rechtswissenschaftliche Fach-
debatte in beiden Landern sich durchaus die Frage nach der Wiinschbarkeit
oder Notwendigkeit neuer Regulierungen vorgelegt. In der Mehrheitsmei-
nung sind aber unter Juristen die Vorziige des Status quo, die es ja ohne
Zweifel gibt, herausgestellt worden. So gut und richtig diese Position ist, sie
beantwortet die Frage, was religionspolitisch getan werden soll oder getan
werden darf, bestenfalls zu einem Teil.

Marianne Heimbach-Steins: Diese Diagnose kann ich unterschreiben.
Da eroffnet sich fiir unsere Disziplinen ein weites Arbeitsfeld. Es geht
zum einen darum zu erforschen, was die Religionspolitiken in unseren
Landern - und auch dariiber hinaus - faktisch orientiert. Zum anderen
steht aber auch die normative Frage im Raum, an welchem Maf3stab
Religionspolitik orientiert sein soll. Spannungen und Konflikte zwischen
Freiheitsanspriichen fordern nicht erst die Rechtsprechung heraus, sondern
- vorher schon - die Politik. Sie muss den Rahmen schaffen und sichern, in
dem alle Biirger:innen und Bewohner:innen des Landes frei, gerecht und
sicher leben konnen. Die gemeinsamen Ausgangspunkte unserer beiden
Perspektiven sind damit, glaube ich, gut benannt. Unser Gespréch ist auch
eine gute Moglichkeit, auf durchaus relevante Unterschiede in unseren
fachlichen Perspektiven aufmerksam zu machen. Unsere Verstdndnisse bzw.
unsere Definitionen von Religionspolitik iiberlappen sich, aber sie sind
nicht identisch. Mir ist es sehr wichtig, Religionspolitik auch als Gesell-
schaftspolitik zu begreifen. Ich glaube, das ist deswegen bedeutsam, weil das
Thema Religion, Religionspolitik und die Frage nach der Religionsfreiheit,
die ja immerhin ein Grundrecht ist, das man nicht beliebig zur Disposition
stellen kann, in einer Lage diskutiert werden, in der das Thema immer
mehr in Konfliktszenarien hineingezogen wird, die immer irgendwie etwas
mit Religion zu tun haben. Selbstverstdndlich sind aber lingst nicht all
diese Konflikte genuin religiose Konflikte. Wir erleben das im Moment ja
auf die allerdringendste Art und Weise. Seit dem Uberfall der Hamas auf
israelische Zivilisten am 7. Oktober 2023 und dem seither massiv hervortre-
tenden Antisemitismus in Europa, leider auch in Deutschland, wurden und
werden mit einer gewissen Hektik und grofler Anspannung seitens der Po-
litik Wege erwogen, was man alles machen, verbieten, zulassen oder nicht
mehr zulassen kann. Die komplexe Problemlage und die weltweit polarisie-
renden Reaktionen zwingen uns, glaube ich, sehr genau zu analysieren, was
das fiir Amalgame sind, mit denen wir es zu tun haben. Dieser Konflikt,
so besonders er ist, verweist paradigmatisch auf grundlegende Fragen: Was

hitps://dol.org/10.5771/9783748816154-217 - am 10.01.2026, 23:56:40. =



https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220 Marianne Heimbach-Steins und Antonius Liedhegener

ist in Konflikten mit Religionsbezug der genuin politische Anteil, was der
religiose Anteil, was basiert auf langfristig angelegten Konflikten um Zu-
gehorigkeiten, um Besitzstinde, um Anerkennung elementarer Anspriiche
und Identitdten? Religion spielt offenkundig irgendwie immer mit, ist aber
ganz haufig nicht der Kern oder gar der einzige Fokus eines Konflikts. Und
da sehe ich heute eine ganz wichtige Aufgabe, die man transdisziplindr
besser angehen kann, als wenn man sie nur monodisziplinar betrachtet.

Antonius Liedhegener: Selbstverstindlich ist an der Dringlichkeit der
Aufgabenstellung und den Chancen einer transdisziplindren Bearbeitung
nicht zu zweifeln. Es geht hier um wesentliche Bestandteile des fiir die
europdische Geschichte und vor allem die westlich-europdische Moderne
so pragenden Spannungsverhiltnisses von Politik und Religion allgemein.
In der Sprache der Politikwissenschaft steht in Deiner Sicht vor allem die
Politics-Dimension im Zentrum. Fiir eine transdisziplindre Erforschung
von Religionspolitik sehe ich noch eine speziellere Aufgabe. Es geht um
eine stirkere Beriicksichtigung der Policy-Dimension und der Policy-For-
schung. Wenn man Religionspolitik auch als einen potenziellen staatlichen
Eingriff in die Religionsfreiheit - und damit eine mdgliche Bedrohung
fiir ein freiheitliches Miteinander - ansieht, dann muss man eben diese
staatliche Religionspolitik selbst in den Fokus stellen. Es geht um die vie-
len, konkreten religionspolitischen Mafinahmen, nicht abstrakt, nicht als
Ausdruck allgemeiner Konflikte um Religion, sondern als Instrumente zur
Forderung oder aber Beeintrachtigung von Religionsfreiheit — insbeson-
dere durch demokratisch legitimierte Mehrheiten und deren Entscheide.
Die Analyse von Religionspolitik muss an diesen einzelnen politischen
Entscheidungen ansetzen und diese als Ergebnis von politischen Prozessen
und deren Wirkungen in der Gesellschaft auffassen. Methodisch wiirde
es auf eine systematische Erfassung aller religionspolitischen Fille eines
Landes oder noch besser eines Landersamples in einer Datenbank und
deren Auswertung mit geeigneten sozialwissenschaftlichen Verfahren wie
etwa der Politikfeldanalyse oder des Process Tracing hinauslaufen. Gefor-
dert ist eine empirisch sehr aufwindige Forschung. Allein die Analyse der
»Handschlagaffare“ im schweizerischen Therwil, bei der es darum ging,
ob eine Schulleitung von muslimischen Schiilern — hier kommt es auf das
Maskulinum an - verlangen darf, ihre Lehrerinnen, wie dort tblich, mit
einem Handschlag, also mit einer korperlichen Beriihrung, zu begriif3en,
hat mich schon sehr intensiv beschiftigt - und die Reihe der neueren
religionspolitischen Entscheide ist bekanntlich lang. Der empirische Ansatz
ist schliefllich auch sehr gut geeignet, Landerpragungen und entsprechende

hitps://dol.org/10.5771/9783748816154-217 - am 10.01.2026, 23:56:40. =



https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die religionspolitische Praxis komplementar erforschen 221

Pfadabhingigkeiten in der vergleichenden Forschung sichtbar zu machen.
Es geht darum, der Religionspolitik auch sachlich im Detail so gerecht zu
werden, dass politisch relevante Einsichten mdglich werden. Policy Paper
und Politikberatung kénnen darauf autbauen.

Marianne Heimbach-Steins: Ich stimme zu, dass das eine unverzichtbare
Herangehensweise ist, und als Sozialethikerin bin ich froh dariiber, entspre-
chende Forschungen nutzen zu konnen. Ich selbst wiirde aber tatsdchlich
an einer anderen Stelle bzw. mit einer anderen Perspektive ansetzen. Das
liegt an den etwas unterschiedlichen Vorverstindnissen von Religionspo-
litik, tiber die wir schon gesprochen haben. Ich wiirde nicht zuerst bei
den staatlichen Regulierungen anfangen, sondern gesellschaftliche Akteure
in den Mittelpunkt riicken, insbesondere solche, deren Présenz die staatli-
che Regulierung — und den Ruf nach solcher Regulierung durch andere
Akteure - {iberhaupt erst provozieren. In einem gewissen Sinne wird dann
auch mein Ansatz empirisch: Ich wiirde etwa Parteiprogramme heranzie-
hen und deren religionsbezogene Positionen untersuchen; ich wiirde reli-
giose Akteure niher anschauen und fragen, wie sie arbeiten, um ihre Inter-
essen zu artikulieren. Das heifit, ich gehe davon aus, dass Religionspolitik
zwar in erster Linie eine Sache des Staates ist, aber das Entscheidende spielt
sich in der Gesellschaft ab: religiése wie antireligiose Praxen, Werturteile,
Zuschreibungen normativer Erwartungen zu religiésen Akteuren und Posi-
tionierungen in Bezug auf Religion. In der Gesellschaft — im alltdglichen
Miteinander, in Bildung und Wissenschaft, in Parteien und Interessengrup-
pen - wird ausgehandelt, wozu der Staat als Garant der Religionsfreiheit
und aller Menschenrechte sich zu verhalten und was er ggf. zu regulieren
hat. Deshalb lese ich Religionspolitik primdr gesellschaftspolitisch. Und
das schliefit dann auch den Blick auf die Auswirkungen gesellschaftlicher
Diskurse in unseren Wissenschaften ein. Fur mich ist klar, dass wir als
Wissenschaftler:innen nicht einfach nur neutrale Beobachter sind; hier
ist wichtig, was wir vorhin iiber Transparenz in der wissenschaftlichen
Kommunikation besprochen haben. Und wenn ich mir religionspolitische
Diskurse so anschaue, dann scheint mir, dass sie hdufig stark von bestimm-
ten Interessenlagen getrieben sind. Auch das kann man natiirlich wissen-
schaftlich analysieren und reflektieren. Und das spielt dann auch hinein
in die Gestaltung des religionspolitischen Feldes. Du hast also sicherlich
einen starker zugespitzten Religionspolitikbegriff als ich. Der hat grofle
Vorteile, weil man ihn leichter eingrenzen kann. Aber ich glaube, man
braucht zusétzlich diesen Blick auf die gesellschaftspolitischen Akteure, um
der Komplexitit des religionspolitischen Feldes gerecht zu werden.

hitps://dol.org/10.5771/9783748816154-217 - am 10.01.2026, 23:56:40. =



https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222 Marianne Heimbach-Steins und Antonius Liedhegener

Antonius Liedhegener: Der Hinweis auf die Komplexitit ist ein wichtiges
Stichwort, das ich gern aufgreifen mdchte. Zunédchst muss ich natiirlich
klarstellen, dass eine Prozessanalyse selbstverstindlich auch Akteure und
deren Interessen mit analysiert, nur eben nicht in einem allgemeinen
Sinne wie ,Was schreibt Partei X zur Regulierung von Religion in ihrem
Programm?, sondern stets fallbezogen. Mich interessieren Fragen wie:
Wie wichtig war die Rolle der Schweizerischen Volkspartei fiir die An-
nahme der Minarett- oder Verhiillungsverbotsinitiative? Warum erlangten
beide Mehrheiten in den entsprechenden Abstimmungen? Das Stichwort
ykomplex® ist fiir mich die Gelegenheit, auf die anhaltende Bedeutung
der systemtheoretischen Theorieangebote etwa in der Tradition Talcott
Parsons; aber auch auf Chancen, die die jiingere Komplexititsforschung be-
reithélt, hinzuweisen. Systemtheoretisch gedacht handelt es sich bei den ge-
sellschaftspolitischen Grundthemen vielfach um Probleme von Interessen-
artikulation und -aggregation, von Politikimplementation, Outcomes und
Feedbacks und manchmal auch externen Schocks. Der Missbrauchsskandal
der katholischen Kirche in Deutschland oder der Schweiz ist zundchst
einmal kein genuin religionspolitisches Problem. Aber in der Folge kann
es durchaus sein, dass der massive sexuelle Missbrauch in den Reihen der
Geistlichkeit und vor allem das systematische Versagen der kirchlichen
Leitungspersonen und -instanzen, die Opfer zu sehen und zu schiitzen, zu
einem religionspolitischen Problem werden. Zum Beispiel gibt es Stimmen,
die behaupten, dass dies der letzte Beweis dafiir sei, dass der Staat gegen-
tiber allen Religionsgemeinschaften menschenrechtliche Mindeststandards
der Gleichberechtigung und entsprechender moderner Umgangsformen
der Geschlechter und ihrer Vielfalt gewdhrleisten und notfalls auch mit
Zwang durchsetzen muss. Das bedeutet, es werden ganz neue politische
Forderungen aufgeworfen, zu denen sich das politische System und seine
Akteure verhalten miissen, zumindest wenn sie entsprechend vehement
vertreten werden.

Marianne Heimbach-Steins: Das sind sicher Beriihrungs- und Uber-
schneidungspunkte, die in einer moglichen gemeinsamen transdisziplina-
ren Erforschung von Religionspolitik fruchtbar gemacht werden kénnen.
Die Systematik der Sozialwissenschaften fordert die dberprifbare und
vergleichende Einordnung religionspolitischer Mafinahmen. Ich mochte er-
ganzen, dass ein hermeneutischer Zugriff, wie ich ihn skizziert habe, gerade
die tieferliegenden Strukturen und Muster sichtbar machen kann, mit de-
nen politisch auf Religion Bezug genommen, fiir die Religion beansprucht
wird. Heute scheint es mir sehr wichtig, gerade die identitétspolitischen

hitps://dol.org/10.5771/9783748816154-217 - am 10.01.2026, 23:56:40. =



https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die religionspolitische Praxis komplementar erforschen 223

Interessen und Strategien im Umgang mit Religion aufzudecken und zu
analysieren. Im Blick auf solche Narrative und Diskurse ist zu fragen: Wie
wird hier mit Religion umgegangen? Wo werden Schnittstellen zwischen
religiésen Traditionen und politischen Diskursen sichtbar? Sind es blof3e
Behauptungen, oder gibt es wirklich Uberschneidungen? Und wo liegen die
Differenzen? Wie ist das zu bewerten? Das wire meine Art, Religionspolitik
zu untersuchen. Mit dieser Herangehensweise haben wir zum Beispiel vor
einigen Jahren eine Studie zur Programmatik der Partei ,Alternative fiir
Deutschland® und ihrem Verhiltnis zu Positionen der katholischen Sozi-
allehre durchgefithrt (und arbeiten gerade an einer Aktualisierung). Das
bedeutet in der Forschung auch eine Art von Empirie, aber eine Empirie
tiber programmatische Texte, tiber politische Dokumente und andere textli-
che Zeugnisse dieser Diskurse. Mein Ziel ist es, mich anzundhern an das
Verstehen dessen, was da konfliktiv ist und warum es so ist.

Antonius Liedhegener: Ich glaube, das war eine gute Klarung. Gerade bei
den Akteursfragen konnte eine gemeinsame transdisziplindre Forschung
beachtliche Synergien erzeugen. Sie sind im politischen Entscheidungspro-
zess — immer im Verbund mit anderen Faktoren gedacht - zentral und
das spiegelt sich dann auch in den Ergebnissen etwa des Process Tracing.
Aber durch Deine Ausfithrungen wird auch klar, dass es wichtige Aspekte
gibt, die im politikwissenschaftlichen Zugriff, wie ich ihn vorgestellt habe,
nicht systematisch in den Blick geraten. Das wird beim Thema der Identita-
ten und der Identitdtspolitik gut erkennbar: Bei Deinem Zugrift iiber die
Akteure und deren Diskurse diirfte fassbar werden, dass die Vorstellung
unterschiedlicher, handlungsleitender Rechts- und anderer Normensysteme
wichtig ist. Alle grofleren religiosen Akteure, also die grofien Kirchen,
aber auch die unterschiedlichen Strémungen im Islam etwa, verstehen
sich selbst auch als ein eigenes Rechtssystem und beanspruchen dariiber
hinaus, ihren Gldubigen einen verbindlichen moralischen Kompass zu ver-
mitteln. Entsprechend glauben Menschen, es sei ihnen durch ihre Religion
dies oder jenes geboten oder verboten. Wenn es um die Frage geht, was
staatliche Regulierung herbeifithrt oder provoziert, ist dies auch ein starkes
treibendes Moment bei den Akteuren.

Marianne Heimbach-Steins: In diese Richtung miisste es mit der trans-
disziplindren Erforschung von Religionspolitik gehen. Beide Zugriffe haben
ihre Berechtigung, wie sich in den Texten und in unserem Gespréch zeigt.
Sie ergdnzen sich.

Antonius Liedhegener: Genau, man kann vielleicht am besten von kom-
plementéren Perspektiven der Sozialethik und der Politikwissenschaft, so

hitps://dol.org/10.5771/9783748816154-217 - am 10.01.2026, 23:56:40. =



https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224 Marianne Heimbach-Steins und Antonius Liedhegener

wie wir beide sie jeweils vertreten, auf die Religionspolitik der Gegenwart
sprechen. Das sollte sehr fruchtbar fiir eine gemeinsame Forschung sein.
Hochst wiinschenswert, auch im Blick auf die Praxis der Religionspolitik,
scheint mir fiir eine solche transdisziplindre Erforschung der Religionspoli-
tik noch, die juristische Expertise einzubeziehen. Vermutlich kimen wir in
einer solchen Konstellation einen ersten grofen Schritt weiter, wenn wir als
gemeinsames Untersuchungsraster eine Typologie religionspolitischer Fra-
gen und ihrer gesellschaftspolitischen Kontextualisierung im transdiszipli-
nédren Gesprich entwickeln kénnten. Ein solcher Versuch wire ausgehend
von dem, was wir beide hier vorgelegt haben, durchaus moglich und hochst
lohnenswert.

Marianne Heimbach-Steins: Das denke ich auch. Der Einbezug der
Rechtswissenschaft ist ein guter Hinweis zum Schluss. Denn es geht uns
ja darum, in den politischen Entscheiden und Diskursen die Bedeutung
der Religionspolitik fiir das Miteinander von Staat und Religionen und
damit fiir Menschen in einem demokratischen Gemeinwesen auf der Basis
der Grund- und Menschenrechte zu verstehen und zu erkldren. Das ist
sicherlich der Forschung wert!

hitps://dol.org/10.5771/9783748816154-217 - am 10.01.2026, 23:56:40. =



https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

