
Marianne Heimbach-Steins* und Antonius Liedhegener**

Die religionspolitische Praxis komplementär erforschen.
Ein transdisziplinäres Gespräch

Marianne Heimbach-Steins: Ich glaube, es ist sinnvoll, wenn wir unser
Gespräch mit dem Blick auf Gemeinsamkeiten und weitreichende Über‐
schneidungen beginnen, die sich zwischen unseren Texten zeigen. Sie
teilen ganz offenkundig einen gemeinsamen normativen Ausgangspunkt,
nämlich, dass Religionspolitik aus der Perspektive des Menschen- und
Grundrechts der Religionsfreiheit betrachtet wird.

Antonius Liedhegener: Die Übereinstimmung in diesem Punkt ist in der
Tat gegeben und das ermöglicht es uns, Religionspolitik als empirischen
Untersuchungsgegenstand mindestens multidisziplinär aus sozialethischer
wie politik- bzw. sozialwissenschaftlicher Perspektive aufzugreifen. Unsere
Texte folgen dem Verständnis von Religionsfreiheit als einem grundlegen‐
den Recht, das individuelle, kollektive und korporative Aspekte umfasst.
Das Recht, seinem Gewissen zu folgen, seinen Glauben oder seine Weltan‐
schauung allein oder mit anderen frei zu bestimmen, zu bekennen und
zu praktizieren, ist elementar für freiheitliche und demokratische Gesell‐
schaften. Ich muss allerdings gleich anfügen, dass die damit implizit ange‐
sprochene Position einer normativen Fundierung der Politikwissenschaft
als Demokratiewissenschaft, die meinem Beitrag zugrunde liegt, aktuell
kein Allgemeingut in meiner in der Regel doch recht stark empirisch-ana‐
lytisch ausgerichteten Disziplin ist. Es geht mir aber um eine reflektierte
Haltung zu normativen Grundfragen. Es geht um den Zusammenhang von
Erkenntnis und Interesse im Forschungsprozess. Dieses Verständnis der
Politikwissenschaft als Demokratiewissenschaft steht einer intersubjektiv
überprüfbaren Erforschung religionspolitischer Sachverhalte und Zusam‐
menhänge natürlich nicht entgegen. Die konzeptionelle Durchdringung
und empirische Feststellung, was denn eigentlich der Fall ist, ist gerade in
Zeiten von Medienhypes und Fake News eine elementare Forderung an die
Sozialwissenschaften.

* Universität Münster
** Universität Luzern

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217 - am 19.01.2026, 23:56:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Marianne Heimbach-Steins: Die Sozialethik ist schon von ihrem Selbst‐
verständnis als Ethik her eine normative Wissenschaft, sie kann diesen
Fragen gar nicht ausweichen. Die Verständigung mit der Politikwissen‐
schaft und großen Teilen der Sozialwissenschaften ist daher nach meinen
Erfahrungen keineswegs ein Selbstläufer. Vertreter:innen der „Neuen Reli‐
gionspolitik“, deren Werke wir ja zitiert haben, tendieren dazu, konkrete
religionspolitische Vorzugsurteile zum Ausgangspunkt ihrer wissenschaft‐
lichen Aussagen zu machen. Auf jeden Fall gehört es zum wissenschaft‐
lichen Selbstverständnis der Sozialethik, Transparenz zu schaffen. Trans‐
disziplinäre Dialoge sind darauf angewiesen, dass die beteiligten Wissen‐
schaftler:innen sich erst einmal über ihre eigene Perspektivgebundenheit
und auch über die möglichen Hidden Agendas bewusstwerden, die sie
mitschleppen. Gerade wenn es um ein so brisantes und umstrittenes Feld
wie die Religionspolitik geht, ist es fair und geboten, gegenüber anderen
Disziplinen oder einem Adressatenkreis, den man berät, die eigene Per‐
spektive offenzulegen. Ich halte das für einen wesentlichen Teil eines guten
Wissenschaftsverständnisses. Ob ich nun religiös bin oder dezidiert nicht
religiös oder indifferent, tangiert mein Reden über religiöse Dinge oder
über den Stellenwert von Religion in einer Gesellschaft. Dann muss ich
schon irgendwo Farbe bekennen, von wo aus ich spreche. Es geht dabei
nicht um Bekenntnisse, sondern die Offenlegung des Standpunktes und der
entsprechenden Kriterien. Ich glaube, dass das eine wichtige Rolle spielt.
Manche Streitigkeiten, die als Wissenschaftsstreitigkeiten ausgetragen wer‐
den, würden anders ausgetragen, wenn die jeweilige eigene Agenda geklärt
wäre – auch untereinander.

Antonius Liedhegener: Dem stimme ich sehr zu. Ich denke, Klärungsbe‐
darf besteht nicht nur in den Wissenschaften, sondern auch in Bezug auf
die Behandlung der Religionspolitik in Öffentlichkeit und Politik. Was wir
in der nächsten Zeit erleben werden, ist eine nachholende Verhandlung
der bislang sehr unterbelichteten Debatte um die Kriterien speziell der
Religionspolitik im engeren Sinne, wie ich sie in meinem Beitrag definiert
habe. Um es konkret fassbar zu machen. Sowohl in Deutschland als auch
in der Schweiz hat man sich seit den 2000er Jahren auf den Weg gemacht,
Religionspolitik aktiv zu betreiben, d.h. Religionspolitik aus der Verrechtli‐
chung der Gerichte zu lösen und als aktive Gestaltungsaufgabe der Politik
zu betreiben. Der Regulierungsumfang hat in einem beachtlichen Maße
zugenommen. Nach meinen Forschungen ist der Übergang zur aktiven
Religionspolitik in beiden Ländern auf unterschiedliche Weise geschehen.
Das Interessante ist: Die öffentliche Reflexion auf die Kriterien legitimer

218 Marianne Heimbach-Steins und Antonius Liedhegener

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217 - am 19.01.2026, 23:56:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Religionspolitik hat in beiden Fällen bislang nur zögerlich begonnen. Sie
steht im Wesentlichen noch aus. Zwar hat die rechtswissenschaftliche Fach‐
debatte in beiden Ländern sich durchaus die Frage nach der Wünschbarkeit
oder Notwendigkeit neuer Regulierungen vorgelegt. In der Mehrheitsmei‐
nung sind aber unter Juristen die Vorzüge des Status quo, die es ja ohne
Zweifel gibt, herausgestellt worden. So gut und richtig diese Position ist, sie
beantwortet die Frage, was religionspolitisch getan werden soll oder getan
werden darf, bestenfalls zu einem Teil.

Marianne Heimbach-Steins: Diese Diagnose kann ich unterschreiben.
Da eröffnet sich für unsere Disziplinen ein weites Arbeitsfeld. Es geht
zum einen darum zu erforschen, was die Religionspolitiken in unseren
Ländern – und auch darüber hinaus – faktisch orientiert. Zum anderen
steht aber auch die normative Frage im Raum, an welchem Maßstab
Religionspolitik orientiert sein soll. Spannungen und Konflikte zwischen
Freiheitsansprüchen fordern nicht erst die Rechtsprechung heraus, sondern
– vorher schon – die Politik. Sie muss den Rahmen schaffen und sichern, in
dem alle Bürger:innen und Bewohner:innen des Landes frei, gerecht und
sicher leben können. Die gemeinsamen Ausgangspunkte unserer beiden
Perspektiven sind damit, glaube ich, gut benannt. Unser Gespräch ist auch
eine gute Möglichkeit, auf durchaus relevante Unterschiede in unseren
fachlichen Perspektiven aufmerksam zu machen. Unsere Verständnisse bzw.
unsere Definitionen von Religionspolitik überlappen sich, aber sie sind
nicht identisch. Mir ist es sehr wichtig, Religionspolitik auch als Gesell‐
schaftspolitik zu begreifen. Ich glaube, das ist deswegen bedeutsam, weil das
Thema Religion, Religionspolitik und die Frage nach der Religionsfreiheit,
die ja immerhin ein Grundrecht ist, das man nicht beliebig zur Disposition
stellen kann, in einer Lage diskutiert werden, in der das Thema immer
mehr in Konfliktszenarien hineingezogen wird, die immer irgendwie etwas
mit Religion zu tun haben. Selbstverständlich sind aber längst nicht all
diese Konflikte genuin religiöse Konflikte. Wir erleben das im Moment ja
auf die allerdrängendste Art und Weise. Seit dem Überfall der Hamas auf
israelische Zivilisten am 7. Oktober 2023 und dem seither massiv hervortre‐
tenden Antisemitismus in Europa, leider auch in Deutschland, wurden und
werden mit einer gewissen Hektik und großer Anspannung seitens der Po‐
litik Wege erwogen, was man alles machen, verbieten, zulassen oder nicht
mehr zulassen kann. Die komplexe Problemlage und die weltweit polarisie‐
renden Reaktionen zwingen uns, glaube ich, sehr genau zu analysieren, was
das für Amalgame sind, mit denen wir es zu tun haben. Dieser Konflikt,
so besonders er ist, verweist paradigmatisch auf grundlegende Fragen: Was

Die religionspolitische Praxis komplementär erforschen 219

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217 - am 19.01.2026, 23:56:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ist in Konflikten mit Religionsbezug der genuin politische Anteil, was der
religiöse Anteil, was basiert auf langfristig angelegten Konflikten um Zu‐
gehörigkeiten, um Besitzstände, um Anerkennung elementarer Ansprüche
und Identitäten? Religion spielt offenkundig irgendwie immer mit, ist aber
ganz häufig nicht der Kern oder gar der einzige Fokus eines Konflikts. Und
da sehe ich heute eine ganz wichtige Aufgabe, die man transdisziplinär
besser angehen kann, als wenn man sie nur monodisziplinär betrachtet.

Antonius Liedhegener: Selbstverständlich ist an der Dringlichkeit der
Aufgabenstellung und den Chancen einer transdisziplinären Bearbeitung
nicht zu zweifeln. Es geht hier um wesentliche Bestandteile des für die
europäische Geschichte und vor allem die westlich-europäische Moderne
so prägenden Spannungsverhältnisses von Politik und Religion allgemein.
In der Sprache der Politikwissenschaft steht in Deiner Sicht vor allem die
Politics-Dimension im Zentrum. Für eine transdisziplinäre Erforschung
von Religionspolitik sehe ich noch eine speziellere Aufgabe. Es geht um
eine stärkere Berücksichtigung der Policy-Dimension und der Policy-For‐
schung. Wenn man Religionspolitik auch als einen potenziellen staatlichen
Eingriff in die Religionsfreiheit – und damit eine mögliche Bedrohung
für ein freiheitliches Miteinander – ansieht, dann muss man eben diese
staatliche Religionspolitik selbst in den Fokus stellen. Es geht um die vie‐
len, konkreten religionspolitischen Maßnahmen, nicht abstrakt, nicht als
Ausdruck allgemeiner Konflikte um Religion, sondern als Instrumente zur
Förderung oder aber Beeinträchtigung von Religionsfreiheit – insbeson‐
dere durch demokratisch legitimierte Mehrheiten und deren Entscheide.
Die Analyse von Religionspolitik muss an diesen einzelnen politischen
Entscheidungen ansetzen und diese als Ergebnis von politischen Prozessen
und deren Wirkungen in der Gesellschaft auffassen. Methodisch würde
es auf eine systematische Erfassung aller religionspolitischen Fälle eines
Landes oder noch besser eines Ländersamples in einer Datenbank und
deren Auswertung mit geeigneten sozialwissenschaftlichen Verfahren wie
etwa der Politikfeldanalyse oder des Process Tracing hinauslaufen. Gefor‐
dert ist eine empirisch sehr aufwändige Forschung. Allein die Analyse der
„Handschlagaffäre“ im schweizerischen Therwil, bei der es darum ging,
ob eine Schulleitung von muslimischen Schülern – hier kommt es auf das
Maskulinum an – verlangen darf, ihre Lehrerinnen, wie dort üblich, mit
einem Handschlag, also mit einer körperlichen Berührung, zu begrüßen,
hat mich schon sehr intensiv beschäftigt – und die Reihe der neueren
religionspolitischen Entscheide ist bekanntlich lang. Der empirische Ansatz
ist schließlich auch sehr gut geeignet, Länderprägungen und entsprechende

220 Marianne Heimbach-Steins und Antonius Liedhegener

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217 - am 19.01.2026, 23:56:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Pfadabhängigkeiten in der vergleichenden Forschung sichtbar zu machen.
Es geht darum, der Religionspolitik auch sachlich im Detail so gerecht zu
werden, dass politisch relevante Einsichten möglich werden. Policy Paper
und Politikberatung können darauf aufbauen.

Marianne Heimbach-Steins: Ich stimme zu, dass das eine unverzichtbare
Herangehensweise ist, und als Sozialethikerin bin ich froh darüber, entspre‐
chende Forschungen nutzen zu können. Ich selbst würde aber tatsächlich
an einer anderen Stelle bzw. mit einer anderen Perspektive ansetzen. Das
liegt an den etwas unterschiedlichen Vorverständnissen von Religionspo‐
litik, über die wir schon gesprochen haben. Ich würde nicht zuerst bei
den staatlichen Regulierungen anfangen, sondern gesellschaftliche Akteure
in den Mittelpunkt rücken, insbesondere solche, deren Präsenz die staatli‐
che Regulierung – und den Ruf nach solcher Regulierung durch andere
Akteure – überhaupt erst provozieren. In einem gewissen Sinne wird dann
auch mein Ansatz empirisch: Ich würde etwa Parteiprogramme heranzie‐
hen und deren religionsbezogene Positionen untersuchen; ich würde reli‐
giöse Akteure näher anschauen und fragen, wie sie arbeiten, um ihre Inter‐
essen zu artikulieren. Das heißt, ich gehe davon aus, dass Religionspolitik
zwar in erster Linie eine Sache des Staates ist, aber das Entscheidende spielt
sich in der Gesellschaft ab: religiöse wie antireligiöse Praxen, Werturteile,
Zuschreibungen normativer Erwartungen zu religiösen Akteuren und Posi‐
tionierungen in Bezug auf Religion. In der Gesellschaft – im alltäglichen
Miteinander, in Bildung und Wissenschaft, in Parteien und Interessengrup‐
pen – wird ausgehandelt, wozu der Staat als Garant der Religionsfreiheit
und aller Menschenrechte sich zu verhalten und was er ggf. zu regulieren
hat. Deshalb lese ich Religionspolitik primär gesellschaftspolitisch. Und
das schließt dann auch den Blick auf die Auswirkungen gesellschaftlicher
Diskurse in unseren Wissenschaften ein. Für mich ist klar, dass wir als
Wissenschaftler:innen nicht einfach nur neutrale Beobachter sind; hier
ist wichtig, was wir vorhin über Transparenz in der wissenschaftlichen
Kommunikation besprochen haben. Und wenn ich mir religionspolitische
Diskurse so anschaue, dann scheint mir, dass sie häufig stark von bestimm‐
ten Interessenlagen getrieben sind. Auch das kann man natürlich wissen‐
schaftlich analysieren und reflektieren. Und das spielt dann auch hinein
in die Gestaltung des religionspolitischen Feldes. Du hast also sicherlich
einen stärker zugespitzten Religionspolitikbegriff als ich. Der hat große
Vorteile, weil man ihn leichter eingrenzen kann. Aber ich glaube, man
braucht zusätzlich diesen Blick auf die gesellschaftspolitischen Akteure, um
der Komplexität des religionspolitischen Feldes gerecht zu werden.

Die religionspolitische Praxis komplementär erforschen 221

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217 - am 19.01.2026, 23:56:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Antonius Liedhegener: Der Hinweis auf die Komplexität ist ein wichtiges
Stichwort, das ich gern aufgreifen möchte. Zunächst muss ich natürlich
klarstellen, dass eine Prozessanalyse selbstverständlich auch Akteure und
deren Interessen mit analysiert, nur eben nicht in einem allgemeinen
Sinne wie „Was schreibt Partei X zur Regulierung von Religion in ihrem
Programm?“, sondern stets fallbezogen. Mich interessieren Fragen wie:
Wie wichtig war die Rolle der Schweizerischen Volkspartei für die An‐
nahme der Minarett- oder Verhüllungsverbotsinitiative? Warum erlangten
beide Mehrheiten in den entsprechenden Abstimmungen? Das Stichwort
„komplex“ ist für mich die Gelegenheit, auf die anhaltende Bedeutung
der systemtheoretischen Theorieangebote etwa in der Tradition Talcott
Parsons‘, aber auch auf Chancen, die die jüngere Komplexitätsforschung be‐
reithält, hinzuweisen. Systemtheoretisch gedacht handelt es sich bei den ge‐
sellschaftspolitischen Grundthemen vielfach um Probleme von Interessen‐
artikulation und -aggregation, von Politikimplementation, Outcomes und
Feedbacks und manchmal auch externen Schocks. Der Missbrauchsskandal
der katholischen Kirche in Deutschland oder der Schweiz ist zunächst
einmal kein genuin religionspolitisches Problem. Aber in der Folge kann
es durchaus sein, dass der massive sexuelle Missbrauch in den Reihen der
Geistlichkeit und vor allem das systematische Versagen der kirchlichen
Leitungspersonen und -instanzen, die Opfer zu sehen und zu schützen, zu
einem religionspolitischen Problem werden. Zum Beispiel gibt es Stimmen,
die behaupten, dass dies der letzte Beweis dafür sei, dass der Staat gegen‐
über allen Religionsgemeinschaften menschenrechtliche Mindeststandards
der Gleichberechtigung und entsprechender moderner Umgangsformen
der Geschlechter und ihrer Vielfalt gewährleisten und notfalls auch mit
Zwang durchsetzen muss. Das bedeutet, es werden ganz neue politische
Forderungen aufgeworfen, zu denen sich das politische System und seine
Akteure verhalten müssen, zumindest wenn sie entsprechend vehement
vertreten werden.

Marianne Heimbach-Steins: Das sind sicher Berührungs- und Über‐
schneidungspunkte, die in einer möglichen gemeinsamen transdisziplinä‐
ren Erforschung von Religionspolitik fruchtbar gemacht werden können.
Die Systematik der Sozialwissenschaften fördert die überprüfbare und
vergleichende Einordnung religionspolitischer Maßnahmen. Ich möchte er‐
gänzen, dass ein hermeneutischer Zugriff, wie ich ihn skizziert habe, gerade
die tieferliegenden Strukturen und Muster sichtbar machen kann, mit de‐
nen politisch auf Religion Bezug genommen, für die Religion beansprucht
wird. Heute scheint es mir sehr wichtig, gerade die identitätspolitischen

222 Marianne Heimbach-Steins und Antonius Liedhegener

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217 - am 19.01.2026, 23:56:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Interessen und Strategien im Umgang mit Religion aufzudecken und zu
analysieren. Im Blick auf solche Narrative und Diskurse ist zu fragen: Wie
wird hier mit Religion umgegangen? Wo werden Schnittstellen zwischen
religiösen Traditionen und politischen Diskursen sichtbar? Sind es bloße
Behauptungen, oder gibt es wirklich Überschneidungen? Und wo liegen die
Differenzen? Wie ist das zu bewerten? Das wäre meine Art, Religionspolitik
zu untersuchen. Mit dieser Herangehensweise haben wir zum Beispiel vor
einigen Jahren eine Studie zur Programmatik der Partei „Alternative für
Deutschland“ und ihrem Verhältnis zu Positionen der katholischen Sozi‐
allehre durchgeführt (und arbeiten gerade an einer Aktualisierung). Das
bedeutet in der Forschung auch eine Art von Empirie, aber eine Empirie
über programmatische Texte, über politische Dokumente und andere textli‐
che Zeugnisse dieser Diskurse. Mein Ziel ist es, mich anzunähern an das
Verstehen dessen, was da konfliktiv ist und warum es so ist.

Antonius Liedhegener: Ich glaube, das war eine gute Klärung. Gerade bei
den Akteursfragen könnte eine gemeinsame transdisziplinäre Forschung
beachtliche Synergien erzeugen. Sie sind im politischen Entscheidungspro‐
zess – immer im Verbund mit anderen Faktoren gedacht – zentral und
das spiegelt sich dann auch in den Ergebnissen etwa des Process Tracing.
Aber durch Deine Ausführungen wird auch klar, dass es wichtige Aspekte
gibt, die im politikwissenschaftlichen Zugriff, wie ich ihn vorgestellt habe,
nicht systematisch in den Blick geraten. Das wird beim Thema der Identitä‐
ten und der Identitätspolitik gut erkennbar: Bei Deinem Zugriff über die
Akteure und deren Diskurse dürfte fassbar werden, dass die Vorstellung
unterschiedlicher, handlungsleitender Rechts- und anderer Normensysteme
wichtig ist. Alle größeren religiösen Akteure, also die großen Kirchen,
aber auch die unterschiedlichen Strömungen im Islam etwa, verstehen
sich selbst auch als ein eigenes Rechtssystem und beanspruchen darüber
hinaus, ihren Gläubigen einen verbindlichen moralischen Kompass zu ver‐
mitteln. Entsprechend glauben Menschen, es sei ihnen durch ihre Religion
dies oder jenes geboten oder verboten. Wenn es um die Frage geht, was
staatliche Regulierung herbeiführt oder provoziert, ist dies auch ein starkes
treibendes Moment bei den Akteuren.

Marianne Heimbach-Steins: In diese Richtung müsste es mit der trans‐
disziplinären Erforschung von Religionspolitik gehen. Beide Zugriffe haben
ihre Berechtigung, wie sich in den Texten und in unserem Gespräch zeigt.
Sie ergänzen sich.

Antonius Liedhegener: Genau, man kann vielleicht am besten von kom‐
plementären Perspektiven der Sozialethik und der Politikwissenschaft, so

Die religionspolitische Praxis komplementär erforschen 223

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217 - am 19.01.2026, 23:56:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wie wir beide sie jeweils vertreten, auf die Religionspolitik der Gegenwart
sprechen. Das sollte sehr fruchtbar für eine gemeinsame Forschung sein.
Höchst wünschenswert, auch im Blick auf die Praxis der Religionspolitik,
scheint mir für eine solche transdisziplinäre Erforschung der Religionspoli‐
tik noch, die juristische Expertise einzubeziehen. Vermutlich kämen wir in
einer solchen Konstellation einen ersten großen Schritt weiter, wenn wir als
gemeinsames Untersuchungsraster eine Typologie religionspolitischer Fra‐
gen und ihrer gesellschaftspolitischen Kontextualisierung im transdiszipli‐
nären Gespräch entwickeln könnten. Ein solcher Versuch wäre ausgehend
von dem, was wir beide hier vorgelegt haben, durchaus möglich und höchst
lohnenswert.

Marianne Heimbach-Steins: Das denke ich auch. Der Einbezug der
Rechtswissenschaft ist ein guter Hinweis zum Schluss. Denn es geht uns
ja darum, in den politischen Entscheiden und Diskursen die Bedeutung
der Religionspolitik für das Miteinander von Staat und Religionen und
damit für Menschen in einem demokratischen Gemeinwesen auf der Basis
der Grund- und Menschenrechte zu verstehen und zu erklären. Das ist
sicherlich der Forschung wert!

224 Marianne Heimbach-Steins und Antonius Liedhegener

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217 - am 19.01.2026, 23:56:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

