80

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

3.3 Umkampfte Ordnungen

Wihrend das neue politische System die Macht zwischen den Konfessionen vertei-
len sollte, setzte ein Ringen um die Vormachtstellung innerhalb der Konfessionen
ein. Die dabei auftretenden Konflikte wurden von der Kommunikation der einzel-
nen Akteure meist ignoriert oder gar geleugnet. Trotzdem bilden die entsprechen-
den Ereignisse nach 2003 den Rahmen fiir die im Folgenden detaillierter betrachte-
ten Ausserungen der verschiedenen Akteure.

Die Verhandlungen zwischen den schiitischen politischen Parteien fanden weit-
gehend hinter verschlossenen Tiiren statt und fithrten zu einer Machtteilung unter
denverschiedenen Akteuren. Dagegen kam es in den schiitischen religiésen Zentren
zu einem deutlich offeneren Machtkampf. Muqtada as-Sadr sah die Gelegenheit ge-
kommen, seine Machtbasis auf Kosten etablierter religiéser Autorititen auszubau-
en. Wihrend Sadr in den folgenden Jahren die Vormachtstellung der héchsten schii-
tischen religiosen Autoritit im Irak, Ayatollah ‘Ali as-Sistani, nach 2005 nicht mehr
herausfordern sollte, war sein Vorgehen in den ersten Monaten nach dem ameri-
kanischen Einmarsch noch deutlich konfrontativer. Zur Ablehnung der amerikani-
schen Prisenz und der eingesetzten Ubergangsverwaltung kam der Anspruch der
Sadristen nach religiéser Autoritit. Das mag erstaunen angesichts ihrer hoch ange-
sehen Konkurrenz. Wie weiter unten ausgefithrt wird, basierte dieser Versuch nicht
auf einem inhaltlich konkurrenzfihigen Gelehrtentum, sondern darauf, die sadris-
tische Hawza als spezifisch irakisch und in der Gesellschaft engagiert zu prisentie-
ren und dadurch von der Hawza Sistanis abzuheben.

Neben diesem strategischen Ringen um Autoritit kam es nach 2003 auch zu
innerkonfessionellen Spannungen und Gewalt. So entbrannten innerschiitische
Streitigkeiten anhand der Frage, wer in der Moschee, die zum Imam-Ali-Schrein
in Kerbala gehért, die Freitagspredigt halten darf.* Zu gewaltsamen Auseinan-
dersetzungen kam es auch in Nadschaf. Bewaffnete Anhinger Sadrs umstellten
die Wohnsitze Sistanis und Hakims und forderten deren Abzug aus der Stadt;
erst das Eingreifen sistanitreuer bewaffneter Stammesangehériger beendete die
Blockade.” Eine neue Dimension der Konfrontation wurde am 10. April durch
die Ermordung von ‘Abd al-Magid al-H@'1 in Nadschaf durch Anhinger Sadrs
erreicht. Auch wenn nicht abschliessend geklart wurde, ob die Gewalt gezielt gegen
Ha'1 gerichtet war, zeigte sein Tod auf, mit welchem Einsatz der Machtkampf um
die schiitische Autoritit in den ersten Monaten nach 2003 gefithrt wurde.* Den
Wendepunkt stellte in dieser Hinsicht die Konfrontation der Mahdi-Armee mit den

42 Cole, Juan: The United States and Shi'ite Religious Factions in Post-Ba'thist Iraq, in: Middle
East Journal 57 (4), 2003, S. 543 — 566, S. 563.

43 Ebd., S.557.

44 Ebd., S.556.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

US-Truppen in der zweiten Jahreshilfte 2004 dar. Sistani vermittelte den friedli-
chen Abzug der in Nadschaf eingeschlossenen Truppen der Mahdi-Armee. Damit
ging eine Reduktion und Schwichung der sadristischen Prisenz im symboltrich-
tigsten schiitischen Machtzentrum einher, Sistanis Uberlegenheit war dagegen
etabliert. Diese Ereignisse stellten einen Wendepunkt in der Strategie Sadrs dar.
Hatte er zunichst noch Pline einer alternativen Staatlichkeit verfolgt, beteiligte er
sich (nicht durch personliche Kandidaturen, aber mittels sadristischer Politikerin-
nen und Politiker) am politischen Prozess.* Die sadristische Hawza stellte seither
ein eigenes Machtzentrum, aber nicht mehr eine direkte Herausforderung Sistanis
dar.*

Der iranische Einfluss auf die irakische Schia ist ein sowohl im Irak wie in der
Forschungsliteraturviel debattiertes Thema. Dem Iran wird oft unterstellt, die Haw-
za von Nadschaf schwichen zu wollen, um die eigene hervorgehobene Position in
der schiitischen Welt zu bewahren.* Der iranische Einfluss bleibt in dieser Unter-
suchung allerdings weitgehend ausgeklammert, aber nicht, weil ihm keine Bedeu-
tung zuzumessen wire.*® Doch erstens tritt der Iran kaum als Teil der irakischen
Offentlichkeit in Erscheinung, sondern agiert meist mittels entsprechender lokaler
Akteure. Zweitens ist lingst nicht klar, was unter der vielzitierten Chiffre »der Iran«
genau zuverstehen ist. Offensichtlich gab es wihrend des Untersuchungszeitraums
unterschiedliche Machtzentren im Iran.* Zudem weist mit Muqtada as-Sadr ein
prononcierter Kritiker iranischen Einflusses im Irak einen starken Iranbezug auf
und hat im Nachbarland gar jahrelang Schutz vor amerikanischen Nachstellungen
genossen. Kurz: Jenseits des Schlagwortes »iranischer Einfluss« harrt die Komple-
xitdt der iranischen Interventionen im Irak und deren Entwicklung nach 2003 noch
der Erforschung.

Ungleich diffuser als auf der schiitischen Seite prisentierte sich die Frage nach
der sunnitischen Integration. Die Reprisentation der sunnitischen Bevolkerung als
Sunniten war 2003 nicht etabliert:

45  International Crisis Group: Iraq’s Muqtada al-Sadr. Spoiler or Stabiliser?, Middle East Report,
55,2006, S.12.

46  In der Literatur wird die Konfrontation zwischen quietistischer und politisch aktiver Schia
unter der Bezeichnung »rote Schia« und »schwarze Schia« beschrieben. Diese Symbolik wird
allerdingsin meinen Quellen kein einziges Mal aufgegriffen. Inwiefern diese Unterscheidung
fiir den Untersuchungszeitraum und die genannten Akteure gilt, wire vertieft zu priifen.

47  Vgl. Zaccara, Luciano: La influencia irani en Irak, in: Politica Exterior 20 (112), 2006, S.107 —
115, S.112.

48  Vgl. Louér, Laurence: Shiism and politics in the Middle East, London 2012 (The comparative
politics and international studies series), S. 85 —90.

49  Der Konkurrenz zwischen dem republikanischen und dem revolutiondren Block im Iran diirf-
te dabei eine gewichtige Rolle zukommen. Vgl. Schulze: Geschichte der Islamischen Welt,
2016, S. 471 — 475.

12.02.2026, 16:48:07.

81


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

»Unlike their Shia and Kurd counterparts, who were better able to adapt to chang-
ing circumstances, for Sunni Arabs, the lack of a unifying central authority or cause
or identity to drive the movement has aggravated internal conflict. Despite gen-
eral references in the mainstream media to the >Sunnis¢, as an all-encompass-
ing group, the community in actuality consists of a plethora of representatives
with very different goals even as they claim to speak on behalf of the same con-
stituency.«*°

Im Jahr 2003 fanden sich drei Akteure, die als Reprisentanten der sunnitischen
Bevolkerung zu agieren versuchten. Prominent beteiligten sich zwei Parteien am
politischen Prozess. Die Irakische Islamische Partei (IIP) war bereits 1960 von
Mitgliedern der irakischen Muslimbriider gegriindet worden.”* Sie stellte mit
Tariq al-Hasimi ab 2005 den Parlamentsprisidenten und besetzte damit das nach
konfessionellem Schliissel hochste Amt fiir einen Sunniten. Daneben wurde fiir
die Wahlen von 2005 unter Fithrung von Salih al-Mutlaq die Irakische Front des
Nationalen Dialogs gegriindet. Der Riickhalt dieser Parteien in der Bevolkerung
erwies sich zunichst als gering. Zudem zdgerten sie, sich als explizit sunnitisch zu
prisentieren.”

Die sunnitischen Politikerinnen und Politiker, die in der Ubergangsregierung
beriicksichtigt wurden, galten als wenig verankert in der sunnitischen Bevélkerung.
Wesentlich einflussreicher war die Association of Muslim Scholars in Iraq (Hai’at
al-‘Ulama’ al-Muslimin f1 al-‘Iraq), kurz AMSI. Teilweise aus der Glaubenskampa-
gne der 1990er Jahre hervorgegangen, genossen zahlreiche ihrer Mitglieder grosses
Ansehen in der Bevolkerung aufgrund ihrer oppositionellen Haltung unter Saddam
Hussein.”

AMSI positionierte sich explizit ausserhalb des politischen Prozesses. Finf
Tage nach dem Sturz des alten Regimes gegriindet, strebte AMSI als Vereinigung
sunnitischer Geistlicher eine Position innerhalb der Sunna analog zur schiiti-
schen Institution der Hawza an. Prigende Personlichkeiten waren Harit und sein
Sohn Mutanna ad-Dari sowie der Verfasser des oft zitierten »Figh al-Muqawamax,
Muhammad ‘Ayas al-Kubaisi, der oft als »Chefideologe« der Gruppierung bezeich-

50  Mansour, Renad: The Sunni Predicamentin Irag, Carnegie Middle East Center 2016, http://ca
rnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf, S.12, Stand: 07.07.2016.

51 Vgl. al-Hailn, Rasid: 100 ‘Am min al-Islam as-siyasi bi-al-1raq, as-Sunna, Dubai 2012, S. 42 —
43.

52 Zeidel, Ronen: The Association of Muslim Scholars in Iraq: The Rise and (Temporary) Fall of
a Sunni Arab Political Organization in Iraq, in: Journal of South Asian and Middle Eastern
Studies 33 (1), 2009, S. 20— 34, S. 22.

53 Zeidel, Ronen: Harsh readjustment: the Sunnis and the political process in contemporary
Irag, in: MERIA: The Middle East Review of International Affairs 12 (1), 2008, S. 40 — 50, S. 42.

12.02.2026, 16:48:07.


http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

net wird.>* AMSI stellte sich gegen den politischen Prozess, den sie als illegitim
brandmarkte, und solidarisierte sich mit Aufstindischen in Falludscha genauso wie
den Sadristen in Nadschaf. Auch wenn AMSI sunnitisch ausgerichtet war, stellte sie
sich nach eigenen Aussagen gegen den Konfessionalismus des neuen politischen
Systems und veranstaltete gemeinsame Gebete fiir Schiiten und Sunniten.”

AMSI wurde eine Nihe zum bewaffneten Widerstand vorgeworfen. Tatsichlich
verliefen die Grenzen zwischen der Organisation und extremistischen Gruppierun-
gen fliessend. Eine der wenigen Abgrenzungen, die AMSI in dieser Hinsicht explizit
vorgenommen hat, war die Verurteilung von Selbstmordattentaten durch al-Qaida
im Irak - jedenfalls dann, wenn sie nicht im Rahmen des Widerstandes gegen die
Besatzung erfolgten:

»Kubaysi states that joining the mugawama and taking up arms is a >duty of the
times<that takes precedence over duties like fasting and even prayer. On the other
hand, Kubaysi and the Association have on numerous occasions denounced the
use of indiscriminate violence against Iraqi civilians, such as that attributed to Abu
Mus’ab al-Zargawi’s al-Qaeda in Mesopotamia organization. Even attacks directed
against the Shi'i-dominated National Guard are condemned, because, as Kubaysi
argues, Islamic law stipulates that criminals can only be convicted in a court of law.
His statement,>You cannot execute them without legal proceedings; an Iragiis not
an occupier but a citizen of the nation,« demonstrates that the real distinction is
not so much a classical legal one between Muslims and infidels as a nationalist
one between citizens and occupiers.«*

Sowohl AMSI wie Sadr forderten etablierte sunnitische respektive schiitische Insti-
tutionen in politischen, religiésen und gar militirischen Belangen heraus. Die Jah-
re von 2003 bis 2005 waren genauso durch derartige Machtkampfe innerhalb der
Konfessionen gepragt wie durch die Suche nach einem politischen System. Beide
Aspekte sollen im Folgenden detaillierter betrachtet werden.

3.3.1 Sistani

‘All al-Husaini as-Sistani galt (und gilt bis heute) als eine der einflussreichsten Per-
sonlichkeiten im Irak. Nicht nur innerhalb der Schia wurde er respektiert, auch den
anderen Bevolkerungsgruppen galt er als Symbolfigur irakischer Integration. Sis-
tani ist die gegenwirtig anerkannteste schiitische geistliche Autoritit der Hawza

54  Vgl. Meijer, Roel: The Association of Muslim Scholars in Iraq, in: Middle East Report (237),
2005,S5.12-19,S.13.

55  Vgl. Zeidel: The Association of Muslim Scholars in Iraq: The Rise and (Temporary) Fall of a
Sunni Arab Political Organization in Iraq, 2009, S. 23 — 24.

56  Meijer: The Association of Muslim Scholars in Iraq, 2005, S. 14.

12.02.2026, 16:48:07.

83


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

von Nadschaf (und damit eine der angesehensten schiitischen religiésen Autoriti-
ten weltweit).”” Zwei weitere bedeutende irakische Geistliche, Muhammad Bagir
al-Hakim und ‘Abd al-Magid al-Ha'1, waren 2003 bzw. 2004 durch Attentate um-
gekommen, wodurch die Bedeutung Sistanis im Irak weiter zugenommen hatte.*®

Sistani sah die Rolle der schiitischen Geistlichkeit klar getrennt von politischen
Aufgaben. Er verzichtete weitgehend darauf, Schia explizit zu definieren oder auch
nur zu adressieren. Er verwies auch nicht auf die Verfolgung unter dem fritheren
Regime. Stattdessen richtete er sich generell an die »Glaubigen« (mu 'minin).

Dies hielt ihn aber nicht von politischen Uberlegungen ab, in denen er eine de-
mobkratische politische Ordnung favorisiert. Sistani verweist in diesem Kontext ger-
ne auf die Rolle von Gelehrten aus Nadschaf fiir die konstitutionelle Revolution im
Iran (1905 —1911) und deren Synthese von schiitischem Islam und westlich inspirier-
tem Konstitutionalismus.*

Der enorme Einfluss der schiitischen Geistlichkeit wurde auch kritisch gedeu-
tet. So zeigten sich viele Riickkehrer aus dem Exil erstaunt tiber deren Machtfiil-
le. Der Bedeutungszugewinn religidser Institutionen wird in der Forschungslitera-
tur denn auch nicht ausschliesslich auf deren religiose Autoritit oder ihr integra-
tives Potential zuriickgefithrt, sondern auch als Produkt der ba‘tistischen Islami-
sierungskampagne der Neunzigerjahre gedeutet.®® Mit Bezug auf den irakischen
Soziologen al-Wardi wurde zudem die problematische Rolle schiitischer wie sunni-
tischer Geistlicher im Hinblick auf konfessionelle Gewalt betont.*

Beziiglich der Legitimierung konfessioneller Gewalt unverdichtig, lisst sich die
Machtfille Sistanis nach 2003 nicht negieren. Trotz der 6ffentlich kommunizier-
ten Zurickhaltung in politischen Fragen nahm er regelmissig Einfluss auf politi-
sche und gesellschaftliche Prozesse im Irak. Dieser Einfluss griindet nicht zuletzt
in der Funktionsweise der marga 7ya, der religiésen Autoritit, personifiziert durch
den marga’, an den sich seine Anhinger (muqallidian) mit Fragen wenden. Es han-
delt sich dabei um Anfragen nach formalen Rechtsmeinungen. Frage und Antwort

57  Auch andere Stadte verfiigen Uber eine eigene Hawza, beispielsweise Kufa oder Kazimiya.
Deren Bedeutung reicht allerdings nicht an diejenige Nadschafs heran. Wenn im Folgenden
von »der« Hawza die Rede ist, ist damit die Hawza von Nadschaf gemeint.

58  Zur Frage religioser schiitischer Autoritat vgl. Gleave, R.: Conceptions of authority in Iragi
Shi’ism — Bagir al-Hakim, Ha'iri and Sistani on ljtihad, Taglid and Marja’iyya, in: Theory Cul-
ture & Society 24 (2), 2007, 59 — 87.

59  Vgl. Cole, Juan R. I.: The Ayatollahs and democracy in Iraqg, Leiden 2007 (ISIM Paper 7),S.5—
7.

60 Vgl. Baram, Amatzia: Saddam Husayn and Islam, 1968 — 2003. Ba'thi Iraq from secularism to
faith, Washington D. C. 2014, S. 346 —347.

61 Vgl.Ismael, Tareq Y.; Ismael, Jacqueline S.: Iraq today in the thoughts of al-Wardi. The rule of
the preachers, in: International Journal of Contemporary Iraqi Studies 8 (2), 2014, S. 119139,
S.135—137.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

zusammen ergeben das Rechtsgutachten, die Fatwa; dieser Prozess wird als istifta’
bezeichnet. Ein grosser Teil der 6ffentlich zuginglichen Textsammlung Sistanis be-
steht aus solchen durchnummerierten istifta .

Bereits Nummer drei dieser Dokumente, vom April 2003, beinhaltet einen
Verweis auf konfessionelle Konflikte. Sistani wird um eine Stellungnahme gebeten
zum Umstand, dass »einige, die sich selbst zur Rechtsschule (madhab) zihlen«, die
Moscheen »unserer Briider«, den Angehérigen der Sunna, (i(hwan-na ahl as-sunna)
stiirmten und deren Imame vertrieben — ein Verhalten, das Sistani als ablehnens-
wert taxiert (marfiid).®* In den frithen Texten dominieren Fragen nach dem Umgang
mit Staatseigentum und fritheren Angehérigen des alten Regimes,® erginzt um
verschiedene Interviews mit internationalen Nachrichtenagenturen, die ebenfalls
Teil der Sammlung sind. Ab August 2003 setzt die intensive Beschiftigung mit
der Frage nach der Legitimitit des neuen politischen Systems ein. Sistani dussert
sich zunichst zur Bildung des Verfassungsrates. Dieser Verfassungsrat sollte laut
US-Planung urspriinglich durch die amerikanische Ubergangsverwaltung (Sistani
verwendet die Bezeichnung ihtilal, »Besatzung«) eingesetzt werden — ein Prozede-
re, das Sistani ablehnt, da er der Ubergangsverwaltung die Eignung (salahiya) fiir
die Bildung des Verfassungsrats abspricht. Damit die nationale Identitit (al-hawiya
al-wataniya), deren Stiitzen Religion und Gesellschaft seien, ausgedriickt werden
konne, seien erst allgemeine Wahlen notig, in deren Folge die durch den so be-
stimmten Rat erarbeitete Verfassung der Bevolkerung zur Abstimmung vorgelegt
werden miisse. Sistani wechselt dabei prizise zwischen dem Rechtsanspruch, jeder
Iraker (kull ‘iraqr) solle durch die Wahlen entscheiden kénnen, wer ihn im Verfas-
sungsrat vertreten solle, und der Aufforderung an die Glaubigen (mu ‘minin), diese
Aufgabe zu erfiillen und tatsichlich auch zu wihlen.® Nach monatelanger Suche
nach einer Einigung setzte sich Sistani mit seiner Forderung schliesslich durch und
die Wahlen fir den Verfassungsrat wurden im Januar 2005 durchgefiihrt.

Gegeniiber der amerikanischen Ubergangsverwaltung erhob Sistani somit den
Anspruch, fir die irakische Bevolkerung zu sprechen, seine Aufrufe dagegen richte-
te er an seine Anhingerschaft. Auffallend an dieser Argumentation ist, welche An-
forderungen an eine legitime Regierung gestellt werden. Neben der Einhaltungisla-
mischer Grundsitze griindet legitime politische Herrschaft bei Sistani auf der poli-
tischen Reprisentation der irakischen Bevolkerung. Ein System wie im Iran, wo der
Geistlichkeit die politische Fithrung zukommt, steht fiir Sistani dagegen ausser Fra-
ge, selbst die Beteiligung von Angehorigen der Hawza in Regierung und Verwaltung
schliesst er aus. Sistani erwihnt zwar, dass die Regierung die Religion respektieren

62  Vgl. as-Sistani, ‘Ali al-Husaini: An-Nusls as-sadira ‘an samahat as-Saiyid as-Sistani fi
al-masala al-Iraqiya, Beirut, Beirut 2007', 11, Antwort 3.

63 Ebd., S.24-25, Antwort 11.

64 Ebd., S.31—32; zudem ausfithrlich zu den Wahlen S.194 —199.

12.02.2026, 16:48:07.

85


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

miisse und mit ihren Entscheiden nicht von ihr abweichen diirfe. Doch begriindet er
diese Position nicht durch eine religiése Argumentation, sondern verweist darauf,
dass der Islam die Religion der Mehrheit der irakischen Bevélkerung sei.® Auch hier
dient somit nicht ein religiéser Wahrheitsanspruch, sondern der Bezug auf die Be-
volkerung als argumentative Orientierung. Die Rolle der marga ‘iya soll laut Sistani
dagegen auf religiose Orientierung und Anleitung begrenzt bleiben: Die Gliubigen
sollen mit Rechtsgutachten zu den verschiedenen individuellen und gesellschaftli-
chen Lebensbereichen bedacht werden, die religiosen und gesellschaftlichen Zen-
tren und Institutionen der Hawza sollen betreut und insbesondere in den Dienst
der Armenfiirsorge gestellt werden.

Ahnlich zuriickhaltend dussert sich Sistani zur Rolle der Schia insgesamt im
neuen Irak. Zwar ist an seinen Ausserungen deutlich erkennbar, dass er die Schia als
Block wahrnimmt - etwa, wenn er Beftirchtungen zur Spaltung der irakischen Schia
widerspricht.”’ Trotzdem verwahrt er sich dagegen, der Schia qua ihres Status als
Bevolkerungsmehrheit eine spezifische Funktion zuzusprechen. Auf die Frage, wel-
che politische Rolle die Schia als Bevolkerungsmehrheit im Irak spielen solle, ant-
wortete Sistani, dass das, was die Schia wiinsche, sich nicht von dem unterscheide,
was der Rest des irakischen Volkes beziiglich der Erfiillung seiner Rechte wiinsche,
weit entfernt von jeglicher konfessionalistischen Schattierung. Und daher sei es né-
tig, dass das irakische Volk in der Gesamtheit seiner Einwohner (bi gami* abna ihi)
aus den verschiedenen Ethnien (a raq) und Konfessionen (tawa 'if ) die Form des Re-
gierungssystems festlege. Das geeigenete Mittel hierfiir seien allgemeine Wahlen.*®

In solchen Ausserungen zeigt sich der vielschichtige, wenn nicht sogar wider-
spriichliche Umgang mit konfessioneller Zugehorigkeit, wie er fiir die ersten Jahre
nach 2003 fiir die Mehrzahl der irakischen Akteure typisch ist. Einerseits dient die
Einheit der irakischen Bevolkerung als idealisierte Bezugsgrosse, die nicht durch
konfessionelle oder ethnische Unterschiede zerteilt werden soll. Andererseits wird
die Einteilung der Bevolkerung entlang ethnischer konfessioneller Trennlinien nicht
hinterfragt. Die konfessionellen und ethnischen Gruppen gelten vielmehr als Bau-
steine, aus denen sich die irakische Bevolkerung zusammensetzt. Gleichzeitig wird
betont, dass sich die Interessen dieser Gruppen nicht grundsitzlich unterscheiden
witrden.

Sistani betont, die Wahlen seien die einzige Legitimationsquelle fiir eine Verfas-
sungskommission, wie auch fiir die kiinftige Regierung, und stellt sich gegen eine
Rolle der marga iya in der Regierung.® Die Wahlen seien zudem die einzige Mog-

65 Vgl.ebd., S.229-230.

66 Vgl.ebd,S. 270.

67 Vgl.ebd., S.237.

68  Vgl.ebd., S.236, Antwort vom 19.03.2003.
69 Vgl.ebd., S.192-193.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

lichkeit, um konfessionelle und ethnische Quoten (muhdasasat) zu itberwinden.” An-
ders als die schiitischen Parteien verweist Sistani in diesem Kontext explizit auf den
Unterschied zwischen einer zahlenmissigen und einer politischen Mehrheit, indem
er auf die unterschiedlichen politischen Strémungen verweist, die innerhalb jeder
ta'ifa zu finden seien.”

Fadil Ar-Rabi ‘1 betont in seiner Darstellung der Positionen der Hawza diese Un-
terscheidung zwischen al-fa 'ifa a3-5i'a und den schiitischen Parteien (ahzab §i‘a). Die
Hawza erscheine dadurch als Reprasentantin der Schia insgesamt, wihrend die Par-
teien Konflikte untereinander austragen wiirden.”

Sistanis Ablehnung einer politischen Einmischung lisst damit (und in Beriick-
sichtigung der politischen Forderungen, die er stellte, insbesondere der Beriicksich-
tigung »islamischer Werte« in der Verfassung) eine Anpassung der Deutung zu: Es
handelt sich offensichtlich nicht einfach um eine Selbstbeschrinkung der Hawza
auf religiése Themen. Vielmehr spiegelt sich darin eine Vormachtstellung der Haw-
za in der Fithrung der Schia, die ausserhalb des politischen Feldes und der dar-
in agierenden Parteien angesiedelt ist. Gemiss dieser Sichtweise reprisentiert die
Hawza die Schia insgesamt, wihrend die Parteien fiir einzelne politische Stromun-
gen stehen. Dies zeigt sich in den konkreten Interventionen Sistanis in die iraki-
sche Politik, etwa als er sich fiir eine schiitische Wahlallianz einsetzte. Die Hawza
von Nadschaf stellte somit die oberste schiitische Autoritit dar — eine Position, die
(wie im vorangehenden Kapitel dargelegt) von den schiitischen Parteien nicht her-
ausgefordert wurde. Im Gegenteil, der Zuspruch der Hawza diente diesen Parteien
als Legitimation der eigenen Position.

Auch die Sadristen stellten eine Anfrage an Sistani. Interessant ist zunichst die
Tatsache, dass diese Anfrage iiberhaupt gestellt wurde, angesichts der Spannungen
zwischen Sistani und den Sadristen. Die Antwort stammt allerdings vom 25. Sep-
tember 2005 — zu diesem Zeitpunkt war der sadristische Angriff gegen Sistanis Au-
toritit bereits abgeebbt.

Die Frage nimmt Bezug auf Zarqawi, der der Schia im Irak den Krieg erklirt hat
und bittet Sistani um Rat »an die Schia im Speziellen und an die Iraker im Allgemei-
nenc. Sistani verweist in seiner Antwort zunichst auf die Strategie, die hinter der
Gewalt liegt und darauf zielt, Spaltung (fitna) unter den Angehorigen des irakischen
Volks zu sien. Darauf folgt der Aufruf an die Glaubigen zur Selbstkontrolle ange-
sichts der Gewalt und »die restlichen Iraker« zur Stirkung der Einheit (wahda) des
Volks. Weitere Aufrufe gehen an die Regierung, die die Sicherheit gewihrleisten soll,

70  Vgl.ebd., S.199.

71 Vgl.ebd., S. 200.

72 Vgl. ar-Rabifi, Fadil: Al-hiida wa al-amama. Al-ihtilal al-amriki wa mawgif al-margafia
ad-diniya fi al-Iraq 2006, S. 53.

12.02.2026, 16:48:07.

87


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

und an die irakischen Richter, um die angemessenen Strafen zu verhingen. Offen-
sichtlich ist, was nicht erwihnt wird: Die schiitischen Milizen oder andere bewaff-
nete Akteure. Verteidigung, Schutz und Urteilssprechung definiert Sistani als aus-
schliessliche Aufgaben des Staates und bestreitet damit jede Legitimation der schii-
tischen paramilitirischen Einheiten inklusive der Mahdi-Armee. Sollte die Strategie
hinter dieser Anfrage gewesen sein, Sistani dazu zu bringen, sich zu den paramili-
tirischen Einheiten zu bekennen, wire dieses Vorhaben somit gescheitert. Sistani
verband dariiber hinaus die Kritik an den Sadristen mit der eigenen Positionierung
als Autoritit, diese Entscheidung zu fillen.”

In der Publikation der Texte Sistanis in Buchform sind die Antworten in einem
ersten Teil chronologisch geordnet, in einem zweiten Teil werden dieselben Antwor-
ten thematisch gruppiert. In dieser thematischen Gliederung zeigt sich unter der
Uberschrift »al-fitna at-ta ifiya« die Entwicklung, die die Beschiftigung mit diesem
Thema durchlaufen hat. In den dlteren Texten wurde ta ifiya nicht isoliert angespro-
chen, sondern nur die fitna ta 'ifiya, die konfessionelle Spaltung. Es fillt auf, dass sich
Sistanis Antworten zunichst auf den politischen Prozess konzentrieren, insbeson-
dere betont er die Wahlen als Schliissel zu einer positiven Entwicklung. Mit der oben
zitierten Antwort an die Sadristen vom September 2005, setzt ein Wandel hin zu
einer ausfithrlicheren Beschiftigung mit dem Thema Konfessionalismus und einer
Auseinandersetzung mit der Gewalt innerhalb der Bevélkerung ein.”

Sistani, so lisst sich dessen Position zusammenfassen, orientiert sich am Irak
und der irakischen Bevélkerung, um das politische System, die Legitimation der
amerikanischen Prisenz und das Zusammenleben dieser Bevolkerung zu diskutie-
ren. Interessant daran ist, dass er zwar seine Autoritit weitgehend aus einem re-
ligiésen Kontext bezieht, aber nicht auf diesen Bezug nimmt, wenn er das politi-
sche System kommentiert. Zudem sollen die Konfessionen und weiteren Bestand-
teile der Bevolkerung als Identititen wertgeschitzt werden, ohne dabei aber die na-
tionale Einheit zu gefihrden. Ausgedriickt wird diese Haltung in seiner Kritik an
jeglicher Form der fitna ta ifiya. Sistani widerspricht der Annahme, dass innerkon-
fessionelle Differenzen ignoriert werden konnten; als deren Ausdruck und Forum
erachtet er die politischen Parteien. Trotz dieses Bewusstseins fiir interne Hetero-
genitit scheint die Orientierung an konfessioneller Zugehorigkeit nicht hinterfragt
zu werden.

Das Verhiltnis zwischen Hawza und Regierung bleibt schwierig zu deuten.
Wahrend einerseits eine zumindest teilweise funktionale Ausdifferenzierung in ein
politisches und ein religidses Feld angestrebt zu werden scheint, nimmt die Hawza
in anderen Kontexten eine den politischen Parteien iibergeordnete Position ein.

73 Vgl. as-Sistani: An-Nusis as-sadira ‘an samahat as-Saiyid as-Sistani fi al-mas’ala al-1ragiya,
2007, S.142—143.
74  Vgl.ebd., S. 242 —244.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

Wie auch immer dieses Verhaltnis aussieht, so erscheint fiir Sistani sein Anspruch,
die Schia in ihrer Form als konfessionelle Einheit zu reprisentieren, unhinterfragt
— was sich nicht zuletzt darin zeigt, dass er sein Publikum als die »Gliubigen«
(mu miniin) anspricht.

3.3.2 Muqtada as-Sadr

Mugtada as-Sadr gehort zweifellos zu den prigenden Figuren des Iraks nach 2003.
Zuvor weitgehend unbekannt, etablierte er sich innerhalb weniger Monate als ge-
wichtigster schiitischer Kritiker der amerikanischen Prisenz im Irak und der neuen
politischen Ordnung. Zwei Tage vor dem offiziellen Fall Bagdads attackierten seine
Anhinger irakische Polizeistationen, pliilnderten Waffenlager und itbernahmen die
Kontrolle iiber das schiitische Armenviertel madinat at-tawra in Bagdad, das sie in
der Folge in madinat as-sadr (»Sadr City«) umbenannten. Als Sohn des 1999 vom ira-
kischen Regime ermordeten Muhammad $adiq as-Sadr gelang es ihm, dessen Ge-
folgschaft, die sogenannten »Sadristenc, hinter sich zu scharen.”

Mugqtada as-Sadr bemiihte sich laut eigenen Aussagen um eine Islamisierung
der Bevolkerung, was sich beispielsweise im Verbot von Alkohol und Kinos in Sadr
City dusserte. In der irakischen Offentlichkeit tat er sich allerdings in erster Linie
mit seiner strikten Ablehnung der amerikanischen Truppenprisenz und durch sei-
nen Nationalismus hervor.”

Die ausfithrlichen Interviews, die von Muqtada as-Sadr verfiigbar sind, erlau-
ben eine ausfithrliche Betrachtung der fiir ihn charakteristischen Themen, die er
anhand von Beziigen auf konfessionelle Zugehorigkeit verhandelt. Zunichstist dies
die Frage nach dem neu zu etablierenden politischen System, dann die Legitima-
tion, die Sadr in Abgrenzung zu anderen schiitischen Institutionen aufbaut, und
schliesslich seine direkten Ausserungen zu ta ifiya.

3.3.2.1 Das neue politische System

Mugqtada as-Sadr hat in vielerlei Hinsicht eine gewichtige Rolle im Irak nach 2003
gespielt. Durch seine Massenbasis im Irak und die schlagkriftigen paramilita-
rischen Einheiten der Mahdi-Armee (§ais al-mahdi) stellte seine Bewegung, die

75  Vgl. Luizard, Jean-Pierre: The Sadrists in Irag. Challenging the United States, the Marja’iyya
and Iran, in: Mervin, Sabrina (Hg.): The shia worlds and Iran, London 2010, S. 255—280, S. 255
—257.

76  Vgl. Raphaeli, Nimrod: Understanding Muqtada al-Sadr, in: The Middle East Quarterly 11 (4),
2004, S.33 — 42, S.33 — 36. Al-Qarawee sieht als Grund fir die zunehmende Islamisierung
Bagdads dagegen die schiitische Gegenreaktion auf die sunnitisch gepragte Glaubenskam-
pagne unter Saddam Hussein, die schiitische religiose Symbolik teilweise aus dem &ffentli-
chen Raum verdrangt hatte. Vgl. Al-Qarawee, Harith Hasan: Sectarian Identities, Narratives
and Political Conflict in Baghdad, in: The Levantine Review 4 (2), 2016, S.177, S.196.

12.02.2026, 16:48:07.

89


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Sadristen, fiir die Koalitionstruppen, die etablierte Geistlichkeit und auch die
grossen politischen Parteien und deren eigene Milizen eine Herausforderung dar.
Anhand der fir diese Untersuchung gewihlten Quellenstrukturierung lassen sich
fiir die ersten zwei bis drei Jahre nach dem Sturz des Ba‘t-Regimes vier Aspekte aus
den hiufigen o6ffentlichen Auftritten und der sadristischen Wochenzeitung Ansar
al-Mahdi herausarbeiten: Positionen zur Neugestaltung des politischen Systems,
Widerstand, geistliche Autoritit und Konfessionalismus.

Dass die Frage nach dem politischen System von grosser Bedeutung fiir die
Sadristen war, belegt die Zeitung Ansar al-Mahdi. Schon in der ersten Ausgabe
prangt gleich auf Seite eins zuoberst die Uberschrift: »Muqtada as-Sadr gibt die
Errichtung des Staates des Rechtes (daulat al-haqq) im Irak bekannt«. Dass es sich
dabei nicht einfach um den Rechtsstaat oder eine Partei dieses Namens handelt,
sondern dieses Gebilde eher als Alternativ-Regierung gedacht war, wird durch den
Hinweis deutlich, dass das neugeschaffene Verteidigungsministerium die Mahdi-
Armee gegriindet hat.”

Auch wenn die Idee der alternativen Regierung oder gar eines alternativen Staa-
tes rasch in Vergessenheit geriet, zeigte sich darin doch der Gestaltungswille der
Bewegung beziiglich der Neustrukturierung des politischen Systems nach 2003.

AlsIdeal, an dem ein neues System ausgerichtet werden soll, wird in den sadris-
tischen Publikationen die Inklusion aller verschiedener Gruppierungen genannt,
worunter Muslime wie auch Sikularisten (‘almaniyin) gefasst werden. Dies macht
bereits dieser erste Artikel deutlich, auch spiter erfolgt regelmissig die Aufforde-
rung an alle anderen Akteure, mit ag-Sadr zusammenzuarbeiten (mit Ausnahme
der Ba‘tisten, spiter der sunnitischen Extremisten und selbstredend der Amerika-
ner).”® Dariiber hinaus wird betont, keinerlei Unterscheidung zwischen den Bevél-
kerungsgruppen zu machen.” Allerdings spricht Sadr zunichst den Institutionen,
die unter der Kontrolle der amerikanischen Ubergangsverwaltung standen, jegliche
Legitimation ab.®® Das schliesst auch die Parteien ein, die aus dem Exil zuriickge-
kehrt waren und denen Sadr Nihe zur Besatzung vorwirft.®* Den einzigen Weg zu
einer legitimen Regierung sieht Sadr in der moglichst baldigen Durchfithrung von
allgemeinen Wahlen.® Allerdings positioniert er sich durchaus kritisch gegeniiber

77 Ansaral-Mahdi, 17.10.2003, S. 1.

78  As-Sadr, Mugtada: Liga’ as-sayyid Muqtada al-hayr ma‘qanatat-tilifizytn al-yabani, ohne Da-
tum. 13:52 —14:26.

79  Vgl. Ansar al-Mahdi, 17.10.2003, S. 1.

80 As-Sadr: Liga as-sayyid Mugtada al-hayr ma‘qanatat-tilifizytin al-yabani, ohne Datum 07:28-
08:00.

81  Ebd., 07:28-08:00.

82 Ebd., 11:48.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

den konkret angekiindigten Wahlen, da er sie als unfrei erachtet.® Das Parteien-
system bewertet Sadr trotz seiner Positionierung zugunsten von Wahlen sehr kri-
tisch (er nimmt eine Trennung vor zwischen der Politik und den Parteien einerseits
und den Wahlen andererseits, die »nicht Teil der Politik« seien).®* Sadr erachtet die
Sadristen (genauer: die »sadristische Stromung, at-taiyar as-sadri) explizit nicht als
Partei, sondern als ausserhalb der Parteien und auch jenseits der Konfessionen ste-
hend;ein Sadrist konne somit auch in der Da‘wa-Partei oderinirgend einer anderen
Partei aktiv sein, er konne auch Sunnit oder Kurde sein.%

In Angar al-Mahdi wie auch in den Antworten Sadrs in Interviews liegt, wenn
die Neugestaltung des politischen Systems thematisiert wird, jeweils ein besonde-
res Augenmerk auf dem Verhiltnis von Religion und Politik. Der Artikel »Der Koran
und die Politik« von 2004 sieht beispielweise eine Gefahr des demokratischen Sys-
tems (und wohl eine Schwiche der Demokratie nach sikularem Verstindnis insge-
samt) darin, dass im Irak eine »Diktatur der Mehrheit« entstehen kénnte, nimlich
der muslimischen Mehrheit gegeniiber den anderen Religionen, der Araber gegen-
iiber den Kurden oder auch eine Diktatur der Schia iiber die Sunna, weil die Schia
die Mehrheit bilde. Die Losung dafiir liege in einer Machtbegrenzung der Mehrheit.
Obwohlin diesem Kontext erwidhnt wird, dass der Islam dementsprechend nicht die
einzige Quelle fiir die Gesetzgebung sein konne, werden anschliessend Koranstellen
herangezogen, um die »Islamische Losung« (al-hall al-islami) als beste Option zu be-
werben. Denn angesichts der »Schwichen der Demokratie und der Diktatur« schiit-
ze die islamische Losung alle Rechte, da erst der Koran die Gerechtigkeit (al-‘adal)
zwischen den Volkern herstellen kénne.®

In einem Interview betont Sadr die Untrennbarkeit von Religion (din) und Po-
litik: »[D]ie Religion ist vollkommen und umfassend und umgibt alle Bereiche des
Lebens. Und einer davon ist die Politik. Die Religion kann nicht unvollstindig sein,
denn die Religion wurde von Gott erlassen und Gott ist vollkommen, er kann nichts
Unvollkommenes schaffen . ..]. Die Politik von der Religion zu trennen ist falsch.«*’
Allerdings pladiert Sadr auch nicht fir einen islamischen Staat nach iranischem
Vorbild. Vielmehr strebe er eine »islamische Gesellschaft« an, wie er wiederholt be-
tont.5®

83  As-Sadr, Mugtada: Liqa’ al-gazira al-awwal ma'‘as-sayyid al-qa'id Muqtada al-hayr, ohne Da-
tum17:12—-17:19.

84  As-Sadr, Mugtada: Muqtada as-Sadr fi mugabala hassa, 200s5.

85  As-Sadr: Liga’ as-sayyid Mugqtada al-hayr ma‘ qanat at-tilifizyiin al-yabani, ohne Datum
13:06 —13:50.

86  Vgl. Ansaral-Mahdi12,12.03.2004, S. 5.

87  As-Sadr, Mugtada: [la man yaqulu bi-fasl ad-din ‘an as-siyasa!!! as-Sayyid Mugtada as-Sadr,
ohne Datum 00:00 — 01:40.

88  As-Sadr: Liga’ ganat al-masar ma‘as-sayyid al-q3’id Muqtada al-bayr ((a’zzahu Allah taala)),
2006.

12.02.2026, 16:48:07.

91


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Das neu zu gestaltende politische System und dessen Verhiltnis von Politik und
Religion wird von Sadr zwar hiufig aufgegriffen, er geht aber nur selten detailliert
auf seine Vorstellung jenseits der genannten Absichtserklirungen ein. In einem an-
deren Punkt wird er dagegen konkreter: Er lehnte die amerikanische Prisenz im
Irak entschieden ab.

Widerstand (muqawama) ist der dominante Bezugspunkt der Sadristen. Nur
wihrend der ersten Monate nach dem Einmarsch war die Haltung Sadrs gegeniiber
den amerikanischen Truppen noch undefiniert und er verwies auf die Autoritit
von al-Ha’ir1 in diesen Fragen. Auch war zunichst die Form, die der Widerstand
annehmen sollte, nicht klar definiert. So sprach sich Sadr wiederholt dafiir aus, dass
trotz der Ablehnung der Besatzung die amerikanischen Truppen nicht angegriffen
werden sollten.® Doch spitestens ab der zweiten Jahreshilfte 2003 war seine Posi-
tion eindeutig, die amerikanische Besatzung wurde abgelehnt und in den globalen
Kontext des amerikanischen Imperialismus gestellt.”® Sadr sah im Widerstand eine
Aufgabe des vereinten irakischen Volkes, die Haltung gegeniiber dem Widerstand
bezeichnete er als wichtiger als die Unterscheidung nach Schia oder Sunna.”* Sadr
dusserte sich denn auch bei mehreren Gelegenheiten positiv iiber den sunnitischen
Widerstand, speziell zu Harit ad-Dari und AMSI insgesamt.**

Die Besatzung, so dusserte sich Sadr wiederholt, ist das Grundiibel, zu dem
»Ba‘tisten und Terroristen« hinzukommen; zusammen sind sie fiir alle Probleme
im Irak verantwortlich.”* Sadr erachtete jeglichen politischen Prozess unter ame-
rikanischer Besatzung als illegitim. Die Besatzung zu beenden, wird denn auch als
Hauptziel und Existenzberechtigung der Mahdi-Armee propagiert.** Sadr unter-
scheidet dabei den friedlichen, den militirischen und den politischen Widerstand,
die im taiyar as-sadri vereint worden seien.”

Der Bezug auf den Widerstand trennt Sadr von den restlichen hier untersuch-
ten schiitischen Akteuren. Die Da‘wa-Partei ist aus Sicht Sadrs eine Handlangerin
der Besatzung, die die amerikanischen Truppen bei deren Angriffen gegen Nadschaf

89  As-Sadr: Al-Liga’ al-awwal li-qanat al-‘arabiya ma' as-sayyid al-q2’id Muqtada al-hayr
((azzahu Allah)) fi barnamig min al-lraq ohne Datum 0:01:53— 0:02:05; As-Sadr: Liqa’
al-gazira al-awwal ma‘as-sayyid al-qa'id Muqtada al-hayr, ohne Datum.

90  As-Sadr: Ar-rafd as-sadri li-qiwat al-intilal min awwal bud’ al-ihtilal gabla ta’sis gay$ al-imam
al-mahdi (g) fi sanat 2003.

91 As-Sadr: Excerpt of al-Sadrs presser, 2004.

92 Vgl. Kapitel 3.3.3. dieser Arbeit. As-Sadr: Liqa” as-sayyid ‘Abdulaziz al-Hakim ma‘ as-sayyid
Mugtada as-Sadr, Part 4, ohne Datum.

93  As-Sadr: Muqtada as-Sadr fi mugabala hassa, 2005.

94 Vgl. Ansar al-Mahdi 32, 09.08.2004.

95  As-Sadr: Liqd’ gqanat ag-gazira ma‘ as-sayyid Muqtada al-hayr ((azzahu Allzh)) fi I-Urdun,
ohne Datum, 07:45—07:53.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

und die Sadristen unterstiitzte. Sie habe sich von einer islamischen zu einer sikula-
ren Partei gewandelt, die zwischen Kampf (nidal) und Verbrechen (Jarima) pendle.*®

Die Auseinandersetzung mit den Amerikanern wird in Ansar al-Mahdi zunichst
religiés gerahmt, als Kampf gegen »Kreuzritter« (salibiyin) und den ungliubigen
Besatzern als Grund fiir den Konflikt. Die gliubige Mahdi-Armee dagegen stehe an
der Spitze der intifida.”” Diese Formulierungen nehmen aber bald eine nationale
Ausrichtung an. Obwohl die Bezeichnung des Westens als ungliubig (al-garb al-ka-
fir) weiterhin Verwendung findet, unterstreicht Sadr in Interviews zunehmend, es
gehe ihm nicht um die Ablehnung des Westens und er hege auch keinen Groll gegen
das amerikanische Volk, es gehe ausschliesslich um die Ablehnung jeglicher Form
von Besatzung.*

Der Widerstand stellte fiir Sadr wihrend der ersten Jahre nach 2003 den Haupt-
bezugspunkt seiner Argumentation dar. Besonders die wiederholten Ausserungen,
die den Widerstand allen Identifikationen iiberordnete, wodurch dieser die konfes-
sionelle Differenz in den Hintergrund dringen sollte, illustrieren, wie Sadr anhand
des Begrifts mukawama eine argumentative Gegenkonstrukt zur politischen Ord-
nung nach 2003 entwickelte.

3.3.2.2 Religidse Autoritat

Neben den Parteien grenzte sich Sadr auch von der Hawza in Nadschaf ab. Zwar
erkannte er deren Autoritit an und betonte sogar 2004, wihrend Auseinander-
setzungen zwischen der Mahdi-Armee und US-Truppen in vollem Gang waren,
dass die religiosen Autorititen in Nadschaf die Mahdi-Armee jederzeit auflosen
konnen.” Diese Ausserungen erstaunen angesichts der Ereignisse in Nadschaf
rund um die Ermordung von al-H@'T und den Spannungen zwischen Sadristen
und der etablierten schiitischen Autorititen. Sie sollten denn auch nicht dariiber
hinwegtauschen, dass fiir Muqtada as-Sadr die Legitimation seiner eigenen Macht-
position offensichtlich ein Hauptanliegen darstellte. Die mugawama bot fiir ihn eine
Moglichkeit, sich als wahrer Vertreter der Bevolkerung in Szene zu setzen — explizit
der gesamten irakischen Bevolkerung und nicht nur der Schia, wie er immer wieder
hervorhebt. Hierin zeigt sich bereits ein Unterschied zu Sistani, der sich meist an
die Gliubigen, die mu 'minin, richtete und nicht nur auf einer irakischen, sondern
auch auf einer transnationalen Ebene agierte (etwa, wenn er Angesichts der Gewalt
gegen Schiiten in Agypten einen Brief an den damaligen idgyptischen Prisidenten

96  Vgl. Ansar al-Mahdi 33,13.08.2004, S. 2.

97  Vgl. Ansar al-Mahdi 17, 22.04.2004, S. 7.

98  As-Sadr: Liga’ as-sayyid Muqtada al-hayr ma‘ ganat at-tilifizyiin al-yabani, ohne Datum,
08:28 —09:49.

99  As-Sadr: Al-Sadr presser, clerics comment, fighting a’math, 2004.

12.02.2026, 16:48:07.

93


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Hosni Mubarak schickte).”® Sadr dagegen betonte stets den irakischen Charakter
seiner Hawza. Diese Hawza bildete den Kern der Abgrenzung Sadrs zu Sistani.
Sadr bezeichnete die von ihm dominierte Hawza als natiqa, als »sprechende« oder
»artikulierte« Hawza, als Gegenkonzept zur, wie er sagt, »schweigenden« (samita)
Hawza Sistanis.'”* Es war dieses Konzept einer alternativ gefassten Hawza, die es
Sadr erlaubte, eine Fithrungsposition trotz seiner noch mangelhaften religiésen
Qualifikation einzunehmen (zum Zeitpunkt des amerikanischen Einmarsches war
Mugqtada as-Sadr knapp dreissigjihrig).

Als religiose Referenz, an der er sich orientiere und die seiner Bewegung auch
im religiosen Feld Autoritit verleihen sollte, verwies Sadr zunichst auf Ayatollah
Katim al-Hussayni al-Ha’ir1, den sein Vater als Nachfolger ernannt hatte.’®* Dies
machte Ha’irT laut Sadr zum marga’, sich selber bezeichnete er als Stellvertreter
und Bevollmichtigter al-Ha’iris, der sich zu diesem Zeitpunkt im Iran authielt.’®®
Allerdings hebt Sadr hervor, dass al-Ha’iri stark durch den »ersten Mirtyrer« (ge-

'°* gepragtist, daher kdnne er nicht die gesam-

meintist Muhammad Bagir as-Sadr)
te sadristische Stromung reprisentieren.’® Die Sadristen dagegen seien die An-
hinger (muqallidin, die »Nachahmer«, nimlich der durch die »Quelle der Nachah-
mung«, dem marga’, vorgegebenen Tradition) des »zweiten Mirtyrers«, Muqtadas
Vater Muhammad Sadiq as-Sadr.**®

Muqtada as-Sadr argumentiert mit Vorliebe anhand von Beziigen auf seinen Va-
ter. Er prisentiert ihn nicht nur als Begriinder der hawza natiqa, sondern auch als
Orientierungspunkt auf dem Weg, um die religiosen Gebote zu erfiillen. Das Ziel
der »sprechenden« Hawza sei weder die Orientierung an politischen Strémungen

oder Parteien, noch an den Anforderungen der Gesellschaft, sondern allein die Be-

100 Der Brief findet sich in as-Sistani: An-Nusiis as-sadira ‘an samahat as-Sayyid as-Sistani fi
al-masala al-Iraqiya, 2007, S. 147 —148.

101  Mugqtada as-Sadr legte erst 2018 eine ausfiihrliche Darstellung der Hawza an-nditiga vor. Mei-
nes Wissens ist sie bislang nicht Gegenstand einer wissenschaftlichen Untersuchung, auch
in der vorliegenden Arbeit konnte sie noch nicht beriicksichtigt werden. Vgl. as-Sadr, Mu-
gqtada Muhammad: Al-margafiya an-natiqga. as-Sahid as-sa‘id as-sayyid muhammad as-sadr
"anmiidagan, Nadschaf 2018.

102 As-Sadr: Liqa’ al-gazira al-awwal ma' as-sayyid al-q2'id Muqtada al-hayr, ohne Datum.

103 Ebd., 01:00 — 03:00 Das Verhiltnis zwischen Sadr und HZ'iri kiihlte rasch ab. Spatestens mit
der Belagerung der Mahdi-Armee durch US-Truppen in Nadschaf im August 2004 erfolgte
der Bruch und Sadrs Verweise auf die Autoritat H2'iris brachen weitgehend ab. Vgl. auch Vgl.
Cockburn, Patrick: Muqgtada al-Sadr and the Shia insurgency in Iraq, London 2009, S. 204.

104 Die Zihlweise bezieht sich auf die ermordeten Geistlichen aus der Familie as-Sadr.

105 As-Sadr: Liga’ ganat ag-gazira ma‘as-sayyid Muqtada al-bayr ((a'zzahu Allah)) fil-Urdun, oh-
ne Datum, 10:20 —11:45.

106 Ebd., 03:12 —03:30.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

friedigung Gottes »durch den Weg [nahg] Muhammad as-Sadrs«.'”” Erginzt wer-
den diese Beschworungen des Geists des Vaters immer wieder durch emotionale
Schilderungen, etwa Kindheitserinnerungen oder Triume, in denen sein Vater auf-
getaucht sei.’®® Sadr stellt damit die Zugehérigkeit zur sadristischen Hawza in ei-
nen quasi-spirituellen Zusammenhang, der vom Charisma seines Vaters getragen
wird. Demgegeniiber verschwindet der Bezug zum »Ersten Mirtyrer« Muhammad
Baqir asg-Sadr in die Bedeutungslosigkeit, auch seine Schriften werden nicht auf
Sadrs Webseite angeboten (im Gegensatz zur Webseite der Da‘wa-Partei, wo die-
se Schriften einen prominenten Platz einnehmen).

Seine Hawza bezeichnete Sadr als »umfassende Sichtweise« mit dem Ziel, eine
islamische Gesellschaft zu etablieren (eine Formulierung, die Sadr zur Abgrenzung
von der Forderung nach einer islamischen Form von Herrschaft nutzt, namentlich

199 ,Umfassend« nennt er

der khomeinistischen »Herrschaft des Rechtsgelehrten«).
sie, weil diese Sichtweise sowohl einen religiosen (dini) wie einen gesellschaftlichen
(igtima T) Weg einschliesse.”® Dementsprechend bezeichnete Sadr seinen Vater so-
Esistdie-

ser Bezug zur Gesellschaft, durch die Sadrs die sprechende Hawza definiert."* Sadr

wohl als religise wie politische Autoritit (marga ‘ dini und marga ‘siyasi).™

betrachtete es denn auch als die Aufgabe der religiosen Autoritit, auf die Gesell-
schaft zuzugehen (und nicht umgekehrt), weshalb sein Vater auch die Unterteilung
der Hawza in eine sprechende und eine schweigende Hawza (hawza samita) einge-
fithrt habe. Die schweigende Hawza habe sich vom Volk entfernt, die sprechende
Hawza dagegen nihere sich diesem an.™

Ar-Rabi‘ai deutet diesen Aspekt als grundlegend andere Ausrichtung von Sadrs
Hawza gegeniiber derjenigen Sistanis und den grossen schiitischen Parteien. Wih-
rend die politischen Parteien im Gefolge der Hawza dafiir stiinden, die Integration
der Schia voranzutreiben, hitten die Sadristen eine Verschiebung vorgenommen:
weg von einer abgeschlossenen Glaubensgemeinschaft hin zu einem »Volks-Block«

107 As-Sadr: As-Sayyid al-q2’id Muqtada as-Sadr yatakallamu ‘an as-sayyid al-walid..., ohne Da-
tum.

108 Ebd.

109 As-Sadr: Liqa’ qanat al-masar ma‘as-sayyid al-q2'id Muqtada al-bayr ((a'zzahu Allah ta‘ala)),
2006, 29:39 — 31:26.

110 As-Sadr: Liga’ ganat ag-gazira ma‘as-sayyid Mugtada al-hayr ((a'zzahu Allah)) fi I-Urdun, oh-
ne Datum, 03:30 — 04:49.

111 As-Sadr: Liqa’ qanat LBC al-fada’iya al-bananiya as-sayyid al-qa’id Muqtada al-hayr ((a’zzahu
Allah)), ohne Datum, 00:39 — 01:47.

112 As-Sadr: Liga’ qanatag-gazira ma'as-sayyid Muqgtada al-hayr ((azzahu Allah)) fil-Urdun, oh-
ne Datum, 04:50 — 07:05.

113 As-Sadr: Liga’ qanat al-masar ma‘as-sayyid al-q2'id Muqtada al-bayr ((a'zzahu Allah ta‘ala)),
2006,10:28 —10:39.

12.02.2026, 16:48:07.

95


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

(kutla $a biya), von der Integration der td’ifa zur Integration des Volkes.™ Sadr sei
es gelungen, eine Basis durch seine Popularitit bei der armen Bevolkerung grosser
Stadte aufzubauen, welche es ihm, mithilfe seiner Milizen, erlaubte, den Weg der
religiésen Qualifikation abzukiirzen. Durch dieses Vorgehen habe er die marga iya
natiqa, als Alternative zur schweigenden marga ya, etablieren kénnen.™

Die zweite Ebene, mit der sich die Sadristen von Sistani abgrenzten, ist ihre
explizit irakische Ausrichtung. Wihrend den ermordeten religiésen Autorititen
al-Hakim und al-H@’i ihre Abwesenheit im Exil vorgeworfen wurde, ist es bei
Sistani seine iranische Herkunft. Die Sadristen betonten dagegen ihre konstante
Prisenz im Irak, selbst unter Saddam Hussein, und die irakische Abstammung der
Familie as-Sadr.

Sistani war nicht die einzige schiitische Konkurrenz der Sadristen. Ein be-
merkenswertes Treffen™ vor laufender Kamera zwischen Sadr und ‘Abd al-‘Aziz
al-Hakim, dem Vorsitzenden des SCIRI, Mitglied des Irakischen Regierungsrates
und zeitweise Anfithrer der paramilitirischen Badr-Brigaden. Dieses Treffen gibt
Einblick in das Verhiltnis der konkurrierenden schiitischen Akteure, deren be-
waffneten Organisationen sich gegenseitig bekimpften."” Sadr betont in diesem
Gesprich, dass das Volk eins sei, nur die Fithrung sei gespalten. Er spricht sich
gegen die Konfrontation der Parteien aus und vergleicht diese Spaltung mit einem
»inneren Konfessionalismus« (3 ifiya dahiliya)."® Gegeniiber dem stark mit dem
Iran verkniipften SCIRI spricht er sich fir eine irakische wilaiya ‘amma aus, eine
allgemeine Fithrung, womit er sich allerdings nicht auf das politische System be-
zieht. Die Notwendigkeit einer allgemeinen religiésen Fiithrung scheint gerade aus
dem parallel zu diesen Ausserungen stattfindenden politischen Prozess motiviert
zu sein. Allerdings zielt diese Forderung auch auf eine Abgrenzung zum Iran, wenn
Sadr ausfithrt, die iranische Fithrung um Ayatollah Khamenei sei fiir den Irak nicht
zuganglich. Mit der Aussage »der Iran ist nicht niitzlich fur den Irak« bringt Sadr

seine Haltung auf den Punkt."™

114 Vgl. ar-RabiT: Al-hida wa al-amama, 2006, S.119 —121.

115 Vgl ebd., S.164 —168.

116 As-Sadr: Liqa as-sayyid ‘Abdulaziz al-Hakim ma‘as-sayyid Muqtada as-Sadr, Part 1, ohne Da-
tum.

117 SCIRI: Supreme Council for the Islamic Revolution in Irag, ab 2007 umbenannt in ISCI: Islamic
Supreme Council of Iraq, al-maglis al-a'a al-islami al-iraqi. Einen Uberblick iiber die Bewegung
liefert Corboz, Elvire: Between Action and Symbols, in: Tejel, Jordi u.a. (Hg.): Writing the mo-
dern history of Iraq. Historiographical and political challenges, Hackensack, NJ 2012, S. 339 —
358.

118  As-Sadr: Liqa as-sayyid ‘Abdulaziz al-Hakim ma‘as-sayyid Muqtada as-Sadr, Part 2, ohne Da-
tum, 03:17 — 04:37.

119 As-Sadr: Liga as-sayyid ‘Abdulaziz al-Hakim ma‘as-sayyid Muqtada as-Sadr, Part 4, ohne Da-
tum, 02:04 — 02:33.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

Beiall dem wird deutlich, dass Sadr versucht, seine eigene Machtposition inner-
halb der Schia anhand seiner nationalen Ausrichtung zu etablieren. Da die Stellung
Sistanis offensichtlich nicht erschiittert werden kann, baut sich Sadr eine eigene Le-
gitimationsgrundlage, die auf der Betonung irakischer Zugehérigkeit beruht und
die Abgrenzung des religiésen vom politischen Feld aufheben soll. Mittels des Kon-
zepts der Sprechenden Hawza und seiner Inszenierung als rechtmissigem Vertreter
des »irakischen Volks« positioniert er sich sowohl gegeniiber der etablierten Geist-
lichkeit wie auch gegeniiber den politischen Parteien. Gesellschaftliche und politi-
sche Positionierungen sowie die Betonung irakischer Zugehdorigkeit sollten gemein-
sam die ansonsten schwierig zu bestreitende Autoritit der etablierten religiésen Au-
torititen herausfordern.

3.3.2.3 Taifiya

Ta'ifiya wird von Muqtada as-Sadr und Ansar al-Mahdi immer wieder aufgegriffen.
Den Begriff ta'ifa sieht Sadr ginzlich unproblematisch. Eine ta'ifa, so Sadr aus-
driicklich, sei nichts weiter als eine Gruppe (magmi ‘a). Auch Stamm und Familie
seien Gruppen und somit eine {a'ifa.”*® Ta'ifiya dagegen wird von ihm ginzlich
negativ bewertet. Ein Ansar al-Mahdi-Artikel von Mirz 2004 setzt sich unter dem
Titel »Ta’ifiya ... zwischen Spaltung und Krieg« ausfithrlich mit dem Thema aus-
einander. Bereits diese Beschiftigung steht im Zeichen der zunehmenden Gewalt
im Irak. Allerdings wird der »gegenwirtige konfessionalistische Krieg« (al-harb
at-ta ifiya) weniger auf die Situation im Irak bezogen, als dass er in einen globalen
Kontext eingeordnet wird, in dem »Wahhabiten« in Jordanien, Pakistan, Jemen
oder Syrien die Schia in diesen Lindern angreifen wiirden. Einen zweiten Be-
zugspunkt stellt das Ba‘t-Regime dar, unter dem die Schia stark gelitten habe -
worauf allerdings sogleich auf die »sunnitischen Briider« verwiesen wird, die unter
demselben Regime gelitten hitten und auch unter der heutigen Gewalt litten. Mehr
noch: Wihrend eine konfessionalistische Spaltung gewdhnlich als Reaktion auf
das Leiden einer spezifischen ta’ifa entstehe, indem der Ausschluss von Amtern
und Macht oder kulturelle Diskriminierung zu einem Unterdriickungskomplex
fithren wiirden, habe die Schia diesen Komplex durchbrochen - trotz der Opfer der
intifada und trotz des Ausspruchs »Keine Schia nach heute«.” Der Grund fiir die
drohende konfessionelle Spaltung liege bei der »unheilvollen Dreifaltigkeit« USA,
Grossbritannien und Israel, die auch fiir den aufkommenden Terrorismus im Irak

120 As-Sadr: Liqa’ qanat al-masar ma‘as-sayyid al-q2'id Muqtada al-bayr ((a'zzahu Allah ta‘ala)),
2006, 41:57 — 43:16.

121 Gemeint ist der Aufstand von 1991, bei dem ein Transparent mit dieser Aufschrift, iber ei-
nen Panzer regimetreuer Truppen gespannt, als Symbol fiir die konfessionelle Deutung des
Aufstands Beriihmtheit erlangt hat.

12.02.2026, 16:48:07.

97


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

verantwortlich sei. So sei die »Konfessionalismus-Karte« diejenige Karte mit der
grossten Erfolgsgarantie im Spiel der Politik im Irak.”*

Damit ist der Grundtenor gesetzt, mit dem nicht nur konfessionelle Spannun-
gen erklirt, sondern auch die Kritik an den aus dem Exil zuriickgekehrten schiiti-
schen Parteien etabliert wird. So wird im Artikel »Die konfessionalistische Trenn-
wand« der Konfessionalismus als Grundlage fiir »das Verteilen von Sitzen im Rat
der Stummen und Tauben« gebrandmarke. Die Briten, der ungliubige Westen und
die Juden hitten seit mehr als tausend Jahren daran gearbeitet, die konfessionelle
Spaltung zwischen den muslimischen Konfessionen zu sien, zwischen Ethnien und
Religionen, im Irak und anderswo, so der Artikel weiter.'?®

Interessant ist an der Argumentation die Verortung von Konfessionalismus.
Zunichst wird die Geschichte der konfessionalistischen Diskriminierung erwihnt,
nicht zuletzt durch das vorangegangene System. Bereits an argumentativ zweiter
Stelle folgt der Verweis auf die »Individuen und Parteienc, die sich auf Konfes-
sionalismus und Nationalismus (gawmiya) stiitzten, deren politische Programme
sich kaum voneinander unterscheiden wiirden und die von Amerikanern und
Zionisten abhingig seien. Sie seien es, die ein Interesse daran hitten, den Konfes-
sionalismus aufrecht zu erhalten. Neben schiitischen und sunnitischen Parteien
schliesst diese Kritik auch die kurdischen Parteien ein, die von der »ethnischen
und chauvinistischen Krise« profitieren wiirden. An dritter Stelle folgt der Ver-
weis auf den Terrorismus, dessen Vertreter den Islam auf ihre {a'ifa und ihren
Patriotismus auf ihre Stadt beschrinken wiirden. Der vierte Punkt schliesslich
thematisiert die Situation in der Region und der Zustand der Nachbarstaaten, die
fiir die nationalistische und konfessionalistische Krise im Irak mitverantwortlich
seien.'*

An anderer Stelle wird die spezifische Form, die das frithere Regime dem Kon-
fessionalismus verliehen habe, weiter prazisiert. Der Aufstand von 1991 bildete laut
Angar al-Mahdi den Startpunkt fiir die zunehmende Ablehnung schiitischer Biir-
ger im Irak. Diese Ablehnung wird nicht allein als Konfessionalismus bezeichnet,
sondern spezifischer als »Talfahismus«, nach Hair Allah Talfah (1910 - 1993), dem
Schwiegervater und Onkel Saddam Husseins und Verfasser rassistischer Schriften
(in denen er Perser und Juden mit Fliegen gleichsetzt). Dadurch soll die Verbindung

122 Vgl. Ansar al-Mahdi12, S. 5.

123 Der allgemeine Antisemitismus und insbesondere antisemitische Verschworungstheorien,
die solche Darstellungen pragen, sind nicht auf die Sadristen beschrankt, sondern finden sich
bei zahlreichen weiteren zeitgendssischen irakischen Akteuren. Dass es widerspriichlich ist,
Konfesssionalismus zu kritisieren und gleichzeitig antisemitisch zu argumentieren, wird of-
fenbar nicht erkannt.

124 Ansaral-Mahdi19, 07.05.2004, S. 2.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

von antipersischem Rassismus mit der konfessionalistischen Ablehnung der Schia
aufgezeigt werden.'

Angesichts dieser klaren Kritik iberrascht es nicht, dass Muqtada as-Sadr als
grosser Kampfer gegen den Konfessionalismus und zugunsten der irakischen Ein-
heit dargestellt wird, etwa in einer Artikeliberschrift in Ansar al-Mahdi: »Die mus-
limischen Iraker sind vereint, nachdem Saiyyd Muqtada as-Sadr die mehr als tau-
send Jahre alten Pline des Konfessionalismus niedergerissen hat«. Dem Volk sei es
gelungen, die Pline des ungliubigen Westens, der Zionisten, der Marionettenpar-
teien und der benachbarten Regierungen zu durchkreuzen. Herausgestrichen wird
dabei, wie Schia und Sunna, wie auch Araber und Turkmenen, eine Einheit gebildet
hitten im gemeinsamen Dschihad. Der Bezug auf den Irak dominiert hier klar, am
Ende des Artikels wird dann aber doch noch auf die Umma verwiesen und damit auf
die islamische Ebene der Einheit.2¢

Sein Ideal einer vereinten irakischen Gesellschaft unterstreicht Sadr mit seiner
Forderung nach gemeinsamen Gebeten von Schiiten und Sunniten. So fithrte er ein
System fiir gemeinsame Freitagspredigten in Kazimiya ein, bei denen jeweils der
Redner der einen und der Vorbeter der anderen Konfession angehért.'”

3.3.3 AMSI

Die Association of Muslim Scholars in Iraq (AMSI) war einer der prigenden sunniti-
schen Akteure in den ersten Jahren nach dem Regimewechsel.”® AMSI thematisier-
te ta ifiya im Kontext der Ablehnung des neuen Systems, des Widerstands gegen die
amerikanische Prisenz sowie dem Bemithen um ein neues sunnitisches Kollektiv-
verstindnis. Die Ablehnung von ta 'ifiya vereinte fir die Organisation die inhaltliche
Kritik am neuen System mit der Legitimation des bewaffneten Widerstands.

3.3.3.1 Gegen die neue Ordnung: Konfessionalismuskritik und Mugawama

Die Kritik am neu etablierten System im Irak dominierte die AMSI-bayanat. Die
Besatzung wurde genauso abgelehnt wie die unter ihrer Agide eingesetzte Regie-
rung. Die Kritik an der Regierung orientiert sich (neben der Zusammenarbeit mit
der Besatzung) am Konfessionalismus, den AMSI dem neuen System vorwirft. Be-
reits der erste bayan, den AMSI verdffentlichte, setzte in dieser Hinsicht Masssti-
be. Der Schwerpunkt der Kritik in diesem bayan vom Juli 2003, der sich dem Regie-
rungsrat (maglis al-hukum al-intiqalt) widmet, liegt auf der Bildung bzw. der Zusam-
mensetzung dieser Regierung. Die Kritik orientiert sich am Vorgehen, einen Teil

125 Vgl. Ansar al-Mahdi, 13.08.2004, S. 2.

126 Vgl. Ansar al-Mahdi, 07.05.2004, S. 8.

127 Vgl. Ansar al-Mahdi1, 2004, S. 3.

128 Vgl. Meijer: The Association of Muslim Scholars in Irag, 2005, S.13.

12.02.2026, 16:48:07.

99


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

(qism) des irakischen Volkes als Mehrheit zu betrachten, ohne dass eine entsprechen-
de Befragung oder Volkszihlung durchgefithrt worden sei. Zwar wird betont, dass
Diskussionen iiber die Frage nach den realen Bevolkerungsanteilen von AMSI nicht
angestrebt wiirden, da die Kontroverse dariiber den »konfessionalistischen Geist«
anfeuere, und zwar zum Nachteil der nationalen Einheit (al-wahda al-wataniya). Da
nun aber die Besatzungsmacht diese Teilung (faqsim) offiziell beschlossen habe, gel-
te es, hier eine Richtigstellung vorzunehmen. Im Text wird anschliessend ausge-
fithre, dass diejenige ta'ifa, der hier der Mehrheitsstatus innerhalb der Komponen-
ten (mukawwinat) des irakischen Volkes zugesprochen wird, tatsichlich gar nicht die
Mehrheit der irakischen Muslime umfasse — wenn man denn die Gesamtheit der
arabischen, kurdischen und turkmenischen Muslime beriicksichtige. Diese wiirden
zusammen, gestiitzt auf frithere Bevolkerungszihlungen, den Fiinfzig-Prozent-An-
teil iibersteigen.”

In diesem kurzen Text sind die beiden Hauptargumente angesprochen, die
nicht nur fiir AMSI, sondern fir einen grossen Teil der sunnitischen Kritik am
Konfessionalismus insgesamt massgeblich waren. Zum einen war dies die Kritik
an der Annahme, dass die Mehrheit der irakischen Bevolkerung schiitisch sei, und
zum anderen wurde die Orientierung an Konfession bzw. den jeweiligen Bevol-
kerungsanteilen kritisiert. Dieser Orientierung stellte auch AMSI das Ideal der
Einheit der irakischen Bevolkerung gegeniiber. Typisch fiir AMSI war das Lavieren
zwischen diesen beiden Optionen, die sie offenbar selbst als widerspriichlich er-
kannte, weil die Argumentation beziiglich der Mehrheit die Orientierung an den
Bevolkerungsanteilen der Konfessionen voraussetzt. AMSI schien sich durchaus
bewusst gewesen zu sein, dass sie mit dieser Argumentation einen Schritt in Rich-
tung konfessioneller Logik macht. So liesse sich zumindest erkliren, warum AMSI
regelmissig betonte, die Frage nach »Herkunft und Anzahl« gar nicht behandeln
zu wollen. Bezeichnend war dabei, dass vermieden wurde, die entsprechenden
Gruppen konkret zu nennen (die Bezeichnungen »Schia« oder »Sunna« kommen in
diesem Text nicht vor).

Schitzungen zu den jeweiligen Bevolkerungsanteilen der Konfessionen wider-
sprechen zwar der Aussage von AMSI. Fiir diese Untersuchung sind aber nicht die
tatsichlichen Anteile der konfessionellen Gruppen innerhalb der Bevolkerung rele-
vant, sondern die Verbindung, die hier zwischen konfessioneller Zugehorigkeit und
der Kritik am politischen System hergestellt wird. Die Annahme, dass die Sunna
in Tat und Wahrheit die Mehrheit innerhalb der irakischen Bevolkerung stelle, bil-

129 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 1, 16.07.2003 Der Jahrestag des Falls von Bagdad wurde auch in den
folgenden Jahren in der irakischen Presse aufgegriffen und sorgte immer wieder fiir Kontro-
versen um die Bewertung des Regimewechsels.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

det ein oft gehortes Argument, das sogar von Parlamentssprecher an-Nugaifi vor-
gebracht wird.?°

Die Ubergangsregierung stellt aus Sicht von AMSI eine nicht demokratisch legi-
timierte Fortsetzung des Vorgingergremiums, dem irakischen Regierungsrat, dar.
Sie stelle eine noch stirkere Vertretung der amerikanischen Interessen dar. Aber
auch hier schwenkt die Kritik bald in Konfessionalismuskritik um: »[D]ie Methode
der konfessionellen und ethnischen Quoten [muhasasa] liegt dieser Regierung eben-
falls zugrunde, die gleiche Grundlage wie der vorherige Regierungsrat«, was diese
Regierung illegitim mache.”

Angesichts dieser Kritik iiberrascht es nicht, dass sich AMSI vehement gegen die
Wahlen von 2005 stellte. Auch hier findet sich die zweigleisige Kritik an Besatzung
und politischem System. So monierte AMSI, dass die Wahlen nur den Interessen der
Besatzungsmacht dienten und dass die Kandidierenden in erster Linie Konfessio-
nen reprasentierten. Wichtige politische Strémungen im Land seien dagegen von
den Wahlen ausgeschlossen. Anhand dieser Kritik wird dem zu wihlenden Parla-
ment und der daraus hervorgehenden Regierung die Legitimation abgesprochen,
tiber die kiinftige Verfassung zu entscheiden.

Neben der Ablehnung des neuen politischen Systems an sich ist auch der Aus-
schluss der sunnitischen Bevolkerung aus diesem System immer wieder ein The-
ma in AMSI-Publikationen. Auch diese Kritik fokussiert zunachst auf die Besat-
zung. Unter der Besatzung wiirde das irakische Volk unterdriickt, besonders die ahl
as-sunna. Sie seien nicht nur Ermordungen, Entfithrungen und Einschiichterungen
ausgesetzt, sondern wiirden auch schikaniert und von ihren bisherigen Funktionen
verdringt.”” Immer wieder wird betont, dass der Beginn fiir diese Situation mit der
Besatzung des Iraks zusammenfalle. Die Verantwortung dafiir liegt aus Sicht AMSIs
nicht nur bei den Besatzungstruppen, sondern auch beim aus der Besatzung her-
vorgegangenen politischen System und der aktuellen irakischen Regierung. Trotz
dieser Systemkritik macht AMSI die Schia nicht insgesamt fiir Missstinde verant-
wortlich: Die Mehrheit wisse nichts von den Vergehen einzelner Gruppierungen.

Diese umstindlichen Formulierungen konnen als Bemithen gedeutet werden,
nicht offen Anhand konfessioneller Zugehérigkeit zu argumentieren. Gleichzeitig
bleibt die Orientierung an konfessionellen Kategorien omniprisent.

AMSI war mit dieser Problematik nicht allein, es handelt sich vielmehr um ein
Charakteristikum der Phase zwischen 2003 und Ende 2005. Verfolgung und Opfer-
rolle wurden von verschiedenen sunnitischen Akteuren konfessionell gedeutet und
die Orientierung an Konfessionen kritisiert, ohne die jeweils andere konfessionelle

130 Al-Basir: Dagag ta'ifi, 2014.
131 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 41, 09.06.2004.
132 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 8, 09.12.2003.

12.02.2026, 16:48:07.

101


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Gruppe insgesamt als Titer zu bezeichnen. So konnte Angreiffern unterstellt wer-
den, gezielt gegen Sunniten vorzugehen, ohne selbst diese Kategorisierung zu be-
fiirworten.

Schuld an der Verfolgung der Sunna trigt laut AMSI folglich nicht die Schia;
Schuld ist die Besatzung und der »konfessionelle Faktor«.”* Diesen »Faktor« sieht
AMSI in der aktuellen Regierung verankert, die mit der Besatzung zusammenar-
beite. AMSI verweist in diesem Kontext auf die Entfithrung und Ermordung zweier
sunnitischer Scheiche und weiterer Personen, die durch die Polizei an Milizen, die
wiederum zu »bekannten« politischen Parteien gehorten, ausgeliefert worden sei-
en.”**

Bei aller angestrebten Uberwindung der Spaltung zwischen Schia und Sunna
verzichtet AMSI aber nicht in allen Kontexten auf die Erwihnung dieser Katego-
rien. Sie bestimmten die Wahrnehmung der irakischen Bevélkerung, etwa wennvon
innersunnitischen Kimpfen in Falludscha oder innerschiitischen Kimpfen in Nad-

35 Die Existenz der beiden Konfessionen wird aber nicht als

schaf gesprochen wird.
Ausloser fiir Konflikte angesehen, fiir die weiterhin die Besatzung verantwortlich
gemacht wird. Das Schisma (inqisam) im Irak bestiinde nicht zwischen Muslimen
und anderen, zwischen Schia und Sunna oder zwischen Arabern und Kurden, son-
dern zwischen dem irakischen Volk in all seinen Komponenten (mukawwinat), das
die Besatzung ablehne, und den Truppen der Besatzung und ihren Helfern.”*®

Dieidealisierte Einheit der irakischen Bevilkerung wird von AMSI kaum von der
Einheit der Muslime getrennt. Zwar sind unter dem Namen »Irak« explizit auch die
Christen miteinbegriffen und die Gewalt gegen sie wird als Versuch der Spaltung
des irakischen Volkes verurteilt.”®” Ansonsten steht aber die islamische Einheit im
Zentrum. Kubaysi fihrt in diesem Kontext aus, dass watan, die Heimat, nicht gleich-
gesetzt werden konne mit den nationalen Grenzen, die im Sykes-Picot-Abkommen
von 1916 festgelegt worden seien. Islam und watan hitten vielmehr den geteilten Be-
zugspunkt der islamischen Umma. "

133 Ebd.

134 Vgl. ebd. Diese Anspielungen auf Parteien, ohne konkrete Namen zu nennen, ist typisch fiir
die Kommunikation von AMSI wie auch fiir einen grossen Teil der irakischen Akteure. Tat-
sachlich diirfte allen beteiligten klar sein, von welchen Parteien und Personen die Rede ist,
die Auswahl beschrankt sich in diesem Fall auf die grossen schiitischen Regierungsparteien.
Da sich diese Ausdrucksweise eingebirgert hat, kann spekuliert werden, dass in der delika-
ten offentlichen Kommunikation eine direkte Nennung ein hoheres Mass an Konfrontation
bzw. deren Eskalation voraussetzt.

135 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 77, 15.12.2004.

136 Vgl ebd.

137 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 75, 08.12.2004.

138 Vgl. al-Kubaysi, Muhammad ‘Ayas: Min figh al-mugawama, Amman 2005, S. 49 — 54.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

Die Kritik an der amerikanischen Prisenz im Irak, dem politischen System und
dem Konfessionalismus wurden in den Uberlegungen zum Widerstand (mugawama)
vereint. Die dominante Stellung der muqawama illustriert der Titel der wohl bekann-
testen AMSI-Publikation, Min Figh al-Mugawama von Muhammad ‘Ayas al-Kubaysi.
Der Kampf fur die idealisierte Einheit des irakischen Volkes erfolgte fiir AMSI im
Rahmen des Widerstandes, der konsequent in den nationalen Kontext eingebettet
wurde. Der sprachliche Code, der dabei die nationale Einheit darstellt, ist die Auf-
zihlung von Stidten, manchmal auch Regionen. Bayan Nr. 52 vom 25. Dezember
2004 betont eine Kontinuitit der Unterdriickung zwischen dem alten Regime und
der neuen Ordnung und stellt diese Deutung in Kontrast zur Behauptung des ame-
rikanischen Prisidenten, das »Zeitalter der Massengriber« sei nun voriiber. Was
heute in »al-Nagaf al-’Asraf, Basra, ‘Amira, Nasiriya, Madinat as-Sadr, as-Su‘ala
in Bagdad, in Samarra’, Fallaga, *Anbar und Mausil« geschehe, sei ein planmissi-
ger Volkermord (‘amliya ‘ibada) gegen die Angehorigen »unseres Volks« — Junge und
Alte, Frauen und Kinder.®

In der zitierten Aufzihlung stehen nicht zufillig die schiitisch dominierten
Stiddte zuvorderst. Die Betonung der Einheit der irakischen Bevolkerung un-
terstreicht AMSI durch die explizite Erwihnung des Vorgehens gegen Muqtada
as-Sadr als Beispiel fiir die Angriffe auf »islamische und nationale Symbole«. Das
Volk erachte diese Verbrechen als dhnlich schlimm wie diejenigen des vorherigen
Regimes.'*°

Der Vergleich zwischen der amerikanischen Besatzung (und in deren Gefolge
der aktuellen Regierung) mit Saddam Husseins Regime stellt ein wiederkehrendes
Muster der AMSI-Publikationen dar. Das Vorgehen der amerikanischen Trup-
pen in Nadschaf und Kerbala wird mit der Gewalt des Regimes von 1991 gegen
die schiitischen Aufstinde verglichen. Durch die Solidarisierung mit den schiiti-
schen Aufstindischen um Muqtada as-Sadr wird, analog zum Vorgehen Sadrs, ein
konfessionelle Grenzen iiberschreitender Widerstand der Besatzung und der von
ihr eingesetzten, als konfessionalistisch gebrandmarkten Regierung gegeniiber-
gestellt." Dies widerspricht der Lesart der Regierung und der amerikanischen
Verwaltung, wonach der Sturz des alten Regimes einen Wendepunkt darstelle.
Die Gewalt der amerikanischen Truppen erscheint in AMSI-Darstellungen viel-
mehr als Fortsetzung der Ungerechtigkeiten des alten Regimes; der amerikanische
Anspruch, die Freiheit gebracht und die »Zeit der Massengriber« beendet zu ha-
ben, stellt AMSI eine Kontinuitit von Massengribern gegeniiber, die infolge der
amerikanischen Gewalt gefiillt wiirden.#*

139 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 52, 07.08.2004.
140 Vgl ebd.

141 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 36, 15.05.2004.
142 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 52, 07.08.2004.

12.02.2026, 16:48:07.

103


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

Besondere Aufmerksamkeit widmet AMSI den Kimpfen innerhalb der jeweili-
gen Gemeinschaften (mugtama at): Innersunnitische und innerschiitische Kimpfe
(iqtital sunni sunni/Siy ‘ai Siy ‘a1) illustrierten genauso wie konfessionelle Gewalt, was
im Irak tatsichlich fir Kimpfe stattfinden wiirden: Nicht zwischen Muslimen und
Nicht-Muslimen, zwischen Schia und Sunna oder Arabern und Kurden, sondern
zwischen dem irakischen Volk durch die Antibesatzungs-Gruppierungen und den
Besatzungstruppen und ihren Unterstiitzern."?

Der Widerstand (mugqawama) bildete fiir AMSI die Basis ihrer Selbstverortung
wie auch das verbindende Element zwischen der Kritik am neuen politischen Sys-
temund an der amerikanischen Prisenz. Das aktuelle politische System ist fitr AMSI
nicht nur unter amerikanischem Einfluss entstanden, sondern vollstindig von die-
sen konstruiert. Die mugawama wird daher ausgedehnt vom Kampf gegen die Ame-
rikaner auf denjenigen gegen die Regierung. In diese negative Deutung des neuen
politischen Systems wird selbst die ansonsten wenig kritisierte Armee eingeschlos-
sen, die fiir die Zusammenarbeit mit den Amerikanern bei den »Massakern« verur-
teilt und fiir diese mitverantwortlich gemacht wird."*

AMSI warnt vor der Tragweite der Orientierung an Konfession; es handle sich
um eine Bedrohung der Heimat (watan) und des friedvollen briiderlichen Zusam-
menlebens, das die Iraker im Verlauf ihrer Geschichte bewahrt hitten.'* Vergleich-
bare Formulierungen finden sich in den Publikationen von AMSI wiederholt. In ih-
nen zeigt sich die komplexe Vorstellungswelt, die hinter Beziigen auf Konfession
steckt, in kondensierter Form. Der zentrale Bezugsrahmen fiir die Strukturierung
der Bevolkerung lautet »Irake; es seien nicht Schiiten und Sunniten, sondern die
Iraker, die briiderlich zusammenlebten. Und doch schwingt das Bewusstsein fiir
die Unterscheidung von Schia und Sunna stindig mit, handelt es sich doch expli-
zit um ein friedliches Zusammenleben. Adressat der Warnung vor Konfessionalis-
mus ist wiederum der Regierungsrat, bei dem die Probleme verortet werden — und
der fiir die Ausgestaltung des neuen politischen Systems steht. Die Bevolkerung an
sich wird als Einheit imaginiert, wihrend Besatzung, einige politische Parteien und
deren Milizen fir die aktuelle Lage verantwortlich gemacht werden.

muqawama ist fiir AMSI somit der bestimmende Faktor der irakischen Einheit.
Der Widerstand wird so zum Erkennungsmerkmal eines Iraktums, zum Kriterium
der Zugehérigkeit zum Irak.™¢

Neben der betont nationalen Rahmung finden sich in den bayanat von AMSI
auch internationale Beziige. Der Iran spielt dabei in den ersten Jahren nach 2003

143 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 77, 15.12.2004.

144 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 54, 12.09.2004.

145 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 8, 09.12.2003.

146 Darin dhnelte AMSIs Position derjenigen von Muqtada as-Sadr, wie sie in diesem Kapitel be-
reits dargestellt worden ist.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

eine erstaunlich untergeordnete Rolle. Wird er einmal erwihnt, steht nicht die Ver-
bindung zwischen dem Iran und den schiitischen Parteien im Vordergrund. Statt-
dessen wird ein negativer Einfluss des Irans auf die irakische Gesellschaft kritisiert.
So wird beispielsweise auf ein Plakat bei einer Ausstellung an der al-Mustansiriya-
Universitit in Bagdad eingegangen, das angeblich eine bartlose Mohammed-Dar-
stellung enthalten habe, was als »mutwillige Intrige« kritisiert wird."*

Mehr Raum als der Iran nehmen in AMSIs Publikationen die internationalen Or-
ganisationen ein. Regelmissig erfolgen in den bayanat Aufrufe insbesondere an die
UNO, die aktuelle Regierung nicht anzuerkennen und die Gewalt der US-Truppen
zu verurteilen. Demgegeniiber fehlen Aufforderungen an arabische Nachbarlinder
oder internationale muslimische Organisationen weitgehend. AMSI fokussiert aus-
schliesslich auf die nationale Ebene, danach kommen direkt UN-Organisationen.
Weder eine sunnitische noch eine arabische oder nahdostliche Solidaritit wird ein-
gefordert oder auch nur erwihnt.® Auch wenn der iranische Einfluss tendenziell
als problematisch erscheint, vermeidet AMSI somit auch international einen Ver-
weis auf eine konfessionelle Blockbildung.

3.3.3.2 Eine »neue« Sunna?
Als legitime Reprisentation von Schia und Sunna fungieren in AMSIs Vorstellun-
gen die jeweiligen religiosen Autorititen. AMSI legitimiert den eigenen Fithrungs-
anspruch innerhalb der Sunna denn auch nicht nur durch den Widerstand gegen
die Amerikaner, sondern durch ihre Position als Zusammenschluss sunnitischer Ge-
lehrter. Aus ihrer Sicht kommt religiésen Gelehrten eine Hauptrolle beim Organi-
sieren des neuen Staates zu, insbesondere fiir die Ausarbeitung einer legitimen Ge-
setzgebung.'® In Analogie zur eigenen Position verweist AMSI auf die schiitische
Hawza als Reprisentation der Schia. Sistaniist fiir AMSI der Bezugspunkt, wenn die
religiése Vertretung der Schia thematisiert wird. AMSI folgte mit dieser Einschit-
zung Sistanis der in der sunnitischen Bevélkerung verbreiteten Sichtweise und zeigt
in den eigenen Texten grossen Respekt ihm gegeniiber. Er wird auch nie persénlich
kritisiert. Allerdings wird von ihm verlangt, das Gebaren verschiedener schiitischer
Akteure zu verurteilen.”®

Besondere Aufmerksamkeit widmet AMSI der Abgrenzung zum Ba‘t-Regime.
So betont AMS], dass unter dem fritheren Regime keineswegs nur Schiiten, sondern
auch Sunniten unterdriickt worden seien und die Gleichsetzung von Ba‘t und Sun-
na gegeniiber einer schiitischen Opferrolle unzulissig sei. Besonders deutlich ge-
schieht dies im Kontext von Ausserungen zum Konfessionalismus: AMSI sieht die

147 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 20, 22.02.2004.

148 Z.B.in AMSI: Bayan Nr. 86, 02.02.2005; AMSI: Bayan Nr. 228, 09.03.2006.
149 Vgl. AMSI: Bayan Nr.19,19.02.2004.

150 Vgl. AMSI: Bayan Nr. 8, 09.12.2003.

12.02.2026, 16:48:07.

105


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

sunnitische Bevélkerung als Verliererin des Regimewechsels — nicht, weil das alte
System sunnitisch gewesen wire, sondern weil sie fir die Zeit nach 2003 eine spe-
zifisch gegen die sunnitische Bevolkerung gerichtete Unterdriickung eingesetzt ha-
be. AMSI stellt damit der schiitischen Selbstdefinition anhand der Verfolgung durch
das frithere Regime eine sunnitische Opferrolle entgegen, die spezifisch durch das
aktuelle, als konfessionalistisch gebrandmarkte System entstanden sei.

Die Beschiftigung mit dem Verhiltnis zwischen bewaffnetem Widerstand und
Konfessionalismus erhiltin der AMSI-Publikation Figh al-Muqawama denn auch ge-
bithrend Aufmerksambkeit. Aus Sicht von Kubaysi habe die Besatzung die »konfes-
sionelle Karte« gespielt, weil sie sonst den irakischen Widerstand gegen sie nicht in
den Griff bekommen hitte. Die Besatzung versuche, die Diversitit im Irak zu in-
strumentalisieren. Zunichst erklirt Kubaysi in seiner Kritik, dass es die Amerika-
ner gewesen seien, die versucht hitten, den Schiiten ihre Selbstwahrnehmung als
Opfer aller fritheren »sunnitischen« Regierungen einzureden. Hervorgehoben wird,
dass weder die letzte noch die tibrigen bisherigen Regierungen des Iraks »sunni-
tisch« gewesen seien. Denn keine davon sei eine religiose Regierung (hukima diniya)
gewesen. Vielmehr seien alle diese bisherigen Regierungen (genauso wie die ak-
tuelle) als sikular (‘almani) zu betrachten. Des Weiteren beschiftigt sich Kubaysi
ausfithrlich mit schiitischen Regierungsmitgliedern der Ba‘t-Regierungen, um zu
belegen, dass das alte Regime keineswegs die Schiiten insgesamt unterdriickt ha-
be. Tatsichlich seien die bisherigen Regierungen allesamt durch Unbarmherzigkeit
und Grausamkeit gekennzeichnet gewesen, was Kubaysi durch die Aufzihlung von
sunnitischen Opfern dieser Regierungen unterstreicht — angefangen bei Konig Ga-
z1 und seiner Familie bis hin zum sunnitischen Geistlichen Abd al-‘Aziz al-Badri as-
Samarra’l. Diesen Mord vergleicht er mit der zehn Jahre spiter erfolgten Ermor-
dung von Muhammad Bagqir as-Sadr und zieht das Fazit dieser Ausfithrungen: »Das
Ba‘t-Regime hat den sunnitischen [genauso wie, C. W.] den schiitischen Islam be-
kimpft!!« Die amerikanischen Medien erinnerten ausschliesslich an den Aufstand
von 1991, die Massengraber, den Giftgasangriff auf Halabdscha. Warum werde aber
der Angriff auf Mosul und ‘Abd al-Karim al-Qasim nicht erwihnt, die Gewalt in Fal-
ludscha in den Siebzigern oder die Darwi$-Intifada in Ramadi in den Neunzigern?
Dagegen werde der irakischen Schia eingeredet, sie miisse das politische Steuer
tibernehmen, damit sich die Gewalt gegen sie nicht wiederhole — dies alles mit dem
Ziel, die irakische Bevolkerung zu spalten und sich intern gegenseitig bekimpfen
zu lassen.” Dem wird das Ideal der vereinten irakischen Bevélkerung entgegenge-
halten, symbolisiert durch den gemeinsamen Kampf von »Schia und Sunna Hand
in Hand in der Revolution von 1920«. Selbst gegeniiber der »angeblich« schiitischen

Regierung im Iran habe die irakische Schia ihr Land verteidigt."*

151 Al-Kubaysi: Min figh al-mugawama, 2005, S. 97 —100.
152 Vgl. ebd., S.101.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems

Umso emporter zeigt sich Kubaysi angesichts des Versuchs, die mugawama
selbst als konfessionell motiviert darzustellen. Hier greift der Text auf die Argu-
mentation zuriick, die AMSI permanent aufbaut und wonach eine klare Trennlinie
zwischen dem legitimen bewaffneten Widerstand einerseits und den Terroristen,
Extremisten und Salafisten andererseits bestehe.™

AMSI bemiiht sich in diesen frithen Publikationen also offensichtlich darum, ei-
ne irakische Sunna zu etablieren, die in Abgrenzung zum alten Regime griindet und
deren Angehorige genauso Opfer von dessen Unterdriickung war. Damit versucht
die Organisation, den Versuch der etablierten schiitischen Parteien zu unterlaufen,
die Schia (und ihre eigene Reprisentation der Schia) iiber die Verfolgung durch das
alte Regime zu definieren.

AMSIs Anspruch, die Sunna zu reprisentieren, blieb allerdings nicht unwider-
sprochen. Als Hauptrivale erwies sich das »Biiro fiir sunnitische Stiftungen« (al-aw-
qaf as-sunniya, in der englischsprachigen Literatur OSE abgekiirzt, Office of Sunni
Endowments). Nach dem Regimewechsel 2003 hatte die CPA (Coalition Provisional
Authority) das bisherige »Ministerium fiir Stiftungen und religiose Angelegenhei-
ten« aufgeldst und stattdessen drei »Biiros« fiir Stiftungen eingerichtet: Ein sun-
nitisches, ein schiitisches und eines fiir christliche, jesidische und mandiische Stif-
tungen. Dieser Schritt sollte der Unabhingigkeit der einzelnen konfessionellen bzw.
religiosen Gruppen dienen, forderte dabei aber auch deren staatliche Institutiona-
lisierung. Die Kontrolle iiber die religiosen Stiftungen, die fiir die Finanzierung von
Moscheen und religiésen Institutionen entscheidend sind, bedeutete erheblichen
Einfluss innerhalb der jeweiligen konfessionellen Gruppe. Zunichst fithrte dies zu
Konflikten zwischen dem OSE und dem schiitischen Gegenpart OSHE um die Kon-
trolle iiber einzelne Moscheen, deren konfessionelle Zugehérigkeit entweder um-
stritten war oder die eine geteilte Kontrolle aufwiesen (so etwa schiitische Schreine
in Samarra, die traditionell von einer sunnitischen Familie verwaltet worden wa-
ren).’>*

Wihrend die OSE AMSI vorwarf, mit den Extremisten zusammenzuarbeiten,
betrachtete AMSI die staatliche Organisation als Handlangering der amerika-
nischen Besatzung und der von dieser unterstiitzten aktuellen Regierung. Der
Konflikt akzentuierte sich nach der Gewalteskalation.™ Es war in dieser Hinsicht
bezeichnend, dass das Vorgehen der irakischen Sicherheitskrifte gegen das AMSI-
Hauptquartier im November 2007 unter der Agide der OSE erfolgte und nicht ande-
rer ziviler Behorden. Auch die Griitndung des Rats der irakischen Gelehrten im April

153 Vgl. ebd., S.103.

154 Vgl. Hasan, Harith: Religious Authority and the Politics of Islamic Endowments in Iraq, Wash-
ington D.C., Beirut, S. 2 —4.

155 Vgl.ebd., S.6-7.

12.02.2026, 16:48:07.

107


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak

2007 erfolgte als explizite (und regierungstreue) Reaktion auf AMSIs erfolgreiche
Positionierung.’®

Der OSE, zunichst unter der Fithrung von Adnan ad-Dulaimi, von 2005 bis 2013
unter Gafir as-Samarra’1, konnte sich gegeniiber AMSI ab 2007 durchsetzen (nicht
zuletzt durch den Einsatz der staatlichen Sicherheitskrifte). Die religiose Reprisen-
tation der Sunna blieb aber umstritten. Es kam zu Spannungen zwischen dem Rat
der irakischen Gelehrten und dem OSE. Als dritter bedeutender Akteur trat die Dar
al-Ifta’ unter Mahdi al-Sumaida‘1 auf, der fiir sich in Anspruch nahm, das Mufti-
Amt aus osmanischen Zeiten wiederzubeleben.'’

Ungeachtet dieser spiteren Entwicklungen lisst sich festhalten: Trotz der Ab-
lehnung von Konfessionalismus beteiligte sich AMSI an der Aushandlung sunni-
tischer Autoritit und Reprisentation. Die Auseinandersetzung mit der OSE, aber
auch mit den sunnitischen politischen Parteien, illustriert das Ringen um die neu
zu etablierenden konfessionellen Institutionen. AMSI nahm dabei eine bedeutende
Rolle in der sunnitischen Selbstkonstitution als Konfession und damit der sunniti-
schen Konfessionalisierung nach 2003 ein.

3.4 Erstes Zwischenfazit

Konfessionalismus und die Konfessionen Sunna und Schia wurden nach dem Sturz
des Ba‘t-Regimes meist im Kontext der Neugestaltung des politischen Systems an-
gesprochen. Zwei Formen solcher Beziige dominierten dabei: Erstens die positive
Bezugnahme auf die Schia durch die dominierenden schiitischen politischen Par-
teien, zweitens die Konfessionalismuskritik anhand eines irakischen Einheitsideals
sowie im Rahmen der Kritik an der US-amerikanischen Prisenz.

Zur ersten Form: Die aus dem Exil zuriickgekehrten schiitischen Parteien defi-
nierten das Regime von Saddam Hussein anhand einer aus ihrer Sicht konfessiona-
listischen Unterdriickung der schiitischen Bevolkerungsmehrheit. Sie legitimierten
ihre Forderung nach politischer Macht, indem sie argumentierten, dass dadurch so-
wohl die Diktatur (die Unterdriickung der Mehrheit) wie auch der Konfessionalis-
mus (die Unterdriickung der Schia) beseitigt wiirden.

Zur zweiten Form: Die Orientierung an konfessioneller Zugehdorigkeit, auf der
die Annahme einer schiitischen Bevolkerungsmehrheit und der daraus abgeleite-
te Machtanspruch griindeten, wurde wiederum selbst als konfessionalistisch abge-
lehnt, beispielsweise durch Muqtada as-Sadr und AMSI. Es wurde gegeniiber dem
alten Regime also kein Bruch, sondern eine Kontinuitit des Konfessionalismus kon-
statiert (oder, durch AMSI, gar dessen Steigerung).

156  Roggio, Bill: Sunni clerics turn on Association of Muslim Scholars, 17.11.2007.
157 Vgl. Hasan: Religious Authority and the Politics of Islamic Endowments in Iraq, S. 7—8.

12.02.2026, 16:48:07.


https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

