
80 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

3.3 Umkämpfte Ordnungen 

Während das neue politische System die Macht zwischen den Konfessionen vertei

len sollte, setzte ein Ringen um die Vormachtstellung innerhalb der Konfessionen 
ein. Die dabei auftretenden Konflikte wurden von der Kommunikation der einzel

nen Akteure meist ignoriert oder gar geleugnet. Trotzdem bilden die entsprechen

den Ereignisse nach 2003 den Rahmen für die im Folgenden detaillierter betrachte

ten Äusserungen der verschiedenen Akteure. 
Die Verhandlungen zwischen den schiitischen politischen Parteien fanden weit

gehend hinter verschlossenen Türen statt und führten zu einer Machtteilung unter 
den verschiedenen Akteuren. Dagegen kam es in den schiitischen religiösen Zentren 
zu einem deutlich offeneren Machtkampf. Muqtadā aṣ-Ṣadr sah die Gelegenheit ge

kommen, seine Machtbasis auf Kosten etablierter religiöser Autoritäten auszubau

en. Während Ṣadr in den folgenden Jahren die Vormachtstellung der höchsten schii

tischen religiösen Autorität im Irak, Ayatollah ʿ Ali as-Sīstānī, nach 2005 nicht mehr 
herausfordern sollte, war sein Vorgehen in den ersten Monaten nach dem ameri

kanischen Einmarsch noch deutlich konfrontativer. Zur Ablehnung der amerikani

schen Präsenz und der eingesetzten Übergangsverwaltung kam der Anspruch der 
Sadristen nach religiöser Autorität. Das mag erstaunen angesichts ihrer hoch ange

sehen Konkurrenz. Wie weiter unten ausgeführt wird, basierte dieser Versuch nicht 
auf einem inhaltlich konkurrenzfähigen Gelehrtentum, sondern darauf, die sadris

tische Ḥawza als spezifisch irakisch und in der Gesellschaft engagiert zu präsentie

ren und dadurch von der Ḥawza Sīstānīs abzuheben. 
Neben diesem strategischen Ringen um Autorität kam es nach 2003 auch zu 

innerkonfessionellen Spannungen und Gewalt. So entbrannten innerschiitische 
Streitigkeiten anhand der Frage, wer in der Moschee, die zum Imam-Ali-Schrein 
in Kerbala gehört, die Freitagspredigt halten darf.42 Zu gewaltsamen Auseinan

dersetzungen kam es auch in Nadschaf. Bewaffnete Anhänger Ṣadrs umstellten 
die Wohnsitze Sīstānīs und Ḥakīms und forderten deren Abzug aus der Stadt; 
erst das Eingreifen sīstānītreuer bewaffneter Stammesangehöriger beendete die 
Blockade.43 Eine neue Dimension der Konfrontation wurde am 10. April durch 
die Ermordung von ʿAbd al-Maǧid al-Ḫūʾī in Nadschaf durch Anhänger Ṣadrs 
erreicht. Auch wenn nicht abschliessend geklärt wurde, ob die Gewalt gezielt gegen 
Ḫūʾī gerichtet war, zeigte sein Tod auf, mit welchem Einsatz der Machtkampf um 
die schiitische Autorität in den ersten Monaten nach 2003 geführt wurde.44 Den 
Wendepunkt stellte in dieser Hinsicht die Konfrontation der Mahdi-Armee mit den 

42 Cole, Juan: The United States and Shi’ite Religious Factions in Post-Ba’thist Iraq, in: Middle 
East Journal 57 (4), 2003, S. 543 – 566, S. 563. 

43 Ebd., S. 557. 
44 Ebd., S. 556. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 81 

US-Truppen in der zweiten Jahreshälfte 2004 dar. Sīstānī vermittelte den friedli

chen Abzug der in Nadschaf eingeschlossenen Truppen der Mahdi-Armee. Damit 
ging eine Reduktion und Schwächung der sadristischen Präsenz im symbolträch

tigsten schiitischen Machtzentrum einher, Sīstānīs Überlegenheit war dagegen 
etabliert. Diese Ereignisse stellten einen Wendepunkt in der Strategie Ṣadrs dar. 
Hatte er zunächst noch Pläne einer alternativen Staatlichkeit verfolgt, beteiligte er 
sich (nicht durch persönliche Kandidaturen, aber mittels sadristischer Politikerin

nen und Politiker) am politischen Prozess.45 Die sadristische Ḥawza stellte seither 
ein eigenes Machtzentrum, aber nicht mehr eine direkte Herausforderung Sīstānīs 
dar.46 

Der iranische Einfluss auf die irakische Schia ist ein sowohl im Irak wie in der 
Forschungsliteratur viel debattiertes Thema. Dem Iran wird oft unterstellt, die Ḥaw

za von Nadschaf schwächen zu wollen, um die eigene hervorgehobene Position in 
der schiitischen Welt zu bewahren.47 Der iranische Einfluss bleibt in dieser Unter

suchung allerdings weitgehend ausgeklammert, aber nicht, weil ihm keine Bedeu

tung zuzumessen wäre.48 Doch erstens tritt der Iran kaum als Teil der irakischen 
Öffentlichkeit in Erscheinung, sondern agiert meist mittels entsprechender lokaler 
Akteure. Zweitens ist längst nicht klar, was unter der vielzitierten Chiffre »der Iran« 
genau zu verstehen ist. Offensichtlich gab es während des Untersuchungszeitraums 
unterschiedliche Machtzentren im Iran.49 Zudem weist mit Muqtadā aṣ-Ṣadr ein 
prononcierter Kritiker iranischen Einflusses im Irak einen starken Iranbezug auf 
und hat im Nachbarland gar jahrelang Schutz vor amerikanischen Nachstellungen 
genossen. Kurz: Jenseits des Schlagwortes »iranischer Einfluss« harrt die Komple

xität der iranischen Interventionen im Irak und deren Entwicklung nach 2003 noch 
der Erforschung. 

Ungleich diffuser als auf der schiitischen Seite präsentierte sich die Frage nach 
der sunnitischen Integration. Die Repräsentation der sunnitischen Bevölkerung als 
Sunniten war 2003 nicht etabliert: 

45 International Crisis Group: Iraq’s Muqtada al-Sadr. Spoiler or Stabiliser?, Middle East Report, 
55, 2006, S. 12. 

46 In der Literatur wird die Konfrontation zwischen quietistischer und politisch aktiver Schia 
unter der Bezeichnung »rote Schia« und »schwarze Schia« beschrieben. Diese Symbolik wird 
allerdings in meinen Quellen kein einziges Mal aufgegriffen. Inwiefern diese Unterscheidung 
für den Untersuchungszeitraum und die genannten Akteure gilt, wäre vertieft zu prüfen. 

47 Vgl. Zaccara, Luciano: La influencia iraní en Irak, in: Política Exterior 20 (112), 2006, S. 107 – 
115, S. 112. 

48 Vgl. Louër, Laurence: Shiism and politics in the Middle East, London 2012 (The comparative 
politics and international studies series), S. 85 – 90. 

49 Der Konkurrenz zwischen dem republikanischen und dem revolutionären Block im Iran dürf

te dabei eine gewichtige Rolle zukommen. Vgl. Schulze: Geschichte der Islamischen Welt, 
2016, S. 471 – 475. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

»Unlike their Shia and Kurd counterparts, who were better able to adapt to chang

ing circumstances, for Sunni Arabs, the lack of a unifying central authority or cause 
or identity to drive the movement has aggravated internal conflict. Despite gen

eral references in the mainstream media to the ›Sunnis‹, as an all-encompass

ing group, the community in actuality consists of a plethora of representatives 
with very different goals even as they claim to speak on behalf of the same con

stituency.«50 

Im Jahr 2003 fanden sich drei Akteure, die als Repräsentanten der sunnitischen 
Bevölkerung zu agieren versuchten. Prominent beteiligten sich zwei Parteien am 
politischen Prozess. Die Irakische Islamische Partei (IIP) war bereits 1960 von 
Mitgliedern der irakischen Muslimbrüder gegründet worden.51 Sie stellte mit 
Ṭāriq al-Hāšimī ab 2005 den Parlamentspräsidenten und besetzte damit das nach 
konfessionellem Schlüssel höchste Amt für einen Sunniten. Daneben wurde für 
die Wahlen von 2005 unter Führung von Ṣāliḥ al-Muṭlaq die Irakische Front des 
Nationalen Dialogs gegründet. Der Rückhalt dieser Parteien in der Bevölkerung 
erwies sich zunächst als gering. Zudem zögerten sie, sich als explizit sunnitisch zu 
präsentieren.52 

Die sunnitischen Politikerinnen und Politiker, die in der Übergangsregierung 
berücksichtigt wurden, galten als wenig verankert in der sunnitischen Bevölkerung. 
Wesentlich einflussreicher war die Association of Muslim Scholars in Iraq (Haiʾat 
al-ʿUlamaʾ al-Muslimin fī al-ʿIrāq), kurz AMSI. Teilweise aus der Glaubenskampa

gne der 1990er Jahre hervorgegangen, genossen zahlreiche ihrer Mitglieder grosses 
Ansehen in der Bevölkerung aufgrund ihrer oppositionellen Haltung unter Saddam 
Hussein.53 

AMSI positionierte sich explizit ausserhalb des politischen Prozesses. Fünf 
Tage nach dem Sturz des alten Regimes gegründet, strebte AMSI als Vereinigung 
sunnitischer Geistlicher eine Position innerhalb der Sunna analog zur schiiti

schen Institution der Ḥawza an. Prägende Persönlichkeiten waren Ḥāriṯ und sein 
Sohn Muṯannā aḍ-Ḍārī sowie der Verfasser des oft zitierten »Fiqh al-Muqāwama«, 
Muḥammad ʿ Ayāš al-Kubaisī, der oft als »Chefideologe« der Gruppierung bezeich

50 Mansour, Renad: The Sunni Predicament in Iraq, Carnegie Middle East Center 2016, http://ca 
rnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf, S. 12, Stand: 07.07.2016. 

51 Vgl. al-Ḫaiūn, Rašid: 100 ʿĀm min al-Islām as-siyāsī bi-al-ʿIrāq, as-Sunna, Dubai 2012, S. 42 – 
43. 

52 Zeidel, Ronen: The Association of Muslim Scholars in Iraq: The Rise and (Temporary) Fall of 
a Sunni Arab Political Organization in Iraq, in: Journal of South Asian and Middle Eastern 
Studies 33 (1), 2009, S. 20 – 34, S. 22. 

53 Zeidel, Ronen: Harsh readjustment: the Sunnis and the political process in contemporary 
Iraq, in: MERIA: The Middle East Review of International Affairs 12 (1), 2008, S. 40 – 50, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 83 

net wird.54 AMSI stellte sich gegen den politischen Prozess, den sie als illegitim 
brandmarkte, und solidarisierte sich mit Aufständischen in Falludscha genauso wie 
den Sadristen in Nadschaf. Auch wenn AMSI sunnitisch ausgerichtet war, stellte sie 
sich nach eigenen Aussagen gegen den Konfessionalismus des neuen politischen 
Systems und veranstaltete gemeinsame Gebete für Schiiten und Sunniten.55 

AMSI wurde eine Nähe zum bewaffneten Widerstand vorgeworfen. Tatsächlich 
verliefen die Grenzen zwischen der Organisation und extremistischen Gruppierun

gen fliessend. Eine der wenigen Abgrenzungen, die AMSI in dieser Hinsicht explizit 
vorgenommen hat, war die Verurteilung von Selbstmordattentaten durch al-Qaida 
im Irak – jedenfalls dann, wenn sie nicht im Rahmen des Widerstandes gegen die 
Besatzung erfolgten: 

»Kubaysi states that joining the muqawama and taking up arms is a ›duty of the 
times‹ that takes precedence over duties like fasting and even prayer. On the other 
hand, Kubaysi and the Association have on numerous occasions denounced the 
use of indiscriminate violence against Iraqi civilians, such as that attributed to Abu 
Mus’ab al-Zarqawi’s al-Qaeda in Mesopotamia organization. Even attacks directed 
against the Shi’i-dominated National Guard are condemned, because, as Kubaysi 
argues, Islamic law stipulates that criminals can only be convicted in a court of law. 
His statement, ›You cannot execute them without legal proceedings; an Iraqi is not 
an occupier but a citizen of the nation,‹ demonstrates that the real distinction is 
not so much a classical legal one between Muslims and infidels as a nationalist 
one between citizens and occupiers.«56 

Sowohl AMSI wie Ṣadr forderten etablierte sunnitische respektive schiitische Insti

tutionen in politischen, religiösen und gar militärischen Belangen heraus. Die Jah

re von 2003 bis 2005 waren genauso durch derartige Machtkämpfe innerhalb der 
Konfessionen geprägt wie durch die Suche nach einem politischen System. Beide 
Aspekte sollen im Folgenden detaillierter betrachtet werden. 

3.3.1 Sīstānī 

ʿAlī al-Ḥusainī as-Sīstānī galt (und gilt bis heute) als eine der einflussreichsten Per

sönlichkeiten im Irak. Nicht nur innerhalb der Schia wurde er respektiert, auch den 
anderen Bevölkerungsgruppen galt er als Symbolfigur irakischer Integration. Sīs

tānī ist die gegenwärtig anerkannteste schiitische geistliche Autorität der Ḥawza 

54 Vgl. Meijer, Roel: The Association of Muslim Scholars in Iraq, in: Middle East Report (237), 
2005, S. 12 – 19, S. 13. 

55 Vgl. Zeidel: The Association of Muslim Scholars in Iraq: The Rise and (Temporary) Fall of a 
Sunni Arab Political Organization in Iraq, 2009, S. 23 – 24. 

56 Meijer: The Association of Muslim Scholars in Iraq, 2005, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

von Nadschaf (und damit eine der angesehensten schiitischen religiösen Autoritä

ten weltweit).57 Zwei weitere bedeutende irakische Geistliche, Muḥammad Bāqir 
al-Ḥakīm und ʿ Abd al-Maǧīd al-Ḫūʾī, waren 2003 bzw. 2004 durch Attentate um

gekommen, wodurch die Bedeutung Sīstānīs im Irak weiter zugenommen hatte.58 
Sīstānī sah die Rolle der schiitischen Geistlichkeit klar getrennt von politischen 

Aufgaben. Er verzichtete weitgehend darauf, Schia explizit zu definieren oder auch 
nur zu adressieren. Er verwies auch nicht auf die Verfolgung unter dem früheren 
Regime. Stattdessen richtete er sich generell an die »Gläubigen« (muʾminīn). 

Dies hielt ihn aber nicht von politischen Überlegungen ab, in denen er eine de

mokratische politische Ordnung favorisiert. Sīstānī verweist in diesem Kontext ger

ne auf die Rolle von Gelehrten aus Nadschaf für die konstitutionelle Revolution im 
Iran (1905 – 1911) und deren Synthese von schiitischem Islam und westlich inspirier

tem Konstitutionalismus.59 
Der enorme Einfluss der schiitischen Geistlichkeit wurde auch kritisch gedeu

tet. So zeigten sich viele Rückkehrer aus dem Exil erstaunt über deren Machtfül

le. Der Bedeutungszugewinn religiöser Institutionen wird in der Forschungslitera

tur denn auch nicht ausschliesslich auf deren religiöse Autorität oder ihr integra

tives Potential zurückgeführt, sondern auch als Produkt der baʿṯistischen Islami

sierungskampagne der Neunzigerjahre gedeutet.60 Mit Bezug auf den irakischen 
Soziologen al-Wardi wurde zudem die problematische Rolle schiitischer wie sunni

tischer Geistlicher im Hinblick auf konfessionelle Gewalt betont.61 
Bezüglich der Legitimierung konfessioneller Gewalt unverdächtig, lässt sich die 

Machtfülle Sīstānīs nach 2003 nicht negieren. Trotz der öffentlich kommunizier

ten Zurückhaltung in politischen Fragen nahm er regelmässig Einfluss auf politi

sche und gesellschaftliche Prozesse im Irak. Dieser Einfluss gründet nicht zuletzt 
in der Funktionsweise der marǧaʿīya, der religiösen Autorität, personifiziert durch 
den marǧaʿ, an den sich seine Anhänger (muqallidūn) mit Fragen wenden. Es han

delt sich dabei um Anfragen nach formalen Rechtsmeinungen. Frage und Antwort 

57 Auch andere Städte verfügen über eine eigene Ḥawza, beispielsweise Kufa oder Kazimiya. 
Deren Bedeutung reicht allerdings nicht an diejenige Nadschafs heran. Wenn im Folgenden 
von »der« Ḥawza die Rede ist, ist damit die Ḥawza von Nadschaf gemeint. 

58 Zur Frage religiöser schiitischer Autorität vgl. Gleave, R.: Conceptions of authority in Iraqi 
Shi’ism – Baqir al-Hakim, Ha’iri and Sistani on Ijtihad, Taqlid and Marja’iyya, in: Theory Cul

ture & Society 24 (2), 2007, 59 – 87. 
59 Vgl. Cole, Juan R. I.: The Ayatollahs and democracy in Iraq, Leiden 2007 (ISIM Paper 7), S. 5 – 

7. 
60 Vgl. Baram, Amatzia: Saddam Husayn and Islam, 1968 – 2003. Ba’thi Iraq from secularism to 

faith, Washington D. C. 2014, S. 346 – 347. 
61 Vgl. Ismael, Tareq Y.; Ismael, Jacqueline S.: Iraq today in the thoughts of al-Wardi. The rule of 

the preachers, in: International Journal of Contemporary Iraqi Studies 8 (2), 2014, S. 119 – 139, 
S. 135 – 137. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 85 

zusammen ergeben das Rechtsgutachten, die Fatwa; dieser Prozess wird als istiftāʾ 
bezeichnet. Ein grosser Teil der öffentlich zugänglichen Textsammlung Sīstānīs be

steht aus solchen durchnummerierten istiftāʾ. 
Bereits Nummer drei dieser Dokumente, vom April 2003, beinhaltet einen 

Verweis auf konfessionelle Konflikte. Sīstānī wird um eine Stellungnahme gebeten 
zum Umstand, dass »einige, die sich selbst zur Rechtsschule (maḏhab) zählen«, die 
Moscheen »unserer Brüder«, den Angehörigen der Sunna, (iḫwān-nā ahl as-sunna) 
stürmten und deren Imame vertrieben – ein Verhalten, das Sīstānī als ablehnens

wert taxiert (marfūḍ).62 In den frühen Texten dominieren Fragen nach dem Umgang 
mit Staatseigentum und früheren Angehörigen des alten Regimes,63 ergänzt um 
verschiedene Interviews mit internationalen Nachrichtenagenturen, die ebenfalls 
Teil der Sammlung sind. Ab August 2003 setzt die intensive Beschäftigung mit 
der Frage nach der Legitimität des neuen politischen Systems ein. Sīstānī äussert 
sich zunächst zur Bildung des Verfassungsrates. Dieser Verfassungsrat sollte laut 
US-Planung ursprünglich durch die amerikanische Übergangsverwaltung (Sīstānī 
verwendet die Bezeichnung iḥtilāl, »Besatzung«) eingesetzt werden – ein Prozede

re, das Sīstānī ablehnt, da er der Übergangsverwaltung die Eignung (ṣalāḥīya) für 
die Bildung des Verfassungsrats abspricht. Damit die nationale Identität (al-hawīya 
al-waṭanīya), deren Stützen Religion und Gesellschaft seien, ausgedrückt werden 
könne, seien erst allgemeine Wahlen nötig, in deren Folge die durch den so be

stimmten Rat erarbeitete Verfassung der Bevölkerung zur Abstimmung vorgelegt 
werden müsse. Sīstānī wechselt dabei präzise zwischen dem Rechtsanspruch, jeder 
Iraker (kull ʿ irāqī) solle durch die Wahlen entscheiden können, wer ihn im Verfas

sungsrat vertreten solle, und der Aufforderung an die Gläubigen (muʾminūn), diese 
Aufgabe zu erfüllen und tatsächlich auch zu wählen.64 Nach monatelanger Suche 
nach einer Einigung setzte sich Sīstānī mit seiner Forderung schliesslich durch und 
die Wahlen für den Verfassungsrat wurden im Januar 2005 durchgeführt. 

Gegenüber der amerikanischen Übergangsverwaltung erhob Sīstānī somit den 
Anspruch, für die irakische Bevölkerung zu sprechen, seine Aufrufe dagegen richte

te er an seine Anhängerschaft. Auffallend an dieser Argumentation ist, welche An

forderungen an eine legitime Regierung gestellt werden. Neben der Einhaltung isla

mischer Grundsätze gründet legitime politische Herrschaft bei Sīstānī auf der poli

tischen Repräsentation der irakischen Bevölkerung. Ein System wie im Iran, wo der 
Geistlichkeit die politische Führung zukommt, steht für Sīstānī dagegen ausser Fra

ge, selbst die Beteiligung von Angehörigen der Ḥawza in Regierung und Verwaltung 
schliesst er aus. Sīstānī erwähnt zwar, dass die Regierung die Religion respektieren 

62 Vgl. as-Sīstānī, ʿAlī al-Ḥusainī: An-Nuṣūṣ aṣ-ṣādira ʿan samāḥat as-Saiyid as-Sistānī fī 
al-masʾala al-ʿIrāqīya, Beirut, Beirut 20071, 11, Antwort 3. 

63 Ebd., S. 24 – 25, Antwort 11. 
64 Ebd., S. 31 – 32; zudem ausführlich zu den Wahlen S. 194 – 199. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

müsse und mit ihren Entscheiden nicht von ihr abweichen dürfe. Doch begründet er 
diese Position nicht durch eine religiöse Argumentation, sondern verweist darauf, 
dass der Islam die Religion der Mehrheit der irakischen Bevölkerung sei.65 Auch hier 
dient somit nicht ein religiöser Wahrheitsanspruch, sondern der Bezug auf die Be

völkerung als argumentative Orientierung. Die Rolle der marǧaʿīya soll laut Sīstānī 
dagegen auf religiöse Orientierung und Anleitung begrenzt bleiben: Die Gläubigen 
sollen mit Rechtsgutachten zu den verschiedenen individuellen und gesellschaftli

chen Lebensbereichen bedacht werden, die religiösen und gesellschaftlichen Zen

tren und Institutionen der Ḥawza sollen betreut und insbesondere in den Dienst 
der Armenfürsorge gestellt werden.66 

Ähnlich zurückhaltend äussert sich Sīstānī zur Rolle der Schia insgesamt im 
neuen Irak. Zwar ist an seinen Äusserungen deutlich erkennbar, dass er die Schia als 
Block wahrnimmt – etwa, wenn er Befürchtungen zur Spaltung der irakischen Schia 
widerspricht.67 Trotzdem verwahrt er sich dagegen, der Schia qua ihres Status als 
Bevölkerungsmehrheit eine spezifische Funktion zuzusprechen. Auf die Frage, wel

che politische Rolle die Schia als Bevölkerungsmehrheit im Irak spielen solle, ant

wortete Sīstānī, dass das, was die Schia wünsche, sich nicht von dem unterscheide, 
was der Rest des irakischen Volkes bezüglich der Erfüllung seiner Rechte wünsche, 
weit entfernt von jeglicher konfessionalistischen Schattierung. Und daher sei es nö

tig, dass das irakische Volk in der Gesamtheit seiner Einwohner (bi ǧamīʿ abnāʾihi) 
aus den verschiedenen Ethnien (aʿrāq) und Konfessionen (ṭawāʾif ) die Form des Re

gierungssystems festlege. Das geeigenete Mittel hierfür seien allgemeine Wahlen.68 
In solchen Äusserungen zeigt sich der vielschichtige, wenn nicht sogar wider

sprüchliche Umgang mit konfessioneller Zugehörigkeit, wie er für die ersten Jahre 
nach 2003 für die Mehrzahl der irakischen Akteure typisch ist. Einerseits dient die 
Einheit der irakischen Bevölkerung als idealisierte Bezugsgrösse, die nicht durch 
konfessionelle oder ethnische Unterschiede zerteilt werden soll. Andererseits wird 
die Einteilung der Bevölkerung entlang ethnischer konfessioneller Trennlinien nicht 
hinterfragt. Die konfessionellen und ethnischen Gruppen gelten vielmehr als Bau

steine, aus denen sich die irakische Bevölkerung zusammensetzt. Gleichzeitig wird 
betont, dass sich die Interessen dieser Gruppen nicht grundsätzlich unterscheiden 
würden. 

Sīstānī betont, die Wahlen seien die einzige Legitimationsquelle für eine Verfas

sungskommission, wie auch für die künftige Regierung, und stellt sich gegen eine 
Rolle der marǧaʿīya in der Regierung.69 Die Wahlen seien zudem die einzige Mög

65 Vgl. ebd., S. 229 – 230. 
66 Vgl. ebd., S. 270. 
67 Vgl. ebd., S. 237. 
68 Vgl. ebd., S. 236, Antwort vom 19.03.2003. 
69 Vgl. ebd., S. 192 – 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 87 

lichkeit, um konfessionelle und ethnische Quoten (muḥāṣaṣāt) zu überwinden.70 An

ders als die schiitischen Parteien verweist Sīstānī in diesem Kontext explizit auf den 
Unterschied zwischen einer zahlenmässigen und einer politischen Mehrheit, indem 
er auf die unterschiedlichen politischen Strömungen verweist, die innerhalb jeder 
ṭāʾifa zu finden seien.71 

Fāḍil Ar-Rabīʿī betont in seiner Darstellung der Positionen der Ḥawza diese Un

terscheidung zwischen al-ṭāʾifa aš-šīʿa und den schiitischen Parteien (aḥzāb šīʿa). Die 
Ḥawza erscheine dadurch als Repräsentantin der Schia insgesamt, während die Par

teien Konflikte untereinander austragen würden.72 
Sīstānīs Ablehnung einer politischen Einmischung lässt damit (und in Berück

sichtigung der politischen Forderungen, die er stellte, insbesondere der Berücksich

tigung »islamischer Werte« in der Verfassung) eine Anpassung der Deutung zu: Es 
handelt sich offensichtlich nicht einfach um eine Selbstbeschränkung der Ḥawza 
auf religiöse Themen. Vielmehr spiegelt sich darin eine Vormachtstellung der Ḥaw

za in der Führung der Schia, die ausserhalb des politischen Feldes und der dar

in agierenden Parteien angesiedelt ist. Gemäss dieser Sichtweise repräsentiert die 
Ḥawza die Schia insgesamt, während die Parteien für einzelne politische Strömun

gen stehen. Dies zeigt sich in den konkreten Interventionen Sīstānīs in die iraki

sche Politik, etwa als er sich für eine schiitische Wahlallianz einsetzte. Die Ḥawza 
von Nadschaf stellte somit die oberste schiitische Autorität dar – eine Position, die 
(wie im vorangehenden Kapitel dargelegt) von den schiitischen Parteien nicht her

ausgefordert wurde. Im Gegenteil, der Zuspruch der Ḥawza diente diesen Parteien 
als Legitimation der eigenen Position. 

Auch die Sadristen stellten eine Anfrage an Sīstānī. Interessant ist zunächst die 
Tatsache, dass diese Anfrage überhaupt gestellt wurde, angesichts der Spannungen 
zwischen Sīstānī und den Sadristen. Die Antwort stammt allerdings vom 25. Sep

tember 2005 – zu diesem Zeitpunkt war der sadristische Angriff gegen Sīstānīs Au

torität bereits abgeebbt. 
Die Frage nimmt Bezug auf Zarqāwī, der der Schia im Irak den Krieg erklärt hat 

und bittet Sīstānī um Rat »an die Schia im Speziellen und an die Iraker im Allgemei

nen«. Sīstānī verweist in seiner Antwort zunächst auf die Strategie, die hinter der 
Gewalt liegt und darauf zielt, Spaltung (fitna) unter den Angehörigen des irakischen 
Volks zu säen. Darauf folgt der Aufruf an die Gläubigen zur Selbstkontrolle ange

sichts der Gewalt und »die restlichen Iraker« zur Stärkung der Einheit (waḥda) des 
Volks. Weitere Aufrufe gehen an die Regierung, die die Sicherheit gewährleisten soll, 

70 Vgl. ebd., S. 199. 
71 Vgl. ebd., S. 200. 
72 Vgl. ar-Rabīʿī, Fāḍil: Al-ḫūḏa wa al-ʿamāma. Al-iḥtilāl al-ʾamrīkī wa mawqif al-marǧaʿīa 

ad-dīnīya fi al-ʿIrāq 2006, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

und an die irakischen Richter, um die angemessenen Strafen zu verhängen. Offen

sichtlich ist, was nicht erwähnt wird: Die schiitischen Milizen oder andere bewaff

nete Akteure. Verteidigung, Schutz und Urteilssprechung definiert Sīstānī als aus

schliessliche Aufgaben des Staates und bestreitet damit jede Legitimation der schii

tischen paramilitärischen Einheiten inklusive der Mahdi-Armee. Sollte die Strategie 
hinter dieser Anfrage gewesen sein, Sīstānī dazu zu bringen, sich zu den paramili

tärischen Einheiten zu bekennen, wäre dieses Vorhaben somit gescheitert. Sīstānī 
verband darüber hinaus die Kritik an den Sadristen mit der eigenen Positionierung 
als Autorität, diese Entscheidung zu fällen.73 

In der Publikation der Texte Sīstānīs in Buchform sind die Antworten in einem 
ersten Teil chronologisch geordnet, in einem zweiten Teil werden dieselben Antwor

ten thematisch gruppiert. In dieser thematischen Gliederung zeigt sich unter der 
Überschrift »al-fitna aṭ-ṭāʾifīya« die Entwicklung, die die Beschäftigung mit diesem 
Thema durchlaufen hat. In den älteren Texten wurde ṭāʾifīya nicht isoliert angespro

chen, sondern nur die fitna ṭāʾifīya, die konfessionelle Spaltung. Es fällt auf, dass sich 
Sīstānīs Antworten zunächst auf den politischen Prozess konzentrieren, insbeson

dere betont er die Wahlen als Schlüssel zu einer positiven Entwicklung. Mit der oben 
zitierten Antwort an die Sadristen vom September 2005, setzt ein Wandel hin zu 
einer ausführlicheren Beschäftigung mit dem Thema Konfessionalismus und einer 
Auseinandersetzung mit der Gewalt innerhalb der Bevölkerung ein.74 

Sīstānī, so lässt sich dessen Position zusammenfassen, orientiert sich am Irak 
und der irakischen Bevölkerung, um das politische System, die Legitimation der 
amerikanischen Präsenz und das Zusammenleben dieser Bevölkerung zu diskutie

ren. Interessant daran ist, dass er zwar seine Autorität weitgehend aus einem re

ligiösen Kontext bezieht, aber nicht auf diesen Bezug nimmt, wenn er das politi

sche System kommentiert. Zudem sollen die Konfessionen und weiteren Bestand

teile der Bevölkerung als Identitäten wertgeschätzt werden, ohne dabei aber die na

tionale Einheit zu gefährden. Ausgedrückt wird diese Haltung in seiner Kritik an 
jeglicher Form der fitna ṭāʾifīya. Sīstānī widerspricht der Annahme, dass innerkon

fessionelle Differenzen ignoriert werden könnten; als deren Ausdruck und Forum 
erachtet er die politischen Parteien. Trotz dieses Bewusstseins für interne Hetero

genität scheint die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit nicht hinterfragt 
zu werden. 

Das Verhältnis zwischen Ḥawza und Regierung bleibt schwierig zu deuten. 
Während einerseits eine zumindest teilweise funktionale Ausdifferenzierung in ein 
politisches und ein religiöses Feld angestrebt zu werden scheint, nimmt die Ḥawza 
in anderen Kontexten eine den politischen Parteien übergeordnete Position ein. 

73 Vgl. as-Sīstānī: An-Nuṣūṣ aṣ-ṣādira ʿan samāḥat as-Saiyid as-Sistānī fī al-masʾala al-ʿIrāqīya, 
2007, S. 142 – 143. 

74 Vgl. ebd., S. 242 – 244. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 89 

Wie auch immer dieses Verhältnis aussieht, so erscheint für Sīstānī sein Anspruch, 
die Schia in ihrer Form als konfessionelle Einheit zu repräsentieren, unhinterfragt 
– was sich nicht zuletzt darin zeigt, dass er sein Publikum als die »Gläubigen« 
(muʾminūn) anspricht. 

3.3.2 Muqtadā as-̣Ṣadr 

Muqtadā aṣ-Ṣadr gehört zweifellos zu den prägenden Figuren des Iraks nach 2003. 
Zuvor weitgehend unbekannt, etablierte er sich innerhalb weniger Monate als ge

wichtigster schiitischer Kritiker der amerikanischen Präsenz im Irak und der neuen 
politischen Ordnung. Zwei Tage vor dem offiziellen Fall Bagdads attackierten seine 
Anhänger irakische Polizeistationen, plünderten Waffenlager und übernahmen die 
Kontrolle über das schiitische Armenviertel madīnat aṯ-ṯawra in Bagdad, das sie in 
der Folge in madīnat aṣ-ṣadr (»Sadr City«) umbenannten. Als Sohn des 1999 vom ira

kischen Regime ermordeten Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr gelang es ihm, dessen Ge

folgschaft, die sogenannten »Sadristen«, hinter sich zu scharen.75 
Muqtadā aṣ-Ṣadr bemühte sich laut eigenen Aussagen um eine Islamisierung 

der Bevölkerung, was sich beispielsweise im Verbot von Alkohol und Kinos in Sadr 
City äusserte. In der irakischen Öffentlichkeit tat er sich allerdings in erster Linie 
mit seiner strikten Ablehnung der amerikanischen Truppenpräsenz und durch sei

nen Nationalismus hervor.76 
Die ausführlichen Interviews, die von Muqtadā aṣ-Ṣadr verfügbar sind, erlau

ben eine ausführliche Betrachtung der für ihn charakteristischen Themen, die er 
anhand von Bezügen auf konfessionelle Zugehörigkeit verhandelt. Zunächst ist dies 
die Frage nach dem neu zu etablierenden politischen System, dann die Legitima

tion, die Ṣadr in Abgrenzung zu anderen schiitischen Institutionen aufbaut, und 
schliesslich seine direkten Äusserungen zu ṭāʾifīya. 

3.3.2.1 Das neue politische System 
Muqtadā aṣ-Ṣadr hat in vielerlei Hinsicht eine gewichtige Rolle im Irak nach 2003 
gespielt. Durch seine Massenbasis im Irak und die schlagkräftigen paramilitä

rischen Einheiten der Mahdi-Armee (ǧaiš al-mahdī) stellte seine Bewegung, die 

75 Vgl. Luizard, Jean-Pierre: The Sadrists in Iraq. Challenging the United States, the Marja’iyya 
and Iran, in: Mervin, Sabrina (Hg.): The shia worlds and Iran, London 2010, S. 255 – 280, S. 255 
– 257. 

76 Vgl. Raphaeli, Nimrod: Understanding Muqtada al-Sadr, in: The Middle East Quarterly 11 (4), 
2004, S. 33 – 42, S. 33 – 36. Al-Qarawee sieht als Grund für die zunehmende Islamisierung 
Bagdads dagegen die schiitische Gegenreaktion auf die sunnitisch geprägte Glaubenskam

pagne unter Saddam Hussein, die schiitische religiöse Symbolik teilweise aus dem öffentli

chen Raum verdrängt hatte. Vgl. Al-Qarawee, Harith Hasan: Sectarian Identities, Narratives 
and Political Conflict in Baghdad, in: The Levantine Review 4 (2), 2016, S. 177, S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Sadristen, für die Koalitionstruppen, die etablierte Geistlichkeit und auch die 
grossen politischen Parteien und deren eigene Milizen eine Herausforderung dar. 
Anhand der für diese Untersuchung gewählten Quellenstrukturierung lassen sich 
für die ersten zwei bis drei Jahre nach dem Sturz des Baʿṯ-Regimes vier Aspekte aus 
den häufigen öffentlichen Auftritten und der sadristischen Wochenzeitung Anṣār 
al-Mahdī herausarbeiten: Positionen zur Neugestaltung des politischen Systems, 
Widerstand, geistliche Autorität und Konfessionalismus. 

Dass die Frage nach dem politischen System von grosser Bedeutung für die 
Sadristen war, belegt die Zeitung Anṣār al-Mahdī. Schon in der ersten Ausgabe 
prangt gleich auf Seite eins zuoberst die Überschrift: »Muqtadā aṣ-Ṣadr gibt die 
Errichtung des Staates des Rechtes (daulat al-haqq) im Irak bekannt«. Dass es sich 
dabei nicht einfach um den Rechtsstaat oder eine Partei dieses Namens handelt, 
sondern dieses Gebilde eher als Alternativ-Regierung gedacht war, wird durch den 
Hinweis deutlich, dass das neugeschaffene Verteidigungsministerium die Mahdi- 
Armee gegründet hat.77 

Auch wenn die Idee der alternativen Regierung oder gar eines alternativen Staa

tes rasch in Vergessenheit geriet, zeigte sich darin doch der Gestaltungswille der 
Bewegung bezüglich der Neustrukturierung des politischen Systems nach 2003. 

Als Ideal, an dem ein neues System ausgerichtet werden soll, wird in den sadris

tischen Publikationen die Inklusion aller verschiedener Gruppierungen genannt, 
worunter Muslime wie auch Säkularisten (ʿalmānīyūn) gefasst werden. Dies macht 
bereits dieser erste Artikel deutlich, auch später erfolgt regelmässig die Aufforde

rung an alle anderen Akteure, mit aṣ-Ṣadr zusammenzuarbeiten (mit Ausnahme 
der Baʿṯisten, später der sunnitischen Extremisten und selbstredend der Amerika

ner).78 Darüber hinaus wird betont, keinerlei Unterscheidung zwischen den Bevöl

kerungsgruppen zu machen.79 Allerdings spricht Ṣadr zunächst den Institutionen, 
die unter der Kontrolle der amerikanischen Übergangsverwaltung standen, jegliche 
Legitimation ab.80 Das schliesst auch die Parteien ein, die aus dem Exil zurückge

kehrt waren und denen Ṣadr Nähe zur Besatzung vorwirft.81 Den einzigen Weg zu 
einer legitimen Regierung sieht Ṣadr in der möglichst baldigen Durchführung von 
allgemeinen Wahlen.82 Allerdings positioniert er sich durchaus kritisch gegenüber 

77 Anṣār al-Mahdī, 17.10.2003, S. 1. 
78 Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr maʿ qanāt at-tilifizyūn al-yābānī, ohne Da

tum. 13:52 –14:26. 
79 Vgl. Anṣār al-Mahdī, 17.10.2003, S. 1. 
80 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr maʿ qanāt at-tilifizyūn al-yābānī, ohne Datum 07:28- 

08:00. 
81 Ebd., 07:28-08:00. 
82 Ebd., 11:48. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 91 

den konkret angekündigten Wahlen, da er sie als unfrei erachtet.83 Das Parteien

system bewertet Ṣadr trotz seiner Positionierung zugunsten von Wahlen sehr kri

tisch (er nimmt eine Trennung vor zwischen der Politik und den Parteien einerseits 
und den Wahlen andererseits, die »nicht Teil der Politik« seien).84 Ṣadr erachtet die 
Sadristen (genauer: die »sadristische Strömung«, at-taiyār aṣ-ṣadrī) explizit nicht als 
Partei, sondern als ausserhalb der Parteien und auch jenseits der Konfessionen ste

hend; ein Sadrist könne somit auch in der Daʿwa-Partei oder in irgend einer anderen 
Partei aktiv sein, er könne auch Sunnit oder Kurde sein.85 

In Anṣār al-Mahdī wie auch in den Antworten Ṣadrs in Interviews liegt, wenn 
die Neugestaltung des politischen Systems thematisiert wird, jeweils ein besonde

res Augenmerk auf dem Verhältnis von Religion und Politik. Der Artikel »Der Koran 
und die Politik« von 2004 sieht beispielweise eine Gefahr des demokratischen Sys

tems (und wohl eine Schwäche der Demokratie nach säkularem Verständnis insge

samt) darin, dass im Irak eine »Diktatur der Mehrheit« entstehen könnte, nämlich 
der muslimischen Mehrheit gegenüber den anderen Religionen, der Araber gegen

über den Kurden oder auch eine Diktatur der Schia über die Sunna, weil die Schia 
die Mehrheit bilde. Die Lösung dafür liege in einer Machtbegrenzung der Mehrheit. 
Obwohl in diesem Kontext erwähnt wird, dass der Islam dementsprechend nicht die 
einzige Quelle für die Gesetzgebung sein könne, werden anschliessend Koranstellen 
herangezogen, um die »Islamische Lösung« (al-ḥall al-islāmī) als beste Option zu be

werben. Denn angesichts der »Schwächen der Demokratie und der Diktatur« schüt

ze die islamische Lösung alle Rechte, da erst der Koran die Gerechtigkeit (al-ʿadal) 
zwischen den Völkern herstellen könne.86 

In einem Interview betont Ṣadr die Untrennbarkeit von Religion (dīn) und Po

litik: »[D]ie Religion ist vollkommen und umfassend und umgibt alle Bereiche des 
Lebens. Und einer davon ist die Politik. Die Religion kann nicht unvollständig sein, 
denn die Religion wurde von Gott erlassen und Gott ist vollkommen, er kann nichts 
Unvollkommenes schaffen [. . . ]. Die Politik von der Religion zu trennen ist falsch.«87 
Allerdings plädiert Ṣadr auch nicht für einen islamischen Staat nach iranischem 
Vorbild. Vielmehr strebe er eine »islamische Gesellschaft« an, wie er wiederholt be

tont.88 

83 Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ al-ǧazīra al-awwal maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr, ohne Da

tum 17:12 – 17:19. 
84 Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Muqtadā aṣ-Ṣadr fī muqābala ḫaṣṣa, 2005. 
85 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr maʿ qanāt at-tilifizyūn al-yābānī, ohne Datum 

13:06 – 13:50. 
86 Vgl. Anṣār al-Mahdī 12, 12.03.2004, S. 5. 
87 Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Ilā man yaqūlu bi-faṣl ad-dīn ʿan as-siyāsa!!! as-Sayyid Muqtadā aṣ-Ṣadr, 

ohne Datum 00:00 – 01:40. 
88 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt al-masār maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh taʿālā)), 

2006. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Das neu zu gestaltende politische System und dessen Verhältnis von Politik und 
Religion wird von Ṣadr zwar häufig aufgegriffen, er geht aber nur selten detailliert 
auf seine Vorstellung jenseits der genannten Absichtserklärungen ein. In einem an

deren Punkt wird er dagegen konkreter: Er lehnte die amerikanische Präsenz im 
Irak entschieden ab. 

Widerstand (muqāwama) ist der dominante Bezugspunkt der Sadristen. Nur 
während der ersten Monate nach dem Einmarsch war die Haltung Ṣadrs gegenüber 
den amerikanischen Truppen noch undefiniert und er verwies auf die Autorität 
von al-Ḥāʾirī in diesen Fragen. Auch war zunächst die Form, die der Widerstand 
annehmen sollte, nicht klar definiert. So sprach sich Ṣadr wiederholt dafür aus, dass 
trotz der Ablehnung der Besatzung die amerikanischen Truppen nicht angegriffen 
werden sollten.89 Doch spätestens ab der zweiten Jahreshälfte 2003 war seine Posi

tion eindeutig, die amerikanische Besatzung wurde abgelehnt und in den globalen 
Kontext des amerikanischen Imperialismus gestellt.90 Ṣadr sah im Widerstand eine 
Aufgabe des vereinten irakischen Volkes, die Haltung gegenüber dem Widerstand 
bezeichnete er als wichtiger als die Unterscheidung nach Schia oder Sunna.91 Ṣadr 
äusserte sich denn auch bei mehreren Gelegenheiten positiv über den sunnitischen 
Widerstand, speziell zu Ḥāriṯ aḍ-Ḍārī und AMSI insgesamt.92 

Die Besatzung, so äusserte sich Ṣadr wiederholt, ist das Grundübel, zu dem 
»Baʿṯisten und Terroristen« hinzukommen; zusammen sind sie für alle Probleme 
im Irak verantwortlich.93 Ṣadr erachtete jeglichen politischen Prozess unter ame

rikanischer Besatzung als illegitim. Die Besatzung zu beenden, wird denn auch als 
Hauptziel und Existenzberechtigung der Mahdi-Armee propagiert.94 Ṣadr unter

scheidet dabei den friedlichen, den militärischen und den politischen Widerstand, 
die im taiyār aṣ-ṣadrī vereint worden seien.95 

Der Bezug auf den Widerstand trennt Ṣadr von den restlichen hier untersuch

ten schiitischen Akteuren. Die Daʿwa-Partei ist aus Sicht Ṣadrs eine Handlangerin 
der Besatzung, die die amerikanischen Truppen bei deren Angriffen gegen Nadschaf 

89 Aṣ-Ṣadr: Al-Liqāʾ al-awwal li-qanāt al-ʿarabīya maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr 
((aʿzzahu Allāh)) fī barnāmiǧ min al-ʿIrāq ohne Datum 0:01:53 – 0:02:05; Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ 
al-ǧazīra al-awwal maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr, ohne Datum. 

90 Aṣ-Ṣadr: Ar-rafḍ aṣ-ṣadrī li-qūwāt al-iḥtilāl min awwal budʾ al-iḥtilāl qabla taʾsīs ǧayš al-imām 
al-mahdī (ʿǧ) fī sanat 2003. 

91 Aṣ-Ṣadr: Excerpt of al-Sadrs presser, 2004. 
92 Vgl. Kapitel 3.3.3. dieser Arbeit. Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid 

Muqtadā aṣ-Ṣadr, Part 4, ohne Datum. 
93 Aṣ-Ṣadr: Muqtadā aṣ-Ṣadr fī muqābala ḫaṣṣa, 2005. 
94 Vgl. Anṣār al-Mahdī 32, 09.08.2004. 
95 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt aǧ-ǧazīra maʿ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh)) fī l-Urdun, 

ohne Datum, 07:45 – 07:53. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 93 

und die Sadristen unterstützte. Sie habe sich von einer islamischen zu einer säkula

ren Partei gewandelt, die zwischen Kampf (niḍāl) und Verbrechen (ǧarīma) pendle.96 
Die Auseinandersetzung mit den Amerikanern wird in Anṣār al-Mahdī zunächst 

religiös gerahmt, als Kampf gegen »Kreuzritter« (ṣalībīyūn) und den ungläubigen 
Besatzern als Grund für den Konflikt. Die gläubige Mahdi-Armee dagegen stehe an 
der Spitze der intifāḍa.97 Diese Formulierungen nehmen aber bald eine nationale 
Ausrichtung an. Obwohl die Bezeichnung des Westens als ungläubig (al-ġarb al-kā
fir) weiterhin Verwendung findet, unterstreicht Ṣadr in Interviews zunehmend, es 
gehe ihm nicht um die Ablehnung des Westens und er hege auch keinen Groll gegen 
das amerikanische Volk, es gehe ausschliesslich um die Ablehnung jeglicher Form 
von Besatzung.98 

Der Widerstand stellte für Ṣadr während der ersten Jahre nach 2003 den Haupt

bezugspunkt seiner Argumentation dar. Besonders die wiederholten Äusserungen, 
die den Widerstand allen Identifikationen überordnete, wodurch dieser die konfes

sionelle Differenz in den Hintergrund drängen sollte, illustrieren, wie Ṣadr anhand 
des Begriffs mukāwama eine argumentative Gegenkonstrukt zur politischen Ord

nung nach 2003 entwickelte. 

3.3.2.2 Religiöse Autorität 
Neben den Parteien grenzte sich Ṣadr auch von der Ḥawza in Nadschaf ab. Zwar 
erkannte er deren Autorität an und betonte sogar 2004, während Auseinander

setzungen zwischen der Mahdi-Armee und US-Truppen in vollem Gang waren, 
dass die religiösen Autoritäten in Nadschaf die Mahdi-Armee jederzeit auflösen 
können.99 Diese Äusserungen erstaunen angesichts der Ereignisse in Nadschaf 
rund um die Ermordung von al-Ḫūʾī und den Spannungen zwischen Sadristen 
und der etablierten schiitischen Autoritäten. Sie sollten denn auch nicht darüber 
hinwegtäuschen, dass für Muqtadā aṣ-Ṣadr die Legitimation seiner eigenen Macht

position offensichtlich ein Hauptanliegen darstellte. Die muqāwama bot für ihn eine 
Möglichkeit, sich als wahrer Vertreter der Bevölkerung in Szene zu setzen – explizit 
der gesamten irakischen Bevölkerung und nicht nur der Schia, wie er immer wieder 
hervorhebt. Hierin zeigt sich bereits ein Unterschied zu Sīstānī, der sich meist an 
die Gläubigen, die muʾminūn, richtete und nicht nur auf einer irakischen, sondern 
auch auf einer transnationalen Ebene agierte (etwa, wenn er Angesichts der Gewalt 
gegen Schiiten in Ägypten einen Brief an den damaligen ägyptischen Präsidenten 

96 Vgl. Anṣār al-Mahdī 33, 13.08.2004, S. 2. 
97 Vgl. Anṣār al-Mahdī 17, 22.04.2004, S. 7. 
98 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr maʿ qanāt at-tilifizyūn al-yābānī, ohne Datum, 

08:28 – 09:49. 
99 Aṣ-Ṣadr: Al-Sadr presser, clerics comment, fighting a’math, 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Hosni Mubarak schickte).100 Ṣadr dagegen betonte stets den irakischen Charakter 
seiner Ḥawza. Diese Ḥawza bildete den Kern der Abgrenzung Ṣadrs zu Sīstānī. 
Ṣadr bezeichnete die von ihm dominierte Ḥawza als nāṭiqa, als »sprechende« oder 
»artikulierte« Ḥawza, als Gegenkonzept zur, wie er sagt, »schweigenden« (ṣāmita) 
Ḥawza Sīstānīs.101 Es war dieses Konzept einer alternativ gefassten Ḥawza, die es 
Ṣadr erlaubte, eine Führungsposition trotz seiner noch mangelhaften religiösen 
Qualifikation einzunehmen (zum Zeitpunkt des amerikanischen Einmarsches war 
Muqtadā aṣ-Ṣadr knapp dreissigjährig). 

Als religiöse Referenz, an der er sich orientiere und die seiner Bewegung auch 
im religiösen Feld Autorität verleihen sollte, verwies Ṣadr zunächst auf Ayatollah 
Kāṭim al-Ḥussaynī al-Ḥāʾirī, den sein Vater als Nachfolger ernannt hatte.102 Dies 
machte Ḥāʾirī laut Ṣadr zum marǧaʿ, sich selber bezeichnete er als Stellvertreter 
und Bevollmächtigter al-Ḥāʾirīs, der sich zu diesem Zeitpunkt im Iran aufhielt.103 
Allerdings hebt Ṣadr hervor, dass al-Ḥāʾirī stark durch den »ersten Märtyrer« (ge

meint ist Muḥammad Bāqir aṣ-Ṣadr)104 geprägt ist, daher könne er nicht die gesam

te sadristische Strömung repräsentieren.105 Die Sadristen dagegen seien die An

hänger (muqallidīn, die »Nachahmer«, nämlich der durch die »Quelle der Nachah

mung«, dem marǧaʿ, vorgegebenen Tradition) des »zweiten Märtyrers«, Muqtadās 
Vater Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr.106 

Muqtadā aṣ-Ṣadr argumentiert mit Vorliebe anhand von Bezügen auf seinen Va

ter. Er präsentiert ihn nicht nur als Begründer der ḥawza nātiqa, sondern auch als 
Orientierungspunkt auf dem Weg, um die religiösen Gebote zu erfüllen. Das Ziel 
der »sprechenden« Ḥawza sei weder die Orientierung an politischen Strömungen 
oder Parteien, noch an den Anforderungen der Gesellschaft, sondern allein die Be

100 Der Brief findet sich in as-Sīstānī: An-Nuṣūṣ aṣ-ṣādira ʿan samāḥat as-Sayyid as-Sistānī fi 
al-masʾala al-ʿIrāqīya, 2007, S. 147 – 148. 

101 Muqtadā aṣ-Ṣadr legte erst 2018 eine ausführliche Darstellung der Ḥawza an-nătiqa vor. Mei

nes Wissens ist sie bislang nicht Gegenstand einer wissenschaftlichen Untersuchung, auch 
in der vorliegenden Arbeit konnte sie noch nicht berücksichtigt werden. Vgl. aṣ-Ṣadr, Mu

qtadā Muḥammad: Al-marǧaʿīya an-nāṭiqa. aš-šahīd as-saʿīd as-sayyid muḥammad aṣ-ṣadr 
ʾanmūḏaǧan, Nadschaf 2018. 

102 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ al-ǧazīra al-awwal maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr, ohne Datum. 
103 Ebd., 01:00 – 03:00 Das Verhältnis zwischen Sadr und Ḥāʾirī kühlte rasch ab. Spätestens mit 

der Belagerung der Mahdi-Armee durch US-Truppen in Nadschaf im August 2004 erfolgte 
der Bruch und Ṣadrs Verweise auf die Autorität Ḥāʾirīs brachen weitgehend ab. Vgl. auch Vgl. 
Cockburn, Patrick: Muqtada al-Sadr and the Shia insurgency in Iraq, London 2009, S. 204. 

104 Die Zählweise bezieht sich auf die ermordeten Geistlichen aus der Familie aṣ-Ṣadr. 
105 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt aǧ-ǧazīra maʿ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh)) fī l-Urdun, oh

ne Datum, 10:20 – 11:45. 
106 Ebd., 03:12 – 03:30. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 95 

friedigung Gottes »durch den Weg [nahǧ] Muḥammad aṣ-Ṣadrs«.107 Ergänzt wer

den diese Beschwörungen des Geists des Vaters immer wieder durch emotionale 
Schilderungen, etwa Kindheitserinnerungen oder Träume, in denen sein Vater auf

getaucht sei.108 Ṣadr stellt damit die Zugehörigkeit zur sadristischen Ḥawza in ei

nen quasi-spirituellen Zusammenhang, der vom Charisma seines Vaters getragen 
wird. Demgegenüber verschwindet der Bezug zum »Ersten Märtyrer« Muḥammad 
Bāqir aṣ-Ṣadr in die Bedeutungslosigkeit, auch seine Schriften werden nicht auf 
Ṣadrs Webseite angeboten (im Gegensatz zur Webseite der Daʿwa-Partei, wo die

se Schriften einen prominenten Platz einnehmen). 
Seine Ḥawza bezeichnete Ṣadr als »umfassende Sichtweise« mit dem Ziel, eine 

islamische Gesellschaft zu etablieren (eine Formulierung, die Ṣadr zur Abgrenzung 
von der Forderung nach einer islamischen Form von Herrschaft nutzt, namentlich 
der khomeinistischen »Herrschaft des Rechtsgelehrten«).109 »Umfassend« nennt er 
sie, weil diese Sichtweise sowohl einen religiösen (dīnī) wie einen gesellschaftlichen 
(iǧtimāʿī) Weg einschliesse.110 Dementsprechend bezeichnete Ṣadr seinen Vater so

wohl als religiöse wie politische Autorität (marǧaʿ dīnī und marǧaʿ siyāsī).111 Es ist die

ser Bezug zur Gesellschaft, durch die Ṣadrs die sprechende Ḥawza definiert.112 Ṣadr 
betrachtete es denn auch als die Aufgabe der religiösen Autorität, auf die Gesell

schaft zuzugehen (und nicht umgekehrt), weshalb sein Vater auch die Unterteilung 
der Ḥawza in eine sprechende und eine schweigende Ḥawza (ḥawza ṣāmita) einge

führt habe. Die schweigende Ḥawza habe sich vom Volk entfernt, die sprechende 
Ḥawza dagegen nähere sich diesem an.113 

Ar-Rabīʿaī deutet diesen Aspekt als grundlegend andere Ausrichtung von Ṣadrs 
Ḥawza gegenüber derjenigen Sīstānīs und den grossen schiitischen Parteien. Wäh

rend die politischen Parteien im Gefolge der Ḥawza dafür stünden, die Integration 
der Schia voranzutreiben, hätten die Sadristen eine Verschiebung vorgenommen: 
weg von einer abgeschlossenen Glaubensgemeinschaft hin zu einem »Volks-Block« 

107 Aṣ-Ṣadr: As-Sayyid al-qāʾid Muqtadā aṣ-Ṣadr yatakallamu ʿan as-sayyid al-wālid. . . , ohne Da

tum. 
108 Ebd. 
109 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt al-masār maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh taʿālā)), 

2006, 29:39 – 31:26. 
110 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt aǧ-ǧazīra maʿ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh)) fī l-Urdun, oh

ne Datum, 03:30 – 04:49. 
111 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt LBC al-faḍāʾīya al-banānīya as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu 

Allāh)), ohne Datum, 00:39 – 01:47. 
112 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt aǧ-ǧazīra maʿ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh)) fī l-Urdun, oh

ne Datum, 04:50 – 07:05. 
113 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt al-masār maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh taʿālā)), 

2006, 10:28 – 10:39. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

(kutla šaʿbīya), von der Integration der ṭāʾifa zur Integration des Volkes.114 Ṣadr sei 
es gelungen, eine Basis durch seine Popularität bei der armen Bevölkerung grosser 
Städte aufzubauen, welche es ihm, mithilfe seiner Milizen, erlaubte, den Weg der 
religiösen Qualifikation abzukürzen. Durch dieses Vorgehen habe er die marǧaʿīya 
nātiqa, als Alternative zur schweigenden marǧaʿīya, etablieren können.115 

Die zweite Ebene, mit der sich die Sadristen von Sīstānī abgrenzten, ist ihre 
explizit irakische Ausrichtung. Während den ermordeten religiösen Autoritäten 
al-Ḥakīm und al-Ḫūʾi ihre Abwesenheit im Exil vorgeworfen wurde, ist es bei 
Sīstānī seine iranische Herkunft. Die Sadristen betonten dagegen ihre konstante 
Präsenz im Irak, selbst unter Saddam Hussein, und die irakische Abstammung der 
Familie aṣ-Ṣadr. 

Sīstānī war nicht die einzige schiitische Konkurrenz der Sadristen. Ein be

merkenswertes Treffen116 vor laufender Kamera zwischen Ṣadr und ʿ Abd al-ʿAzīz 
al-Ḥakīm, dem Vorsitzenden des SCIRI, Mitglied des Irakischen Regierungsrates 
und zeitweise Anführer der paramilitärischen Badr-Brigaden. Dieses Treffen gibt 
Einblick in das Verhältnis der konkurrierenden schiitischen Akteure, deren be

waffneten Organisationen sich gegenseitig bekämpften.117 Ṣadr betont in diesem 
Gespräch, dass das Volk eins sei, nur die Führung sei gespalten. Er spricht sich 
gegen die Konfrontation der Parteien aus und vergleicht diese Spaltung mit einem 
»inneren Konfessionalismus« (ṭāʾifīya dāḫilīya).118 Gegenüber dem stark mit dem 
Iran verknüpften SCIRI spricht er sich für eine irakische wilāiya ʿ amma aus, eine 
allgemeine Führung, womit er sich allerdings nicht auf das politische System be

zieht. Die Notwendigkeit einer allgemeinen religiösen Führung scheint gerade aus 
dem parallel zu diesen Äusserungen stattfindenden politischen Prozess motiviert 
zu sein. Allerdings zielt diese Forderung auch auf eine Abgrenzung zum Iran, wenn 
Ṣadr ausführt, die iranische Führung um Ayatollah Khamenei sei für den Irak nicht 
zugänglich. Mit der Aussage »der Iran ist nicht nützlich für den Irak« bringt Ṣadr 
seine Haltung auf den Punkt.119 

114 Vgl. ar-Rabīʿī: Al-ḫūḏa wa al-ʿamāma, 2006, S. 119 – 121. 
115 Vgl. ebd., S. 164 – 168. 
116 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid Muqtadā aṣ-Ṣadr, Part 1, ohne Da

tum. 
117 SCIRI: Supreme Council for the Islamic Revolution in Iraq, ab 2007 umbenannt in ISCI: Islamic 

Supreme Council of Iraq, al-maǧlis al-aʿlā al-ʾislāmī al-ʿirāqī. Einen Überblick über die Bewegung 
liefert Corboz, Elvire: Between Action and Symbols, in: Tejel, Jordi u.a. (Hg.): Writing the mo

dern history of Iraq. Historiographical and political challenges, Hackensack, NJ 2012, S. 339 – 
358. 

118 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid Muqtadā aṣ-Ṣadr, Part 2, ohne Da

tum, 03:17 – 04:37. 
119 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid Muqtadā aṣ-Ṣadr, Part 4, ohne Da

tum, 02:04 – 02:33. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 97 

Bei all dem wird deutlich, dass Ṣadr versucht, seine eigene Machtposition inner

halb der Schia anhand seiner nationalen Ausrichtung zu etablieren. Da die Stellung 
Sīstānīs offensichtlich nicht erschüttert werden kann, baut sich Ṣadr eine eigene Le

gitimationsgrundlage, die auf der Betonung irakischer Zugehörigkeit beruht und 
die Abgrenzung des religiösen vom politischen Feld aufheben soll. Mittels des Kon

zepts der Sprechenden Ḥawza und seiner Inszenierung als rechtmässigem Vertreter 
des »irakischen Volks« positioniert er sich sowohl gegenüber der etablierten Geist

lichkeit wie auch gegenüber den politischen Parteien. Gesellschaftliche und politi

sche Positionierungen sowie die Betonung irakischer Zugehörigkeit sollten gemein

sam die ansonsten schwierig zu bestreitende Autorität der etablierten religiösen Au

toritäten herausfordern. 

3.3.2.3 Ṭāʾifīya 
Ṭāʾifīya wird von Muqtadā aṣ-Ṣadr und Anṣār al-Mahdī immer wieder aufgegriffen. 
Den Begriff ṭāʾifa sieht Ṣadr gänzlich unproblematisch. Eine ṭāʾifa, so Ṣadr aus

drücklich, sei nichts weiter als eine Gruppe (maǧmūʿa). Auch Stamm und Familie 
seien Gruppen und somit eine ṭāʾifa.120 Ṭāʾifīya dagegen wird von ihm gänzlich 
negativ bewertet. Ein Anṣār al-Mahdī-Artikel von März 2004 setzt sich unter dem 
Titel »Ṭāʾifīya . . . zwischen Spaltung und Krieg« ausführlich mit dem Thema aus

einander. Bereits diese Beschäftigung steht im Zeichen der zunehmenden Gewalt 
im Irak. Allerdings wird der »gegenwärtige konfessionalistische Krieg« (al-ḥarb 
aṭ-ṭāʾifīya) weniger auf die Situation im Irak bezogen, als dass er in einen globalen 
Kontext eingeordnet wird, in dem »Wahhabiten« in Jordanien, Pakistan, Jemen 
oder Syrien die Schia in diesen Ländern angreifen würden. Einen zweiten Be

zugspunkt stellt das Baʿṯ-Regime dar, unter dem die Schia stark gelitten habe – 
worauf allerdings sogleich auf die »sunnitischen Brüder« verwiesen wird, die unter 
demselben Regime gelitten hätten und auch unter der heutigen Gewalt litten. Mehr 
noch: Während eine konfessionalistische Spaltung gewöhnlich als Reaktion auf 
das Leiden einer spezifischen ṭāʾifa entstehe, indem der Ausschluss von Ämtern 
und Macht oder kulturelle Diskriminierung zu einem Unterdrückungskomplex 
führen würden, habe die Schia diesen Komplex durchbrochen – trotz der Opfer der 
intifaḍa und trotz des Ausspruchs »Keine Schia nach heute«.121 Der Grund für die 
drohende konfessionelle Spaltung liege bei der »unheilvollen Dreifaltigkeit« USA, 
Grossbritannien und Israel, die auch für den aufkommenden Terrorismus im Irak 

120 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt al-masār maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh taʿālā)), 
2006, 41:57 – 43:16. 

121 Gemeint ist der Aufstand von 1991, bei dem ein Transparent mit dieser Aufschrift, über ei

nen Panzer regimetreuer Truppen gespannt, als Symbol für die konfessionelle Deutung des 
Aufstands Berühmtheit erlangt hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

verantwortlich sei. So sei die »Konfessionalismus-Karte« diejenige Karte mit der 
grössten Erfolgsgarantie im Spiel der Politik im Irak.122 

Damit ist der Grundtenor gesetzt, mit dem nicht nur konfessionelle Spannun

gen erklärt, sondern auch die Kritik an den aus dem Exil zurückgekehrten schiiti

schen Parteien etabliert wird. So wird im Artikel »Die konfessionalistische Trenn

wand« der Konfessionalismus als Grundlage für »das Verteilen von Sitzen im Rat 
der Stummen und Tauben« gebrandmarkt. Die Briten, der ungläubige Westen und 
die Juden hätten seit mehr als tausend Jahren daran gearbeitet, die konfessionelle 
Spaltung zwischen den muslimischen Konfessionen zu säen, zwischen Ethnien und 
Religionen, im Irak und anderswo, so der Artikel weiter.123 

Interessant ist an der Argumentation die Verortung von Konfessionalismus. 
Zunächst wird die Geschichte der konfessionalistischen Diskriminierung erwähnt, 
nicht zuletzt durch das vorangegangene System. Bereits an argumentativ zweiter 
Stelle folgt der Verweis auf die »Individuen und Parteien«, die sich auf Konfes

sionalismus und Nationalismus (qawmīya) stützten, deren politische Programme 
sich kaum voneinander unterscheiden würden und die von Amerikanern und 
Zionisten abhängig seien. Sie seien es, die ein Interesse daran hätten, den Konfes

sionalismus aufrecht zu erhalten. Neben schiitischen und sunnitischen Parteien 
schliesst diese Kritik auch die kurdischen Parteien ein, die von der »ethnischen 
und chauvinistischen Krise« profitieren würden. An dritter Stelle folgt der Ver

weis auf den Terrorismus, dessen Vertreter den Islam auf ihre ṭāʾifa und ihren 
Patriotismus auf ihre Stadt beschränken würden. Der vierte Punkt schliesslich 
thematisiert die Situation in der Region und der Zustand der Nachbarstaaten, die 
für die nationalistische und konfessionalistische Krise im Irak mitverantwortlich 
seien.124 

An anderer Stelle wird die spezifische Form, die das frühere Regime dem Kon

fessionalismus verliehen habe, weiter präzisiert. Der Aufstand von 1991 bildete laut 
Anṣār al-Mahdī den Startpunkt für die zunehmende Ablehnung schiitischer Bür

ger im Irak. Diese Ablehnung wird nicht allein als Konfessionalismus bezeichnet, 
sondern spezifischer als »Talfahismus«, nach Ḫair Allāh Ṭalfāḥ (1910 – 1993), dem 
Schwiegervater und Onkel Saddam Husseins und Verfasser rassistischer Schriften 
(in denen er Perser und Juden mit Fliegen gleichsetzt). Dadurch soll die Verbindung 

122 Vgl. Anṣār al-Mahdī 12, S. 5. 
123 Der allgemeine Antisemitismus und insbesondere antisemitische Verschwörungstheorien, 

die solche Darstellungen prägen, sind nicht auf die Sadristen beschränkt, sondern finden sich 
bei zahlreichen weiteren zeitgenössischen irakischen Akteuren. Dass es widersprüchlich ist, 
Konfesssionalismus zu kritisieren und gleichzeitig antisemitisch zu argumentieren, wird of

fenbar nicht erkannt. 
124 Anṣār al-Mahdī 19, 07.05.2004, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 99 

von antipersischem Rassismus mit der konfessionalistischen Ablehnung der Schia 
aufgezeigt werden.125 

Angesichts dieser klaren Kritik überrascht es nicht, dass Muqtadā aṣ-Ṣadr als 
grosser Kämpfer gegen den Konfessionalismus und zugunsten der irakischen Ein

heit dargestellt wird, etwa in einer Artikelüberschrift in Anṣār al-Mahdī: »Die mus

limischen Iraker sind vereint, nachdem Saiyyd Muqtadā aṣ-Ṣadr die mehr als tau

send Jahre alten Pläne des Konfessionalismus niedergerissen hat«. Dem Volk sei es 
gelungen, die Pläne des ungläubigen Westens, der Zionisten, der Marionettenpar

teien und der benachbarten Regierungen zu durchkreuzen. Herausgestrichen wird 
dabei, wie Schia und Sunna, wie auch Araber und Turkmenen, eine Einheit gebildet 
hätten im gemeinsamen Dschihad. Der Bezug auf den Irak dominiert hier klar, am 
Ende des Artikels wird dann aber doch noch auf die Umma verwiesen und damit auf 
die islamische Ebene der Einheit.126 

Sein Ideal einer vereinten irakischen Gesellschaft unterstreicht Ṣadr mit seiner 
Forderung nach gemeinsamen Gebeten von Schiiten und Sunniten. So führte er ein 
System für gemeinsame Freitagspredigten in Kazimiya ein, bei denen jeweils der 
Redner der einen und der Vorbeter der anderen Konfession angehört.127 

3.3.3 AMSI 

Die Association of Muslim Scholars in Iraq (AMSI) war einer der prägenden sunniti

schen Akteure in den ersten Jahren nach dem Regimewechsel.128 AMSI thematisier

te ṭāʾifīya im Kontext der Ablehnung des neuen Systems, des Widerstands gegen die 
amerikanische Präsenz sowie dem Bemühen um ein neues sunnitisches Kollektiv

verständnis. Die Ablehnung von ṭāʾifīya vereinte für die Organisation die inhaltliche 
Kritik am neuen System mit der Legitimation des bewaffneten Widerstands. 

3.3.3.1 Gegen die neue Ordnung: Konfessionalismuskritik und Muqāwama 
Die Kritik am neu etablierten System im Irak dominierte die AMSI-bayānāt. Die 
Besatzung wurde genauso abgelehnt wie die unter ihrer Ägide eingesetzte Regie

rung. Die Kritik an der Regierung orientiert sich (neben der Zusammenarbeit mit 
der Besatzung) am Konfessionalismus, den AMSI dem neuen System vorwirft. Be

reits der erste bayān, den AMSI veröffentlichte, setzte in dieser Hinsicht Massstä

be. Der Schwerpunkt der Kritik in diesem bayān vom Juli 2003, der sich dem Regie

rungsrat (maǧlis al-ḥukum al-intiqālī) widmet, liegt auf der Bildung bzw. der Zusam

mensetzung dieser Regierung. Die Kritik orientiert sich am Vorgehen, einen Teil 

125 Vgl. Anṣār al-Mahdī, 13.08.2004, S. 2. 
126 Vgl. Anṣār al-Mahdī, 07.05.2004, S. 8. 
127 Vgl. Anṣār al-Mahdī 1, 2004, S. 3. 
128 Vgl. Meijer: The Association of Muslim Scholars in Iraq, 2005, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

(qism) des irakischen Volkes als Mehrheit zu betrachten, ohne dass eine entsprechen

de Befragung oder Volkszählung durchgeführt worden sei. Zwar wird betont, dass 
Diskussionen über die Frage nach den realen Bevölkerungsanteilen von AMSI nicht 
angestrebt würden, da die Kontroverse darüber den »konfessionalistischen Geist« 
anfeuere, und zwar zum Nachteil der nationalen Einheit (al-waḥda al-waṭanīya). Da 
nun aber die Besatzungsmacht diese Teilung (taqsīm) offiziell beschlossen habe, gel

te es, hier eine Richtigstellung vorzunehmen. Im Text wird anschliessend ausge

führt, dass diejenige ṭāʾifa, der hier der Mehrheitsstatus innerhalb der Komponen

ten (mukawwināt) des irakischen Volkes zugesprochen wird, tatsächlich gar nicht die 
Mehrheit der irakischen Muslime umfasse – wenn man denn die Gesamtheit der 
arabischen, kurdischen und turkmenischen Muslime berücksichtige. Diese würden 
zusammen, gestützt auf frühere Bevölkerungszählungen, den Fünfzig-Prozent-An

teil übersteigen.129 
In diesem kurzen Text sind die beiden Hauptargumente angesprochen, die 

nicht nur für AMSI, sondern für einen grossen Teil der sunnitischen Kritik am 
Konfessionalismus insgesamt massgeblich waren. Zum einen war dies die Kritik 
an der Annahme, dass die Mehrheit der irakischen Bevölkerung schiitisch sei, und 
zum anderen wurde die Orientierung an Konfession bzw. den jeweiligen Bevöl

kerungsanteilen kritisiert. Dieser Orientierung stellte auch AMSI das Ideal der 
Einheit der irakischen Bevölkerung gegenüber. Typisch für AMSI war das Lavieren 
zwischen diesen beiden Optionen, die sie offenbar selbst als widersprüchlich er

kannte, weil die Argumentation bezüglich der Mehrheit die Orientierung an den 
Bevölkerungsanteilen der Konfessionen voraussetzt. AMSI schien sich durchaus 
bewusst gewesen zu sein, dass sie mit dieser Argumentation einen Schritt in Rich

tung konfessioneller Logik macht. So liesse sich zumindest erklären, warum AMSI 
regelmässig betonte, die Frage nach »Herkunft und Anzahl« gar nicht behandeln 
zu wollen. Bezeichnend war dabei, dass vermieden wurde, die entsprechenden 
Gruppen konkret zu nennen (die Bezeichnungen »Schia« oder »Sunna« kommen in 
diesem Text nicht vor). 

Schätzungen zu den jeweiligen Bevölkerungsanteilen der Konfessionen wider

sprechen zwar der Aussage von AMSI. Für diese Untersuchung sind aber nicht die 
tatsächlichen Anteile der konfessionellen Gruppen innerhalb der Bevölkerung rele

vant, sondern die Verbindung, die hier zwischen konfessioneller Zugehörigkeit und 
der Kritik am politischen System hergestellt wird. Die Annahme, dass die Sunna 
in Tat und Wahrheit die Mehrheit innerhalb der irakischen Bevölkerung stelle, bil

129 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 1, 16.07.2003 Der Jahrestag des Falls von Bagdad wurde auch in den 
folgenden Jahren in der irakischen Presse aufgegriffen und sorgte immer wieder für Kontro

versen um die Bewertung des Regimewechsels. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 101 

det ein oft gehörtes Argument, das sogar von Parlamentssprecher an-Nuǧaifī vor

gebracht wird.130 
Die Übergangsregierung stellt aus Sicht von AMSI eine nicht demokratisch legi

timierte Fortsetzung des Vorgängergremiums, dem irakischen Regierungsrat, dar. 
Sie stelle eine noch stärkere Vertretung der amerikanischen Interessen dar. Aber 
auch hier schwenkt die Kritik bald in Konfessionalismuskritik um: »[D]ie Methode 
der konfessionellen und ethnischen Quoten [muḥāṣaṣa] liegt dieser Regierung eben

falls zugrunde, die gleiche Grundlage wie der vorherige Regierungsrat«, was diese 
Regierung illegitim mache.131 

Angesichts dieser Kritik überrascht es nicht, dass sich AMSI vehement gegen die 
Wahlen von 2005 stellte. Auch hier findet sich die zweigleisige Kritik an Besatzung 
und politischem System. So monierte AMSI, dass die Wahlen nur den Interessen der 
Besatzungsmacht dienten und dass die Kandidierenden in erster Linie Konfessio

nen repräsentierten. Wichtige politische Strömungen im Land seien dagegen von 
den Wahlen ausgeschlossen. Anhand dieser Kritik wird dem zu wählenden Parla

ment und der daraus hervorgehenden Regierung die Legitimation abgesprochen, 
über die künftige Verfassung zu entscheiden. 

Neben der Ablehnung des neuen politischen Systems an sich ist auch der Aus

schluss der sunnitischen Bevölkerung aus diesem System immer wieder ein The

ma in AMSI-Publikationen. Auch diese Kritik fokussiert zunächst auf die Besat

zung. Unter der Besatzung würde das irakische Volk unterdrückt, besonders die ahl 
as-sunna. Sie seien nicht nur Ermordungen, Entführungen und Einschüchterungen 
ausgesetzt, sondern würden auch schikaniert und von ihren bisherigen Funktionen 
verdrängt.132 Immer wieder wird betont, dass der Beginn für diese Situation mit der 
Besatzung des Iraks zusammenfalle. Die Verantwortung dafür liegt aus Sicht AMSIs 
nicht nur bei den Besatzungstruppen, sondern auch beim aus der Besatzung her

vorgegangenen politischen System und der aktuellen irakischen Regierung. Trotz 
dieser Systemkritik macht AMSI die Schia nicht insgesamt für Missstände verant

wortlich: Die Mehrheit wisse nichts von den Vergehen einzelner Gruppierungen. 
Diese umständlichen Formulierungen können als Bemühen gedeutet werden, 

nicht offen Anhand konfessioneller Zugehörigkeit zu argumentieren. Gleichzeitig 
bleibt die Orientierung an konfessionellen Kategorien omnipräsent. 

AMSI war mit dieser Problematik nicht allein, es handelt sich vielmehr um ein 
Charakteristikum der Phase zwischen 2003 und Ende 2005. Verfolgung und Opfer

rolle wurden von verschiedenen sunnitischen Akteuren konfessionell gedeutet und 
die Orientierung an Konfessionen kritisiert, ohne die jeweils andere konfessionelle 

130 Al-Bašīr: Daǧāǧ ṭāʾifī, 2014. 
131 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 41, 09.06.2004. 
132 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 8, 09.12.2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Gruppe insgesamt als Täter zu bezeichnen. So konnte Angreiffern unterstellt wer

den, gezielt gegen Sunniten vorzugehen, ohne selbst diese Kategorisierung zu be

fürworten. 
Schuld an der Verfolgung der Sunna trägt laut AMSI folglich nicht die Schia; 

Schuld ist die Besatzung und der »konfessionelle Faktor«.133 Diesen »Faktor« sieht 
AMSI in der aktuellen Regierung verankert, die mit der Besatzung zusammenar

beite. AMSI verweist in diesem Kontext auf die Entführung und Ermordung zweier 
sunnitischer Scheiche und weiterer Personen, die durch die Polizei an Milizen, die 
wiederum zu »bekannten« politischen Parteien gehörten, ausgeliefert worden sei

en.134 
Bei aller angestrebten Überwindung der Spaltung zwischen Schia und Sunna 

verzichtet AMSI aber nicht in allen Kontexten auf die Erwähnung dieser Katego

rien. Sie bestimmten die Wahrnehmung der irakischen Bevölkerung, etwa wenn von 
innersunnitischen Kämpfen in Falludscha oder innerschiitischen Kämpfen in Nad

schaf gesprochen wird.135 Die Existenz der beiden Konfessionen wird aber nicht als 
Auslöser für Konflikte angesehen, für die weiterhin die Besatzung verantwortlich 
gemacht wird. Das Schisma (inqisām) im Irak bestünde nicht zwischen Muslimen 
und anderen, zwischen Schia und Sunna oder zwischen Arabern und Kurden, son

dern zwischen dem irakischen Volk in all seinen Komponenten (mukawwināt), das 
die Besatzung ablehne, und den Truppen der Besatzung und ihren Helfern.136 

Die idealisierte Einheit der irakischen Bevölkerung wird von AMSI kaum von der 
Einheit der Muslime getrennt. Zwar sind unter dem Namen »Irak« explizit auch die 
Christen miteinbegriffen und die Gewalt gegen sie wird als Versuch der Spaltung 
des irakischen Volkes verurteilt.137 Ansonsten steht aber die islamische Einheit im 
Zentrum. Kubaysī führt in diesem Kontext aus, dass waṭan, die Heimat, nicht gleich

gesetzt werden könne mit den nationalen Grenzen, die im Sykes-Picot-Abkommen 
von 1916 festgelegt worden seien. Islam und waṭan hätten vielmehr den geteilten Be

zugspunkt der islamischen Umma.138 

133 Ebd. 
134 Vgl. ebd. Diese Anspielungen auf Parteien, ohne konkrete Namen zu nennen, ist typisch für 

die Kommunikation von AMSI wie auch für einen grossen Teil der irakischen Akteure. Tat

sächlich dürfte allen beteiligten klar sein, von welchen Parteien und Personen die Rede ist, 
die Auswahl beschränkt sich in diesem Fall auf die grossen schiitischen Regierungsparteien. 
Da sich diese Ausdrucksweise eingebürgert hat, kann spekuliert werden, dass in der delika

ten öffentlichen Kommunikation eine direkte Nennung ein höheres Mass an Konfrontation 
bzw. deren Eskalation voraussetzt. 

135 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 77, 15.12.2004. 
136 Vgl. ebd. 
137 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 75, 08.12.2004. 
138 Vgl. al-Kubaysī, Muḥammad ʿAyāš: Min fiqh al-muqāwama, Amman 2005, S. 49 – 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 103 

Die Kritik an der amerikanischen Präsenz im Irak, dem politischen System und 
dem Konfessionalismus wurden in den Überlegungen zum Widerstand (muqāwama) 
vereint. Die dominante Stellung der muqāwama illustriert der Titel der wohl bekann

testen AMSI-Publikation, Min Fiqh al-Muqāwama von Muḥammad ʿ Ayāš al-Kubaysī. 
Der Kampf für die idealisierte Einheit des irakischen Volkes erfolgte für AMSI im 
Rahmen des Widerstandes, der konsequent in den nationalen Kontext eingebettet 
wurde. Der sprachliche Code, der dabei die nationale Einheit darstellt, ist die Auf

zählung von Städten, manchmal auch Regionen. Bayān Nr. 52 vom 25. Dezember 
2004 betont eine Kontinuität der Unterdrückung zwischen dem alten Regime und 
der neuen Ordnung und stellt diese Deutung in Kontrast zur Behauptung des ame

rikanischen Präsidenten, das »Zeitalter der Massengräber« sei nun vorüber. Was 
heute in »al-Naǧaf al-ʾAšraf, Baṣra, ʿ Amāra, Nāṣirīya, Madīnat aṣ-Ṣadr, aš-Šuʿala 
in Baġdād, in Sāmarrāʾ, Fallūǧa, ʾ Anbār und Mauṣil« geschehe, sei ein planmässi

ger Völkermord (ʿamlīya ʾ ibāda) gegen die Angehörigen »unseres Volks« – Junge und 
Alte, Frauen und Kinder.139 

In der zitierten Aufzählung stehen nicht zufällig die schiitisch dominierten 
Städte zuvorderst. Die Betonung der Einheit der irakischen Bevölkerung un

terstreicht AMSI durch die explizite Erwähnung des Vorgehens gegen Muqtadā 
aṣ-Ṣadr als Beispiel für die Angriffe auf »islamische und nationale Symbole«. Das 
Volk erachte diese Verbrechen als ähnlich schlimm wie diejenigen des vorherigen 
Regimes.140 

Der Vergleich zwischen der amerikanischen Besatzung (und in deren Gefolge 
der aktuellen Regierung) mit Saddam Husseins Regime stellt ein wiederkehrendes 
Muster der AMSI-Publikationen dar. Das Vorgehen der amerikanischen Trup

pen in Nadschaf und Kerbala wird mit der Gewalt des Regimes von 1991 gegen 
die schiitischen Aufstände verglichen. Durch die Solidarisierung mit den schiiti

schen Aufständischen um Muqtadā aṣ-Ṣadr wird, analog zum Vorgehen Ṣadrs, ein 
konfessionelle Grenzen überschreitender Widerstand der Besatzung und der von 
ihr eingesetzten, als konfessionalistisch gebrandmarkten Regierung gegenüber

gestellt.141 Dies widerspricht der Lesart der Regierung und der amerikanischen 
Verwaltung, wonach der Sturz des alten Regimes einen Wendepunkt darstelle. 
Die Gewalt der amerikanischen Truppen erscheint in AMSI-Darstellungen viel

mehr als Fortsetzung der Ungerechtigkeiten des alten Regimes; der amerikanische 
Anspruch, die Freiheit gebracht und die »Zeit der Massengräber« beendet zu ha

ben, stellt AMSI eine Kontinuität von Massengräbern gegenüber, die infolge der 
amerikanischen Gewalt gefüllt würden.142 

139 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 52, 07.08.2004. 
140 Vgl. ebd. 
141 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 36, 15.05.2004. 
142 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 52, 07.08.2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Besondere Aufmerksamkeit widmet AMSI den Kämpfen innerhalb der jeweili

gen Gemeinschaften (muǧtamaʿāt): Innersunnitische und innerschiitische Kämpfe 
(iqtitāl sunnī sunnī/šiyʿaī šiyʿaī) illustrierten genauso wie konfessionelle Gewalt, was 
im Irak tatsächlich für Kämpfe stattfinden würden: Nicht zwischen Muslimen und 
Nicht-Muslimen, zwischen Schia und Sunna oder Arabern und Kurden, sondern 
zwischen dem irakischen Volk durch die Antibesatzungs-Gruppierungen und den 
Besatzungstruppen und ihren Unterstützern.143 

Der Widerstand (muqāwama) bildete für AMSI die Basis ihrer Selbstverortung 
wie auch das verbindende Element zwischen der Kritik am neuen politischen Sys

tem und an der amerikanischen Präsenz. Das aktuelle politische System ist für AMSI 
nicht nur unter amerikanischem Einfluss entstanden, sondern vollständig von die

sen konstruiert. Die muqāwama wird daher ausgedehnt vom Kampf gegen die Ame

rikaner auf denjenigen gegen die Regierung. In diese negative Deutung des neuen 
politischen Systems wird selbst die ansonsten wenig kritisierte Armee eingeschlos

sen, die für die Zusammenarbeit mit den Amerikanern bei den »Massakern« verur

teilt und für diese mitverantwortlich gemacht wird.144 
AMSI warnt vor der Tragweite der Orientierung an Konfession; es handle sich 

um eine Bedrohung der Heimat (waṭan) und des friedvollen brüderlichen Zusam

menlebens, das die Iraker im Verlauf ihrer Geschichte bewahrt hätten.145 Vergleich

bare Formulierungen finden sich in den Publikationen von AMSI wiederholt. In ih

nen zeigt sich die komplexe Vorstellungswelt, die hinter Bezügen auf Konfession 
steckt, in kondensierter Form. Der zentrale Bezugsrahmen für die Strukturierung 
der Bevölkerung lautet »Irak«; es seien nicht Schiiten und Sunniten, sondern die 
Iraker, die brüderlich zusammenlebten. Und doch schwingt das Bewusstsein für 
die Unterscheidung von Schia und Sunna ständig mit, handelt es sich doch expli

zit um ein friedliches Zusammenleben. Adressat der Warnung vor Konfessionalis

mus ist wiederum der Regierungsrat, bei dem die Probleme verortet werden – und 
der für die Ausgestaltung des neuen politischen Systems steht. Die Bevölkerung an 
sich wird als Einheit imaginiert, während Besatzung, einige politische Parteien und 
deren Milizen für die aktuelle Lage verantwortlich gemacht werden. 

muqāwama ist für AMSI somit der bestimmende Faktor der irakischen Einheit. 
Der Widerstand wird so zum Erkennungsmerkmal eines Iraktums, zum Kriterium 
der Zugehörigkeit zum Irak.146 

Neben der betont nationalen Rahmung finden sich in den bayānāt von AMSI 
auch internationale Bezüge. Der Iran spielt dabei in den ersten Jahren nach 2003 

143 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 77, 15.12.2004. 
144 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 54, 12.09.2004. 
145 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 8, 09.12.2003. 
146 Darin ähnelte AMSIs Position derjenigen von Muqtadā aṣ-Ṣadr, wie sie in diesem Kapitel be

reits dargestellt worden ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 105 

eine erstaunlich untergeordnete Rolle. Wird er einmal erwähnt, steht nicht die Ver

bindung zwischen dem Iran und den schiitischen Parteien im Vordergrund. Statt

dessen wird ein negativer Einfluss des Irans auf die irakische Gesellschaft kritisiert. 
So wird beispielsweise auf ein Plakat bei einer Ausstellung an der al-Mustanṣirīya- 
Universität in Bagdad eingegangen, das angeblich eine bartlose Mohammed-Dar

stellung enthalten habe, was als »mutwillige Intrige« kritisiert wird.147 
Mehr Raum als der Iran nehmen in AMSIs Publikationen die internationalen Or

ganisationen ein. Regelmässig erfolgen in den bayānāt Aufrufe insbesondere an die 
UNO, die aktuelle Regierung nicht anzuerkennen und die Gewalt der US-Truppen 
zu verurteilen. Demgegenüber fehlen Aufforderungen an arabische Nachbarländer 
oder internationale muslimische Organisationen weitgehend. AMSI fokussiert aus

schliesslich auf die nationale Ebene, danach kommen direkt UN-Organisationen. 
Weder eine sunnitische noch eine arabische oder nahöstliche Solidarität wird ein

gefordert oder auch nur erwähnt.148 Auch wenn der iranische Einfluss tendenziell 
als problematisch erscheint, vermeidet AMSI somit auch international einen Ver

weis auf eine konfessionelle Blockbildung. 

3.3.3.2 Eine »neue« Sunna? 
Als legitime Repräsentation von Schia und Sunna fungieren in AMSIs Vorstellun

gen die jeweiligen religiösen Autoritäten. AMSI legitimiert den eigenen Führungs

anspruch innerhalb der Sunna denn auch nicht nur durch den Widerstand gegen 
die Amerikaner, sondern durch ihre Position als Zusammenschluss sunnitischer Ge

lehrter. Aus ihrer Sicht kommt religiösen Gelehrten eine Hauptrolle beim Organi

sieren des neuen Staates zu, insbesondere für die Ausarbeitung einer legitimen Ge

setzgebung.149 In Analogie zur eigenen Position verweist AMSI auf die schiitische 
Ḥawza als Repräsentation der Schia. Sīstānī ist für AMSI der Bezugspunkt, wenn die 
religiöse Vertretung der Schia thematisiert wird. AMSI folgte mit dieser Einschät

zung Sīstānīs der in der sunnitischen Bevölkerung verbreiteten Sichtweise und zeigt 
in den eigenen Texten grossen Respekt ihm gegenüber. Er wird auch nie persönlich 
kritisiert. Allerdings wird von ihm verlangt, das Gebaren verschiedener schiitischer 
Akteure zu verurteilen.150 

Besondere Aufmerksamkeit widmet AMSI der Abgrenzung zum Baʿṯ-Regime. 
So betont AMSI, dass unter dem früheren Regime keineswegs nur Schiiten, sondern 
auch Sunniten unterdrückt worden seien und die Gleichsetzung von Baʿṯ und Sun

na gegenüber einer schiitischen Opferrolle unzulässig sei. Besonders deutlich ge

schieht dies im Kontext von Äusserungen zum Konfessionalismus: AMSI sieht die 

147 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 20, 22.02.2004. 
148 Z. B. in AMSI: Bayān Nr. 86, 02.02.2005; AMSI: Bayān Nr. 228, 09.03.2006. 
149 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 19, 19.02.2004. 
150 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 8, 09.12.2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

sunnitische Bevölkerung als Verliererin des Regimewechsels – nicht, weil das alte 
System sunnitisch gewesen wäre, sondern weil sie für die Zeit nach 2003 eine spe

zifisch gegen die sunnitische Bevölkerung gerichtete Unterdrückung eingesetzt ha

be. AMSI stellt damit der schiitischen Selbstdefinition anhand der Verfolgung durch 
das frühere Regime eine sunnitische Opferrolle entgegen, die spezifisch durch das 
aktuelle, als konfessionalistisch gebrandmarkte System entstanden sei. 

Die Beschäftigung mit dem Verhältnis zwischen bewaffnetem Widerstand und 
Konfessionalismus erhält in der AMSI-Publikation Fiqh al-Muqāwama denn auch ge

bührend Aufmerksamkeit. Aus Sicht von Kubaysī habe die Besatzung die »konfes

sionelle Karte« gespielt, weil sie sonst den irakischen Widerstand gegen sie nicht in 
den Griff bekommen hätte. Die Besatzung versuche, die Diversität im Irak zu in

strumentalisieren. Zunächst erklärt Kubaysī in seiner Kritik, dass es die Amerika

ner gewesen seien, die versucht hätten, den Schiiten ihre Selbstwahrnehmung als 
Opfer aller früheren »sunnitischen« Regierungen einzureden. Hervorgehoben wird, 
dass weder die letzte noch die übrigen bisherigen Regierungen des Iraks »sunni

tisch« gewesen seien. Denn keine davon sei eine religiöse Regierung (ḥukūma dīnīya) 
gewesen. Vielmehr seien alle diese bisherigen Regierungen (genauso wie die ak

tuelle) als säkular (ʿalmānī) zu betrachten. Des Weiteren beschäftigt sich Kubaysī 
ausführlich mit schiitischen Regierungsmitgliedern der Baʿṯ-Regierungen, um zu 
belegen, dass das alte Regime keineswegs die Schiiten insgesamt unterdrückt ha

be. Tatsächlich seien die bisherigen Regierungen allesamt durch Unbarmherzigkeit 
und Grausamkeit gekennzeichnet gewesen, was Kubaysī durch die Aufzählung von 
sunnitischen Opfern dieser Regierungen unterstreicht – angefangen bei König Ġā

zī und seiner Familie bis hin zum sunnitischen Geistlichen Ābd al-ʿAzīz al-Badrī as- 
Sāmarrāʾī. Diesen Mord vergleicht er mit der zehn Jahre später erfolgten Ermor

dung von Muḥammad Bāqir aṣ-Ṣadr und zieht das Fazit dieser Ausführungen: »Das 
Baʿṯ-Regime hat den sunnitischen [genauso wie, C. W.] den schiitischen Islam be

kämpft!!« Die amerikanischen Medien erinnerten ausschliesslich an den Aufstand 
von 1991, die Massengräber, den Giftgasangriff auf Halabdscha. Warum werde aber 
der Angriff auf Mosul und ʿAbd al-Karim al-Qāsim nicht erwähnt, die Gewalt in Fal

ludscha in den Siebzigern oder die Darwīš-Intifada in Ramadi in den Neunzigern? 
Dagegen werde der irakischen Schia eingeredet, sie müsse das politische Steuer 
übernehmen, damit sich die Gewalt gegen sie nicht wiederhole – dies alles mit dem 
Ziel, die irakische Bevölkerung zu spalten und sich intern gegenseitig bekämpfen 
zu lassen.151 Dem wird das Ideal der vereinten irakischen Bevölkerung entgegenge

halten, symbolisiert durch den gemeinsamen Kampf von »Schia und Sunna Hand 
in Hand in der Revolution von 1920«. Selbst gegenüber der »angeblich« schiitischen 
Regierung im Iran habe die irakische Schia ihr Land verteidigt.152 

151 Al-Kubaysī: Min fiqh al-muqāwama, 2005, S. 97 – 100. 
152 Vgl. ebd., S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 107 

Umso empörter zeigt sich Kubaysī angesichts des Versuchs, die muqāwama 
selbst als konfessionell motiviert darzustellen. Hier greift der Text auf die Argu

mentation zurück, die AMSI permanent aufbaut und wonach eine klare Trennlinie 
zwischen dem legitimen bewaffneten Widerstand einerseits und den Terroristen, 
Extremisten und Salafisten andererseits bestehe.153 

AMSI bemüht sich in diesen frühen Publikationen also offensichtlich darum, ei

ne irakische Sunna zu etablieren, die in Abgrenzung zum alten Regime gründet und 
deren Angehörige genauso Opfer von dessen Unterdrückung war. Damit versucht 
die Organisation, den Versuch der etablierten schiitischen Parteien zu unterlaufen, 
die Schia (und ihre eigene Repräsentation der Schia) über die Verfolgung durch das 
alte Regime zu definieren. 

AMSIs Anspruch, die Sunna zu repräsentieren, blieb allerdings nicht unwider

sprochen. Als Hauptrivale erwies sich das »Büro für sunnitische Stiftungen« (al-aw
qāf as-sunnīya, in der englischsprachigen Literatur OSE abgekürzt, Office of Sunni 
Endowments). Nach dem Regimewechsel 2003 hatte die CPA (Coalition Provisional 
Authority) das bisherige »Ministerium für Stiftungen und religiöse Angelegenhei

ten« aufgelöst und stattdessen drei »Büros« für Stiftungen eingerichtet: Ein sun

nitisches, ein schiitisches und eines für christliche, jesidische und mandäische Stif

tungen. Dieser Schritt sollte der Unabhängigkeit der einzelnen konfessionellen bzw. 
religiösen Gruppen dienen, förderte dabei aber auch deren staatliche Institutiona

lisierung. Die Kontrolle über die religiösen Stiftungen, die für die Finanzierung von 
Moscheen und religiösen Institutionen entscheidend sind, bedeutete erheblichen 
Einfluss innerhalb der jeweiligen konfessionellen Gruppe. Zunächst führte dies zu 
Konflikten zwischen dem OSE und dem schiitischen Gegenpart OSHE um die Kon

trolle über einzelne Moscheen, deren konfessionelle Zugehörigkeit entweder um

stritten war oder die eine geteilte Kontrolle aufwiesen (so etwa schiitische Schreine 
in Samarra, die traditionell von einer sunnitischen Familie verwaltet worden wa

ren).154 
Während die OSE AMSI vorwarf, mit den Extremisten zusammenzuarbeiten, 

betrachtete AMSI die staatliche Organisation als Handlangering der amerika

nischen Besatzung und der von dieser unterstützten aktuellen Regierung. Der 
Konflikt akzentuierte sich nach der Gewalteskalation.155 Es war in dieser Hinsicht 
bezeichnend, dass das Vorgehen der irakischen Sicherheitskräfte gegen das AMSI- 
Hauptquartier im November 2007 unter der Ägide der OSE erfolgte und nicht ande

rer ziviler Behörden. Auch die Gründung des Rats der irakischen Gelehrten im April 

153 Vgl. ebd., S. 103. 
154 Vgl. Hasan, Harith: Religious Authority and the Politics of Islamic Endowments in Iraq, Wash

ington D.C., Beirut, S. 2 – 4. 
155 Vgl. ebd., S. 6 – 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

2007 erfolgte als explizite (und regierungstreue) Reaktion auf AMSIs erfolgreiche 
Positionierung.156 

Der OSE, zunächst unter der Führung von Adnān ad-Dulaimī, von 2005 bis 2013 
unter Ġafūr as-Sāmarrāʾī, konnte sich gegenüber AMSI ab 2007 durchsetzen (nicht 
zuletzt durch den Einsatz der staatlichen Sicherheitskräfte). Die religiöse Repräsen

tation der Sunna blieb aber umstritten. Es kam zu Spannungen zwischen dem Rat 
der irakischen Gelehrten und dem OSE. Als dritter bedeutender Akteur trat die Dar 
al-Iftāʾ unter Mahdi al-Sumaidāʿī auf, der für sich in Anspruch nahm, das Mufti- 
Amt aus osmanischen Zeiten wiederzubeleben.157 

Ungeachtet dieser späteren Entwicklungen lässt sich festhalten: Trotz der Ab

lehnung von Konfessionalismus beteiligte sich AMSI an der Aushandlung sunni

tischer Autorität und Repräsentation. Die Auseinandersetzung mit der OSE, aber 
auch mit den sunnitischen politischen Parteien, illustriert das Ringen um die neu 
zu etablierenden konfessionellen Institutionen. AMSI nahm dabei eine bedeutende 
Rolle in der sunnitischen Selbstkonstitution als Konfession und damit der sunniti

schen Konfessionalisierung nach 2003 ein. 

3.4 Erstes Zwischenfazit 

Konfessionalismus und die Konfessionen Sunna und Schia wurden nach dem Sturz 
des Baʿṯ-Regimes meist im Kontext der Neugestaltung des politischen Systems an

gesprochen. Zwei Formen solcher Bezüge dominierten dabei: Erstens die positive 
Bezugnahme auf die Schia durch die dominierenden schiitischen politischen Par

teien, zweitens die Konfessionalismuskritik anhand eines irakischen Einheitsideals 
sowie im Rahmen der Kritik an der US-amerikanischen Präsenz. 

Zur ersten Form: Die aus dem Exil zurückgekehrten schiitischen Parteien defi

nierten das Regime von Saddam Hussein anhand einer aus ihrer Sicht konfessiona

listischen Unterdrückung der schiitischen Bevölkerungsmehrheit. Sie legitimierten 
ihre Forderung nach politischer Macht, indem sie argumentierten, dass dadurch so

wohl die Diktatur (die Unterdrückung der Mehrheit) wie auch der Konfessionalis

mus (die Unterdrückung der Schia) beseitigt würden. 
Zur zweiten Form: Die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit, auf der 

die Annahme einer schiitischen Bevölkerungsmehrheit und der daraus abgeleite

te Machtanspruch gründeten, wurde wiederum selbst als konfessionalistisch abge

lehnt, beispielsweise durch Muqtadā aṣ-Ṣadr und AMSI. Es wurde gegenüber dem 
alten Regime also kein Bruch, sondern eine Kontinuität des Konfessionalismus kon

statiert (oder, durch AMSI, gar dessen Steigerung). 

156 Roggio, Bill: Sunni clerics turn on Association of Muslim Scholars, 17.11.2007. 
157 Vgl. Hasan: Religious Authority and the Politics of Islamic Endowments in Iraq, S. 7 – 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010 - am 12.02.2026, 16:49:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

