I. Horizont:
Die Transformation und
Metamorphose von Philosophie
und Okonomie

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 -

m 19.01.2026, 05:24:33.



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Von der Seele zum Kapital

Die Metamorphose der Kategorien
»Vermogen« und »Substanz«

»Erst wer wirklich denkt, ist im eigentlichen Sinne
wissend«
Aristoteles: Uber die Seele, 417a.

Exposition der Forschungsfrage
und ihre methodische Problematik

Der Zusammenhang von Seele und Kapital wurde bislang nicht the-
matisiert. Dieser Zusammenhang reprisentiert nichts weniger als die
Begriffsgeschichte des Subjekts und die des Kapitals in der Entstehung
sowie in der Verdnderung beider Begriffe im Verhiltnis zueinander.
Die Geschichte des Kapitals ist die Geschichte der Subjektwerdung des
Subjekts und umgekehrt, die Geschichte des Subjekts ist die konkrete
Entstehung des Kapitals. Sie beginnt als Begriffsgeschichte mit der wis-
senschaftlichen Begriffssetzung der Seele und der praktischen Folge, die
aus diesem Begriffsverstandnis resultiert: die Entstehung von Vermogen,
das zu Kapital wird. Dabei zeigt sich die Gemeinsamkeit von Seele und
Kapital als Metamorphose der Begriffe Vermogen und Substanz. Dies
ist die Metamorphose der Substanz des Erkenntnisvermogens in die
Substanz des Kapitalvermogens. Durch diese Verwandlung existieren
zwei Kardinalsubstanzen aus einem Ursprungsvermogen heraus — wie
ein Januskopf. Gegenwirtig vollzieht sich eine Verwandlung der Ka-
pitalform selbst. Hinter der heute dominanten Erscheinungsform des
Finanzkapitals zeigt sich bereits die nichste Stufe: brain capitalism,
das Wissenskapital als die zunehmend relevanteste Erscheinungsform
des Kapitals. Es ist zu zeigen, dass diese Form als Wissenskapital aber
nur das volle Aufbrechen des immer schon permanent konstitutiven
Kapitalprinzips ist. Die Leitthese ist: Kapital griindet zu allen Zeiten
in Vernunft und Wissen und insofern auch in Freiheit; Kapital ist eine
Moglichkeit effizienter Wirklichkeit. Diese Wirklichkeit entsteht mit
unserem Bewusstsein, das zuerst »Seele« hief$, und diese ist stets an die
Existenz des Subjekts gebunden.

Der Begriff des Kapitals und seine Erscheinungsformen sind heute eher
unbestimmt. Trotz seiner fundamentalen Bedeutung in Okonomie, Poli-
tik und Gesellschaft wie auch hinsichtlich seiner erkenntnistheoretischen

13

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Relevanz hat seine begriffliche Bestimmung in dem MafSe abgenommen,
wie die Dominanz des Kapitals selber objektiv zugenommen hat. Kapi-
tal ist heute der oberste Wert. Kein Wert bestimmt unser konkretes Han-
deln deutlicher. Kein Mythos und kein Marchen, keine noch so populire
Ideologie haben heute mehr empirisch beobachtbare Anhinger als die
Realitit des kapitalwertrelevanten Handelns. Sie eint iiber Gegensitze
hinweg. Keine Legitimation stiftet eine strengere Identitdt. Auch der
Papst ist Kapitalist, ebenso wie jeder Staat. Praktisch jeder ist heute
Okonom und auf Wertrationalitdt hin orientiert, variierend nur hin-
sichtlich Intensitit und Effizienz.

Noch nie war Politik eindeutiger auf die sogenannten Sachzwinge
der Kapitalwertrationalitat fokussiert und noch nie war die zustandige
Fachwissenschaft von der prinzipiellen Diskussion dieses Grundvorgan-
ges gleichzeitig so weit entfernt. Der Okonomie sind ihre Grundbegriffe,
Kategorien und Prinzipien weitgehend abhandengekommen. Auch das
bedeutet Dominanz von Kapital. Was herrscht, braucht keine Legiti-
mation mehr. Unter der Herrschaft der Kardinalsubstanz erscheint die
Mechanik der 6konomischen Modellogik wie Mosaike in einem bunten
Kaleidoskop: Das Bild ist bunt, aber ohne scharfe Kontur. Der Kollek-
tivsingular »das Kapital« versteckt sich unsichtbar zwischen scheinbar
indifferenten Kurven. Okonomie ohne reflektierendes Bewusstsein ist
jedoch wie Wissenschaft ohne Wahrheit: theorielos und ohne Begriff
von sich. Theorie ist an Wahrheit gebunden, blofse Wissenschaft nur an
Effizienz. Physik herrscht auch ohne Mechanik, Mechanik aber nicht
ohne Physik — die heutige Okonomie als Wissenschaft hat sich noch
nicht entschieden, zu welcher Kategorie und Klasse sie gehoren will.
Heute gilt: funktionale Plausibilitit geht vor struktureller Grundein-
sicht und detailorientierte Kasuistik kommt vor dem theoretischen Ent-
wurf, das Einzelne und Vereinzelte bleibt unverbunden. Eine Theorie
der Okonomie auf Augenhohe einer Theorie der Physik, die den Bogen
von der ersten Nanosekunde ihres kosmischen Ursprungs tiber die Rolle
des allerkleinsten Teilchens im universellen Zusammenhang zu spannen
versucht, ist nicht in Sicht. Nicht das Prinzipielle, sondern das Zufillige
bestimmt die Thematik 6konomischer Wissenschaft. Aber das Zufillige
gehort zur Substanz des Gegenstandes und nur ihm kann es als Einzelnes
uberhaupt wieder zufallen. Akzidentiell bleiben alle subjektivistischen
Einzelaktionen ohne Thematisierung ihres konstitutiven Grundes. Diese
konnen nicht Anspruch auf Substanz erheben, ohne genau diese Frage
zu thematisieren.

Das gegenwirtige Erkenntnisinteresse ist, insoweit selbst bestimmt,
subjektivistisch primar nur noch der immanenten Eigenrelevanz eigener
und d. h. durch und durch subjektiver Ziele verpflichtet. Das entspricht
der radikalen Subjektivitit unserer Zeit. Das radikale Ich rechtfertigt
sich selbst und damit als Ich zugleich auch sich als die rechtfertigende

4

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

Instanz. Das ist der Kern der neuzeitlich-modernen Erkenntnistheorie.
Diesem Muster folgen auch die Fachwissenschaften, mit oder ohne ex-
plizite Diskussion. Wem, wenn nicht dem eigenen Ich, soll das erken-
nende Ich auch Rechenschaft ablegen, wenn es sich als das Ich erkannt
hat, das alle Erkenntnisse auf sich als Ich bezieht? Auf Descartes: »Ie
suis, i’existe, est nécessairement vraye|...|«', antwortet Kant: »Das: Ich
denke mufS alle meine Vorstellungen begleiten koénnen [...].«* Damit
setzt sich das Ich auch zwischen sich und das »Denken«, denn auch
diesen Gedanken begleitet dann das Ich in seiner strikt selbstbezogen
Vorstellung. Damit wird das Ich endgiiltig selbst zum obersten Rich-
ter aller Erkenntnisse. Hegel fasst diesen Selbsterkenntnisprozess noch
radikaler, indem er das Wesen dieses Wissens als Substanz des Ichs in
seiner reinen Gestalt begreift, das sich im Begriff des Selbstbewusstseins
vollendet als »reines ununterschiedenes Ich«® mit der Gewissheit des ab-
soluten Wissens in ureigener Sache, eben als das »Ich = Ich][...]: [Dieses]
Ich ist nicht nur das Selbst, sondern es ist die Gleichheit des Selbst mit
sich; diese Gleichheit aber ist die vollkommene und unmittelbare Ein-
heit mit sich selbst oder dies Subjekt ist ebenso sehr die Substanz«*.

Subjekt und Substanz bilden die effiziente Ubereinstimmung. Diese
Substanz will das efficere, das Bewirken des Vermogens als Verwirkli-
chung zum actus voller Identitidt. Das meint Effizienz. Das radikale Sub-
jekt will sich aus seiner Substanz heraus bewirken, es ist effizient zu
sich selbst. Sein Vermogen wird zur vollen Wirklichkeit seiner Substanz.
Das mogliche Ich, als Vermogen angelegt, wird zur michtigen Substanz
seines weiteren Wollens als »Ich will« (mich). »Ich will mich selbst ver-
wirklichen«, spricht der Volksmund heute tiber sein Ich. Das heifst, jedes
Ich will sich aus der Substanz Ich zu sein in die Wirklichkeit der vollen
Ich-Identitdt vollbringen. Wer sich diesem Vollzug widersetzt, gilt als
psychisch krank. Das meint krank an seiner Seele zu sein, weil sie dann
nicht mit verniinftiger Wirklichkeit tibereinstimmt. Als kranke Psyche
kann und will sie nicht das Vermogen sein, was als potentia zum ac-
tus vorbestimmt erscheint, und kann Wirklichkeit nicht als solche mehr
vernunftig begreifen. Das meint seelenkrank im Kern.

Das radikale Ich ist kompromisslos auf seine Wirklichkeit als Iden-
titat mit sich selbst in zukunftig-idealer Aktrealisierung der jetzigen

1 Descartes, René (2011): Meditationen. Dreisprachige Parallelausgabe La-
tein — Franzosisch — Deutsch. 2. Auflage, Ubersetzt und kommentiert von
Andreas Schmidt. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 3. Absatz, Hervor-
hebungen im Original.

2 Kant, Immanuel (1956): Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Mei-
ner Verlag, B 131-132.

3 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Phidnomenologie des Geistes.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 144.

4 Ebd., S. 586—587, Hervorhebungen im Original.

15

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

potentia fixiert. Abweichungen davon erscheinen heute als krankhaft.
Das ist auch der Grundzug des Kapitals, das immer Identitit mit sich
im zukiinftigen »mehr«, Vollzug des Vermogens zur Vermehrung der
Substanz, zu sein versucht. Das Gegenteil heifSt hier konsequenterweise
Substanzverlust, eine Krankheit am Vermogen der Substanz. In der 6ko-
nomischen Diagnostik lautet der Begriff bezeichnenderweise auch Krise,
krisis. Gemeint ist die »Seelenkrankheit« des Kapitals, das schwindende
Vermogen an sich. Das ist die wirkliche Bedrohung des Kapitals als Sub-
stanz. Dieser Grundzug der Positivitat ist mit dem des Ich identisch, im
Vollzug wie in der Krise. Seele und Kapital entsprechen sich in der Form
der Effizienz, ihr pathos erleidet einen Substanzverlust, wenn ihr Vermo-
gen sich nicht in voller Wirklichkeit als Identitit vollzieht. In der Sub-
stanz der Erkenntnistheorie spiegelt sich das Erkennbare des Kapitals in
allen ihren Kardinalbegriffen, weil Kapital empirisch nicht beobachtet
werden kann. Dieses »Spiegeln« an sich selbst heifst doppeldeutig fur
beide Phanomene auch »Spekulation«. Nomen est omen.

Damit wird das Ideal einer reinen Subjektivitit zur Substanz des
radikalen Ich. Kein empirisches Wolkchen stort mehr die Reinheit die-
ser asthetisch-logischen Konstruktion. Die subjektive Substanz wird
zum hochsten Gipfel des idealen Selbstbildnisses des erkennenden Sub-
jekts und diese ermoglicht der Kapitalvermehrung einen tiefen Raum.
Das demokratische Bewusstsein des Jedermann-Ich spiegelt sich in al-
len Wertvorstellungen wi(e)der. Sein Motto lautet: Ich bin es mir wert!
Damit hat sich der alte sophistische Anspruch des Protagoras gegen und
gegentiber der Philosophie kurioserweise mit Hilfe der ersten Philoso-
phie, der Erkenntnistheorie, selbst-triumphierend durchgesetzt. Dieser
Maf3stab des radikalen Subjekts wurde bereits weit vor dem empirisch
wirklich erscheinenden Subjekt in der Spekulation, d. h. in seiner Selbst-
beschau, als Theorie des sich selbst erkennenden Subjekts in seinem
unbeschriankten Vermogen zur unbegrenzten Substanz gefasst. Dieser
MafSstab ist im Anfang des geschichtlichen Werdens unserer Begriffs-
geschichte bis heute die bleibende Verbindung von Seele und Kapital, sie
ist die wahre Briicke tiber die real vergangene Zeit:

»Der Mensch sei das MafS aller Dinge, der seienden, wie sie sind und der
nichtseienden, wie sie nicht sind.«’

Anders und zeitgemifl formuliert muss dieser Grundsatz heute so
heiflen: Der Mensch hat das Subjekt und damit das Kapital erfunden.
Das Kapital ist der MafSstab aller Werte. Es ist der objektive Maf$stab

s Protagoras, zitiert nach Platon (1982): Theaitetos. Ubersetzt von Friedrich
Schleiermacher, in: Platon, Samtliche Werke Band 2. Heidelberg: Verlag
Lambert Schneider, 152a.

16

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

der subjektiven Werte, wie sie dem Subjekt bereits als seine erschei-
nen und der noch nicht objektiven, wie sie dem Subjekt noch zu eigen
werden konnen. Kapital ist die Metapher der sich selbst denkenden und
wollenden Substanz des ICH=ICH als Quelle aller Vorstellungen eines
nicht erkennbar beschrinkten Vermogens zur Vermogensvermehrung.
Vermoge des Kapitals kann sich das Subjekt quotal und d.h. kon-
kret bestimmen. »Quotal« meint relativ zu allem und reflexiv zu sich
selbst als Subjekt in seiner konkreten empirischen Einzelheit. In dieser
quotalen Bestimmung kann es objektiv immer subjektiv bleiben, denn
keine andere Qualitit steht zwischen dem Subjekt und seinem obersten
Wert. Das ist ein kardinaler Aspekt. Seine Subjektivitdt wird nicht an-
getastet, sie wird quotal zwischen allen Subjekten und anderen Werten
vermittelt und ermittelt. So kann das Subjekt sich in seinem identischen
Bezugspunkt als MafS seines eigenen MafSstabes begreifen. Das ist die
Aufgabe der Kommensurabilitdt und des Preises als die quantitativen
Kardinalkategorien des Subjekts.

Das Subjekt misst, und zwar entlang des obersten Wertes, reflexiv im-
mer auf sich selbst bezogen. »Messen« ist der Vollzug der Kommensu-
rabilitat und die Fixierung im und als Preis, der den quotalen Wert jeder
subjektiven Entitit und jedes Gegenstandes am Kapital aus driickt. Da-
her ist Okonomie im Kern immer der Vollzug der Kommensurabilitit.
Oder anders gesagt: Okonomie ist der Gegenstand des rein Quantita-
tiven. Okonomie hat keine Qualitit aufler dieser Quantitit, die Kom-
mensurabilitit als Quoten am Kapital auszudriicken. Diese Relation des
Vermogens zum Quantitativen ist die Seele des Kapitals als das leben-
dige Subjekt. Sein heutiges Ich ist das Ich des »Ich bin der Wert«. Ich
beziehe alles auf mich und mich selbst, mir erscheinen alle Werte relativ,
aber ich selbst bin mir absolut. Ich bin es mir selbst wert, mir selbst Wert
zu sein. Der homo oeconomicus ist diese fleischgewordene Kommen-
surabilitit, ist die Entsprechung als MafS aller Dinge. Deshalb herrscht
er mittels dieses Vermogens. Er ist die Substanz, die alles relativiert im
Mafs des Kapitals, womit Subjektivitit als das Vermogen erscheint, sich
zu vergleichen, also Preis und Wert selbst zu sein, und zugleich durch
diese Kategorien selbst objektiv bewertet zu sein.

Nur im Vergleich besteht das Subjekt. BlofSe Individualitidt haben
auch zwei Steine, zwei Tomaten oder zwei Schmetterlinge: Keiner ist
gleich dem anderen, jeder ist individuell. Sie sind aber niemals Subjekt
oder haben einen Kapitalbegriff. Individuen vergleichen »sich« nicht,
dementsprechend ist Individualitit kein 6konomischer Kardinalbegriff.
Okonomische Akteure agieren immer als Subjekte und nicht als blofle
Individuen oder sogenannte Institutionen. Kein Individuum ist gleicher
als das andere, obwohl notwendig immer verschieden voneinander, das
meint Individualitdt: kein Mensch ist relativ oder wertvoller dem an-
deren gegenuiber. Individuen stellen nicht in Werten vor, das macht nur

17

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

das Subjekt. Genauso hat keine Institution einen Begriff von sich. Nur
Subjekte haben Begriffe und beziehen diese auf sich und auf anderes
und andere, wohingegen Institutionen nur pseudo-objektive Gestalten
eingebildeter Realitdt sind. Thnen kommt kein empirisches Dasein zu.
Das gilt nur fir das kommensurable Subjekt: der homo oeconomicus
in all seinen Erscheinungsformen als 6konomisch handelndes Subjekt
ist die wirkliche Gestalt hier. Er existiert als personifizierte Ware, als
Unternehmung, als Staat und als Markt, denn auch diese »6konomi-
sche« Vorstellung von »Raum« ist nur eine Anschauungsform und kein
physisches Kontinuum. Wenn jemand sagt, er sei auf dem Markt, meint
er damit, dass er physisch gerade fest mit den Beinen auf der empirisch
realen Erde steht, aber sein Kopf vollbringt gerade eine wundersame
metaphysische Leistung, die transzendentale Apperzeption als Synthese
der okonomischen Kategorien. Waren, Preise, Geld usw. erscheinen
nicht als Fiktionen der produktiven Einbildungskraft des Subjekts, also
als die wirkliche metaphysische Realitit seines Bewusstseins, sondern
der Einbildung nach als empirische Dinge. Aber noch niemand hat je
etwa eine Ware oder einen Preis »gesehen«. Technische oder natiirli-
che Artefakte und bedruckte Etiketten auf ihrer Oberfliche sind weder
Ware noch Preis. Artefakte sind sinnlich gegenstandlich, 6konomische
Kategorien nicht. Die Okonomie besitzt kein Jota Empirie.

Diese ungewollte und unbemerkte Fraternisation der Okonomie mit
der Erkenntnistheorie hat die parallele Entwicklung der Erkenntnis-
theorie zur Okonomie erst selbst erméglicht. Auch sie denkt sich nicht
mehr in zeitgemaflen Begriffen, begreift diese Sachverhalte nicht (mehr).
Aus Erkenntnistheorie ist heute iiberwiegend Wissenschaftstheorie oder
Geschichte der Philosophie geworden. Die eine blickt blof$ zuriick, die
andere setzt Regeln, die das Subjekt im Denken nicht mehr pragen. Es
kann mit diesen Regeln nunmehr die Kategorien seiner Anschauung nur
als Gegenstande seiner Wahrnehmung verwechseln, diese aber begriff-
lich nicht mehr bestimmen. Begriffe und Kategorien verselbstindigen
sich dadurch quasi, fithren ein pseudo-empirisches Eigenleben, das sie
als Begriffe und Kategorien niemals haben konnen. Was ist der wirkli-
che Preis? Das Aufklebeetikett auf der Raviolidose im Supermarkt oder
der Wert, den ersteres fiir das handelnde Subjekt und quotal fur das
Kapital in ihrer gemeinsamen Kommensurabilitit ausmacht, in der sie
ubereinstimmen im Tauschakt als dem Identischen ihrer quotalen Wert-
bestimmung? — So bleiben die 6konomischen Gegenstinde, das sind
ihre Begriffe und Kategorien, unbestimmt. Die aufgedruckten Ziffern
auf den Raviolidosen gelten hingegen als Daten empirischer Okonomie.
Erkenntnistheoretische Reflexion 6konomischer Grundvorginge gehort
heute nur noch zur Philosophiegeschichte der Okonomie.

Philosophie ist heute ein universitir-diszipliniertes Residualpha-
nomen, das die Methodik der modernen Wissenschaft weder priagend

18

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

vordenken noch synthetisierend zusammenfassen kann. Sie leistet auch
keinen erkennbaren Beitrag mehr zur realen Daseinsbewiltigung. Daher
muss sie sich fragen lassen, welchen Wert sie fiir wen und warum noch
hat. Okonomie ist heute die weltbeherrschende Ideologie, die Schul-
philosophie steht nur noch abseits im Schatten ihrer selbst und scheint
diese Kithle wohlig im heifsen Dunst des Kapitalismus zu geniefSen. Von
ihr gehen heute keine Handlungshorizonte mehr aus. Oikonomia und
philosophia haben ihre historischen Bedeutungen, Kopf und Fiifle ha-
ben die Rollen getauscht. Erkenntnistheoretische Fragestellungen sind
daher nun primar aus der Fachwissenschaft selbst heraus zu entwickeln,
wobei im Unterschied etwa zur Physik die Okonomie davon noch weit
entfernt scheint.

Aber die Geschichte der Begriffsentwicklung geht weiter. Der heutige
Kapitalbegriff ist durch den des Finanzkapitalismus besonders gepragt.
Finanzkapitalismus bedeutet historische Abkoppelung der Tauschwerte
von den Gebrauchswerten und Verselbstandigung der Tauschwerte
als die wirklich relevanten Werte des gesamten Tauschprozesses. Die-
ser Prozess ist gegenwirtig das bestimmende Moment der Epoche und
meint Finanzkapitalismus in nuce. Die moderne Finanzindustrie und ihr
Klientel haben ein sprichwortlich derivatives Wertverstandnis oder an-
ders gesagt, ihr originires Wertverstiandnis ist ein unmittelbar quotales
Wertdquivalenzverstindnis von Kapital als einzig relevanter Substanz in
der gesellschaftlichen Zirkulation. Kapital schopft sich nunmehr schein-
bar selbst: Aus reinen Tauschwerten werden neue reine Tauschwerte.
Gebrauchswerte werden hierzu im Vergleich zu Residualgrofsen zuneh-
mend vernachlissigbar, sie storen im Finanzkapitalismus. Im Gegen-
satz zu vorherigen Epoche, erscheint Kapital heute vor allem als reiner
Tauschwert. Tauschwertintegration und Tauschwertrationalitit orien-
tieren sich nunmehr unmittelbar an der Kapitalsubstanz und der Ziel-
orientierung seiner Vermogensvermehrung. Hinter dieser Form bereitet
sich aber bereits die niachste Erscheinung vor, das Wissenskapital oder
auch brain capitalism.

Wissenskapital ist die logisch nachste Entwicklungsstufe der Kapi-
talentwicklung. Anders als das Finanzkapital ist diese Form noch un-
mittelbarer auf die Substanz des Subjekts bezogen. Das verwertbare
Wissen des Subjekts bildet die Substanz dieser Epoche. Wissen wird zur
originaren Wertschopfung und 16st sich damit deutlich von den alten
Bildern der Kapitalentstehung. Nicht Muskel- oder Maschinenkraft
oder sogenannte notwendige Arbeit oder die Logik eines produktiven
Konsums und einer konsumtiven Produktion stiften das kiinftige Kapi-
tal, diese Mythen haben ausgedient, stattdessen entsteht Kaptial aus der
Substanz substantiellen Wissens und der tauschintegrativen und tausch-
wertrationalen Verwertung dieses Wissens als Strukturprinzip einer
global vernetzen Wissensgesellschaft. Auf dieser Stufe begegnen sich

19

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Erkenntnisvermogen und Kapitalvermogen erstmals seit ihrem genu-
inen Ursprung in frither Form wieder unmittelbar, womit sich ein Kreis
auf hoherem Niveau schliefSst. Es ist der Kreis, der als Begriff des Sub-
jekts als die sich selbstdenkende Substanz zugleich auch das Vermogen
zur Substanz des Kapitals ist und sich auch so unmittelbar reproduziert.
Die Substanz des Kapitals erkennt das Wissen der sich selbstdenkenden
Substanz als seine genuine Moglichkeit der Substanzvermehrung. Das
ist der Kern der aufkeimenden Wissensgesellschaft. Der Begriff brain ca-
pitalism ist kein blof§ soziologischer Softterm, vielmehr ist das Wissens-
kapital das Strukturprinzip und Denkmuster unserer sich gegenwirtig
entwickelnden Gesellschaftlichkeit und das bedeutet mehr als nur die
Deskription einer oberflichlichen Welt eines informatorischen Wissens-
austausches unter vielfaltiger Interaktion und mit all der Buntheit em-
pirisch-narrativer Erlebniswelten, die heutige Kommunikation alltiglich
zu bestimmen scheinen. Das wirklich Bestimmende als Grundlage war
und ist das Kapital in seiner jeweiligen zeitlichen Erscheinungsform.

Dieser Prozess ist langst angelaufen. In ihm zeigt sich der Kern des
Begriffes des Subjekts in der Wissensgesellschaft. Kapital und Wissen
laufen in der Identitit der sich denkenden Substanz, das ist das ver-
mogende Subjekt und sein Wissen, zusammen. Modernes Produktions-
wissen ist zwar auch noch in Maschinerie und seiner prozessualen
Wertschopfung als Gegenstand verobjektiviert. Dieses geformte und
transformierte Wissen ist aber nur die Hardware und die sie begleitende
Software der eigentlichen Brainware, aus der heraus sie tiberhaupt als
Wertgegenstand genuin hervortritt. Ohne wissenschaftliches Wissen
wire Kapital heute nicht moglich. Damit lasst sich Kapital nicht linger
als duflerer Gegenstand vorstellen, der blofS als variierendes Sachvermo-
gen in Erscheinung tritt. Sachen haben keine Werte, diese sind nur in
unserem Kopf, nicht in den Sachen selbst. Wir legen die Werte nur in die
Sachen »hinein«. Diese Beimessung ist die Kommensurabilitit in ihrer
buchhalterischen Gestalt. Der beigelegte Wert ist der Preis als Ausdruck
unseres Wissens iiber die zukiinftige Relevanz dieser Sachen in ihrer
wert- und vermogensbildenden Funktion. Der relevante Gegenstand ist
nur das Subjekt selbst und sein Wertbegriff. Das ist der Regelkreis der
Werte, der in keiner Bilanz als Position ausgewiesen ist.

»Kreis« ist nur eine Metapher fur die konkrete Begriffsgeschichte
dieser Kategorien und ihrer Metamorphose, die den Ursprung wieder
in das Denken holt, aber aus der Gegenwart der konkreten Entwick-
lung heraus. Das Begreifen dieser Metamorphose ist das Verstehen der
Entstehung und Wandlung des Begriffs des Subjekts und des Begriffs
des Kapitals durch die Erscheinungen ihrer eigenen und gemeinsamen
Geschichte hindurch. Es ist gewissermafen die Identitdt dieser Begriffe
und die Differenz zu ihrer eigenen Identitit zugleich. Diese Begriffe
miissen selbstbeziiglich sein und auch different zugleich, sonst wire

20

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

eine Verianderung von Subjekt und Kapital genauso wenig denkbar wie
ihre permanente Prasenz, die in der Identitit der Begriffe notwendig
verburgt ist. Ohne Identitit kein Begriff und kein Gegenstand, aber
ohne Differenz zu diesem Faktum wire alles blofs statisch wie antike
Tempelsdulen. Aber diese Begriffe sind keineswegs statisch, sie sind »be-
seelt«. Sie leben, wir leben diese Begriffe. Dieser Umstand gibt deshalb
auch die hier zugrundeliegende, die probate Methode vor, diesen Pro-
zess im Denken zu bestimmen.

Destruktion als Methode — Das methodische
Verstandnis des Wertes der Subjektivitat

Methode stammt von methodos und meint urspringlich Weg ... hin ...
zu. Zum Begriff des Subjekts und seiner Begriffsgeschichte wie auch
zum geschichtlich vermittelten Begriff des Kapitals ist aber kein Weg
... hin ... zu ... als solcher wirklich moglich. Denn dieser Weg ist immer
schon vollendete Vergangenheit als konkrete und sich zugleich modifi-
zierend-perpetuierende Zukunft als Gegenwart. Beide Begriffe sind im-
mer schon vorliegend, also zeitlich scheinbar priexistent und doch auch
stets zukunftsgerichtet. Nur das Subjekt kann einen bereits existenten
Begriff auch begrifflich begreifen und zwar auch in der Vorlaufigkeit
dieser Bestimmung. Das ist keine simple Tautologie, sondern vielmehr
eine grofle erkenntnistheoretische Herausforderung. Das Subjekt muss
sich in seiner Moglichkeit, Subjekt zu sein und zugleich in der verwirk-
lichten Moglichkeit als wirkliches Subjekt, das es erst geworden ist,
bestimmen und diese Bestimmung immerzu weiter vorantreiben. Diese
Bestimmung muss es an sich selbst vollziehen. Das vermag es weder
konstruktiv noch rekonstruierend.

Konstruktiv meint, mit Notwendigkeit immerzu einen ideellen
Entwurf auf der Grundlage des bereits vollzogenen Subjektseins zu
verwirklichen. Wirklichkeit ist konstruktiv im Sinne konstruierter
Wirklichkeit, sie ist eine bereits verwirklichte Moglichkeit gemafd der
Idee. Konstruktiv ldsst sich die Ur-Sache des Subjektseins riickblickend
nicht aufhellen. Das scheitert an der nicht einholbaren Voraussetzung
des bereits vorausgesetzten Subjektbegriffes und der Idee vom Sub-
jekt. Konstruktiv kennt nur eine Zeitrichtung: die Zukunft, die in der
Gegenwart antizipiert wird. Konstruktives Vorstellen bleibt ideenhaft
platonisch. Auch das Kapital erscheint dem Subjekt voraus. Die kon-
struktive, d. h. die hervorbringende Kraft des Kapitals ist daher aufzu-
decken und zwar in ihrem immanenten Vermogen, iiberhaupt vermogen
zu sein, also an ihrer tatsachlichen Quelle und Wurzel. Das kann nur im
Subjekt begrundet liegen. Dieses Vermogen des Subjekts als permanente

21

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Kraft aus der Substanz seiner Subjektivitit transzendiert sich in ihrer
Prolongation als Kraft stetig selbst. Kapital als Substanz heif$t, immer
mehr Kapital zu bilden als Ausdruck dieser Kraft, vermogen zu sein und
auch weiteres Vermogen zu bilden. Substanzialitit will und muss sich
stetig steigern, was als Wachstumszwang in den Jargon des 6konomi-
schen Alltagsvokabulars eingegangen ist. Das ist die reale Geschichte
des Kapitals. Kapital begrenzt sich nicht und nicht von selbst. Daher gilt
sowohl fur den Begriff des Kapitals wie auch fur den des Subjekts: auch
eine rekonstruierende Methode durchbricht nicht diesen Zirkel und
die immanente Kraft der transzendenten Wirkung dieses Immerzu-ver-
mogend-Seins und dieses Sich-realisieren-wollen-Miissens. Kapital und
Subjekt sind dazu verurteilt, sich selbst permanent wollen zu miissen.
Sonst heben sie sich negierend auf. Rekonstruktionen wiederholen aber
Begriffe nur in ihrer genealogischen Struktur, es gilt aber diese Struk-
tur an sich, und zwar an sich selbst, zu destruieren. Das Prinzip muss
gegenwartig werden und zwar als permanentes, nicht als blof$ historisch
gewesenes Ereignis.

Die hier vorgeschlagene Methode versteht sich als Destruktion im
Sinne eines methodischen Weg ... hindurch. Sie unterscheidet sich von
allen sonstigen methodischen Vorschliagen, die auch unter dem Namen
der Destruktion oder dhnlich klingender Titel gefuhrt werden, insbe-
sondere von dem von Heidegger vorgeschlagenen Verstindnis. Sein
Begriff von Destruktion zielt auf die Re-Etablierung eines letztlich my-
thischen Verstindnisses einer ontologischen Urspriinglichkeit ab, einer
»Maxime ... die also so formuliert werden kann: >zuriick zu den Sachen
selbst!<«® Sein Vorschlag, das »Wie« anstelle des » Was« dieser Gegen-
stinde methodisch zu fokussieren, ist nur eine weitere Variante der alten
Wahrheitsproblematik, Wahrheit als Ubereinstimmung von Gegenstand
und Denken’ zu begreifen. Bei Heidegger lautet es daher auch: »De-
struktion heifst: unser Ohr 6ffnen, frei machen fiir das, was sich uns in
der Uberlieferung als Sein des Seienden zuspricht. Indem wir auf diesen
Zuspruch horen, gelangen wir in die Entsprechung.«® Diese alte und
frith meinende »Entsprechung« eines quasi mythisch-ontischen Vor-

6  Heidegger, Martin (1963): Sein und Zeit. Tibingen: Max Niemeyer Verlag,
§ 7.

7  Die alte Formel der veritas est adaequatio intellectus et rei (oder) ad rem;
Wahrheit ist die Ubereinstimmung des Denkens mit dem (seinem) Gegen-
stand oder der Sache bestimmt selbst die »falsifikatorische« Wissenschafts-
theorie noch. Will doch auch diese nicht ihre Hypothesen ad absurdum fiih-
ren, sondern geradezu die Effizienz dieser alten Methode selbst im Scheitern
noch demonstrieren! Ein kaum verstandenes Problem; der sogenannte Posi-
tivismusstreit hat es nicht herausgearbeitet.

8  Heidegger, Martin (1956): Was ist das — die Philosophie? Pfullingen: Nes-
ke, S. 33.

22

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

verstandnisses einer moglichen Wahrheit »der Sachen selbst« verdeckt
geradezu die Problematik von Subjekt und Kapital. Aber das Verhiltnis
von Wahrheit und Kapital ist immer noch unbestimmt.

Eine Wahrheit des Kapitals hat nicht einmal Marx gewagt zu the-
matisieren. Er ist nur bis zum vermeintlich falschen, zum »verkehrten«
Bewusstsein als »Fetischcharakter der Ware«® vorgestofSen, die »ein or-
dinéres sinnliches Ding [...] in ein sinnlich tibersinnliches Ding«*° ver-
wandelt, »sobald es als Ware auftritt«.”” Das Bewusstsein als solches,
als Quelle moglicher Verkehrung wie als Vermogen fetischloser Apper-
zeption, ist ihm nicht mehr grundsatzlich Thema geworden. Aber in der
Substanz des Bewusstseins liegt der Schliissel jeden Wertes. Wer aber
nicht das Bewusstsein als solches respektiert, kommt diesem Vermo-
gen nicht auf die Spur. Das verkiirzt auch die Marxsche 6konomische
Analyse und fiihrt zu heute klar widerlegbaren Ergebnissen aus prinzi-
pieller(!) Sicht, ohne empirisch-historisches Besserwissen im Nach-
hinein. Tauschwerte benotigen nicht mehr zwingend Gebrauchswerte,
wie Marx das noch apodiktisch behauptet hat: »Endlich kann kein
Ding Wert sein, ohne Gebrauchsgegenstand zu sein. Ist es nutzlos, so
ist auch die in ihm enthaltene Arbeit nutzlos, zihlt nicht als Arbeit und
bildet daher keinen Wert.«** Nur Arbeit scheint fiir Marx wertstiftend.
Sein Begriff von Vermogen und Substanz ist zu eng angelegt und dies
betrifft zentral auch den Begriff des Kapitals und den des Subjekts.

Hier hitte bereits Heidegger destruieren miissen. Sein Konzept war
der letzte grofSe Entwurf einer Erkenntnistheorie vor dem schleichenden
Zerfall der ersten Philosophie. Denn der Fetisch der Warenform ist der
Fetisch des Subjekts in seiner eigenen Substanz als Ware, die sich als
Eigentum selbst verkauft, weil sie sich selbst gehort und auch gehoren
will. Der Eigenwert des Subjekts als Ware ist der kommensurable Wert
des wirklichen Subjekts, sein Preis ist sein Wertbewusstsein. Die per-
sonifizierte Ware als die zum Eigentum gewordene Person will sich als
Substanz vermégend vermehren und empfindet das weder als prinzi-
pielle Unfreiheit noch als »Uneigentlichkeit« ihres Seins. Erst das Ver-
mogen zur Substanz, das ein Vermogen zur Person und zur Ware ist,
macht das Subjekt frei, Subjekt zu sein. Es gehort erst als Ware Arbeits-
kraft sich selbst. Dies ist der Wendepunkt vom bloflen Handelskapital
der Antike und des Mittelalters zum neuzeitlichen Warenkapital. Hier
sind nicht nur Sachen Handelswaren, sondern das Subjekt ist selbst die
Ware seines Wertes als der kardinale Wert des Tausches. Es erhilt einen

9  Marx, Karl (1962): Das Kapital. Band 1. MEW 23. Berlin: Dietz Verlag,
S. 85.

1o Ebd.

11 Ebd.

12 Ebd,S. 55.

23

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Marktpreis. Dieser Wert spiegelt sein Bewusstsein im Preis seiner Sub-
jektivitdt: objektiv als Arbeitspreis und subjektiv als Arbeitslohn.

Was aber seine Freiheit zur Vermogensausiibung ausmacht, ist daher
die Identitat mit sich; die Freiheit der Eigendefinition als erlebte Iden-
titdt des Preises seines Wertes. Das Subjekt ist wert und frei zugleich,
als quotaler Preis des Kapitals. Dieses Subjekt will sich, es hat eine
tiefe Lust und Begierde an sich selbst. Das Wertverstandnis von Marx
missversteht sich hingegen als aus Not und Leid und der Notwendig-
keit notwendiger Arbeitsnot bestehend, aus der dieses Verstandnis ge-
boren ist. In der Sprache von Marx heifst das notwenige Arbeit und
mit ihr auch notwendige Arbeitszeit: »Wir kennen jetzt die Substanz
des Wertes. Es ist die Arbeit. Wir kennen auch sein Groflenmalfs. Es ist
die Arbeitszeit.«'> Marx stellt die Synthesis des Bewusstseins nach dem
Schema der Arbeit und gesamtgesellschaftlich nach dem der Produktion
vor. Arbeit wird damit zum Selbstmissverstindnis der Synthesis des Be-
wusstseins wie des Kapitals. Sie wird gesamtgesellschaftlich nach dem
Schema der Produktion vorgestellt: » Als Kristalle dieser ihnen gemein-
schaftlichen gesellschaftlichen Substanz sind sie Werte — Warenwerte. «*4
Diese Annahme ist nicht tief genug im Ursprung des Subjekts begriin-
det. Das Subjekt und seine Warenform sind erst eine Folge eingebildeter
Not an der Sterblichkeit, der Beduirftigkeit unserer natirlichen Existenz
und der Einbildung des Ewigen und der unsterblichen Seele als ideelle
Flucht aus dieser Grundbestimmung unseres Seins. Erst dies stiftet die
erste und genuine Wertsetzung tiberhaupt. Es ist der Wert gegen das
Leben und das Festhalten an der Fiktion einer Partizipation am Ewi-
gen und Gottlichen. Alle Werte sind Fiktionen, keiner entstammt der
Natur. Die Begriindung der Werte beginnt daher nicht erst bei der Ar-
beit, sondern mit der Begriffsfassung der Seele und damit mit dem ers-
ten Akt der Subjektwerdung. Dieser Akt ist alter als Arbeit und ihre
Warenform. Ethik und Kommunikation sind dlter als Okonomie und
Wissenschaft, Subjekte und Werte nicht. Ethos ist die Gewohnbheit, der
— aus dem oikos, dem »ganzen Haus« heraus — die Ethik entstammt.
Erst aus dem kommunikativen Zusammenwohnen kann das Leben sich
evolutionir wie emanzipatorisch weiterentwickeln. Das bedeutet immer
Verianderung des Gewohnten. Aber erst der Bruch mit dieser Gewohn-
heit ist der Aufbruch des Denkens selbst. Dies stiftet Denken als re-
flektorisches Moment und zwar gegen blofle Gewohnheit. Denken ist
immer eine ungewohnliche Begegnung des (ethisch) Gewohnten. Den-
ken beginnt mit der verniinftigen Wahrnehmung des ethisch Gewohnten
und dem Uberdenken der tradierten Lebensweise und seiner »natiirli-
chen« Umgebung und seiner Beziige. Denken entziindet sich immer an

13 Marx (1962): Das Kapital. Band 1, Hervorhebungen im Original, S. 11.
14 Ebd,S. 52.

24

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

Gewohnbeiten. Das gilt auch fiir das Uberdenken gewohnter, »selbst-
verstandlicher« Forschungsparadigmen.

Diese Aufarbeitung hat Heidegger ausgelassen. Wirkliche Eigentlich-
keit heifst fiir das Subjekt, sich selbst Wert und dann auch Kapital zu
sein, sich zuerst als sich anzueignen und sich als Vermogen zu ... zu
verwerten. Das stiftet das Subjektive in seiner urspriinglichen Form: Ich
gehore mir selbst. Diese Entsprechung ist der » Zuspruch«, auf den das
Subjekt »hort«. Aber Kapital kommt in der gesamten Theorie Heideg-
gers an keiner Stelle vor! Seine Eigentlichkeit erkennt scheinbar noch
ein vom Kapital unbeflecktes Subjekt im Daseinsentwurf seiner selbst.
Sein Subjektverstindnis ist hinter der impliziten 6konomischen Reli-
giositit, dem Glauben an die Naturhaftigkeit dieses Grundes not-wen-
diger Existenz im tradiert Spirituellen seiner »Sorge« versteckt. Dieser
Subjektbegriff hat nicht die Kraft, sich als das Substanzielle des wirkli-
chen Daseins zu begreifen. »Besorgt« ist nur der homo oeconomicus
und nur er sorgt sich um die Substanz der Welt, in die er vermeintlich
»immer schon gehalten« scheint und sich notwendend dann in ihr be-
greifen und bewahren muss. Der homo oeconomicus sorgt sich um den
Wert seiner selbst. Das bedeutet ihm, Subjekt zu sein und »Welt« als
Bithne seiner Geltungsanspriiche fir sich und sein Wollen zu reklamie-
ren. Diese Biihne ist das Ereignis von Geld und Geltung, die Duplizitit
und Dichotomie der Werte, die das aufkeimende Subjekt sich erst als
Welt durch den legitimatorischen Akt der Selbststiftung als Subjekt und
d.h. immer und notwendig auch als homo oeconomicus durch einen
ideellen Entwurf selbst geschaffen hat. »Welt« ist dieser Zusammen-
hang von Geld und Geltung, von Normen und Werten und von Geset-
zen nach MafSgabe des Subjekts.

Soziologisch erscheint diese Welt uns als Verweisungszusammenhang
von Kommunikation und Interaktion. Aber das trifft nicht die Substanz:
den Wertcharakter von Welt. Sonst wiren wir in der puren Natur und
nur ein natirlicher Teil von ihr. Wir wiren Individuen und nicht Sub-
jekte, denn die Natur kennt keine(!) Werte, die als Ideen und insofern als
Begriffe des Subjekts verstanden werden konnten. Der Begriff » Welt«
gibe in einer nicht metaphysisch verfassten Interpretation von Natur
keinen Sinn. Welt ist aber eine Anschauungsform des Subjekts und
nicht objektiver Bestandteil der Natur. Damit ist gewissermafSen der
Horizont, der »Himmel« des realen Subjekts auf Erden, bezeichnet. In
diese wertorientierte und wertbestimmte Welt sind wir heute tatsachlich
immer schon »geworfen«. Wir sind als Subjekte stets geltungsbeduirf-
tig und auch geltungssiichtig, immer aber und mit Notwendigkeit an
Geltungsanspriiche und Geld verwiesen. Auch die Wiederherstellung
des Anspruchs urspriinglicher und des Ausgleichs verletzter Geltungs-
anspriiche sowie die Verglitung vorgeschossener Leistungen entstam-
men historisch der sogenannten » Wiedervergeltung«. Sie ist sowohl das

25

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

vorschiissige Vertrauen als auch die ethisch-6konomische Form der Ra-
che; sie setzt das Geltende als Recht durch. Diese Art der Bediirftigkeit
stiftet Okonomie, nicht der eingebildete Mangel am relativen Grad von
Waren und Vermogen. Dieser Mangel ist eine Folge der Wertsetzung
des Subjekts in »eigener Sache« und keine Ursache im Sinne naturbe-
dingter Kausalitit. Dieser Mangel ist eine sprichwortlich eingebildete
Not-wendigkeit, eine selbstgeschaffene causa. Hier hat Destruktion eine
diesen Grund freilegende Aufgabe. »Ein Zurtick zu den Sachen selbst«
ist keine Destruktion des herrschenden Prinzips und keine Orientierung
in der realen Welt. Denn Welt ist eo ipso immer real im Sinne eines
bereits verwirklichten Wertekanons. Nur so ergibt ein Begriff von Welt
Sinn gegeniiber der vorhandenen Natur als das Seiende im Ganzen. De-
struktion als methodischer Begriff hat daher bei sich selbst anzusetzen.
Dieser Begriff darf nicht zum ontologischen Souvenir eines vorwissen-
schaftlich-gefassten Verstandnisses »der Sachen selbst« werden.

Anders hier: Destruktion wird nicht als Verlingerung ontologischen
Denkens und alter Gewohnheiten verstanden, sondern als Aufbrechen
solchen Denkens durch Konfrontation der Begriffe mit sich selbst. Nicht
Schopfung oder Restauration von Begriffen oder die Beschworung nur
schemenhaft vorstellbarer Urzustinde konnen das primire Anliegen
sein. Hier gilt es die dichotome Struktur von Subjekt und Kapital, be-
ginnend mit ihrem (gemeinsamen) Ursprung, in ihrer Gegensitzlich-
keit und ihrer Gegenziigigkeit zu thematisieren. Diese Struktur ist die
zeitliche Kraft der Ambiguitdr als Bewegung der Begriffe; als unsere Be-
griffsgeschichte. Dichotom sind die Begriffe, weil wir sie als differente
Erscheinungen einer identischen Ur-Sache nicht als solche unmittelbar
erkennen. Das Subjekt »begreift« Begriffe als »dufSere« Gegenstiande
und nicht als Anschauungsformen und Kategorien seiner selbst. Ka-
pital ist kein dufSerer Gegenstand; alle 6konomischen Begriffe und Ka-
tegorien sind reine Anschauungsformen des Subjekts. Sie sind ein Teil
von uns und wir die Sache dieser Begriffe stets selbst! Diesen Zusam-
menhang gilt es plausibel aufzudecken, worauf Destruktion als Metho-
de hier zielt, indem sie das Urspriingliche im Gegenwartigen und das
Fakultative im Kausalen zeigt — und nicht nur blofse Notwendigkeiten.
Wir selbst sind dieses Vermogen und zugleich die lebendige, die beseelte
Substanz als selbstverwirklichtes »Ding an sich«. Nur wir selbst sind
dieser Gegen-Stand, das Gegentiber der eigenen Reflexion, wir sind »der
Okonom als Ding an sich«.’s

Zeitlich betrachtet erscheint uns der Prozess der konkreten Begriffs-
geschichte stets ungleichzeitig. Diese Begriffe sind »immer schon da«,
wie in der Fabel vom Hasen und Igel, obgleich sie doch »objektiv«

15 Vgl. Rosenthal, Klaus (1986): Die Gleichurspriinglichkeit von Okonomie
und Wissenschaft. Spardorf: Wilfer, S. 73ff.

26

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

geschichtlich und gesellschaftlich erst ein konkretes Werden durchlaufen
miissen. Aber weder das Finanzkapital noch eine andere Erscheinungs-
form des Kapitals noch die Entwicklungsstufen des Subjekts vom Be-
griff der Seele hin zum Gemiit und weiter zum Bewusstsein sind ontolo-
gisch vorgegeben. Wir haben uns alle diese Erscheinungen erst gemacht,
ohne dass Gott oder Sorge uns zum Machen genétigt hitten. Die sich
denkende und wollende Substanz hat sich zuerst als Subjekt gemacht.
Dieses Machen ist die objektive Geschichte unserer Subjektivitit. Sie
erscheint uns objektiv, weil wir uns in ihr als Gegenstiande selbst begeg-
nen, wir uns in dieser Gegenstandlichkeit selber spiegeln als die jeweils
andere Seite der einen Miinze. Diese verdeckte Identitit ist die Meta-
morphose der Kategorien »Vermogen« und »Substanz«. Thr zeitlicher
Wandlungsprozess als konkrete Geschichte ldsst sich methodisch als
Ambiguitit verstehen, d. h. es ist diese Dichotomie in ihrer gegenzii-
gigen Kraft, die aus dem Erkenntnisvermogen erst Kapitalvermogen
schopft, um aus dem Kapitalvermogen die Substanz des Subjekts selbst
zu substantiieren. Diese Ungleichzeitigkeit ist methodisch zu destruie-
ren. Das ist hier der Nucleus des Methodenbegriffes.

Mit der Erkenntnistheorie beginnt die Geschichte des Subjekts. Er-
kenntnistheorie war immer eine Theorie des Subjekts. In ihr kommt
das erkennende Subjekt sich selber wie in einer Analytik durch AufSer-
irdische vor. Die erkennende Vernunft und ihr ureigenes Werkzeug, der
Verstand, miissen dabei stets tiber ihr eigenes Vermogen zur Erkenntnis
wie Uber die aus diesem Vermogen resultierenden Erkenntnisse urteilen.
Das ist das bleibende Problem jeder Erkenntnistheorie: Wie bei einer
Operation am eigenen Herzen sind Chirurg und Patient hier identisch.
Da sich dieses Problem nicht hintergehen lasst, sind weitere Entwiirfe
positivistischer Natur tberflissig, ein konstruktivistisches » Weiterso«
verspricht keinen erkennbaren Erkenntnisfortschritt in dieser Grund-
problematik und neue Konstrukte (re-)produzieren nur neue Ontologie,
auch wenn sie in anderer Gestalt auftreten. Solche Masken gibt es heute
zu Hauf. Jede dieser erkenntnistheoretischen oder wissenschaftstheore-
tischen Hypothesen ist eine hypothesis, also eine Unterstellung, die aus
dem Blick der erkennenden Vernunft als eine Hypostase ihrer selbst,
als hypostasis, also als Substanz in eigener Sache, gesehen wird, aus der
heraus sich die Hypothese erst »versteht«. Nur die erkennende Vernunft
kann sich selbst zur Substanz, d. h. zur Kraft ihrer eigenen Erkenntnis,
machen und genau dieses parddeigma hat sie immer verfolgt, von Platon
bis Kant, von Aristoteles bis Hegel, wie verschieden in der Auspriagung
auch immer, bis in unsere Zeit hinein. Aus diesem Muster der buchstab-
lich selbstinszenierten Selbsterkenntnis ist alle Erkenntnistheorie als
Theorie des sich denkenden Subjekts hervorgegangen — und mit ihr das
Kapital als alter ego unseres Bewusstseins.

27

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Das Konzept der Seele und die Metamorphose
der Kategorien » Vermogen« und »Substanz«

Die Metamorphose der Kategorien »Vermogen« und »Substanz« ist
das Bindeglied der Begriffsgeschichte der Seele und des Kapitals, sie
ist das Identische beider Begriffe in deren permanenter Wandlung. Von
ihr geht die Kraft bleibender Veranderung aus. Das bedeutet Ambi-
guitiat: Diese Kraft hat Permanenz. Sie verandert unsere Wirklichkeit,
indem sie diese bestindig modifizierend konstituiert. Wirklichkeit ist
nicht einfach blof§ »da«, das wire platte Empirie. Wirklichkeit ist ein
Produkt. Sie ist das Ergebnis der verwirklichten Moglichkeit als Ver-
mogensrealisierung. Diese Realisierung schafft die realitas als Wirk-
lichkeit. Wirklichkeit ist effizient gestaltete Tat-Sache! Kein Auto und
kein Geldvermdogen fallen wie Regentropfen vom Himmel, stattdessen
konnen wir das Ergebnis einer Metamorphose des Vermogens des Sub-
jekts beobachten, das sich diese Gegenstiande als wirkliche Gegenstan-
de geschaffen hat. Insofern ist Wirklichkeit immer empirisch in ihrem
Vorhandensein. Empirische Wissenschaft kann immer nur beobachten,
was ist, deshalb bleibt sie im Deskriptiven stecken. Das lasst Vielfaltig-
keit auch vielfaltig erscheinen; aber die Wahrnehmung von Erfahrun-
gen kann nichts tiber das Prinzipielle in Erfahrung bringen. Die Kraft,
die Wirklichkeit konstituiert, ist solcher Beobachtung nicht zuganglich.
Sie liegt in uns selbst. Sie ist substanzieller Teil unserer Seele, uber die
wir nur introspektiv oder in und durch die Begriffe ihrer selbst Zugang
finden konnen. Niemand, auch der talentierteste Empiriker nicht, hat
je eine Seele wirklich beobachtet. Auch kein Mediziner, kein Physiker
oder je ein Okonom. Und der Philosoph kennt die Seele nur als Quelle
seiner Begriffe, also als Grund und Vermogen, als Prinzip und Substanz.
Er kennt sie also nur insoweit, als dass er mit diesen Werkzeugen die
Seele und unsere Wirklichkeit zu bestimmen sucht, die mit und durch
die Seele erst gegeben sind.

Der Begriff Seele bezeichnet ein komplexes ideelles Konstrukt. Als
Wort ist Seele schon friih in vielen Altkulturen bekannt. Das alte griechi-
sche Wort psyche, lat. anima, wird in der vorwissenschaftlich-narrativen
Rede als Hauch gedeutet, was heute noch in Redensarten vom Aus-
hauchen der Seele oder des Lebens widerhallt. In der religiosen Rede
kommt auch der umgekehrten Deutung von Einhauchen eine narrative
Vorstellung als Schopfungsakt zu. Immer geht es dabei um den Beginn
oder das Ende des Lebens. In gewisser Weise nimmt die wissenschaft-
liche Fassung der Seele als Begriff, und das heifdt in der Bedeutung als
idea, dieses Vorverstandnis auf. Idee, idea, steht seit der ersten Erkennt-
nistheorie, die noch den Namen philosophia trug, bevor sie mit Aris-
toteles zur prote philosophia, zur ersten Philosophie, dann zur Meta-

28

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

physik und ein Jahrhundert nach Kant zur Erkenntnistheorie wurde, fiir
den Inbegriff des Wissens und fur die Identitit der Gegenstinde dieses
Wissens. Dabei weisen die alt-indogermanischen Vor- und Teilsilben id
in idea wie in Idee und vid™® in videre wie Wissen, das wortlich Sehen
und Schauen heif3t, auf den frithen Ursprung von »Wissen« und »Iden-
titdt« hin. Hier zeigt sich auch die alte ethische Herkunft, die zeitlich
tiber das wissenschaftlich-begrifflich verfigte Verstindnis von Wissen
und Begriff (Idee) hinausgeht. Es geht also um ein frithes »Selbst«, das
mit dem Begriff der Idee in unserer Seele, unserem Wissen, verbunden
ist. Der Begriff der Seele thematisiert dieses Selbst in dem engsten Bezug,
in dem sich tiberhaupt iiber »etwas« und dann tber ein »Selbst« und
erst recht tiber »uns selbst« als ein zu bestimmendes Etwas reden lisst,
namlich am Selbstbild der Seele und mithin an uns selbst als die lebendi-
ge idea. Darinnen liegt die schwierigste Aufgabe der Erkenntnistheorie
von Beginn an.

Aristoteles folgt der wissenschaftlichen Tradition der ersten Stunde:
Alles, was wissenschaftlich zu bestimmen ist, ist auf Prinzipien zu-
ruckzufiihren. Das gilt zumal auch fiir die Seele selbst:

»Die Seele ist also Ursache und Prinzip des lebenden Korpers. Die Be-
griffe >Ursache« und >Prinzip< haben vielfache Bedeutungen; genauso ist
die Seele Ursache in dreifach unterschiedlicher Weise: Denn sie ist das
Woher der Bewegung und der Endzweck; ebenso ist die Seele auch als
Wesen der beseelten Korper Ursache. Dass sie es als Wesen ist, ist klar.
Denn das Wesen ist fur alles die Seinsursache. Das Leben ist fur die Lebe-
wesen das Sein, Ursache und Prinzip davon aber ist die Seele. Ferner ist
die vollendete Wirklichkeit die Bestimmung des potentiell Seienden. Klar
ist, dass die Seele auch Ursache und als Endzweck ist.«7

Seele steht fir das, was das Leben lebendig macht. Das bedeutet, arché,
Anfangsgrund zu sein. Ein Anfangsgrund oder Prinzip (lat. principium,
von gr. arché) ist der herrschende Beginn einer Sache, die sie konsti-
tutiv als Etwas, als Gegenstand hervorruft. Der Beginn des Lebens ist
demnach die Seele als Anfangsgrund und Ursache. Aristoteles denkt die
Seele dabei als Wesen, als ousia und die ousia als Substanz.’® Wesen
und Substanz sind Begriffe fiir das Erste eines Grundes, »denn im Be-
griff eines Dinges mufs der Begriff des Wesens enthalten sein«. Das
Wesentliche eines Begriffes — oder Synonym einer Idee — ist das Wesen

16 Schleicher, August (1861): Compendium der vergleichenden Grammatik der
indogermanischen Sprachen. Weimar: Hermann Bohlau, S. 216.

17 Aristoteles (1961): Uber die Seele. Ubersetzt und kommentiert von Paul
Gohlke. Paderborn: Schoningh Verlag, 415b.

18 Ders. (1989): Metaphysik. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1028a.

19 Ebd.

29

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

der Substanz. So sprechen wir noch heute von substanzlosen Ideen oder
unwesentlichen Begriffen. Zum vollen Verstindnis eines Begriffes ge-
hort demnach immer sein eigener Anfangsgrund und die Substanz, aus
der der Begriff wesentlich selbst hervorgeht. Die Substanz der Seele ist
die bereits als Seele vollzogene Kraft ihres eigenen Vermogens: Leben-
digsein ist vollendete Wirklichkeit des Lebensprinzips.

Hinter diesem Grund lasst sich kein anderer verniinftiger Grund fin-
den. Moderne Naturwissenschaft kann die Substanz des Lebens in ihrer
Terminologie heute niher bestimmen und bis auf biochemische Pro-
zesse der Reaktion von Energie und Aminosduren oder gar noch weiter
zuriickfithren, aber alle diese heutigen Erklarungen des Ursprungs des
Lebens bleiben im Begriff der Idee des Anfangsgrundes als Substanz,
als hypokeimenon, d.h. der Substanz im Sinne des Zugrundeliegenden,
begrifflich verfangen. Wir sind nur Produzenten der wissenschaftlichen
Differenz des vorhandenen Grundverstindnisses aus dem heraus wir
existieren und uns begreifen konnen. Daher 16st sich die Frage nach
dem Anfangsgrund der Seele immerzu in den Gebrauch von logos und
nous, als den Inbegriff von Denken, d. h. als von Vernunft und Ver-
stand bestimmt, auf. Immer ist es diese verstandesgemifSe Vernunft,
die diese Fragen stellt und die Antworten ebenfalls bereitstellen muss.
Das Erkenntnisvermogen ist die primdre Substanz des Subjekts aus
deren Vermogen heraus es sich selber erst als Subjekt entwerfen kann.
Diesen Entwurf vollzieht es theoretisch als philosophia und praktisch
als oikonomia. In beiden Fillen ist es ein und dieselbe causa. Es ist
die Effizienz des letzten Ziels, des telos der Vernunft, sich als Subjekt
durch Vernunft zu definieren. Und Vernunft ist das Verméogen, das in
sich keine endliche Bestimmung kennt und auch keine zuldsst. Aus
der Substanz des verniinftigen Erkenntnisvermdgens bewirkt sich das
Vermogen zu scheinbar unendlicher Selbstwertschopfung als primdrer
Wertschopfung. Nicht einmal die Erkenntnistheorie in ihrer grofiten
Sternstunde nach dem dunklen Mittelalter hat diese Vernunft in ihrer
Kraft je wirklich begrenzen konnen, obgleich ihre strengste begriffliche
Fassung, also ihre »Kritik« (kritiké), genau den »reinen« Charakter der
Vernunft, d. h. die nicht durch Empirie vermischte Vernunft als »reine
Vernunft« zu fassen versuchte. Aber Kants Projekt war ein Meilenstein
fur die systematische, d. h. auf sich selbst bezogene Vernunft einer be-
ginnenden Wissensproduktion. Hegels spaterer Begriff von der Vernunft
als die Idee, die zugleich identisch mit der Wirklichkeit und der Ver-
nunft ist, nimmt das rein pragmatische und begrifflich »an sich« nicht
mehr reflektierte Handlungsbewusstsein wissenschaftlicher Forschung
heutiger Wissenschaft vorweg. Er hat sie tief gepragt, dem empirischen
Pragmatismus geradezu den roten Teppich ausgerollt, unter dem das
Begriffliche nun verschiittet liegt mit seiner strengen Gleichsetzung von

Idee, Wirklichkeit und Vernunft:

30

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

»Was verniinftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist verniin-
ftig. «>°

Seine sich selbst denkende Wissenschaft ist die stringente Identitat der
neuzeitlichen Seele als das volle Bewusstsein der sich denkenden Sub-
stanz mit der Vernunft und der Wirklichkeit. Hegel hat das potentielle
Wissenskapital wesentlich mit auf den Weg gebracht. Wissenschaft als
die Veranstaltung der begrifflichen Vernunft und die Substanz dieser
Vernunft als das selbstbewusste Subjekt werden untrennbar zu einer
Idee, die er in ihrem geschichtlichen Werden als Kreis begreift und
uberfihrt in die Substanz, die sich selbst als Metamorphose in das
Subjekt verwandelt. Das nimmt den zeitgemiflen Begriff vom Wis-
senskapital in seiner Logik vorweg. Das Erkenntnisvermogen wird
vollends zur Substanz des Subjekts, zum Subjekt als sein Selbstbegriff,
aus der dieses Subjekt seinen Wert bezieht und seine Wirklichkeit ge-
staltet:

»Diese Substanz aber, die der Geist ist, [...] an sich die Bewegung, die das
Erkennen ist,— die Verwandlung jenes A#nsich in das Fiirsich, der Substanz
in das Subjekt, des Gegenstandes des BewufStseins in den Gegenstand des
SelbstbewufStseins, d.h. in ebensosehr aufgehobenen Gegenstand, oder in
den Begriff. Sie ist der in sich zuriickgehende Kreis, der seinen Anfang
voraussetzt, und ihn nur im Ende erreicht. «**

Dieser Kreis beginnt mit seinem vorausgesetzten Anfang. Zuerst hiefs
dieses Vermogen Wille zur Wirklichkeit als wirkliches Ziel der Vernunft
und als ihr erster Zweck galt dieser Vernunft die Autarkie, die autar-
kia und die Gliickseligkeit, die eudaimonia. Sie sind die Selbstwerte des
beginnenden Subjekts, d. h. um »ihretwillen« entwirft es sich. Heute
heifSen die wirklichen Werte der intrinsischen und der extrinsischen Mo-
tivation Selbstverwirklichung und Anteil am Kapital.

Fiir die Okonomie, einem strukturell besonderen Gegenstand, hat
diese Selbstdefinition der Vernunft eine besondere Bedeutung. Die
Okonomie tritt aus diesem Verstindnis von Seele praktisch hervor. Aris-
toteles bestimmt diese praktische Aufgabe der Seele:

»Drei Dinge in der Seele beherrschen das Handeln und die Wahrheitser-
kenntnis: Wahrnehmung, Vernunft und Streben. Von ihnen ist die
Wahrnehmung niemals Prinzip des Handelns]...]. Wenn nun [...] der Wille

20 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Grundlinien der Philosophie des
Rechts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. XVIII-XX, Hervorhebung im Origi-
nal.

21 Ders. (1986): Phanomenologie des Geistes, S.756—758, Hervorhebungen im
Original.

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

ein {iberlegendes Streben [ist], so muf [...] eines und dasselbe vom Den-
ken bejaht und vom Streben gesucht werden. «**

Das >ein und dasselbe«ist das gemeinsam Erstrebte: das Gute in den Zie-
len der Gliickseligkeit und Autarkie. Aus diesem Verfiigungszusammen-
hang entsteht die genuine Wertschopfung als Vollzug des sich realisieren-
den Vernunftvermogens. Dazu miissen Vernunft, Wille und Ziel ebenso
ubereinstimmen wie das Vermogen zum Selbstentwurf aus der Substanz
heraus mit dem Vollzug dieser zur Wirklichkeit selbst. Subjektsein heifSt
Selbstvollzug der Substanz als Selbstverwirklichung entlang der Ver-
nunft. Diesen Selbstvollzug muss das sich entwerfende Subjekt konkret
an sich selbst als Akt seines Willens vollziehen. Wille und Vernunft for-
men erst in dieser Ubereinstimmung das Subjekt als die sich selbstden-
kende und -wollende Substanz. Kein Gott und kein Ddmon steht hier
Pate, nur das Wissen um die Vernunft und der Wille, das verniinftige
Wissen auch vernunftgemaf$ zu handhaben. Das sind die wahren Tauf-
paten der Wissensgesellschaft und sie stehen Pate bereits am Anfang
des aufbrechenden Wissens in der Selbstdefinition des Menschen in der
frithen Erkenntnistheorie. Aus ihr geht auch die gesellschaftliche Struk-
tur als Idee von oikos und polis als die elementaren Institutionen hervor.
Sie werden qua Vernunft gesetzt als die addquaten Lebensgemeinschaf-
ten (koinonia) mit der die theoretische Vernunft auch praktisch tiber-
einstimmt. Zundichst urteilt die Vernunft tiber sich selbst und setzt sich
zum lebendigen Prinzip, aus dem heraus sie die eigene Lebenszeit auf die
Verwirklichung ihrer Zukunft verpflichtet. Wirklichkeit ist in sich im-
mer zunichst antizipierte Zukunft, die sich empirisch in der Gegenwart
ereignet. Vernunft zielt auf das Wissen zukiinftiger Gegenwart, die sie
willentlich gestaltet und die wir dann als gegenwirtige Realitit begrei-
fen. Vernunft ist unsere prinzipielle Existenz als permanenter Vollzug
des Willens zur zukunftigen Wirklichkeit:

»Prinzip des Handelns als Ursprung der Bewegung [nicht als Zweck] ist
der Wille; Prinzip der Willensentscheidung ist das Streben und der Begriff
des Zweckes. «*3

» Gegenstand der Willensentscheidung kann kein Vergangenes sein [...].
Man berit sich auch nicht tuber Vergangenes, sondern tiber Zukunftiges
und Mogliches. «4

22 Aristoteles (2010): Die Nikomachische Ethik. 8. Auflage, Ubersetzt und
kommentiert von Olof Gigon. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag,

1T39a.
23 Ebd.
24 Ebd.

32

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

»So ist denn die Willensentscheidung entweder strebende Vernunft oder
verniinftiges Streben, und das entsprechende Prinzip ist der Mensch. «*s

»Der Mensch« wird wissenschaftlich-begrifflich gefasst als zoon logon
echon. In dieser Selbstdefinition sieht sich das definierende Wesen selbst
vorrangig durch die Vernunft und die Sprache als reflektierendes (logon
echon) Lebewesen (zoon, wortlich: Tier) bestimmt.>

Wissenschaftlich will das zoon logon echon mit dieser priméren Ver-
nunftdefinition tbereinstimmen, d. h. es will sein Handeln (praxis) an
dieser Vernunft ausrichten, weil dies der Substanz seines Wesens ent-
spricht. Damit wird das Leben konkret unter die Herrschaft der Ver-
nunft gestellt. Das ist die Kernaussage der fruhen Erkenntnistheorie.
Der Mensch setzt sich als das Prinzip der Vernunft und des Strebens
(orexis) zur Vernunft (nous) und ist zugleich in dieser Definition auch
der selbstbezogene autarke Zweck (telos) seines eigenen Handelns
(praxis). Herrschaft der Vernunft durch und iiber den Menschen und
das Leben insgesamt ist das Ziel dieses Selbstentwurfes. Das ist der in-
nerste Kern der Substanz der Seele:

»Das Lebewesen besteht primar aus Seele und Leib, wovon das eine das
seiner Natur nach Herrschende, das andere ein Beherrschtes ist. «*7

Das Leben tritt in die dichotome Erscheinungsweise von Leib und See-
le ein und daraus folgend in die Struktur von Herrschendem und Be-
herrschtem. Dieses Herrschaftskonzept und seine vielfaltigen Anspru-
che treten aus dieser Vernunftdefinition hervor, denn die Vernunft gilt
als Substanz der Seele. Sie strebt nach der Verwirklichung der Vernunft
und das realisiert sich als die Metamorphose der Kategorien »Vermo-
gen« und »Substanz«.

Die orexis als das verniinftige Streben vollzieht die Metamorphose
von Vermogen und Substanz. Aus dem Vermogen zur Vernunft wird
zuerst die Selbstdefinition der Substanz der Seele als ihr Wesen im Sinne
der Definition des zoon logon echon. Die Vernunft definiert dabei das
Vermogen zuerst als dynamis, als die Kraft der Seele und das ist ihr
Bewegungsvermogen zur Verwirklichung der Moglichkeit, d. h. der Voll-
zug der Moglichkeit in der Wirklichkeit gemdfS der Vernunft. Anders
gesagt: Aus der bloflen potentia wird der reale actus. Vernunft wird
damit zum MafSstab, an dem sich das verniinftige Lebewesen ausrichtet
und sein Wissen tiber sein Leben generiert. Das Zentrum dieses Wissens

25 Ebd.

26 Vgl. ders. (1961): Uber die Seele, 428a; ders. (2011): Politik. 11. Auflage,
Ubersetzt und kommentiert von Olof Gigon. Miinchen: Deutscher Taschen-
buch Verlag, 1332b sowie ders. (2010): Nikomachische Ethik, 1098b.

27 Aristoteles (2011): Politik, 1254b.

33

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

heifdt Seele. Es bezeichnet die Quelle der Kraft und der Vernunft. Diese
Kombination ist nur dem zoon logon echon zu eigen. Nur der metaphy-
sisch definierte Mensch ist das »Prinzip« und als Prinzip die Substanz,
d.h. das Zugrundeliegende, das hypokeimenon in eigener Sache. Die
Seele ist der Grund im Sinne der Substanz, in der die Vernunft »wurzelt«,
und die Vernunft ist das Vermogen, das gemafS der » Veranlagung« der
Seele erkennt, urteilt und dabei den Willen der Vernunft vollzieht. Seele
ist also nicht Substanz im Sinne eines bloflen Vermogens zu ... etwas,
sondern sie ist Substanz im Sinne des Woher und Wohin der willent-
lichen Vernunft und das bedeutet immerzu: verniinftige Wirklichkeit
als Entfaltung des Wesens der Seele. Aus ihr stammt alles Wissen. Hier
heifSt »Seele« deshalb die sich denkende und wollende Substanz. Das
ist ihr bleibender Kern tiber die Epochen ihrer Entwicklung hinweg.
Diese Substanz lisst sich nicht weiter destruieren, sondern nur noch
tiefer explizieren als die Begriffsgeschichte des Subjekts und seiner Wert-
entwicklung.

Kein anderes Lebewesen ist so bestimmt, nur unsere Seele hat diese
potentia zur Vernunft. Als Vernunft liegt sie sich selbst zugrunde und
dieser Zirkel schafft erst das spitere Subjekt, das aus der Substanz des
Prinzips der Vernunft hervorgeht. Sie ist das Zugrundeliegende und die
Vollendung des Grundes als Wesen selbst. Das hypokeimenon, das Zu-
grundliegende, heifst lateinisch subiectum. Es nimmt den Namen des
kiinftigen Subjekts an der Quelle seiner Entstehung vorweg. Das subiec-
tum wird zum Subjekt als Vollendung seiner Substanz. Es ist der An-
fangsgrund der Vernunft als Vermogen der Seele, Urgrund der Vernunft
zu sein und zugleich der Stoff, die hyle, aus der die Vernunft sich selbst
die Gestalt (eidos) ihres eigenen Begriffes gibt. Das ist der Begriff, die
idea der Seele als Ubereinstimmung der Vernunft mit dem verniinftigen
Entwurf der Substanz in der sie wurzelt: Spater heifSt dieser Mensch
nicht mehr zoon logon echon, sondern homo oeconomicus. Seine Be-
stimmung als lebendes Rationalprinzip wird hier entworfen.

»Es muss also die Seele Substanz sein im Sinne von Form eines natiirlichen
Korpers, der der Moglichkeit nach Leben besitzt. Die Substanz aber ist die
vollendete Wirklichkeit eines so beschaffenen Korpers. Diese aber wird in
zweifachem Sinne aufgefasst, einerseits wie Wissen, andererseits aber wie
Erkennen. Die Seele ist offenbar vollendete Wirklichkeit wie Wissen. «**

Wirklichkeit und Wissen entspringen demselben Prinzip. Erkennen und
Vermogen griinden in derselben Substanz. Die Wirklichkeit dieser Sub-

stanz heifSt energeia und spiegelt die Kraft der dynamis in ihrem Werk,
dem ergon wider. Wissen ist das Erkennen des Gegenstandes durch die

28 Aristoteles (1961): Uber die Seele, 412a.

34

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

Vernunft und das verniinftige Streben verwandelt mogliche Gegenstan-
de in wirkliche. Wissen und Werk griinden gemeinsam in der Effizienz,
also dem praktischen Bewirken im Sinne des konkreten Handels selbst.
Die Effizienz ist die Ur-Sache des Vollzuges der dynamis, womit wiede-
rum das Vermogen der Metamorphose bezeichnet wird, von der blofsen
Moglichkeit sich in die energeia, die Wirklichkeit, zu verwandeln. Sie
ist logisch als causa efficiens und damit als Wirkursache eben dieses
prinzipiellen Vollzuges gedacht. Nur durch die Effizienz herrscht ein
Prinzip wirklich! Sie vollzieht den Willen der Vernunft und bewirkt die
Ubereinstimmung mit dem Gegenstand. Deshalb ist die Effizienz auch
die Kehrseite der Wahrheit als addquatio.> 3°

Aristoteles sagt: »Das verwirklichte Wissen ist identisch mit seinem
Gegenstand. «3' Die Wirkursache fur dieses verwirklichte Wissen ist in
der Seele begriindet durch das Streben nach Ubereinstimmung gemif
der Vernunft und des Willens zur Vernunft als ihr primarer Gegen-
stand. Thr Streben bringt das Wissen als wirkliche Gegenstiande hervor.
Obhne Effizienz ist eine wissensbasierte Gesellschaft nicht moglich. Wis-
senskapital war bereits als potentia, als substanzielle Moglichkeit zur
Wissensproduktion und Wissensakkumulation im urspringlichen Ver-
stindnis des noch im Entstehen befindlichen Subjekts als seine wirkliche
Moglichkeit zur Verwirklichung dieser schon angelegt. Die Moglichkeit
zum Wissenskapital grundet in der Substanz der so verstandenen Seele.
In der Okonomie der Moderne wird diese Effizienz als Rationalprin-
zip rezitiert. Die kausale Symmetrie zwischen Denken und Gegenstand,
Vernunft und Effizienz, Wissen und Wirklichkeit, Vermogen und Sub-
stanz, Erkenntnisvermogen und Kapital ist im gelaufigen Gebrauch des
Wortes vom Rationalprinzip noch nicht wirklich begrifflich verstanden
und noch nicht auf der Hohe der Zeit als das Strukturprinzip als ur-
spriinglicher Grund des sich entwickelnden Wissenskapitals wirklich
gedacht. Wissenskapital beginnt beim Begriff der Seele als das erste
Prinzip der Substanzbildung.

Destruktion meint auch Reflexion nur gewohnter Sprachrituale und
holt in der Kritik der Worte das ihnen zugrunde liegende Begriffliche
des scheinbar schon Vergangenen als konkrete Erinnerung dieses in die
Prasenz des Denkens zurtick. Dieser Aspekt des Erinnerns hat auch ein
platonisches Moment, weil begriffliches(!) Erinnern an Ideen gebunden
ist, die uns stets voraus erscheinen.

29 Vgl. Rosenthal (1986): Gleichurspriinglichkeit, S. 114-123

30 Vgl. Rosenthal, Klaus (1984): »Die Geburt der Betriebswirtschaftslehre«, in:
Giinther Schanz (Hrsg.), Betriebswirtschaftslebre und Nationalokonomie.
Wissenschaftstheoretische Standortbestimmungen und Perspektiven. Wies-
baden: Gabler Verlag, S. 401- 416.

31 Aristoteles (1961): Uber die Seele, 431a.

35

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Aus der Seele und ihrer Vernunft als die sie bewegende Bestimmung
folgt auch die praktische Ubereinstimmung der Vernunft als herrschendes
Prinzip mit dem Ziel und Zweck des sich selbst bestimmenden Han-
delns. Dieser Metazweck ist der Vollzug der theoretischen Vernunft in die
praktische Vernunft, d. h. in das Handeln. Hier beginnt auch die Praxis
des 6konomischen Handelns. Die Metamorphose der Kategorien »Ver-
mogen« und »Substanz« verwirklicht sich gemaf$ ihrer teleologischen
Bestimmung als das lebende, d. h. das beseelte Prinzip des zoon logon
echon. Dieses verniinftige Tier will in der Entsprechung seiner Erschei-
nung als zoon logon echon auch ein »zoon politikon«3* ein politische
Lebewesen sein. Denn erst in dieser Lebensform kann es sich gemafs
seiner Vernunft und des Wissens um diese Vernunft selbst verwirklichen.
Diese primdre Selbstverwirklichung zielt auf die eudaimonia und die au-
tarkia, auf die Gluckseligkeit und die vollige Selbststindigkeit im Sinne
des Sich-selbst-Gentigens der Bediirfnislosigkeit. Eudaimonia als Glick-
seligkeit meint zuerst die Abtrennung des nous vom mythos. Das meint
Herrschaft der Vernunft als selbstbestimmte Lebensfiihrung, also nicht
mehr regiert zu werden durch daimonische Vorstellungen entlang my-
thischer Bilder. Jetzt soll durch die Vernunft die Teilhabe (methexis) am
durch die Vernunft geschauten Gottlichen und Ewigen das Ziel der Er-
kenntnis sein. Erkennen wird zur Angelegenheit der Vernunft, die keine
namentlichen Gotter mehr kennt. Das Gottliche der Wissenschaft liegt
nun immer in der Reichweit des durch die Vernunft selbst Einsichtigen.
Mythische Gottheiten gehoren nicht mehr dazu. Platon hat dafiir die
Grundlage in seinen Dialogen iiber die »unsterbliche Seele« gelegt.

»In der Gotter Geschlecht aber ist wohl keinem, der nicht philosophiert
hat [...], vergonnt zu gelangen.«3? Da »die Seele eines Philosophen so
rechnet und nicht glauben kann, sie musse sich zwar von der Philosophie
erlosen lassen, nachdem diese sie aber erlost, sich selbst wiederum der
Lust und Unlust hingeben [...]; sondern Ruhe von dem allen sich ver-
schaffend, der Vernunft folgend und immer darin verharrend, daf$ sie das
Wahre und Gottliche und der Meinung nicht Unterworfene anschaut. «34

Die Vernunft setzt die Seele gegen den Leib und diesen herab. Damit wird
die Sinnlichkeit gespalten in den minderen, sterblichen Teil, der Korper
oder Leib heif$t, und in den wesentlichen Teil der Substanz unseres so ver-
standenen Daseins, der Seele heifst und qua dieser Teilhabe am Ewigen
verspricht. Seele ist Substanz der Vernunft und Leib nur Akzidenz und
Werkzeug der Seele. Nur die Vernunft allein kann in dieser Idee am Gott-

32 Ders. (2011): Politik, 1253a.

33 Platon (1958): Politeia. Ubersetzt von Friedrich Schleiermacher, in: Platon,
Samtliche Werke Band 3. Hamburg: Rowohlt, 82b—c.

34 Ebd., 83b.

36

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

lichen und Ewigen teilhaben. Der leibliche Korper zerfillt. Herrschaft
der Vernunft heifst Unterdriickung des Leibes, der aber erst aus dieser
Bestimmung heraus tiberhaupt zum Leib wird. Niemand hat je eine Seele
oder einen Leib getrennt »gesehen«. Sinnlich-empirisch existiert diese
Trennung nicht. Diese Trennung ist rein begrifflicher und metaphysischer
Natur. Sie driickt das Streben aus, »am Immerwihrenden und Gottli-
chen teil[zu]haben«3s als ein tibersinnliches, ein metaphysisches Endziel
(telos). »Denn danach strebt alles und auf diesen Endzweck zielt alles
naturgemifSse Handeln ab.«3¢ Die metaphysisch bezweckte Vernunft und
nur diese versteht das Endliche und Sterbliche, unsere Bediirftigkeit als
das Minderwertige und urteilt so. So kann tiberhaupt erst reziprok der
eigentliche Wert als Inbegriff des Ewigen und Gottlichen der nun meta-
physisch vorgestellten Natur kristallisiert werden, indem das sich dem
Ewigen gleichsetzen wollende Individuum als subiectum entsteht durch
seinen Entwurf der »Idee des Guten an sich«.3” Diesem obersten Wert
»unterliegt« es; hier ist es subiectum. Aber es ist der Entwurf der Seele,
die hier ihren hoheren Grund sucht und sieht. Der Sterbliche hilt sich
am Unsterblichen fest. Dieses Festhalten ist die Idee, seiner vernunftbe-
stimmten Seele im Lebensentwurf zu entsprechen. Denn nur das Vermo-
gen zur Vernunft ist nicht begrenzt. Die Seele stirbt. Das ist die Position
von Platon und Aristoteles. Aber die Vernunft erscheint selbst als der
Zugang zur Ewigkeit, weil diese das Unvergingliche »schauen« kann.
Dieses Schauen selbst heifst zheorein. Das Geschaute ist die Theorie
als Wabhrheit. Als theoria gilt sie als das Schauen der Wahrheit, und das
heifSt als das, was der Vernunft entsprechend nicht blof§ Vergiangliches
ist. Das ist der kosmos der Ideen. Die Wahrheit gilt als aletheia und
meint die Unvergessenheit als Blick der Ubereinstimmung der Vernunft
mit der Idee, in der die Gegenstiande in ihrer Unvergianglichkeit gefasst
sind. Diese »Fassung« ist die Idee. Die Vernunft ist Werkzeug der ersten
Theorie im urspriinglichen Sinne der Wissenschaft, »daf$ sie das Wahre
und Gottliche und der Meinung nicht Unterworfene anschaut«.3®
Theorie ist an Wahrbeit gebunden. Sie schaut in ihrer frihen Erschei-
nung die Idee in der Offenheit ihres Wesens, d. h. in ihrer Substanz. Diese
Idee ist das Bleibende im Vergianglichen, das strikt Identische. Das ist der
Kern der idea. Diese Quelle des immer Existierenden als Urgrund alles
Seienden nennt Platon »die Idee des Guten an sich« (to agathon). Das
Gute an sich wird zur hochsten Erkenntnis® und bleibt in dieser Setzung

35 Aristoteles (1961): Uber die Seele, 41 5b.

36 Ebd.

37 Platon (2007): Phaidon. Griechisch-Deutsch. Hamburg: Felix Meiner Ver-
lag. Anmerkung: Figene Ubersetzung, 65d.

38 Platon (2007): Phaidon, 84a.

39 Vgl. ders. (1958): Politeia, 505a.

37

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

iiber Jahrhunderte der erste und der oberste Wert: »da also jede Erkennt-
nis und jeder Entschluf$ nach irgendeinem Gute strebt.«# Das Gute »an
sich« (kath’auto) ist das Urmuster, das parddeigma aller Ideen und Begriffe
im Verstandnis Platons und wird pragend fiir die gesamte nachfolgende
Wissenschaft. Noch heute sind wissenschaftliche Begriffe, verstanden als
ihre Substanz, in Ideen gefasst. Platon sieht in der Idee des Guten das Un-
vergangliche im stetigen Werden, das Bleibende im unaufhorlichen Entste-
hen und Vergehen. Darum gilt diese Idee als Ewiges und Gottliches und
meint das immer streng mit sich Identische.

Die Idee des Guten erscheint zeitlos wie die Gotter, die physis und die
Zeit selbst und bildet so fiir die Seele im Gegensatz zum blofs sterblichen
Korper den Anker zur Teilhabe, d. h. zur Partizipation am Unvergangli-
chen. Das Gute an sich ist der Urgrund aller Giiter und aller Ideen, alle
Gegenstande erscheinen nur als Abbilder dieser Idee. Die Seele als die
sich denkende Substanz erstrebt die Teilhabe, die methexis, an diesem
Gut in ihrer Entsprechung der Vernunft als das unbegrenzte Vermogen. In
dieser Hinsicht erscheint die Vernunft unsterblich. Sie durchherrscht alle
Prinzipien und Ideen, auch den Begriff von sich selbst. Kant sagt spiter:

»Die Vernunft ist das Vermogen der Prinzipien.«# Der urteilende »Ver-
stand ist aber das Vermogen der Begriffe«+. Er ist, um »allgemein zu re-
den, das Vermogen der Erkenntnisse«#. Und: »Denken ist das Erkenntnis
durch Begriffe. «#

In diesem Sinne schliefSt sich der Kreis der Selbstevidenz durch die er-
kenntnistheoretische Selbstsetzung der Seele als die Substanz des Ver-
mogens der erkennenden Vernunft. Dieser Vermogensbegriff setzt sich
auch als zeitlose Substanz, wie die Idee des Guten an sich:

»Weil nun alle Wirkung in dem besteht, was da geschieht, mithin im
Wandelbaren, was die Zeit der Sukzession nach bezeichnet: so ist das
letzte Subjekt desselben das Beharrlich e, als das Substratum alles
Wechselnden, d.i. die Substanz. «#5

Dieser ewig erscheinende Selbstzirkel bestimmt das wissenschaftliche
Verstindnis des aufbrechenden wie des sich vollendeten Subjekts. Auch
Hegel leistet weiteren Vorschub:

40 Aristoteles (2011): Nikomachische Ethik, 1095a.

41 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, A 405 / B 406.
42 Ebd.,B 199 /A 160.

43 Ebd.,B 137.

44 Ebd.,Bos/A 69.

45 Ebd.,B251/A 205, 206, Hervorhebung im Original.

38

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

»Die Seele ist nicht nur fir sich immateriell, sondern die allgemeine Im-
materialitit der Natur, deren einfaches ideelles Leben. Sie ist die Sub-
stanz, die absolute Grundlage aller Besonderungen und Vereinzelungen
des Geistes, so dafS er in ihr allen Stoff seiner Bestimmung hat und sie die
durchdringende, identische Idealitdt derselben bleibt. «#¢

Die primare Wertschopfung und die obersten Werte

Nur das Ziel der Vernunft selbst und die praktische Exekution verblei-
ben fiir eine Destruktion im Sinne verniinftiger Methodik. Vernunft und
Erkenntnisse in der Betrachtung der Selbsterkenntnis der Vernunft an
sich selbst verbleiben im zirkuldren Verweisungszusammenhang ihrer
frithen und ihrer tradierten Bestimmung. Das »beseelte Prinzip« hat sich
fest als Subjekt eingerichtet und es entwirft sich heute durch Wissen-
schaft und Okonomie. Andere Ideologien sind zuriickgeblieben, aber
noch prisent. Auch diese Problematik der Verschiebung der Legitimati-
on der Werte gelangt nicht mehr in den Blickwinkel positivistischer Wis-
senschaftstheorie. Sie kann keine Wertfrage thematisieren, nicht einmal
den eigenen Wert im Prozess des Erkennens kritisch reflektieren. Sie ist
von Zielen und Werten und auch von ihrer nicht explizierten Eigenmo-
tivation entkoppelt. Destruktion beginnt bei der primaren Wertschop-
fung.

Das urspriingliche Ziel der Vernunft richtet sich auf das Wissen der
Idee des Guten, die Glickseligkeit und die Autarkie. Alles besteht »um
eines Gutes willen (denn alle Wesen tun alles um dessentwillen, was
sie fiir gut halten)«,* kntipft Aristoteles an die Ideenlehre Platons mit
explizitem Bezug an:

»Da also jede Erkenntnis und jeder Entschluf§ nach irgendeinem Gute
strebt, wonach wird nach unserer Auffassung die politische Wissen-
schaft streben, und welches ist das oberste alle praktischen Giiter? Im
Namen stimmen wohl die meisten iiberein. Gliickseligkeit nennen es die
Leute ebenso wie die Gebildeten, und sie setzen das Gut-Leben und das
Sich-gut-Verhalten gleich mit dem Glickseligsein.«#* Die Gluckseligkeit
ist »das hochste Gut«# und: » Auflerdem ist der Zweck und das Ziel das
Beste. Die Autarkie ist aber das Ziel und das Beste.«° »Die Gliickseligkeit

46 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften. Band 3. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, § 389, Hervorhebun-
gen im Original.

47 Aristoteles (2011): Politik, 1252a.

48 Ders. (2010): Nikomachische Ethik, 1095a.

49 Ebd., 1097b.

so Ders. (2011): Politik, 1253a.

39

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

aber wihlt keiner [...] wegen eines anderen [Dings] und tiberhaupt nicht
wegen eines anderen. Dasselbe scheint sich aus dem Prinzip der Selbstge-
ntigsamkeit [autarkia] zu ergeben. Denn das vollkommen Gute scheint
selbstgentigsam zu sein. «5*

Eudaimonia meint kein schlichtes konsumtives Glucksgefiihl, son-
dern aufkldrerisches Aufbiumen der Vernunft gegentiber mythischer
Fremdbestimmung der Vernunft, um das Leben selbstbestimmt an der
Idee des guten Lebens auszurichten. Eudaimonia will die Vernunft
als oberstes Prinzip gegen die mythischen Gottheiten etablieren und
qua Vernunft autark, d.h. sich selbst gentigend sein. Das will Vernunft
strikt als Prinzip und damit will sie zuerst dem damonischen Mythos
das Gliick entreifsen, das liegt im Wort der eu-daimonia beschlossen.
Eudaimonia bedeutet im Kern Selbstbestimmung durch Vernunft.
Diese soll gemaf der Seele als Prinzip herrschen. Sie will die Schick-
salsbestimmung des Mythos in verntinftige Realitat uberfithren. Eu-
daimonia ist daher auf die autarkia unmittelbar verwiesen. Gliickse-
ligkeit und Autarkie sind die ersten Erscheinungen des beginnenden
Selbstbewusstseins. Sie sind Ziel und Zweck zugleich. Die sich selbst
gentigende Selbstverwirklichung des Subjekts ist die heute zeitgemafSe
Uber-Setzung fiir das Ziel und den obersten Telos der eudaimonia wie
der autarkia. Hier geht es nicht um vordergrindig Materielles. Hier
entsteht das Subjekt in seiner frithen Substanz und mit ihm sein Ziel
im Zusammenhang mit dem obersten Wert, den es sich selbst setzt.
Diese Selbstsetzung entstammt der ersten Wertsetzung der Vernunft in
der begrifflichen Fassung von Seele versus Leib und dem Streben nach
der Teilhabe, der methexis am Ewigen und Unverganglichen. Daraus
folgt not-wendig, d. h. aus der eingebildeten Lebensnot des Konzepts
der Seele und der ideellen Projektion auf das Unsterbliche und Un-
endliche, konstitutiv die Glickseligkeit und die Autarkie als die ersten
Werte im Sinne der Zwecke und Ziele der Vernunft. Oberster Wert
ist die Idee des Guten, das eigentliche Konzentrat des beginnenden
Selbst-Bewusstseins des sich autark selbst bestimmen Wollens. Dies ist
auch der erste Nucleus der frithen Okonomie. Sie wird zur praktischen
Transformation dieser Ziele als deren Grundlage not-wendig. In ihrer
dichotomen Erscheinung als Gliicksdienerin der gewollten oikonomia
als Erwerbskunst und als ungewollte autarke Gliicksmacherin der
chrematisike, der Kaufmannskunst, beginnt die wirkliche Begriffsge-
schichte der Okonomie als Gegenstand in ihrer dialektischen Wider-
spruchlichkeit.

Erwerbskunst und die Kaufmannskunst entstehen gleichermafSen.
Die sich denkende Substanz heifst in dieser Sprache »Herr« und »Phi-

st Ebd., 1097a.

40

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

losoph«, denn in dieser empirischen Gestalt wird der Herrschafts-
anspruch der Vernunft aus der Seele konkret:

»Denn die Seele regiert iber den Korper in der Weise eines Herrn [...].
Diejenigen, die so weit voneinander verschieden sind wie Seele und Kor-
per und der Mensch vom Tier [...] diese sind Sklaven von Natur, und fiir
sie es [...] besser auf die entsprechende Art regiert zu werden. Von Natur
ist also jener ein Sklave, der einem anderen zu gehoren vermag und ihm
darum auch gehort, und der so weit an der Vernunft teilhat, daf$ er sie
annimmt, aber nicht selbststandig besitzt. «5*

Herrschaft der Vernunft beginnt mit dem Konzept Seele, die tiber den
Korper herrscht. Aus ihr rechtfertigt die Vernunft die Herrschaft der
sich denkenden Substanz, denn so wie Aristoteles es deutlich sagte, hat
es spater auch Hegel resiimiert: »Der Sklave weifS nicht sein Wesen, [...]
er denkt sich nicht.«53 Der Sklave ist keine Substanz, er ist das Zuge-
horige zur Substanz. Er ist Akzidenz und unterliegt dem Willen seines
Eigentiimers. Dieser rechtfertigt, legitimiert diese Besitzergreifung und
damit seine eigene Substanz durch die Vernunft als das Wissen, das den
praktischen Vollzug der ersten wertschopfenden Produktion bewirkt.
Das ist auch die Geburtsstunde der Effizienz im 6konomischen Ver-
standnis. Effizienz ist das Bewirken des Zieles der Vernunft. Das pri-
mire Ziel der Vernunft ist der reale Vollzug der Substanz des Herrn als
Herausbildung des Vermogens, wirklicher Herr, d. h. Willenstrager, der
Vernunft zu sein. Erst in dieser Wirklichkeit verwandelt sich das Vermo-
gen der Vernunft seiner Seele in die reale Substanz als Eigentiimer. Diese
Verwandlung ist die Metamorphose der Kategorien in ihrer praktischen
Gestalt und Auspragung. Sie erscheint als die Geburt von Arbeit, die
als Begriff entsteht und nicht aus nackter Natur heraus! Arbeit heifSt
Unfreibeit aus Unwissenbeit und meint Abwendung eingebildeter Le-
bensnot durch die Herrschaft der sich denkenden Substanz gegeniiber
der sich nicht denkenden Kreatur, damit sich Herrschaft als die Frei-
heit zur Substanzbildung tiberhaupt konstituieren kann. Ohne Sklave
kein Herr, keine notwendige Arbeit, keine verntinftige Herrschaft, keine
Herrschaft der Vernunft, keine Wissenschaft, denn die setzt das Frei-
sein von Arbeit immer schon notwendig voraus. Der Zirkel der Ver-
nunft ist notwendig (kausal) praktisch. Er ist keine »blofSe« Idee, son-
dern die Herrschaft des Anfangsgrundes, die Wirklichkeit des »Prinzips
Mensch«. Der Wissenschaftler arbeitet nicht, er forscht und denkt (im
frihen Beginn der aufbrechenden Wissenschaft). Arbeit ist Not-Wende
fir den Herrn, damit zugleich dessen Freiheit und wird praktisch zur

52 Aristoteles (2011): Politik, 1254b.
53 Hegel (1986): Grundlinien der Philosophie des Rechts, §21.

41

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Notwendigkeit der Werterzielung im Namen der Idee des Guten mit
dem Ziel der Gliickseligkeit und der Autarkie! — All dies entsteht in
und aus der herrschenden Seele heraus, die den Korper und die ande-
ren Lebewesen, die nicht gleichwertig an der Vernunft partizipieren, in-
strumentalisiert. Dies ist die genuine Geburtsstunde der Okonomie, die
durch Gleichurspriinglichkeit’* zur Erkenntnistheorie entsteht. Denn
der Herr und Philosoph ist nur Herr und Philosoph, weil er sich der
selbst produzierten not-wendigen Arbeit durch den Sklaven entledigt,
sonst ware er nicht frei, um als Unternehmer (Herr) und Wissenschaftler
der Vernunft im praktischen Leben zu entsprechen und er wire nicht ein
so verstandener freier Biirger (polites). Er ware nicht frei, denn es gibt
nicht den Freien schlechthin, sondern nur jene, die von der Arbeit fiir die
Notdurft des Lebens befreit sind.ss Es gabe so weder Wissenschaft noch
Politik. Der Herr und Wissenschaftler ist die Substanz und der Sklave
nur die Akzidenz seines Herrn, denn zu diesem gehort er. Die Akzidenz
(symbebékos) oder das Pradikat gehoren zur Substanz (hypokeimenon),
nicht nur in der Sprache der klassischen Logik, sondern anfanglich zu-
erst in der Realitdt herrschender Vernunft iiber das Leben. Der Unter-
nehmer und Staatsmann weifs:

»So ist fir den Hausverwalter der Besitz im einzelnen ein Werkzeug zum
Leben und im Ganzen eine Sammlung solcher Werkzeuge und der Sklave
ein beseelter Besitz.«5¢ Als Eigentum seines Herrn ist er Akzidenz dieser
Substanz, denn fiir den oikos gilt, »das Zutragliche ist dasselbe fir den
Teil wie fur das Ganze, fur den Korper wie fir die Seele; und der Sklave
ist ein Teil des Herrn, gewissermaflen ein beseelter, aber getrennter Teil
des Leibes«57. »Denn was mit dem Verstand vorauszuschauen vermag, ist
von Natur das Regierende und Herrschende, was aber mit seinem Kor-
per das Vorgesehene auszufiihren vermag, ist das von Natur Regierte und
Dienende. Darum ist auch der Nutzen fir Herrn und Diener derselbe. «5®

Auf der Ebene des realen Lebens koinzidiert die Antizipation der vor-
ausschauenden Vernunft in der Idee des Guten mit dem guten Leben des
Herrn, die Autarkie des sich entwerfenden Subjekts mit der Selbststin-
digkeit des praktischen Unternehmers und Politikers und die Gluickse-
ligkeit mit der philosophischen Teilhabe am Ewigen und dem entste-
henden Vermogen als Reichtum. Der Herr als die denkende Substanz
schafft das 6konomische Vermogen als Uberschuss oder beginnender
Reichtum. Damit ist das Transzendierende gemeint — Reichtum, d.h.

54 Rosenthal (1986): Gleichurspriinglichkeit, S. 342 ff.
55 Vgl Aristoteles (201 1): Politik, 1278a.

56 Ebd., 1254a.

57 Ebd., 1255b.

58 Ebd., 1252a.

42

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

Uber-Schuss iiber das Notwendige hinaus. Dieser iiberschiissige Reich-
tum ist die konkrete Transzendenz. Sie »iibersteigt«, geht (im Sinne
von meta und trans) uber das Empirische, das unmittelbare Leben ide-
ell hinaus. Okonomie wird so zur realen Metaphysik. Alles was iiber
die blofle Not-wendigkeit zur guten Lebensfithrung als der praktischen
Entsprechung der Gliickseligkeit und Autarkie hinausgeht, um diese
uberhaupt zu erzielen, ist zugleich Zwecksetzung des Transzendentalen.
Okonomie zielt immer auf das Transzendierende, den iiberschiissigen
Wert und nicht auf das empirische Leben selbst. Hier liegt die Wurzel
des wahren 6konomischen Prinzips begriindet. Dieser Uberschuss wird
durch die beseelten und unbeseelten Werkzeuge produziert und ergo fiir
den Herrn als vermogensbildende Substanz erzielt. Aus der Substanz der
Seele wird die uberschiissige Substanz: 6konomisches Vermogen. Die-
ser entstehende Reichtum liegt in der prinzipiellen Unbegrenztheit einer
sich selbst transzendierenden Substanz:

»Dafs es also eine naturgemifle [Anm.: der Vernunft entsprechende] Er-
werbskunst fiir die Hausverwaltung [...] gibt[,][...] ist damit festgestellt.
Es gibt indessen noch eine andere Art von Erwerbskunst, die man mit
Recht als die Kunst des Gelderwerbs bezeichnet; im Hinblick auf diese
scheint keine Grenze des Reichtums und des Erwerbs zu bestehen. «5°

Oikonomia und Chrematistik, hiusliche Erwerbskunst und Kauf-
mannskunst treten auseinander.

»Die Hausverwaltung [...] hat eine Grenze. Denn dieser Reichtum ist ja
nicht ihre Aufgabe. Insofern scheint es denn, daf§ jeder Reichtum eine
Grenze hat. In Wirklichkeit sehen wir aber das Gegenteil: alle die sich mit
dem Erwerb befassen, vermehren ihr Geld ins Unbegrenzte.«%

Die Kaufmannskunst entgrenzt die Substanz der Seele in die Unbe-
grenztheit des geldlichen Vermogens. Aus dieser Quelle entsteht das
Kapital, nicht aus der begrenzten Aufgabe notwendiger Arbeit heraus,
schlieflich haben die »beseelten Werkzeuge« nicht das Vermogen(!)
dazu. Denn »der Sklave besitzt das planende Vermogen uberhaupt
nicht«.*" Er dient nur der unmittelbaren Substanz, d. h. der mittelbezo-
genen Subsistenz der Reproduktion seines Herrn im oikos, wihrend die-
ser die Freiheit des Handelns — im doppelten Sinne des Wortes — hat. Die
rudimentire und erste Erscheinungsform der noch vorldufigen Form des
Kapitals hat das Prinzip nicht in der Arbeit, das ist ein materialistischer
Irrglaube. Im Gegenteil: Kapital entspringt geradezu unmittelbar aus

59 Ebd., 1256a, 35ff.
60 Aristoteles (2011): Politik, 1258a, 30ff.
61 Ebd., 1259b, 10ff.

43

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

der Freibeit freier Vernunft zur Vermogensvermebrung als Substanzbil-
dung der »Seele«! Wissen und Vernunft sind die Wurzeln des Kapitals
gleich zu Beginn von Wissenschaft und der dichotomen Okonomie. Die-
se verselbstiandigt sich zugleich aus der Begrenztheit der Beschrankungs-
fahigkeit eines politischen Willens, denn der Polis, dem Staat, ist die
Kaufmannskunst zundchst noch kein Telos des guten Lebens, sie wird
es aber aus praktischer Vernunft heraus. Kapital ist das Vermogen zur
Unbegrenztheit der sich ent-grenzenden Vernunft praktisch konkreter
Kaufmannskunst. Diese wird zur bestimmenden Entwicklung real be-
zweckter Werte und Ziele.

»Als nun schon das Geld aus den Bediirfnissen des Tauschverkehrs ge-
schaffen war, entstand die zweite Art der Erwerbskunst, die Kaufmanns-
kunst, anfangs wohl nur ganz einfach, spater kunstmafSiger auf Grund
der Erfahrung, woher und wie man Giiter vertauschen miisse, um den
grofSsten Gewinn zu erzielen. «®

Tausch- und Gebrauchswerte entstehen sogleich mit. Thre Werte sind die
Giiter der praktischen Vernunft, also die Werte des konkreten Handels.
Sie werden auf den inhdrenten Zweck hin vorgestellt, sind also selber
Akzidenzien, das meint Inhdrenz. Sie sind abgeleitet aus der theoreti-
schen Vernunft als die prinzipielle Substanz, die die Werte hervorbringt,
und dann fiir einen vorgestellten praktischen Nutzen als Subsistenz (=
Gebrauchswert) und die Substanz selbst (=Tauschwert) des sich entwer-
fenden Subjekts erscheint. Sie hingen quasi an dieser Substanz. Aus der
Idee des Guten lassen sich auch die Werte des Guten fiir den Gebrauch
wie fiir den Tausch ableiten. Sie alle sind Werte des »um ... zu«, also
eines bezweckten »hoheren« Zieles. Dafur steht der Begriff des Guten
an sich. Der okonomische Vermogensbegriff entsteht in diesem Zusam-
menhang;:

»Vermogen nennen wir alles, dessen Wert mit Geld bemessen wird. «%3

Dieser Vermogensbegriff hat seine Giiltigkeit noch nicht eingetauscht.
Die Kommensurabilitit der sich denkenden Substanz bemisst sich und
die Giiter als Geldwerte. Heute als Quoten am Kapital.

»Das Geld machtalso wie ein Maf$ die Dinge mefSbar. Und stellt eine Gleich-
heit her. Denn ohne Tausch wire keine Gemeinschaft moglich, und kein
Tausch ohne Gleichheit und keine Gleichheit ohne Kommensurabilitit. ...
Darum mufS alles seinen Preis haben. «%4

62 Ebd., 1257 b ff.
63 Ders. (2010): Nikomachische Ethik, 1119b.
64 Ebd., 1133b.

44

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

Damit wird auch die Kaufmannskunst notwendig, denn ohne Tausch ist
keine Gemeinschaft mehr substanziell. Sie konnte sich nicht mehr zur
Wirklichkeit entfalten. Das sogenannte 6konomische Prinzip lasst sich
neu bestimmen.

Das 6konomische Prinzip und der oberste Wert

Im Kern besagt das sogenannte 6konomische Prinzip: man handele so,
dass dem unendlich erscheinenden Mangel und den nur relativ knappen
Gutern in dieser Relation effizient entsprochen wird. Von dieser Figur
kursieren vielfiltige Varianten.

Das sogenannte 6konomische Prinzip wird synonym auch als soge-
nanntes Rationalprinzip verstanden. Es entspricht der Figur des homo
oeconomicus in der Intention seiner vorgestellten und unterstellten
Handlungsabsicht. Das Prinzip selbst ist aber bislang unklar geblieben.
Zunichst bleibt festzustellen, dass es sich hier nicht um ein Prinzip
im eigentlichen Sinne handelt. Es benennt keinen herrschenden An-
fangsgrund von Okonomie als konstitutiven Ursprung, sondern driickt
vielmehr es eine Handlungsmaxime der bereits existierenden Vernunft
Ookonomischen, insbesondere kaufminnischen Handels aus. Eine Ma-
xime ist von einem Prinzip geradezu im Grunde verschieden. Kant hat
den Unterschied am deutlichsten gesehen. Ein Prinzip herrscht immer
aus Notwendigkeit heraus mit strikter Allgemeinheit und ist insofern
eine Erkenntnis der theoretischen Vernunft mit Anspruch auf Kausa-
litait. Demgegeniiber referiert eine Maxime nur ein blof$ subjektives
Prinzip der Handlungsfreiheit der praktischen Vernunft. Diese ver-
bleibt also in der Beliebigkeit des Horizonts des empirisch-konkreten
Einzelsubjekts.

»Ich nenne alle subjektiven Grundsitze, die nicht von der Beschaffen-
heit des Objekts, sondern dem Interesse der Vernunft, in Ansehung einer
gewissen moglichen Vollkommenheit der Erkenntnis dieses Objekts, her-
genommen sind, M a x i m e n der Vernunft. So gibt es Maximen der spe-
kulativen Vernunft, die lediglich auf dem spekulativen Interesse derselben
beruhen, ob es scheinen mag, sie wiren objektive Prinzipien. «4s

Eine Maxime ist letztlich eine Suggestion, eine Fiktion des blofS subjektiv
Interessierenden, die zur allgemeinen Vernunft erhoben werden mochte.
Mit Kant gesprochen handelt es sich um eine Moglichkeit und zwar um

die eines allgemeinen (kategorischen) Imperativs, eines Konjunktivs der
Vernunft als Option des Handelns:

65 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, B 694 / A 666.

45

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

»[...] so konnte der allgemeine Imperativ auch so lauten: handle
so, als ob die Maxime deiner Handlung durch
deinen Willen zum allgemeinen Naturgesetzwerden sollte.«®
Oder derselbe spiter noch pragnanter: »Handle so, dafd die Maxime deines
Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Vernunft gelten
konne.«%” »Die Imperativen gelten also objektiv und sind von Maximen,
als subjektiven Grundsitzen, gianzlich unterschieden...Maximen sind also
zwar Grundsdtze, aber nicht Imperativen.«*®

In diesem Dilemma des Halbverniinftigen ist das sogenannte 6konomi-
sche Prinzip steckengeblieben. Es mischt Gefithle (Mangelempfindun-
gen) mit Bewirkungsrationalitdat (Effizienz) entlang der Werte (Gtiter
und Geld) als Ausdruck unklarer, aber bezweckter Vernunft wie eine
Maxime mit Anspruch auf Allgemeinheit, aber ohne Prinzipienklarheit
im Grundsatz und am obersten Wert vorbei. So bleibt die Figur des
homo oeconomicus eher ein komischer Terminator im Namen dieses
»Prinzips«. Je nach rein subjektiver Wissenschaftseinstellung wird diese
Figur als rationale, als quasi- oder pseudo-empirische, als idealistische
oder bloff modellhafte Variante vorgestellt. Unglaublich! Hier wird
uber das Ursprungs- und Herrschaftsprinzip der machtigsten Ideologie
in der Geschichte der Menschheit gesprochen wie tiber ein Marchen
und dessen blofs relativen oder fiktiven Wahrheitsgehalt. BlofSes Meinen
tritt hier an die Stelle des Wissens. Das sogenannte 6konomische Prin-
zip bietet nach alter Kaufmannssitte fiir jeden etwas. Es ist erst noch
zu bestimmen. Okonomie ohne Erkenntnistheorie in eigener Sache ist
begriffsblind und erfullt so Kants Kritik, damals auf die alte Metaphy-
sik gemiinzt: »Es ist kein Zweifel, daf§ ihr Verfahren bisher ein blo-
Bes Herumtappen, und was das Schlimmste ist, unter blofSen Begriffen
gewesen sei.«® Okonomie lisst sich weder aus der Empirie noch aus
der Mathematik ableiten. Sie ist in ihrer Substanz ein Produkt unserer
Vernunft, also eine begrifflich-kategoriale Anschauungsform unseres
Bewusstseins. Dies ist an der tiefsten Stelle, am Grundprinzip des Ge-
genstandes, evident, denn Prinzipien wie Maximen griinden in der Ver-
nunft und nirgendwo sonst. Diese Prinzipien spiegeln nicht die Natur
als Natur, sondern nur die Natur des sich so definierenden Subjekts. Die
Natur kennt keinen Mangel! Knappheit ist kein Term des Energieerhal-
tungssatzes. Alle Okonomie ist im wahrsten Sinne subjektiv. Nur das
Bewusstsein der nach Unendlichem strebenden Seele empfindet sich als

66 Ders. (1986): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Stuttgart: Reclam,
A 421, Hervorhebungen im Original.

67 Ders. (1974): Kritik der praktischen Vernunft. 9. Auflage. Hamburg: Felix
Meiner Verlag, A 30.

68 Ebd., AA 20, § 1, Hervorhebungen im Original.

69 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, Vorrede zur zweiten Auflage, B XV.

46

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

»knapp« und minderwertig im »eigenen« Korper oder Leib oder kurz:
als endlich, und das bedeutet knapp e fin. Das ist der Humus fiir ihr
sogenanntes Prinzip.

Das wahre 6konomische Prinzip ergibt sich aus der Destruktion der
Genese seiner eigenen Begriffsgeschichte und als Einsicht der Vernunft
in die Hervorbringung, d. h. in das Produkt derselben. Dies sind die
Werte, die das Streben als Effizienz dieser Rationalitit, eben als Ra-
tio, als Verhiltnis von Werten, zum allgemeinen Maf$stab des Handels
und der sie leitenden Vernunft gemacht hat. Deshalb muss dieses Prin-
zip auch konsequenterweise wie folgt lauten: Das 6konomische Prin-
zip bezeichnet die Rationalitit der Werteffizienz als Anfangsgrund und
Handlungsmaxime. Das ist die substantielle Definition und die hand-
lungsleitende Maxime zugleich. Diese Ratio driickt den Willen der Ver-
nunft zur optimalen Effizienz der Werte aus. In dieser Bestimmung ist
sie Ratio im quotalen, d. h. im kommensurablen Sinne des obersten
Wertes und aller anderen Giiter und Subjekte. Auf diese Ratio, auf das
Quantitative, das reine Verhiltnis der Werte mit Anspruch auf Effizienz
zur Wertevermehrung, und das heifdt der Substanzsteigerung als Ver-
mégensverwirklichung, ist Okonomie hin fokussiert und zwar anfangs-
stiftend wie final. Okonomie hat einen Endzweck, da mag die Wissen-
schaftstheorie den Telos als alte Metaphysik tiberwunden glauben. Aber
dieser Endzweck perpetuiert sich in sich selbst. Das ist das offenkundige
Geheimnis, das dieses permanente Wollen nach Mehrwert, nach dem
Mehrwert des vorhandenen Vermdogens als weitere Kapitalvermehrung,
immerzu erzielen will. Das ist zugleich der Ausdruck der sich stindig
radikalisierenden Subjektivitit, also der Verbreiterung der eigenen Sub-
stanz. Nicht behauptet ist hier, dies sei in irgendeiner Natur begriindet,
vielmehr zeigt sie hier die reale Geschichte der Seele als Selbstentwurf
des empirisch-konkreten Subjekts in seiner verwirklichten Erscheinung.
Und dieses Subjekt will immer mehr vom immer selben: noch mehr Sub-
jektivitat und noch mehr vermogende Substanz.

Im Verhiltnis der Werte, die dieses Vermogen geschaffen hat, ist der
Endzweck und Telos der Okonomie enthalten. Thr inhirenter Zweck
ist rein quantitativ, immer als Quoten auf das Kapital bezogen. Aber in
dieser Bestimmung transzendiert sie ununterbrochen die Qualitit des
Lebens, das sich entlang dieser Wertrationalitit als erlebte Empirie er-
eignet, als unser reales Dasein. Kapital und Subjekt sind sich wechsel-
seitig Substanz und Akzidenz zugleich.

Das ereignet sich nur in dieser Konstellation, weil beide »Gegen-
stinde« keine Gegenstiande unserer sinnlichen Wahrnehmung, sondern
Kardinalkategorien unserer Seele, unseres selbstverschuldeten »Prin-
zip-Seins« sind. Die klassische Auffassung der Erkenntnistheorie, die
immer ein Bleibendes im Verdnderlichen als Begriff der Substanz sieht,
ist hier zuriickzuweisen: »bei allen Verinderungen in der Welt bleibt die

47

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Substanz,undnurdie Akzidenzien wechseln.«” Beide Substan-
zen sind hier die Begriffe der Verinderung selbst. Vermogen und Sub-
stanz gehorchen nicht der alten Logikregel, sondern gehoren sich selbst
(als Substanz) und sind zugleich einander zugehorig (als Akzidenz). Thre
Ambiguitdt, die dichotome Gegenzugigkeit, ldsst sie blofs als das jeweils
andere und so iiberhaupt erst als etwas AufSeres erscheinen. Beide Be-
griffe driicken eine permanente Verdnderung aus. Sie haben Identitét in
und durch ihre Verinderung. Das Subjekt ist wie die Substanz stets im
Werden. Darinnen sind sie bleibend.

Aus der Seele wird das Gemiit des sich entwickelnden Subjekts des
Mittelalters. Sein oberster Wert wird nun gar selbst zum obersten Sub-
jekt und somit zum »beseelten«, d. h. zum »lebendigen Gott (summam
intelligentiam)«,7* der als oberste Ursache und als hochstes Prinzip, als
causa prima, vorgestellt ist.

Der oberste Wert wird aber nun bereits in der unmittelbaren Nach-
barschaft zu den 6konomischen Werten in der Zielhierarchie begrin-
dungsbeduirftig. Thomas von Aquin bestimmt das in seiner Erkenntnis-
theorie so:

»Wenn irgendein duferes Ding das Ziel eines Dinges ist, so wird jene
Titigkeit letztes Ziel heiffen, durch die es zuerst dieses Ding erreicht:
so heifst fiir diejenigen, denen das Geld Ziel ist, auch das Geldbesitzen
Ziel, nicht aber das Lieben oder Begehren (des Geldes). Das letzte Ziel
der geistigen Substanz aber ist Gott (Finis autem ulitimus substantiae
intellectualis est Deus). Jene Tatigkeit des Menschen also ist der Substanz
nach Seligkeit oder Glickseligkeit, durch die er zuerst zu Gott gelangt.
Diese ist aber die letzte Gliickseligkeit des Menschen der Substanz nach
in der Erkenntnis Gottes durch den Verstand, nicht aber in seiner Aktu-
alitdt des Willens. «7>

Der oberste Wert ist nicht mehr die Idee des Guten mit der Gliickselig-
keit und Autarkie als Entsprechung der praktischen Vernunft. Die christ-
liche Theologie, die die Begriffe der antiken Erkenntnistheorie usurpiert
hat, versucht diese nun umzudeuten, verbleibt aber im Schema der alten
Vernunft und ihrer Ziele. In gewisser Weise soll nur deren »Stofflich-
keit«, die hyle, getauscht werden, die Form selbst aber, die idea und das
eidos als Gestalt dieser Stofflichkeit verbleiben unbertihrt: Gott wird
zum Objekt. Als Objekt der Erkenntnis des Subjekts wird er selbst als
die erste Substanz vorgestellt. Er ist das Objekt reiner Subjektivitat, und
zwar als das einzig objektive Subjekt seiner Zeit. Nur sein Wille zahlt, er

70 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, B 227,228 / A 184.

71 Ebd.,B 661/A 633.

72 Thomas von Aquin (2009): Summa contra gentiles. 3. Auflage. Darmstadt:
WBG, 11, 26.

48

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

ist dieses Alpha und Omega. Er will nur aus sich heraus und sein Wille
ist allmachtig und uranfianglich, er erschafft das Seiende im Ganzen. So
besagt es der neue christliche Mythos in der Sprache der heidnischen
Vernunft antiker Begriffe, unter dem Label der » Theologie« (auch ein
Begriff des Aristoteles). Gottes Gutsein wird zum Inbegriff des Guten in
seiner Eigenschaft als hochste Substanz. Platon und Aristoteles hitten
sich tiber diese Treue zum hochsten Gut der Erkenntnis gewundert:

»Das Gutsein Gottes ist also nicht etwas seiner Substanz Hinzugegebenes,
sondern seine Substanz ist das Gutsein.«7

Vor dem Hintergrund dieser metaphysischen Vorstellung von Gott ent-
wirft sich das mittelalterliche Gemiit nach erprobten Schemata:

»Es wurde aber dargelegt, dafs Gott die erste Ursache ist (Ostensum au-
tem est Deum esse prima causam).«7+

Der so vorgestellte Gott ist Kalkil logischer Vernunft und zweckbehaf-
tet. Er hat als Gott die Arbeit der Schopfung zu verrichten und ist Inbe-
griff dieser Kausalitit als lebendes Stiftungsprinzip. Seine Seele ist die
Substanz aller Substanzen; er gilt als hochster Willenstrager und nun-
mehr als Inbegriff des Guten an sich. Gliickseligkeit heifst nun Uberein-
stimmung mit der Vorstellung des so vorgestellten Gottes. Das hat eine
tiefe Konsequenz fiir das sich weiter entwickelnde Subjekt und seine
tatsichlich erstrebten Werte. Ubereinstimmung mit Gottes Willen setzt
ein Gemiit voraus, das eine rudimentire Freiheit selbst dem Leibeige-
nen und dem ungebildeten Bauern oder Handwerker zukommen lassen
muss. Es ist diese Freiheit der Seele, die die Entscheidung der Vernunft
uber den Gegenstand des Glaubens nun auch »eigen« zu treffen hat.
Jedermann muss hier urteilen, nicht nur der Philosoph oder Kleriker!
Dies ist die Zwickmiihle jeder Religion im Angesicht der Vernunft. Die-
se Entscheidung und dieses Urteil kann auch das brennende Schwert des
herrschsiichtigen Bischofs von Rom dem armsten Teufel nicht erspa-
ren: Hier muss er tatsichlich um seiner Seele willen diese Entscheidung
eigens treffen, also ad personam not-wendig entscheiden. Diese neue
Seelennot ist die Geburtsstunde des allgemeinen ICH.

Der stindige BufSer wie der glaubige Enthusiast, sie beide miissen ent-
lang der Gebote des Gut oder Bose theoretisch wie praktisch entschei-
den. In der Kontemplation (contemplatio) mit Gott, im »Gebet«, soll
das »Wahre« und das »Gute« geschaut werden. Das ist der Theoriebe-
griff des Mittelalters: Entweder oder. Im empirisch-konkreten Dasein

73 Ebd., 1, 38.
74 Ebd., Kap. 15.

49

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

kann sich in dieser mittelalterlichen Welt und ihren Geltungsanspriichen
keiner verstecken, die Kehrseite der contemplatio brennt lichterloh.
Wahrheit strebt hier nach absolutem Gehorsam gegeniiber dem obers-
ten Wert als absolutem Herrscher. Das ist das Perfide der Moral; sie
zwingt ihre Junger immerzu in diesen Gewissenskonflikt hinein; es ist
ein Urteil der Seele auf Leben und Tod. Der Gewissenskonflikt ruft aber
das Wissen selbst wieder auf die Biithne, wie verdreht auch immer. Denn
statt Vernunft herrscht nun zunichst verniinftig erscheinende Moral. Sie
will das Gute durch das Gewissen erzwingen.

Aber dies ist auch der Pivot der spiteren Aufklirung, die Wurzel der
sogenannten Dialektik der Aufklirung. Denn eine Gewissensentschei-
dung kann nur mit Wissen(!) getroffen werden, und sei es auch nur
die eines bloflen Scheinwissens. Gewissen bedeutet Mitwissen (consien-
tia). Auch der Ungebildete muss sich ein Bildnis, ein eidos, von Gott
und sich selbst machen. Er steht in dieser Gewissensnot. Entlang dieser
Not zu notwendiger Entscheidung tiber hochstes Seelengliick wird das
Gemiit zum wissensbedurftigen Gewissen. Das ist die erste wirkliche
Demokratisierung des aufbrechenden Bewusstseins auf dem Weg zum
sich wissenden und um sich wissenden ICH. Nur das sich entwickelnde
Ich kann uber sich und sein Seelenschicksal urteilen. Urteilen ist ein Akt
des Verstandes aus dem Vermogen der Vernunft heraus. Hier wird auch
uiber den Glauben selbst geurteilt, ein Problem, an dem die Kirchen-
rhetoriker noch heute kranken. Es ist ihnen das leidlich erscheinende
Problem des Glaubens durch verntinftige Einsicht; also eine Karikatur
des echten Glaubens. So fordern sie noch heute den eigentlich vernunft-
widrigen Primat des Glaubens iiber die Vernunft aus der Vernunft
heraus! Dies der ewigen Gliickseligkeit halber oder der Vermogensver-
mehrung ihres heutigen obersten Wertes wegen. Immer dient auch der
Glaube der Substanz, sie wachst bestandig mit.

Das beginnende allgemeine Subjekt weifs um den Wert der zwei-
felnden Vernunft in diesen »Glaubenstatsachen«. Lange vor Descartes
gebart die erkennende und zweifelnde Vernunft diese Figur aus den
Gottesbeweisen heraus. Die Not der Vernunft an sich selbst ist der
Zweifel, den die sich selbst denkende Substanz diskursiv zum vollen
Subjekt macht. Schon Augustinus wusste viele Jahrhunderte vor Des-
cartes und Kant:

»Bei diesen Wahrheiten machen mir die Akademiker keinerlei Sorge. Mo-
gen sie sagen: Wie, wenn du dich tauschst? Wenn ich mich tdusche; bin ich
ja. Denn wer nicht ist, kann sich auch nicht tiuschen; also bin ich, wenn
ich mich tiusche. Da ich demnach bin, wenn ich mich tiusche, kann es
keine Tauschung sein, dafs ich bin; denn es steht fest, dafs ich bin, wenn
ich mich tiusche....Da ich also, auch sein miifSte, um mich tiuschen zu
konnen, tiusche ich mich darinnen gewif$ nicht, dafs ich weifs: ich bin.

50

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

Folglich tausche ich mich auch darin nicht, daf§ ich weifs: ich weifs es.
Denn wie ich weifs, dafd ich bin, weif$ ich auch um eben dies mein Wis-
sen. «7s

Wissen ist auch hier die Macht, aus der sich die Substanz der Seele
zum Ich schopft. Es ist das Wissen der Gewissheit der Vernunft des ver-
ntinftigen Erkennens, die sich auch im Namen des Glaubens gegen ihn
wirkend durchsetzt. Dieses Wissen ist auf jeder Stufe der Subjektent-
wicklung das, was wirklich herrscht, und kein Mythos und kein Glaube
hat dies je aufgehalten. Primar ist nicht die Religion das »Opium des
Volkes«,7¢ wie Marx seine erkenntnistheoretische Methodenkritik als
Religionskritik vorbereitet hat, die Vernunft ist immerzu an sich selbst
berauscht, selbst in den Abgrinden irrigster Verirrungen. Vernunft
herrscht immer als Prinzip, nicht als Mode oder Attitiide und niemals
aus dem Mythos oder Glauben heraus.

Diese Herrschaft hat auch in dieser Epoche ihre konkrete 6konomi-
sche Entsprechung. Als Vollzugsorgan, als Werkzeug (organon) eines
nun lebendigen Gottes, in dessen Reich »Gliickseligkeit wibrend des
Erdenlebens unmaoglich«77 erscheint, tritt der absolute Furst als subjek-
tives Objekt den Willensvollzug an. Nur er denkt sich als die Substanz,
die zugleich auch konkretes 6konomisches Vermogen ist. »’état c’est
moi« lautet das korrekte methodische Prinzip von Louis XIV. Der abso-
lute First ist das personifizierte Kapital als der oberste Vermogensver-
walter des »Fond des allerbreitesten Vermogens«.”® Und: »Gott selbst
ist also der erste Stifter dieses Grundes. «7

Dieses Vermogen erkennt bereits intuitiv das wahre 6konomische
Prinzip, es differenziert bereits zwischen »wirtschaften« und »gut
wirtschaften«, denn »Geschifte mit einem Vermogen treiben heist:
wirtschaften«.*° Die Geschifte, die zu »Uberflul davon (fithren); wel-
ches man Reichthum nennet...so heist solches gut wirtschaften«.**

Die 6konomische Wissenschaft des Mittelalters, wie die der Neuzeit,
war ihrem 6konomischen Prinzip noch dicht auf der Spur. Der deutsche
Kameralismus weif§ noch um den Ursprung des Begriffes » Wirtschaft«,

75 Augustinus (2007): Vom Gottesstaat. Vollstindige Ausgabe. Miinchen:
Deutscher Taschenbuch Verlag, 11, 26.

76  Marx, Karl (1981): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. MEW 1.
Berlin: Dietz Verlag, S. 378.

77 Augustinus (2007): Vom Gottesstaat. 14, 25, Hervorhebung im Original.

78 Zincke, Georg Heinrich (1751): Cameralisten-bibliothek. Leipzig: C. L. Ja-
cobi, S. 27.

79 Ebd.

8o Ebd.,S.31.

81 Ebd.

ST

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

er ist »abgeleitet von Werth,Werthschaffen, Wirtscha ft«®.
Werteeffizienz stellt sich in »inneren« und »idufleren Giitern« dar, die
einem »inneren« und »aufSeren Vermogen« entsprechen. Hier folgt die
Tradition tiber viele Jahrhunderte hinweg der Klassifizierung der Giiter,
wie sie bereits Aristoteles vorgenommen hat.

»Wenn nun die Guter dreigeteilt werden, und zwar so, daf$ die einen du-
Sere Guter genannt werden, die zweiten korperliche, die dritten seelische,
so nennen wir die seelischen die eigentlichen und die hervorragenden Gu-
ter. «%3

Die Kameralisten Zincke und Baumstark kniipfen entsprechend an. Die
Guterwelt differenziert sich zunehmend, ihr Ziel wird aber umso klarer.
Baumstark definiert:

»Die Summe von Giitern von Gebrauchs- und Tauschwerth, welche man
ausschlieSlich besitzt, bildet das V e r m 6 g e n. Die Thitigkeit des Men-
schen zur Beschaffung des Vermogens heifst man Wirthschaft. ... Die
systematische Darstellung der Grundsitze und Regeln von der Wirtschaft
istdieWirthschaftslehre.«®

Das Subjekt und das Kapital sind dquivalent in der Metamorphose von
Vermogen und Substanz als Realitdt prasent. Diese Priasenz ist die buch-
stibliche Wirklichkeit, das Bewirken der Effizienz als Ziel der Selbst-
wertschopfung, einem Prozess wiederum, der keine immanente Grenze
kennt — und ob eine Grenze Uiberhaupt existiert, ist im Horizont des
Subjekts eine Grenzfrage des Denkens. Eine empirische Gewissheit kann
das Subjekt aus seiner Substanz heraus nicht bestimmen und spekulativ
ist eine Antwort wissenschaftlich nicht mehr begrindbar.

Der »seelenlose« Kapitalismus und
die wissenschaftliche Aufgabe im brain capitalism

Die Aufgabe einer 6konomischen Wissenschaft war schon friih klar be-
schrieben. Als Wissenschaft war sie jahrhundertelang systematisch auf
Grundsitze und Prinzipien des eigenen Gegenstandes hin orientiert, sie
war die Theorie ihrer Zeit und damit das Bewusstsein des homo oeco-

82 Baumstark, Eduard (183 5): Kameralistische Encyclopddie. Heidelberg/Leip-
zig: Groos, S. 58, Hervorhebungen im Original.

83 Aristoteles (1930): Nikomachische Ethik, 1098b.

84 Baumstark (1835): Kameralistische Enzyclopddie, S. 56, Hervorhebungen
im Original.

52

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

nomicus. Dieser hatte sein Bewusstsein im Durchgang durch die Bestim-
mung dieser Begriffe und Prinzipien als Ziel der Werte der Vernunft und
diese als Entsprechung des Prinzips der Vernunft begriffen. Wissenschaft
war buchstiblich theoretisch, also an Wahrheit orientiert, und Empirie
war Teil der praktischen Detaillierung dieser theoretischen Vernunft in
ihrer zumeist praktischen Entsprechung. Mit der zunehmenden Domi-
nanz der Wertintegration und der Tauschwertrationalitit wurde Ma-
thematik immer mehr zum Hauptwerkzeug instrumenteller Vernunft.
Dies entspricht durchaus dem quantitativen Charakter der Werteeffi-
zienz in ihrer immanenten Bestimmung als eine Form der Ubereinstim-
mung mit dem Gegenstand. Okonomie ist der Gegenstand quantitati-
ver Werte, alle werden in Geld gerechnet und lassen sich als Quoten
am Kapital darstellen. Der Preis ist die quantitative Erscheinung der
Ubereinstimmung von den Werten der Waren, der Werte des Subjekts
sowie der Werte der Subjekte in dieser Kommensurabilitit als Katego-
rie. Preise driicken die quotale Repriasentanz des Kapitals wie die des
Wertbewusstseins des Subjektes aus. Der Selbstwert des Subjekts und
sein Vermogen spiegeln sich im Preis und konkretisieren sich dort zur
empirischen Entscheidung. » Alles und jeder hat seinen Preis«, weif$ der
Volksmund. Effizienz ist das verniinftige Bewirken dieser Werteratio-
nalitit und das Prinzip des Handels aller Beteiligten im Grundsatz. Die
Begriindung der besonderen Rolle der Mathematik in der Okonomie
wurzelt in der Kommensurabilitatsproblematik. Sie ist ein substanzielles
Thema, denn die immanente Substanz der Okonomie ist rein quantita-
tiv. Thr transzendenter Charakter liegt in der begrifflichen Rationalitit
der Wertevermehrung als teleologischer Selbstzweck. Sie entspricht der
Willenssetzung des Subjekts und seiner Begrifflichkeit. Empirie kommt
nur als beobachtbares Verhalten oder als Erinnerung erlebter Erfahrung
vor. Sie beriithrt, anders als die Rationalitit und die Mathematik, nicht
die okonomische Substanz. Kapital ist kein empirisches Phinomen.
Vielmehr bestimmt es Empirie in ihrer Vermogenswirklichkeit; anders
gesagt: in unserer und als unsere Realitit.

Das Kapital hat bislang alle seine Kritiker tberlebt. Das Kapital zeigt
sich stets substantieller als das Vermogen der Kritik, es wurzelt in der
Substanz der Subjektivitit und enthilt demnach auch bereits die Mog-
lichkeit der Kritik an sich selbst. Marx denkt die Schranke des Kapitals
zu eng:

»Die wahre Schranke der kapitalistischen Produktion ist das Kapital
selbst, ist dies: daf§ das Kapital und seine Selbstverwertung als Ausgangs-
punkt und Endpunkt, als Motiv und Zweck der Produktion erscheint; dafd
die Produktion nur Produktion fir das Kapital ist und nicht umgekehrt
die ....die Schranken, in denen sich die Erhaltung und die Verwertung

53

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

des Kapitalwerts, ...allein bewegen kann, diese Schranken treten daher
bestindig in Widerspruch mit den Produktionsmethoden...«®s

Marx irrt — und zwar im Grundsatz. Die wahre Schranke des Kapitals,
wenn iiberhaupt vorstellbar und bestimmbar, liegt in der Grenze der
Substanz des Subjekts. Und die Produktionsmethode des Subjekts war
und ist die Vernunft und das Wissen aus der Vernunft heraus. Maschine-
rie erscheint nur als eine Episode, wie zuvor die Muskelkraft von Skla-
ven und Banausen, von Bauern und Tagelohnern. Fiir die Substanz des
Subjekts wie fiir Wissen und Vernunft hat noch niemand eine Grenze
plausibel benennen, gar empirisch aufzeigen konnen. Unsere Sinnlich-
keit hat auch die Freibeit zur Ubersinnlichkeit. Davon haben Subjekt
und Kapital reichlich Vermogen akkumuliert. Beide entstammen der
Freiheit, die entsteht, indem die Seele den Leib als blofse Not-wendigkeit
begreift. Das ist die Geburt der Kausalitit; der Welt der Not-wendigkei-
ten (mundus causalis) und der Aufgang der Werte am Himmel der Seele.
Das Wissen um die Substanz des Kapitals und seine Begriffsgeschichte
als die Begriffsgeschichte der sich denkenden und wollenden Substanz,
das ist das Subjekt in jeder Epoche als Entsprechung seiner obersten
Werte. Dieses Wissen ist weitgehend verloren gegangen. In der Vielfil-
tigkeit empirischer und vermeintlich-empirischer Erscheinungen hat
okonomische wie erkenntnistheoretische Wissenschaft die Synthesis des
Mannigfaltigen nicht mehr vollzogen. Thr Bewusstsein destruiert sich
schleichend selbst. Das Subjekt grenzt an seine Vorstellungskraft als re-
flektorischer Selbstbezug. Die fragmentierte 6konomische Wissenschaft
hat — anders als die Theorie der Physik — kein ganzheitliches Projekt ih-
res Gegenstandes mehr. Insofern »denkt sie sich nicht mehr«, wie Aris-
toteles Wissen bestimmt hat.

Im Ubergang zum Wissenskapital steht aber das Wissen selbst wieder
und unmittelbarer als jemals zuvor als die fundamentale Kardinalsub-
stanz von Kapital und Subjekt zur Bestimmung an. Wissensproduktion
ist schon lange herrschendes Produktionsprinzip, Verwissenschaftli-
chung durchdringt stetig mehr und mehr Bereiche von Wirtschaft und
Leben. Die kommunikative und informative Interaktionsfahigkeit hat
sich langst entlang einer wissensbestimmten Mediation des modernen
Subjekts etabliert. Daten, Informationen und Wissen laufen zwar un-
scharf ineinander, wie frither Wissen, Glauben und Meinen, aber sie
bilden doch bereits einen kontingenten Rahmen der Wirtschaft im brain
capitalism. Dieser kontingente Rahmen ist der Vermogenshorizont nur
in sich limitierter Substanzialitit von Moglichkeiten des Subjekts wie
des Kapitals. Das heifSt, Wissen und Wissensvermehrung und die Poten-

85 Marx, Karl (1964): Das Kapital. Band 3. MEW 25. Berlin: Dietz Verlag,
S. 260, Hervorhebungen im Original.

54

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON DER SEELE ZUM KAPITAL

tiale dafir sind die Tauschobjekte der Wertrationalitit dieser Epoche
als effizienteste Form der Wirklichkeitsgestaltung. Dieser sich neu ent-
wickelnden Form steht noch das irritierte Subjekt des Finanzkapitals
entgegen, wie weiland alle Subjekte im Ubergang von einer Kapitaler-
scheinungsform in die nachst hohere Stufe zuvor auch. Zu keiner Zeit
hat das Subjekt seine eigene Metamorphose wirklich begriffen. Die
zeitgemife Bestimmung dieser Metamorphose des Verméogens zur Ver-
nunft, zur Substanz des Kapitals, ist deshalb die erste und edelste Auf-
gabe okonomischer Wissenschalft.

Das Lamento des heutigen Subjekts iiber den vermeintlich »seelenlosen
Finanzkapitalismus«, der als »Monster« politisch diskutiert wird, wirft
aber auch ein deutliches Schlaglicht auf den langen Schatten theoriever-
gessener Okonomischer Wissenschaft. Ihr selbst ist die Frage der Fragen
jeder Wissenschaft abhandengekommen: Was bedeutet Okonomie als
Wissenschaft — erkenntnistheoretisch bestimmt- — uns heute? Dies ist
die primire Forschungsfrage. Die Antwort steht aus. Die heutige Oko-
nomie hat keinen zeitgemifSen Begriff mehr von ihrem Gegenstand, we-
der von ihrer Kardinalsubstanz noch dem Bewusstsein ihrer selbst, mit
dem sie diese Frage thematisieren konnte. Aber sie kann dieses Wissen
aktiv zuriickgewinnen. Zu ihrer Ausarbeitung stehen drei Perspektiven
zur Verfligung: die empirische, die mathematische und die begrifflich-ra-
tionale. Diese Perspektiven sind nicht mit der Vielzahl untiberschauba-
rer Methoden zu verwechseln. Alle drei Perspektiven sind gleich alt.
Aber nicht alle sind gleich effizient. Hier beginnt die Frage gegenwir-
tiger Zukunft 6konomischer Wissenschaft in ihrer eigendefinitorischen
Aufgabe konkret: ein Wissensprojekt in ureigener Sache als eine wirk-
lich substanzielle Aufgabe!

55

https://dol.org/10.5771/9783845202427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. [EEE



https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

