
I. Horizont: 
Die Transformation und 

Metamorphose von Philosophie 
und Ökonomie

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


13

1. Von der Seele zum Kapital 
Die Metamorphose der Kategorien  

»Vermögen« und »Substanz«

»Erst wer wirklich denkt, ist im eigentlichen Sinne 
wissend«

Aristoteles: Über die Seele, 417a.

Exposition der Forschungsfrage  
und ihre methodische Problematik

Der Zusammenhang von Seele und Kapital wurde bislang nicht the-
matisiert. Dieser Zusammenhang repräsentiert nichts weniger als die 
Begriffsgeschichte des Subjekts und die des Kapitals in der Entstehung 
sowie in der Veränderung beider Begriffe im Verhältnis zueinander. 
Die Geschichte des Kapitals ist die Geschichte der Subjektwerdung des 
Subjekts und umgekehrt, die Geschichte des Subjekts ist die konkrete 
Entstehung des Kapitals. Sie beginnt als Begriffsgeschichte mit der wis-
senschaftlichen Begriffssetzung der Seele und der praktischen Folge, die 
aus diesem Begriffsverständnis resultiert: die Entstehung von Vermögen, 
das zu Kapital wird. Dabei zeigt sich die Gemeinsamkeit von Seele und 
Kapital als Metamorphose der Begriffe Vermögen und Substanz. Dies 
ist die Metamorphose der Substanz des Erkenntnisvermögens in die 
Substanz des Kapitalvermögens. Durch diese Verwandlung existieren 
zwei Kardinalsubstanzen aus einem Ursprungsvermögen heraus – wie 
ein Januskopf. Gegenwärtig vollzieht sich eine Verwandlung der Ka-
pitalform selbst. Hinter der heute dominanten Erscheinungsform des 
Finanzkapitals zeigt sich bereits die nächste Stufe: brain capitalism, 
das Wissenskapital als die zunehmend relevanteste Erscheinungsform 
des Kapitals. Es ist zu zeigen, dass diese Form als Wissenskapital aber 
nur das volle Aufbrechen des immer schon permanent konstitutiven 
Kapitalprinzips ist. Die Leitthese ist: Kapital gründet zu allen Zeiten 
in Vernunft und Wissen und insofern auch in Freiheit; Kapital ist eine 
Möglichkeit effizienter Wirklichkeit. Diese Wirklichkeit entsteht mit 
unserem Bewusstsein, das zuerst »Seele« hieß, und diese ist stets an die 
Existenz des Subjekts gebunden.

Der Begriff des Kapitals und seine Erscheinungsformen sind heute eher 
unbestimmt. Trotz seiner fundamentalen Bedeutung in Ökonomie, Poli-
tik und Gesellschaft wie auch hinsichtlich seiner erkenntnistheoretischen 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

14

Relevanz hat seine begriffliche Bestimmung in dem Maße abgenommen, 
wie die Dominanz des Kapitals selber objektiv zugenommen hat. Kapi-
tal ist heute der oberste Wert. Kein Wert bestimmt unser konkretes Han-
deln deutlicher. Kein Mythos und kein Märchen, keine noch so populäre 
Ideologie haben heute mehr empirisch beobachtbare Anhänger als die 
Realität des kapitalwertrelevanten Handelns. Sie eint über Gegensätze 
hinweg. Keine Legitimation stiftet eine strengere Identität. Auch der 
Papst ist Kapitalist, ebenso wie jeder Staat. Praktisch jeder ist heute 
Ökonom und auf Wertrationalität hin orientiert, variierend nur hin-
sichtlich Intensität und Effizienz.

Noch nie war Politik eindeutiger auf die sogenannten Sachzwänge 
der Kapitalwertrationalität fokussiert und noch nie war die zuständige 
Fachwissenschaft von der prinzipiellen Diskussion dieses Grundvorgan-
ges gleichzeitig so weit entfernt. Der Ökonomie sind ihre Grundbegriffe, 
Kategorien und Prinzipien weitgehend abhandengekommen. Auch das 
bedeutet Dominanz von Kapital. Was herrscht, braucht keine Legiti-
mation mehr. Unter der Herrschaft der Kardinalsubstanz erscheint die 
Mechanik der ökonomischen Modellogik wie Mosaike in einem bunten 
Kaleidoskop: Das Bild ist bunt, aber ohne scharfe Kontur. Der Kollek-
tivsingular »das Kapital« versteckt sich unsichtbar zwischen scheinbar 
indifferenten Kurven. Ökonomie ohne reflektierendes Bewusstsein ist 
jedoch wie Wissenschaft ohne Wahrheit: theorielos und ohne Begriff 
von sich. Theorie ist an Wahrheit gebunden, bloße Wissenschaft nur an 
Effizienz. Physik herrscht auch ohne Mechanik, Mechanik aber nicht 
ohne Physik – die heutige Ökonomie als Wissenschaft hat sich noch 
nicht entschieden, zu welcher Kategorie und Klasse sie gehören will. 
Heute gilt: funktionale Plausibilität geht vor struktureller Grundein-
sicht und detailorientierte Kasuistik kommt vor dem theoretischen Ent
wurf, das Einzelne und Vereinzelte bleibt unverbunden. Eine Theorie 
der Ökonomie auf Augenhöhe einer Theorie der Physik, die den Bogen 
von der ersten Nanosekunde ihres kosmischen Ursprungs über die Rolle 
des allerkleinsten Teilchens im universellen Zusammenhang zu spannen 
versucht, ist nicht in Sicht. Nicht das Prinzipielle, sondern das Zufällige 
bestimmt die Thematik ökonomischer Wissenschaft. Aber das Zufällige 
gehört zur Substanz des Gegenstandes und nur ihm kann es als Einzelnes 
überhaupt wieder zufallen. Akzidentiell bleiben alle subjektivistischen 
Einzelaktionen ohne Thematisierung ihres konstitutiven Grundes. Diese 
können nicht Anspruch auf Substanz erheben, ohne genau diese Frage 
zu thematisieren.

Das gegenwärtige Erkenntnisinteresse ist, insoweit selbst bestimmt, 
subjektivistisch primär nur noch der immanenten Eigenrelevanz eigener 
und d. h. durch und durch subjektiver Ziele verpflichtet. Das entspricht 
der radikalen Subjektivität unserer Zeit. Das radikale Ich rechtfertigt 
sich selbst und damit als Ich zugleich auch sich als die rechtfertigende 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

15

Instanz. Das ist der Kern der neuzeitlich-modernen Erkenntnistheorie. 
Diesem Muster folgen auch die Fachwissenschaften, mit oder ohne ex-
plizite Diskussion. Wem, wenn nicht dem eigenen Ich, soll das erken-
nende Ich auch Rechenschaft ablegen, wenn es sich als das Ich erkannt 
hat, das alle Erkenntnisse auf sich als Ich bezieht? Auf Descartes: »Ie 
suis, i’existe, est nécessairement vraye[…]«1, antwortet Kant: »Das: Ich 
denke muß alle meine Vorstellungen begleiten können […].«2 Damit 
setzt sich das Ich auch zwischen sich und das »Denken«, denn auch 
diesen Gedanken begleitet dann das Ich in seiner strikt selbstbezogen 
Vorstellung. Damit wird das Ich endgültig selbst zum obersten Rich-
ter aller Erkenntnisse. Hegel fasst diesen Selbsterkenntnisprozess noch 
radikaler, indem er das Wesen dieses Wissens als Substanz des Ichs in 
seiner reinen Gestalt begreift, das sich im Begriff des Selbstbewusstseins 
vollendet als »reines ununterschiedenes Ich«3 mit der Gewissheit des ab-
soluten Wissens in ureigener Sache, eben als das »Ich = Ich[…]: [Dieses] 
Ich ist nicht nur das Selbst, sondern es ist die Gleichheit des Selbst mit 
sich; diese Gleichheit aber ist die vollkommene und unmittelbare Ein-
heit mit sich selbst oder dies Subjekt ist ebenso sehr die Substanz«4.

Subjekt und Substanz bilden die effiziente Übereinstimmung. Diese 
Substanz will das efficere, das Bewirken des Vermögens als Verwirkli-
chung zum actus voller Identität. Das meint Effizienz. Das radikale Sub-
jekt will sich aus seiner Substanz heraus bewirken, es ist effizient zu 
sich selbst. Sein Vermögen wird zur vollen Wirklichkeit seiner Substanz. 
Das mögliche Ich, als Vermögen angelegt, wird zur mächtigen Substanz 
seines weiteren Wollens als »Ich will« (mich). »Ich will mich selbst ver-
wirklichen«, spricht der Volksmund heute über sein Ich. Das heißt, jedes 
Ich will sich aus der Substanz Ich zu sein in die Wirklichkeit der vollen 
Ich-Identität vollbringen. Wer sich diesem Vollzug widersetzt, gilt als 
psychisch krank. Das meint krank an seiner Seele zu sein, weil sie dann 
nicht mit vernünftiger Wirklichkeit übereinstimmt. Als kranke Psyche 
kann und will sie nicht das Vermögen sein, was als potentia zum ac­
tus vorbestimmt erscheint, und kann Wirklichkeit nicht als solche mehr 
vernünftig begreifen. Das meint seelenkrank im Kern. 

Das radikale Ich ist kompromisslos auf seine Wirklichkeit als Iden-
tität mit sich selbst in zukünftig-idealer Aktrealisierung der jetzigen 

1		  Descartes, René (2011): Meditationen. Dreisprachige Parallelausgabe La-
tein – Französisch – Deutsch. 2. Auflage, Übersetzt und kommentiert von 
Andreas Schmidt. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 3. Absatz, Hervor-
hebungen im Original.

2		  Kant, Immanuel (1956): Kritik der reinen Vernunft. Hamburg: Felix Mei-
ner Verlag, B 131–132.

3		  Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Phänomenologie des Geistes. 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 144.

4		  Ebd., S. 586–587, Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

16

potentia fixiert. Abweichungen davon erscheinen heute als krankhaft. 
Das ist auch der Grundzug des Kapitals, das immer Identität mit sich 
im zukünftigen »mehr«, Vollzug des Vermögens zur Vermehrung der 
Substanz, zu sein versucht. Das Gegenteil heißt hier konsequenterweise 
Substanzverlust, eine Krankheit am Vermögen der Substanz. In der öko
nomischen Diagnostik lautet der Begriff bezeichnenderweise auch Krise, 
krisis. Gemeint ist die »Seelenkrankheit« des Kapitals, das schwindende 
Vermögen an sich. Das ist die wirkliche Bedrohung des Kapitals als Sub-
stanz. Dieser Grundzug der Positivität ist mit dem des Ich identisch, im 
Vollzug wie in der Krise. Seele und Kapital entsprechen sich in der Form 
der Effizienz, ihr pathos erleidet einen Substanzverlust, wenn ihr Vermö-
gen sich nicht in voller Wirklichkeit als Identität vollzieht. In der Sub-
stanz der Erkenntnistheorie spiegelt sich das Erkennbare des Kapitals in 
allen ihren Kardinalbegriffen, weil Kapital empirisch nicht beobachtet 
werden kann. Dieses »Spiegeln« an sich selbst heißt doppeldeutig für 
beide Phänomene auch »Spekulation«. Nomen est omen.

Damit wird das Ideal einer reinen Subjektivität zur Substanz des 
radikalen Ich. Kein empirisches Wölkchen stört mehr die Reinheit die
ser ästhetisch-logischen Konstruktion. Die subjektive Substanz wird 
zum höchsten Gipfel des idealen Selbstbildnisses des erkennenden Sub-
jekts und diese ermöglicht der Kapitalvermehrung einen tiefen Raum. 
Das demokratische Bewusstsein des Jedermann-Ich spiegelt sich in al-
len Wertvorstellungen wi(e)der. Sein Motto lautet: Ich bin es mir wert! 
Damit hat sich der alte sophistische Anspruch des Protagoras gegen und 
gegenüber der Philosophie kurioserweise mit Hilfe der ersten Philoso­
phie, der Erkenntnistheorie, selbst-triumphierend durchgesetzt. Dieser 
Maßstab des radikalen Subjekts wurde bereits weit vor dem empirisch 
wirklich erscheinenden Subjekt in der Spekulation, d. h. in seiner Selbst
beschau, als Theorie des sich selbst erkennenden Subjekts in seinem 
unbeschränkten Vermögen zur unbegrenzten Substanz gefasst. Dieser 
Maßstab ist im Anfang des geschichtlichen Werdens unserer Begriffs-
geschichte bis heute die bleibende Verbindung von Seele und Kapital, sie 
ist die wahre Brücke über die real vergangene Zeit:

»Der Mensch sei das Maß aller Dinge, der seienden, wie sie sind und der 
nichtseienden, wie sie nicht sind.«5 

Anders und zeitgemäß formuliert muss dieser Grundsatz heute so 
heißen: Der Mensch hat das Subjekt und damit das Kapital erfunden. 
Das Kapital ist der Maßstab aller Werte. Es ist der objektive Maßstab 

5		  Protagoras, zitiert nach Platon (1982): Theaitetos. Übersetzt von Friedrich 
Schleiermacher, in: Platon, Sämtliche Werke Band 2. Heidelberg: Verlag 
Lambert Schneider, 152a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

17

der subjektiven Werte, wie sie dem Subjekt bereits als seine erschei
nen und der noch nicht objektiven, wie sie dem Subjekt noch zu eigen 
werden können. Kapital ist die Metapher der sich selbst denkenden und 
wollenden Substanz des ICH=ICH als Quelle aller Vorstellungen eines 
nicht erkennbar beschränkten Vermögens zur Vermögensvermehrung. 
Vermöge des Kapitals kann sich das Subjekt quotal und d. h. kon
kret bestimmen. »Quotal« meint relativ zu allem und reflexiv zu sich 
selbst als Subjekt in seiner konkreten empirischen Einzelheit. In dieser 
quotalen Bestimmung kann es objektiv immer subjektiv bleiben, denn 
keine andere Qualität steht zwischen dem Subjekt und seinem obersten 
Wert. Das ist ein kardinaler Aspekt. Seine Subjektivität wird nicht an-
getastet, sie wird quotal zwischen allen Subjekten und anderen Werten 
vermittelt und ermittelt. So kann das Subjekt sich in seinem identischen 
Bezugspunkt als Maß seines eigenen Maßstabes begreifen. Das ist die 
Aufgabe der Kommensurabilität und des Preises als die quantitativen 
Kardinalkategorien des Subjekts.

Das Subjekt misst, und zwar entlang des obersten Wertes, reflexiv im-
mer auf sich selbst bezogen. »Messen« ist der Vollzug der Kommensu-
rabilität und die Fixierung im und als Preis, der den quotalen Wert jeder 
subjektiven Entität und jedes Gegenstandes am Kapital aus drückt. Da-
her ist Ökonomie im Kern immer der Vollzug der Kommensurabilität. 
Oder anders gesagt: Ökonomie ist der Gegenstand des rein Quantita­
tiven. Ökonomie hat keine Qualität außer dieser Quantität, die Kom-
mensurabilität als Quoten am Kapital auszudrücken. Diese Relation des 
Vermögens zum Quantitativen ist die Seele des Kapitals als das leben-
dige Subjekt. Sein heutiges Ich ist das Ich des »Ich bin der Wert«. Ich 
beziehe alles auf mich und mich selbst, mir erscheinen alle Werte relativ, 
aber ich selbst bin mir absolut. Ich bin es mir selbst wert, mir selbst Wert 
zu sein. Der homo oeconomicus ist diese fleischgewordene Kommen-
surabilität, ist die Entsprechung als Maß aller Dinge. Deshalb herrscht 
er mittels dieses Vermögens. Er ist die Substanz, die alles relativiert im 
Maß des Kapitals, womit Subjektivität als das Vermögen erscheint, sich 
zu vergleichen, also Preis und Wert selbst zu sein, und zugleich durch 
diese Kategorien selbst objektiv bewertet zu sein. 

Nur im Vergleich besteht das Subjekt. Bloße Individualität haben 
auch zwei Steine, zwei Tomaten oder zwei Schmetterlinge: Keiner ist 
gleich dem anderen, jeder ist individuell. Sie sind aber niemals Subjekt 
oder haben einen Kapitalbegriff. Individuen vergleichen »sich« nicht, 
dementsprechend ist Individualität kein ökonomischer Kardinalbegriff. 
Ökonomische Akteure agieren immer als Subjekte und nicht als bloße 
Individuen oder sogenannte Institutionen. Kein Individuum ist gleicher 
als das andere, obwohl notwendig immer verschieden voneinander, das 
meint Individualität: kein Mensch ist relativ oder wertvoller dem an-
deren gegenüber. Individuen stellen nicht in Werten vor, das macht nur 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

18

das Subjekt. Genauso hat keine Institution einen Begriff von sich. Nur 
Subjekte haben Begriffe und beziehen diese auf sich und auf anderes 
und andere, wohingegen Institutionen nur pseudo-objektive Gestalten 
eingebildeter Realität sind. Ihnen kommt kein empirisches Dasein zu. 
Das gilt nur für das kommensurable Subjekt: der homo oeconomicus 
in all seinen Erscheinungsformen als ökonomisch handelndes Subjekt 
ist die wirkliche Gestalt hier. Er existiert als personifizierte Ware, als 
Unternehmung, als Staat und als Markt, denn auch diese »ökonomi
sche« Vorstellung von »Raum« ist nur eine Anschauungsform und kein 
physisches Kontinuum. Wenn jemand sagt, er sei auf dem Markt, meint 
er damit, dass er physisch gerade fest mit den Beinen auf der empirisch 
realen Erde steht, aber sein Kopf vollbringt gerade eine wundersame 
metaphysische Leistung, die transzendentale Apperzeption als Synthese 
der ökonomischen Kategorien. Waren, Preise, Geld usw. erscheinen 
nicht als Fiktionen der produktiven Einbildungskraft des Subjekts, also 
als die wirkliche metaphysische Realität seines Bewusstseins, sondern 
der Einbildung nach als empirische Dinge. Aber noch niemand hat je 
etwa eine Ware oder einen Preis »gesehen«. Technische oder natürli-
che Artefakte und bedruckte Etiketten auf ihrer Oberfläche sind weder 
Ware noch Preis. Artefakte sind sinnlich gegenständlich, ökonomische 
Kategorien nicht. Die Ökonomie besitzt kein Jota Empirie. 

Diese ungewollte und unbemerkte Fraternisation der Ökonomie mit 
der Erkenntnistheorie hat die parallele Entwicklung der Erkenntnis-
theorie zur Ökonomie erst selbst ermöglicht. Auch sie denkt sich nicht 
mehr in zeitgemäßen Begriffen, begreift diese Sachverhalte nicht (mehr). 
Aus Erkenntnistheorie ist heute überwiegend Wissenschaftstheorie oder 
Geschichte der Philosophie geworden. Die eine blickt bloß zurück, die 
andere setzt Regeln, die das Subjekt im Denken nicht mehr prägen. Es 
kann mit diesen Regeln nunmehr die Kategorien seiner Anschauung nur 
als Gegenstände seiner Wahrnehmung verwechseln, diese aber begriff
lich nicht mehr bestimmen. Begriffe und Kategorien verselbständigen 
sich dadurch quasi, führen ein pseudo-empirisches Eigenleben, das sie 
als Begriffe und Kategorien niemals haben können. Was ist der wirkli-
che Preis? Das Aufklebeetikett auf der Raviolidose im Supermarkt oder 
der Wert, den ersteres für das handelnde Subjekt und quotal für das 
Kapital in ihrer gemeinsamen Kommensurabilität ausmacht, in der sie 
übereinstimmen im Tauschakt als dem Identischen ihrer quotalen Wert-
bestimmung? – So bleiben die ökonomischen Gegenstände, das sind 
ihre Begriffe und Kategorien, unbestimmt. Die aufgedruckten Ziffern 
auf den Raviolidosen gelten hingegen als Daten empirischer Ökonomie. 
Erkenntnistheoretische Reflexion ökonomischer Grundvorgänge gehört 
heute nur noch zur Philosophiegeschichte der Ökonomie.

Philosophie ist heute ein universitär-diszipliniertes Residualphä
nomen, das die Methodik der modernen Wissenschaft weder prägend 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

19

vordenken noch synthetisierend zusammenfassen kann. Sie leistet auch 
keinen erkennbaren Beitrag mehr zur realen Daseinsbewältigung. Daher 
muss sie sich fragen lassen, welchen Wert sie für wen und warum noch 
hat. Ökonomie ist heute die weltbeherrschende Ideologie, die Schul-
philosophie steht nur noch abseits im Schatten ihrer selbst und scheint 
diese Kühle wohlig im heißen Dunst des Kapitalismus zu genießen. Von 
ihr gehen heute keine Handlungshorizonte mehr aus. Oikonomia und 
philosophia haben ihre historischen Bedeutungen, Kopf und Füße ha-
ben die Rollen getauscht. Erkenntnistheoretische Fragestellungen sind 
daher nun primär aus der Fachwissenschaft selbst heraus zu entwickeln, 
wobei im Unterschied etwa zur Physik die Ökonomie davon noch weit 
entfernt scheint. 

Aber die Geschichte der Begriffsentwicklung geht weiter. Der heutige 
Kapitalbegriff ist durch den des Finanzkapitalismus besonders geprägt. 
Finanzkapitalismus bedeutet historische Abkoppelung der Tauschwerte 
von den Gebrauchswerten und Verselbständigung der Tauschwerte 
als die wirklich relevanten Werte des gesamten Tauschprozesses. Die
ser Prozess ist gegenwärtig das bestimmende Moment der Epoche und 
meint Finanzkapitalismus in nuce. Die moderne Finanzindustrie und ihr 
Klientel haben ein sprichwörtlich derivatives Wertverständnis oder an-
ders gesagt, ihr originäres Wertverständnis ist ein unmittelbar quotales 
Wertäquivalenzverständnis von Kapital als einzig relevanter Substanz in 
der gesellschaftlichen Zirkulation. Kapital schöpft sich nunmehr schein-
bar selbst: Aus reinen Tauschwerten werden neue reine Tauschwerte. 
Gebrauchswerte werden hierzu im Vergleich zu Residualgrößen zuneh
mend vernachlässigbar, sie stören im Finanzkapitalismus. Im Gegen-
satz zu vorherigen Epoche, erscheint Kapital heute vor allem als reiner 
Tauschwert. Tauschwertintegration und Tauschwertrationalität orien-
tieren sich nunmehr unmittelbar an der Kapitalsubstanz und der Ziel-
orientierung seiner Vermögensvermehrung. Hinter dieser Form bereitet 
sich aber bereits die nächste Erscheinung vor, das Wissenskapital oder 
auch brain capitalism. 

Wissenskapital ist die logisch nächste Entwicklungsstufe der Kapi-
talentwicklung. Anders als das Finanzkapital ist diese Form noch un-
mittelbarer auf die Substanz des Subjekts bezogen. Das verwertbare 
Wissen des Subjekts bildet die Substanz dieser Epoche. Wissen wird zur 
originären Wertschöpfung und löst sich damit deutlich von den alten 
Bildern der Kapitalentstehung. Nicht Muskel- oder Maschinenkraft 
oder sogenannte notwendige Arbeit oder die Logik eines produktiven 
Konsums und einer konsumtiven Produktion stiften das künftige Kapi-
tal, diese Mythen haben ausgedient, stattdessen entsteht Kaptial aus der 
Substanz substantiellen Wissens und der tauschintegrativen und tausch
wertrationalen Verwertung dieses Wissens als Strukturprinzip einer 
global vernetzen Wissensgesellschaft. Auf dieser Stufe begegnen sich 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

20

Erkenntnisvermögen und Kapitalvermögen erstmals seit ihrem genu
inen Ursprung in früher Form wieder unmittelbar, womit sich ein Kreis 
auf höherem Niveau schließt. Es ist der Kreis, der als Begriff des Sub­
jekts als die sich selbstdenkende Substanz zugleich auch das Vermögen 
zur Substanz des Kapitals ist und sich auch so unmittelbar reproduziert. 
Die Substanz des Kapitals erkennt das Wissen der sich selbstdenkenden 
Substanz als seine genuine Möglichkeit der Substanzvermehrung. Das 
ist der Kern der aufkeimenden Wissensgesellschaft. Der Begriff brain ca­
pitalism ist kein bloß soziologischer Softterm, vielmehr ist das Wissens
kapital das Strukturprinzip und Denkmuster unserer sich gegenwärtig 
entwickelnden Gesellschaftlichkeit und das bedeutet mehr als nur die 
Deskription einer oberflächlichen Welt eines informatorischen Wissens
austausches unter vielfältiger Interaktion und mit all der Buntheit em-
pirisch-narrativer Erlebniswelten, die heutige Kommunikation alltäglich 
zu bestimmen scheinen. Das wirklich Bestimmende als Grundlage war 
und ist das Kapital in seiner jeweiligen zeitlichen Erscheinungsform.

Dieser Prozess ist längst angelaufen. In ihm zeigt sich der Kern des 
Begriffes des Subjekts in der Wissensgesellschaft. Kapital und Wissen 
laufen in der Identität der sich denkenden Substanz, das ist das ver-
mögende Subjekt und sein Wissen, zusammen. Modernes Produktions
wissen ist zwar auch noch in Maschinerie und seiner prozessualen 
Wertschöpfung als Gegenstand verobjektiviert. Dieses geformte und 
transformierte Wissen ist aber nur die Hardware und die sie begleitende 
Software der eigentlichen Brainware, aus der heraus sie überhaupt als 
Wertgegenstand genuin hervortritt. Ohne wissenschaftliches Wissen 
wäre Kapital heute nicht möglich. Damit lässt sich Kapital nicht länger 
als äußerer Gegenstand vorstellen, der bloß als variierendes Sachvermö-
gen in Erscheinung tritt. Sachen haben keine Werte, diese sind nur in 
unserem Kopf, nicht in den Sachen selbst. Wir legen die Werte nur in die 
Sachen »hinein«. Diese Beimessung ist die Kommensurabilität in ihrer 
buchhalterischen Gestalt. Der beigelegte Wert ist der Preis als Ausdruck 
unseres Wissens über die zukünftige Relevanz dieser Sachen in ihrer 
wert- und vermögensbildenden Funktion. Der relevante Gegenstand ist 
nur das Subjekt selbst und sein Wertbegriff. Das ist der Regelkreis der 
Werte, der in keiner Bilanz als Position ausgewiesen ist.

»Kreis« ist nur eine Metapher für die konkrete Begriffsgeschichte 
dieser Kategorien und ihrer Metamorphose, die den Ursprung wieder 
in das Denken holt, aber aus der Gegenwart der konkreten Entwick-
lung heraus. Das Begreifen dieser Metamorphose ist das Verstehen der 
Entstehung und Wandlung des Begriffs des Subjekts und des Begriffs 
des Kapitals durch die Erscheinungen ihrer eigenen und gemeinsamen 
Geschichte hindurch. Es ist gewissermaßen die Identität dieser Begriffe 
und die Differenz zu ihrer eigenen Identität zugleich. Diese Begriffe 
müssen selbstbezüglich sein und auch different zugleich, sonst wäre 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

21

eine Veränderung von Subjekt und Kapital genauso wenig denkbar wie 
ihre permanente Präsenz, die in der Identität der Begriffe notwendig 
verbürgt ist. Ohne Identität kein Begriff und kein Gegenstand, aber 
ohne Differenz zu diesem Faktum wäre alles bloß statisch wie antike 
Tempelsäulen. Aber diese Begriffe sind keineswegs statisch, sie sind »be-
seelt«. Sie leben, wir leben diese Begriffe. Dieser Umstand gibt deshalb 
auch die hier zugrundeliegende, die probate Methode vor, diesen Pro
zess im Denken zu bestimmen.

Destruktion als Methode – Das methodische 
Verständnis des Wertes der Subjektivität

Methode stammt von methodos und meint ursprünglich Weg ... hin ... 
zu. Zum Begriff des Subjekts und seiner Begriffsgeschichte wie auch 
zum geschichtlich vermittelten Begriff des Kapitals ist aber kein Weg 
... hin ... zu ... als solcher wirklich möglich. Denn dieser Weg ist immer 
schon vollendete Vergangenheit als konkrete und sich zugleich modifi-
zierend-perpetuierende Zukunft als Gegenwart. Beide Begriffe sind im-
mer schon vorliegend, also zeitlich scheinbar präexistent und doch auch 
stets zukunftsgerichtet. Nur das Subjekt kann einen bereits existenten 
Begriff auch begrifflich begreifen und zwar auch in der Vorläufigkeit 
dieser Bestimmung. Das ist keine simple Tautologie, sondern vielmehr 
eine große erkenntnistheoretische Herausforderung. Das Subjekt muss 
sich in seiner Möglichkeit, Subjekt zu sein und zugleich in der verwirk
lichten Möglichkeit als wirkliches Subjekt, das es erst geworden ist, 
bestimmen und diese Bestimmung immerzu weiter vorantreiben. Diese 
Bestimmung muss es an sich selbst vollziehen. Das vermag es weder 
konstruktiv noch rekonstruierend. 

Konstruktiv meint, mit Notwendigkeit immerzu einen ideellen 
Entwurf auf der Grundlage des bereits vollzogenen Subjektseins zu 
verwirklichen. Wirklichkeit ist konstruktiv im Sinne konstruierter 
Wirklichkeit, sie ist eine bereits verwirklichte Möglichkeit gemäß der 
Idee. Konstruktiv lässt sich die Ur-Sache des Subjektseins rückblickend 
nicht aufhellen. Das scheitert an der nicht einholbaren Voraussetzung 
des bereits vorausgesetzten Subjektbegriffes und der Idee vom Sub-
jekt. Konstruktiv kennt nur eine Zeitrichtung: die Zukunft, die in der 
Gegenwart antizipiert wird. Konstruktives Vorstellen bleibt ideenhaft 
platonisch. Auch das Kapital erscheint dem Subjekt voraus. Die kon-
struktive, d. h. die hervorbringende Kraft des Kapitals ist daher aufzu-
decken und zwar in ihrem immanenten Vermögen, überhaupt vermögen 
zu sein, also an ihrer tatsächlichen Quelle und Wurzel. Das kann nur im 
Subjekt begründet liegen. Dieses Vermögen des Subjekts als permanente 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

22

Kraft aus der Substanz seiner Subjektivität transzendiert sich in ihrer 
Prolongation als Kraft stetig selbst. Kapital als Substanz heißt, immer 
mehr Kapital zu bilden als Ausdruck dieser Kraft, vermögen zu sein und 
auch weiteres Vermögen zu bilden. Substanzialität will und muss sich 
stetig steigern, was als Wachstumszwang in den Jargon des ökonomi
schen Alltagsvokabulars eingegangen ist. Das ist die reale Geschichte 
des Kapitals. Kapital begrenzt sich nicht und nicht von selbst. Daher gilt 
sowohl für den Begriff des Kapitals wie auch für den des Subjekts: auch 
eine rekonstruierende Methode durchbricht nicht diesen Zirkel und 
die immanente Kraft der transzendenten Wirkung dieses Immerzu-ver­
mögend-Seins und dieses Sich-realisieren-wollen-Müssens. Kapital und 
Subjekt sind dazu verurteilt, sich selbst permanent wollen zu müssen. 
Sonst heben sie sich negierend auf. Rekonstruktionen wiederholen aber 
Begriffe nur in ihrer genealogischen Struktur, es gilt aber diese Struk-
tur an sich, und zwar an sich selbst, zu destruieren. Das Prinzip muss 
gegenwärtig werden und zwar als permanentes, nicht als bloß historisch 
gewesenes Ereignis.

Die hier vorgeschlagene Methode versteht sich als Destruktion im 
Sinne eines methodischen Weg ... hindurch. Sie unterscheidet sich von 
allen sonstigen methodischen Vorschlägen, die auch unter dem Namen 
der Destruktion oder ähnlich klingender Titel geführt werden, insbe-
sondere von dem von Heidegger vorgeschlagenen Verständnis. Sein 
Begriff von Destruktion zielt auf die Re-Etablierung eines letztlich my-
thischen Verständnisses einer ontologischen Ursprünglichkeit ab, einer 
»Maxime ... die also so formuliert werden kann: ›zurück zu den Sachen 
selbst!‹«6 Sein Vorschlag, das »Wie« anstelle des »Was« dieser Gegen-
stände methodisch zu fokussieren, ist nur eine weitere Variante der alten 
Wahrheitsproblematik, Wahrheit als Übereinstimmung von Gegenstand 
und Denken7 zu begreifen. Bei Heidegger lautet es daher auch: »De-
struktion heißt: unser Ohr öffnen, frei machen für das, was sich uns in 
der Überlieferung als Sein des Seienden zuspricht. Indem wir auf diesen 
Zuspruch hören, gelangen wir in die Entsprechung.«8 Diese alte und 
früh meinende »Entsprechung« eines quasi mythisch-ontischen Vor-

6		  Heidegger, Martin (1963): Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 
§ 7.

7		  Die alte Formel der veritas est adaequatio intellectus et rei (oder) ad rem; 
Wahrheit ist die Übereinstimmung des Denkens mit dem (seinem) Gegen-
stand oder der Sache bestimmt selbst die »falsifikatorische« Wissenschafts-
theorie noch. Will doch auch diese nicht ihre Hypothesen ad absurdum füh-
ren, sondern geradezu die Effizienz dieser alten Methode selbst im Scheitern 
noch demonstrieren! Ein kaum verstandenes Problem; der sogenannte Posi-
tivismusstreit hat es nicht herausgearbeitet.

8		  Heidegger, Martin (1956): Was ist das – die Philosophie? Pfullingen: Nes-
ke, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

23

verständnisses einer möglichen Wahrheit »der Sachen selbst« verdeckt 
geradezu die Problematik von Subjekt und Kapital. Aber das Verhältnis 
von Wahrheit und Kapital ist immer noch unbestimmt.

Eine Wahrheit des Kapitals hat nicht einmal Marx gewagt zu the-
matisieren. Er ist nur bis zum vermeintlich falschen, zum »verkehrten« 
Bewusstsein als »Fetischcharakter der Ware«9 vorgestoßen, die »ein or-
dinäres sinnliches Ding [...] in ein sinnlich übersinnliches Ding«10 ver-
wandelt, »sobald es als Ware auftritt«.11 Das Bewusstsein als solches, 
als Quelle möglicher Verkehrung wie als Vermögen fetischloser Apper-
zeption, ist ihm nicht mehr grundsätzlich Thema geworden. Aber in der 
Substanz des Bewusstseins liegt der Schlüssel jeden Wertes. Wer aber 
nicht das Bewusstsein als solches respektiert, kommt diesem Vermö-
gen nicht auf die Spur. Das verkürzt auch die Marxsche ökonomische 
Analyse und führt zu heute klar widerlegbaren Ergebnissen aus prinzi
pieller(!) Sicht, ohne empirisch-historisches Besserwissen im Nach-
hinein. Tauschwerte benötigen nicht mehr zwingend Gebrauchswerte, 
wie Marx das noch apodiktisch behauptet hat: »Endlich kann kein 
Ding Wert sein, ohne Gebrauchsgegenstand zu sein. Ist es nutzlos, so 
ist auch die in ihm enthaltene Arbeit nutzlos, zählt nicht als Arbeit und 
bildet daher keinen Wert.«12 Nur Arbeit scheint für Marx wertstiftend. 
Sein Begriff von Vermögen und Substanz ist zu eng angelegt und dies 
betrifft zentral auch den Begriff des Kapitals und den des Subjekts. 

Hier hätte bereits Heidegger destruieren müssen. Sein Konzept war 
der letzte große Entwurf einer Erkenntnistheorie vor dem schleichenden 
Zerfall der ersten Philosophie. Denn der Fetisch der Warenform ist der 
Fetisch des Subjekts in seiner eigenen Substanz als Ware, die sich als 
Eigentum selbst verkauft, weil sie sich selbst gehört und auch gehören 
will. Der Eigenwert des Subjekts als Ware ist der kommensurable Wert 
des wirklichen Subjekts, sein Preis ist sein Wertbewusstsein. Die per-
sonifizierte Ware als die zum Eigentum gewordene Person will sich als 
Substanz vermögend vermehren und empfindet das weder als prinzi
pielle Unfreiheit noch als »Uneigentlichkeit« ihres Seins. Erst das Ver-
mögen zur Substanz, das ein Vermögen zur Person und zur Ware ist, 
macht das Subjekt frei, Subjekt zu sein. Es gehört erst als Ware Arbeits
kraft sich selbst. Dies ist der Wendepunkt vom bloßen Handelskapital 
der Antike und des Mittelalters zum neuzeitlichen Warenkapital. Hier 
sind nicht nur Sachen Handelswaren, sondern das Subjekt ist selbst die 
Ware seines Wertes als der kardinale Wert des Tausches. Es erhält einen 

9		  Marx, Karl (1962): Das Kapital. Band 1. MEW 23. Berlin: Dietz Verlag,  
S. 85.

10		 Ebd.
11		 Ebd.
12		 Ebd., S. 55.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

24

Marktpreis. Dieser Wert spiegelt sein Bewusstsein im Preis seiner Sub-
jektivität: objektiv als Arbeitspreis und subjektiv als Arbeitslohn. 

Was aber seine Freiheit zur Vermögensausübung ausmacht, ist daher 
die Identität mit sich; die Freiheit der Eigendefinition als erlebte Iden-
tität des Preises seines Wertes. Das Subjekt ist wert und frei zugleich, 
als quotaler Preis des Kapitals. Dieses Subjekt will sich, es hat eine 
tiefe Lust und Begierde an sich selbst. Das Wertverständnis von Marx 
missversteht sich hingegen als aus Not und Leid und der Notwendig-
keit notwendiger Arbeitsnot bestehend, aus der dieses Verständnis ge-
boren ist. In der Sprache von Marx heißt das notwenige Arbeit und 
mit ihr auch notwendige Arbeitszeit: »Wir kennen jetzt die Substanz 
des Wertes. Es ist die Arbeit. Wir kennen auch sein Größenmaß. Es ist 
die Arbeitszeit.«13 Marx stellt die Synthesis des Bewusstseins nach dem 
Schema der Arbeit und gesamtgesellschaftlich nach dem der Produktion 
vor. Arbeit wird damit zum Selbstmissverständnis der Synthesis des Be-
wusstseins wie des Kapitals. Sie wird gesamtgesellschaftlich nach dem 
Schema der Produktion vorgestellt: »Als Kristalle dieser ihnen gemein-
schaftlichen gesellschaftlichen Substanz sind sie Werte – Warenwerte.«14 
Diese Annahme ist nicht tief genug im Ursprung des Subjekts begrün-
det. Das Subjekt und seine Warenform sind erst eine Folge eingebildeter 
Not an der Sterblichkeit, der Bedürftigkeit unserer natürlichen Existenz 
und der Einbildung des Ewigen und der unsterblichen Seele als ideelle 
Flucht aus dieser Grundbestimmung unseres Seins. Erst dies stiftet die 
erste und genuine Wertsetzung überhaupt. Es ist der Wert gegen das 
Leben und das Festhalten an der Fiktion einer Partizipation am Ewi
gen und Göttlichen. Alle Werte sind Fiktionen, keiner entstammt der 
Natur. Die Begründung der Werte beginnt daher nicht erst bei der Ar-
beit, sondern mit der Begriffsfassung der Seele und damit mit dem ers
ten Akt der Subjektwerdung. Dieser Akt ist älter als Arbeit und ihre 
Warenform. Ethik und Kommunikation sind älter als Ökonomie und 
Wissenschaft, Subjekte und Werte nicht. Ethos ist die Gewohnheit, der 
– aus dem oikos, dem »ganzen Haus« heraus – die Ethik entstammt. 
Erst aus dem kommunikativen Zusammenwohnen kann das Leben sich 
evolutionär wie emanzipatorisch weiterentwickeln. Das bedeutet immer 
Veränderung des Gewohnten. Aber erst der Bruch mit dieser Gewohn-
heit ist der Aufbruch des Denkens selbst. Dies stiftet Denken als re-
flektorisches Moment und zwar gegen bloße Gewohnheit. Denken ist 
immer eine ungewöhnliche Begegnung des (ethisch) Gewohnten. Den­
ken beginnt mit der vernünftigen Wahrnehmung des ethisch Gewohnten 
und dem Überdenken der tradierten Lebensweise und seiner »natürli­
chen« Umgebung und seiner Bezüge. Denken entzündet sich immer an 

13		 Marx (1962): Das Kapital. Band 1, Hervorhebungen im Original, S. 11.
14		 Ebd., S. 52.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

25

Gewohnheiten. Das gilt auch für das Überdenken gewohnter, »selbst-
verständlicher« Forschungsparadigmen.

Diese Aufarbeitung hat Heidegger ausgelassen. Wirkliche Eigentlich-
keit heißt für das Subjekt, sich selbst Wert und dann auch Kapital zu 
sein, sich zuerst als sich anzueignen und sich als Vermögen zu ... zu 
verwerten. Das stiftet das Subjektive in seiner ursprünglichen Form: Ich 
gehöre mir selbst. Diese Entsprechung ist der »Zuspruch«, auf den das 
Subjekt »hört«. Aber Kapital kommt in der gesamten Theorie Heideg-
gers an keiner Stelle vor! Seine Eigentlichkeit erkennt scheinbar noch 
ein vom Kapital unbeflecktes Subjekt im Daseinsentwurf seiner selbst. 
Sein Subjektverständnis ist hinter der impliziten ökonomischen Reli
giosität, dem Glauben an die Naturhaftigkeit dieses Grundes not-wen-
diger Existenz im tradiert Spirituellen seiner »Sorge« versteckt. Dieser 
Subjektbegriff hat nicht die Kraft, sich als das Substanzielle des wirkli-
chen Daseins zu begreifen. »Besorgt« ist nur der homo oeconomicus 
und nur er sorgt sich um die Substanz der Welt, in die er vermeintlich 
»immer schon gehalten« scheint und sich notwendend dann in ihr be-
greifen und bewähren muss. Der homo oeconomicus sorgt sich um den 
Wert seiner selbst. Das bedeutet ihm, Subjekt zu sein und »Welt« als 
Bühne seiner Geltungsansprüche für sich und sein Wollen zu reklamie
ren. Diese Bühne ist das Ereignis von Geld und Geltung, die Duplizität 
und Dichotomie der Werte, die das aufkeimende Subjekt sich erst als 
Welt durch den legitimatorischen Akt der Selbststiftung als Subjekt und 
d. h. immer und notwendig auch als homo oeconomicus durch einen 
ideellen Entwurf selbst geschaffen hat. »Welt« ist dieser Zusammen-
hang von Geld und Geltung, von Normen und Werten und von Geset-
zen nach Maßgabe des Subjekts.

Soziologisch erscheint diese Welt uns als Verweisungszusammenhang 
von Kommunikation und Interaktion. Aber das trifft nicht die Substanz: 
den Wertcharakter von Welt. Sonst wären wir in der puren Natur und 
nur ein natürlicher Teil von ihr. Wir wären Individuen und nicht Sub-
jekte, denn die Natur kennt keine(!) Werte, die als Ideen und insofern als 
Begriffe des Subjekts verstanden werden könnten. Der Begriff »Welt« 
gäbe in einer nicht metaphysisch verfassten Interpretation von Natur 
keinen Sinn. Welt ist aber eine Anschauungsform des Subjekts und 
nicht objektiver Bestandteil der Natur. Damit ist gewissermaßen der 
Horizont, der »Himmel« des realen Subjekts auf Erden, bezeichnet. In 
diese wertorientierte und wertbestimmte Welt sind wir heute tatsächlich 
immer schon »geworfen«. Wir sind als Subjekte stets geltungsbedürf
tig und auch geltungssüchtig, immer aber und mit Notwendigkeit an 
Geltungsansprüche und Geld verwiesen. Auch die Wiederherstellung 
des Anspruchs ursprünglicher und des Ausgleichs verletzter Geltungs
ansprüche sowie die Vergütung vorgeschossener Leistungen entstam-
men historisch der sogenannten »Wiedervergeltung«. Sie ist sowohl das 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

26

vorschüssige Vertrauen als auch die ethisch-ökonomische Form der Ra-
che; sie setzt das Geltende als Recht durch. Diese Art der Bedürftigkeit 
stiftet Ökonomie, nicht der eingebildete Mangel am relativen Grad von 
Waren und Vermögen. Dieser Mangel ist eine Folge der Wertsetzung 
des Subjekts in »eigener Sache« und keine Ursache im Sinne naturbe
dingter Kausalität. Dieser Mangel ist eine sprichwörtlich eingebildete 
Not-wendigkeit, eine selbstgeschaffene causa. Hier hat Destruktion eine 
diesen Grund freilegende Aufgabe. »Ein Zurück zu den Sachen selbst« 
ist keine Destruktion des herrschenden Prinzips und keine Orientierung 
in der realen Welt. Denn Welt ist eo ipso immer real im Sinne eines 
bereits verwirklichten Wertekanons. Nur so ergibt ein Begriff von Welt 
Sinn gegenüber der vorhandenen Natur als das Seiende im Ganzen. De-
struktion als methodischer Begriff hat daher bei sich selbst anzusetzen. 
Dieser Begriff darf nicht zum ontologischen Souvenir eines vorwissen-
schaftlich-gefassten Verständnisses »der Sachen selbst« werden.

Anders hier: Destruktion wird nicht als Verlängerung ontologischen 
Denkens und alter Gewohnheiten verstanden, sondern als Aufbrechen 
solchen Denkens durch Konfrontation der Begriffe mit sich selbst. Nicht 
Schöpfung oder Restauration von Begriffen oder die Beschwörung nur 
schemenhaft vorstellbarer Urzustände können das primäre Anliegen 
sein. Hier gilt es die dichotome Struktur von Subjekt und Kapital, be-
ginnend mit ihrem (gemeinsamen) Ursprung, in ihrer Gegensätzlich-
keit und ihrer Gegenzügigkeit zu thematisieren. Diese Struktur ist die 
zeitliche Kraft der Ambiguität als Bewegung der Begriffe; als unsere Be-
griffsgeschichte. Dichotom sind die Begriffe, weil wir sie als differente 
Erscheinungen einer identischen Ur-Sache nicht als solche unmittelbar 
erkennen. Das Subjekt »begreift« Begriffe als »äußere« Gegenstände 
und nicht als Anschauungsformen und Kategorien seiner selbst. Ka
pital ist kein äußerer Gegenstand; alle ökonomischen Begriffe und Ka
tegorien sind reine Anschauungsformen des Subjekts. Sie sind ein Teil 
von uns und wir die Sache dieser Begriffe stets selbst! Diesen Zusam-
menhang gilt es plausibel aufzudecken, worauf Destruktion als Metho
de hier zielt, indem sie das Ursprüngliche im Gegenwärtigen und das 
Fakultative im Kausalen zeigt – und nicht nur bloße Notwendigkeiten. 
Wir selbst sind dieses Vermögen und zugleich die lebendige, die beseelte 
Substanz als selbstverwirklichtes »Ding an sich«. Nur wir selbst sind 
dieser Gegen-Stand, das Gegenüber der eigenen Reflexion, wir sind »der 
Ökonom als Ding an sich«.15 

Zeitlich betrachtet erscheint uns der Prozess der konkreten Begriffs-
geschichte stets ungleichzeitig. Diese Begriffe sind »immer schon da«, 
wie in der Fabel vom Hasen und Igel, obgleich sie doch »objektiv« 

15		 Vgl. Rosenthal, Klaus (1986): Die Gleichursprünglichkeit von Ökonomie 
und Wissenschaft. Spardorf: Wilfer, S. 73ff.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

27

geschichtlich und gesellschaftlich erst ein konkretes Werden durchlaufen 
müssen. Aber weder das Finanzkapital noch eine andere Erscheinungs-
form des Kapitals noch die Entwicklungsstufen des Subjekts vom Be-
griff der Seele hin zum Gemüt und weiter zum Bewusstsein sind ontolo-
gisch vorgegeben. Wir haben uns alle diese Erscheinungen erst gemacht, 
ohne dass Gott oder Sorge uns zum Machen genötigt hätten. Die sich 
denkende und wollende Substanz hat sich zuerst als Subjekt gemacht. 
Dieses Machen ist die objektive Geschichte unserer Subjektivität. Sie 
erscheint uns objektiv, weil wir uns in ihr als Gegenstände selbst begeg-
nen, wir uns in dieser Gegenständlichkeit selber spiegeln als die jeweils 
andere Seite der einen Münze. Diese verdeckte Identität ist die Meta-
morphose der Kategorien »Vermögen« und »Substanz«. Ihr zeitlicher 
Wandlungsprozess als konkrete Geschichte lässt sich methodisch als 
Ambiguität verstehen, d. h. es ist diese Dichotomie in ihrer gegenzü-
gigen Kraft, die aus dem Erkenntnisvermögen erst Kapitalvermögen 
schöpft, um aus dem Kapitalvermögen die Substanz des Subjekts selbst 
zu substantiieren. Diese Ungleichzeitigkeit ist methodisch zu destruie
ren. Das ist hier der Nucleus des Methodenbegriffes. 

Mit der Erkenntnistheorie beginnt die Geschichte des Subjekts. Er
kenntnistheorie war immer eine Theorie des Subjekts. In ihr kommt 
das erkennende Subjekt sich selber wie in einer Analytik durch Außer-
irdische vor. Die erkennende Vernunft und ihr ureigenes Werkzeug, der 
Verstand, müssen dabei stets über ihr eigenes Vermögen zur Erkenntnis 
wie über die aus diesem Vermögen resultierenden Erkenntnisse urteilen. 
Das ist das bleibende Problem jeder Erkenntnistheorie: Wie bei einer 
Operation am eigenen Herzen sind Chirurg und Patient hier identisch. 
Da sich dieses Problem nicht hintergehen lässt, sind weitere Entwürfe 
positivistischer Natur überflüssig, ein konstruktivistisches »Weiterso« 
verspricht keinen erkennbaren Erkenntnisfortschritt in dieser Grund-
problematik und neue Konstrukte (re-)produzieren nur neue Ontologie, 
auch wenn sie in anderer Gestalt auftreten. Solche Masken gibt es heute 
zu Hauf. Jede dieser erkenntnistheoretischen oder wissenschaftstheore-
tischen Hypothesen ist eine hypothesis, also eine Unterstellung, die aus 
dem Blick der erkennenden Vernunft als eine Hypostase ihrer selbst, 
als hypostasis, also als Substanz in eigener Sache, gesehen wird, aus der 
heraus sich die Hypothese erst »versteht«. Nur die erkennende Vernunft 
kann sich selbst zur Substanz, d. h. zur Kraft ihrer eigenen Erkenntnis, 
machen und genau dieses parádeigma hat sie immer verfolgt, von Platon 
bis Kant, von Aristoteles bis Hegel, wie verschieden in der Ausprägung 
auch immer, bis in unsere Zeit hinein. Aus diesem Muster der buchstäb
lich selbstinszenierten Selbsterkenntnis ist alle Erkenntnistheorie als 
Theorie des sich denkenden Subjekts hervorgegangen – und mit ihr das 
Kapital als alter ego unseres Bewusstseins.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

28

Das Konzept der Seele und die Metamorphose           
der Kategorien »Vermögen« und »Substanz«

Die Metamorphose der Kategorien »Vermögen« und »Substanz« ist 
das Bindeglied der Begriffsgeschichte der Seele und des Kapitals, sie 
ist das Identische beider Begriffe in deren permanenter Wandlung. Von 
ihr geht die Kraft bleibender Veränderung aus. Das bedeutet Ambi-
guität: Diese Kraft hat Permanenz. Sie verändert unsere Wirklichkeit, 
indem sie diese beständig modifizierend konstituiert. Wirklichkeit ist 
nicht einfach bloß »da«, das wäre platte Empirie. Wirklichkeit ist ein 
Produkt. Sie ist das Ergebnis der verwirklichten Möglichkeit als Ver-
mögensrealisierung. Diese Realisierung schafft die realitas als Wirk-
lichkeit. Wirklichkeit ist effizient gestaltete Tat-Sache! Kein Auto und 
kein Geldvermögen fallen wie Regentropfen vom Himmel, stattdessen 
können wir das Ergebnis einer Metamorphose des Vermögens des Sub-
jekts beobachten, das sich diese Gegenstände als wirkliche Gegenstän-
de geschaffen hat. Insofern ist Wirklichkeit immer empirisch in ihrem 
Vorhandensein. Empirische Wissenschaft kann immer nur beobachten, 
was ist, deshalb bleibt sie im Deskriptiven stecken. Das lässt Vielfältig-
keit auch vielfältig erscheinen; aber die Wahrnehmung von Erfahrun-
gen kann nichts über das Prinzipielle in Erfahrung bringen. Die Kraft, 
die Wirklichkeit konstituiert, ist solcher Beobachtung nicht zugänglich. 
Sie liegt in uns selbst. Sie ist substanzieller Teil unserer Seele, über die 
wir nur introspektiv oder in und durch die Begriffe ihrer selbst Zugang 
finden können. Niemand, auch der talentierteste Empiriker nicht, hat 
je eine Seele wirklich beobachtet. Auch kein Mediziner, kein Physiker 
oder je ein Ökonom. Und der Philosoph kennt die Seele nur als Quelle 
seiner Begriffe, also als Grund und Vermögen, als Prinzip und Substanz. 
Er kennt sie also nur insoweit, als dass er mit diesen Werkzeugen die 
Seele und unsere Wirklichkeit zu bestimmen sucht, die mit und durch 
die Seele erst gegeben sind.

Der Begriff Seele bezeichnet ein komplexes ideelles Konstrukt. Als 
Wort ist Seele schon früh in vielen Altkulturen bekannt. Das alte griechi
sche Wort psyche, lat. anima, wird in der vorwissenschaftlich-narrativen 
Rede als Hauch gedeutet, was heute noch in Redensarten vom Aus-
hauchen der Seele oder des Lebens widerhallt. In der religiösen Rede 
kommt auch der umgekehrten Deutung von Einhauchen eine narrative 
Vorstellung als Schöpfungsakt zu. Immer geht es dabei um den Beginn 
oder das Ende des Lebens. In gewisser Weise nimmt die wissenschaft-
liche Fassung der Seele als Begriff, und das heißt in der Bedeutung als 
idea, dieses Vorverständnis auf. Idee, idea, steht seit der ersten Erkennt-
nistheorie, die noch den Namen philosophia trug, bevor sie mit Aris-
toteles zur prote philosophia, zur ersten Philosophie, dann zur Meta-

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

29

physik und ein Jahrhundert nach Kant zur Erkenntnistheorie wurde, für 
den Inbegriff des Wissens und für die Identität der Gegenstände dieses 
Wissens. Dabei weisen die alt-indogermanischen Vor- und Teilsilben id 
in idea wie in Idee und vid16 in videre wie Wissen, das wörtlich Sehen 
und Schauen heißt, auf den frühen Ursprung von »Wissen« und »Iden-
tität« hin. Hier zeigt sich auch die alte ethische Herkunft, die zeitlich 
über das wissenschaftlich-begrifflich verfügte Verständnis von Wissen 
und Begriff (Idee) hinausgeht. Es geht also um ein frühes »Selbst«, das 
mit dem Begriff der Idee in unserer Seele, unserem Wissen, verbunden 
ist. Der Begriff der Seele thematisiert dieses Selbst in dem engsten Bezug, 
in dem sich überhaupt über »etwas« und dann über ein »Selbst« und 
erst recht über »uns selbst« als ein zu bestimmendes Etwas reden lässt, 
nämlich am Selbstbild der Seele und mithin an uns selbst als die lebendi-
ge idea. Darinnen liegt die schwierigste Aufgabe der Erkenntnistheorie 
von Beginn an.

Aristoteles folgt der wissenschaftlichen Tradition der ersten Stunde: 
Alles, was wissenschaftlich zu bestimmen ist, ist auf Prinzipien zu-
rückzuführen. Das gilt zumal auch für die Seele selbst:

»Die Seele ist also Ursache und Prinzip des lebenden Körpers. Die Be-
griffe ›Ursache‹ und ›Prinzip‹ haben vielfache Bedeutungen; genauso ist 
die Seele Ursache in dreifach unterschiedlicher Weise: Denn sie ist das 
Woher der Bewegung und der Endzweck; ebenso ist die Seele auch als 
Wesen der beseelten Körper Ursache. Dass sie es als Wesen ist, ist klar. 
Denn das Wesen ist für alles die Seinsursache. Das Leben ist für die Lebe
wesen das Sein, Ursache und Prinzip davon aber ist die Seele. Ferner ist 
die vollendete Wirklichkeit die Bestimmung des potentiell Seienden. Klar 
ist, dass die Seele auch Ursache und als Endzweck ist.«17 

Seele steht für das, was das Leben lebendig macht. Das bedeutet, arché, 
Anfangsgrund zu sein. Ein Anfangsgrund oder Prinzip (lat. principium, 
von gr. arché) ist der herrschende Beginn einer Sache, die sie konsti-
tutiv als Etwas, als Gegenstand hervorruft. Der Beginn des Lebens ist 
demnach die Seele als Anfangsgrund und Ursache. Aristoteles denkt die 
Seele dabei als Wesen, als ousia und die ousia als Substanz.18 Wesen 
und Substanz sind Begriffe für das Erste eines Grundes, »denn im Be-
griff eines Dinges muß der Begriff des Wesens enthalten sein«.19 Das 
Wesentliche eines Begriffes – oder Synonym einer Idee – ist das Wesen 

16		 Schleicher, August (1861): Compendium der vergleichenden Grammatik der 
indogermanischen Sprachen. Weimar: Hermann Böhlau, S. 216.

17		 Aristoteles (1961): Über die Seele. Übersetzt und kommentiert von Paul 
Gohlke. Paderborn: Schöningh Verlag, 415b.

18		 Ders. (1989): Metaphysik. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1028a.
19		 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

30

der Substanz. So sprechen wir noch heute von substanzlosen Ideen oder 
unwesentlichen Begriffen. Zum vollen Verständnis eines Begriffes ge-
hört demnach immer sein eigener Anfangsgrund und die Substanz, aus 
der der Begriff wesentlich selbst hervorgeht. Die Substanz der Seele ist 
die bereits als Seele vollzogene Kraft ihres eigenen Vermögens: Leben-
digsein ist vollendete Wirklichkeit des Lebensprinzips.

Hinter diesem Grund lässt sich kein anderer vernünftiger Grund fin-
den. Moderne Naturwissenschaft kann die Substanz des Lebens in ihrer 
Terminologie heute näher bestimmen und bis auf biochemische Pro
zesse der Reaktion von Energie und Aminosäuren oder gar noch weiter 
zurückführen, aber alle diese heutigen Erklärungen des Ursprungs des 
Lebens bleiben im Begriff der Idee des Anfangsgrundes als Substanz, 
als hypokeímenon, d. h. der Substanz im Sinne des Zugrundeliegenden, 
begrifflich verfangen. Wir sind nur Produzenten der wissenschaftlichen 
Differenz des vorhandenen Grundverständnisses aus dem heraus wir 
existieren und uns begreifen können. Daher löst sich die Frage nach 
dem Anfangsgrund der Seele immerzu in den Gebrauch von logos und 
nous, als den Inbegriff von Denken, d. h. als von Vernunft und Ver-
stand bestimmt, auf. Immer ist es diese verstandesgemäße Vernunft, 
die diese Fragen stellt und die Antworten ebenfalls bereitstellen muss. 
Das Erkenntnisvermögen ist die primäre Substanz des Subjekts aus 
deren Vermögen heraus es sich selber erst als Subjekt entwerfen kann. 
Diesen Entwurf vollzieht es theoretisch als philosophia und praktisch 
als oikonomia. In beiden Fällen ist es ein und dieselbe causa. Es ist 
die Effizienz des letzten Ziels, des telos der Vernunft, sich als Subjekt 
durch Vernunft zu definieren. Und Vernunft ist das Vermögen, das in 
sich keine endliche Bestimmung kennt und auch keine zulässt. Aus 
der Substanz des vernünftigen Erkenntnisvermögens bewirkt sich das 
Vermögen zu scheinbar unendlicher Selbstwertschöpfung als primärer 
Wertschöpfung. Nicht einmal die Erkenntnistheorie in ihrer größten 
Sternstunde nach dem dunklen Mittelalter hat diese Vernunft in ihrer 
Kraft je wirklich begrenzen können, obgleich ihre strengste begriffliche 
Fassung, also ihre »Kritik« (kritikē), genau den »reinen« Charakter der 
Vernunft, d. h. die nicht durch Empirie vermischte Vernunft als »reine 
Vernunft« zu fassen versuchte. Aber Kants Projekt war ein Meilenstein 
für die systematische, d. h. auf sich selbst bezogene Vernunft einer be-
ginnenden Wissensproduktion. Hegels späterer Begriff von der Vernunft 
als die Idee, die zugleich identisch mit der Wirklichkeit und der Ver-
nunft ist, nimmt das rein pragmatische und begrifflich »an sich« nicht 
mehr reflektierte Handlungsbewusstsein wissenschaftlicher Forschung 
heutiger Wissenschaft vorweg. Er hat sie tief geprägt, dem empirischen 
Pragmatismus geradezu den roten Teppich ausgerollt, unter dem das 
Begriffliche nun verschüttet liegt mit seiner strengen Gleichsetzung von 
Idee, Wirklichkeit und Vernunft:

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

31

»Was vernünftig ist, das ist wirklich; und was wirklich ist, das ist vernün-
ftig.«20 

Seine sich selbst denkende Wissenschaft ist die stringente Identität der 
neuzeitlichen Seele als das volle Bewusstsein der sich denkenden Sub-
stanz mit der Vernunft und der Wirklichkeit. Hegel hat das potentielle 
Wissenskapital wesentlich mit auf den Weg gebracht. Wissenschaft als 
die Veranstaltung der begrifflichen Vernunft und die Substanz dieser 
Vernunft als das selbstbewusste Subjekt werden untrennbar zu einer 
Idee, die er in ihrem geschichtlichen Werden als Kreis begreift und 
überführt in die Substanz, die sich selbst als Metamorphose in das 
Subjekt verwandelt. Das nimmt den zeitgemäßen Begriff vom Wis-
senskapital in seiner Logik vorweg. Das Erkenntnisvermögen wird 
vollends zur Substanz des Subjekts, zum Subjekt als sein Selbstbegriff, 
aus der dieses Subjekt seinen Wert bezieht und seine Wirklichkeit ge-
staltet:

»Diese Substanz aber, die der Geist ist, [...] an sich die Bewegung, die das 
Erkennen ist,– die Verwandlung jenes Ansich in das Fürsich, der Substanz 
in das Subjekt, des Gegenstandes des Bewußtseins in den Gegenstand des 
Selbstbewußtseins, d. h. in ebensosehr aufgehobenen Gegenstand, oder in 
den Begriff. Sie ist der in sich zurückgehende Kreis, der seinen Anfang 
voraussetzt, und ihn nur im Ende erreicht.«21 

Dieser Kreis beginnt mit seinem vorausgesetzten Anfang. Zuerst hieß 
dieses Vermögen Wille zur Wirklichkeit als wirkliches Ziel der Vernunft 
und als ihr erster Zweck galt dieser Vernunft die Autarkie, die autar­
kia und die Glückseligkeit, die eudaimonia. Sie sind die Selbstwerte des 
beginnenden Subjekts, d. h. um »ihretwillen« entwirft es sich. Heute 
heißen die wirklichen Werte der intrinsischen und der extrinsischen Mo-
tivation Selbstverwirklichung und Anteil am Kapital.

Für die Ökonomie, einem strukturell besonderen Gegenstand, hat 
diese Selbstdefinition der Vernunft eine besondere Bedeutung. Die 
Ökonomie tritt aus diesem Verständnis von Seele praktisch hervor. Aris
toteles bestimmt diese praktische Aufgabe der Seele:

»Drei Dinge in der Seele beherrschen das Handeln und die Wahrheitser
kenntnis: Wahrnehmung, Vernunft und Streben. Von ihnen ist die 
Wahrnehmung niemals Prinzip des Handelns[...]. Wenn nun [...] der Wille 

20		 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Grundlinien der Philosophie des 
Rechts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. XVIII–XX, Hervorhebung im Origi-
nal.

21		 Ders. (1986): Phänomenologie des Geistes, S.756–758, Hervorhebungen im 
Original.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

32

ein überlegendes Streben [ist], so muß [...] eines und dasselbe vom Den
ken bejaht und vom Streben gesucht werden.«22 

Das ›ein und dasselbe‹ ist das gemeinsam Erstrebte: das Gute in den Zie
len der Glückseligkeit und Autarkie. Aus diesem Verfügungszusammen-
hang entsteht die genuine Wertschöpfung als Vollzug des sich realisieren-
den Vernunftvermögens. Dazu müssen Vernunft, Wille und Ziel ebenso 
übereinstimmen wie das Vermögen zum Selbstentwurf aus der Substanz 
heraus mit dem Vollzug dieser zur Wirklichkeit selbst. Subjektsein heißt 
Selbstvollzug der Substanz als Selbstverwirklichung entlang der Ver
nunft. Diesen Selbstvollzug muss das sich entwerfende Subjekt konkret 
an sich selbst als Akt seines Willens vollziehen. Wille und Vernunft for-
men erst in dieser Übereinstimmung das Subjekt als die sich selbstden-
kende und -wollende Substanz. Kein Gott und kein Dämon steht hier 
Pate, nur das Wissen um die Vernunft und der Wille, das vernünftige 
Wissen auch vernunftgemäß zu handhaben. Das sind die wahren Tauf-
paten der Wissensgesellschaft und sie stehen Pate bereits am Anfang 
des aufbrechenden Wissens in der Selbstdefinition des Menschen in der 
frühen Erkenntnistheorie. Aus ihr geht auch die gesellschaftliche Struk-
tur als Idee von oikos und polis als die elementaren Institutionen hervor. 
Sie werden qua Vernunft gesetzt als die adäquaten Lebensgemeinschaf-
ten (koinonia) mit der die theoretische Vernunft auch praktisch über
einstimmt. Zunächst urteilt die Vernunft über sich selbst und setzt sich 
zum lebendigen Prinzip, aus dem heraus sie die eigene Lebenszeit auf die 
Verwirklichung ihrer Zukunft verpflichtet. Wirklichkeit ist in sich im-
mer zunächst antizipierte Zukunft, die sich empirisch in der Gegenwart 
ereignet. Vernunft zielt auf das Wissen zukünftiger Gegenwart, die sie 
willentlich gestaltet und die wir dann als gegenwärtige Realität begrei
fen. Vernunft ist unsere prinzipielle Existenz als permanenter Vollzug 
des Willens zur zukünftigen Wirklichkeit:

»Prinzip des Handelns als Ursprung der Bewegung [nicht als Zweck] ist 
der Wille; Prinzip der Willensentscheidung ist das Streben und der Begriff 
des Zweckes.«23  

» Gegenstand der Willensentscheidung kann kein Vergangenes sein […]. 
Man berät sich auch nicht über Vergangenes, sondern über Zukünftiges 
und Mögliches.«24 

22		 Aristoteles (2010): Die Nikomachische Ethik. 8. Auflage, Übersetzt und 
kommentiert von Olof Gigon. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 
1139a.

23		 Ebd.
24		 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

33

»So ist denn die Willensentscheidung entweder strebende Vernunft oder 
vernünftiges Streben, und das entsprechende Prinzip ist der Mensch.«25 

»Der Mensch« wird wissenschaftlich-begrifflich gefasst als zoon logon 
echon. In dieser Selbstdefinition sieht sich das definierende Wesen selbst 
vorrangig durch die Vernunft und die Sprache als reflektierendes (logon 
echon) Lebewesen (zoon, wörtlich: Tier) bestimmt.26 

Wissenschaftlich will das zoon logon echon mit dieser primären Ver-
nunftdefinition übereinstimmen, d. h. es will sein Handeln (praxis) an 
dieser Vernunft ausrichten, weil dies der Substanz seines Wesens ent-
spricht. Damit wird das Leben konkret unter die Herrschaft der Ver-
nunft gestellt. Das ist die Kernaussage der frühen Erkenntnistheorie. 
Der Mensch setzt sich als das Prinzip der Vernunft und des Strebens 
(orexis) zur Vernunft (nous) und ist zugleich in dieser Definition auch 
der selbstbezogene autarke Zweck (telos) seines eigenen Handelns 
(praxis). Herrschaft der Vernunft durch und über den Menschen und 
das Leben insgesamt ist das Ziel dieses Selbstentwurfes. Das ist der in-
nerste Kern der Substanz der Seele:

»Das Lebewesen besteht primär aus Seele und Leib, wovon das eine das 
seiner Natur nach Herrschende, das andere ein Beherrschtes ist.«27  

Das Leben tritt in die dichotome Erscheinungsweise von Leib und See-
le ein und daraus folgend in die Struktur von Herrschendem und Be-
herrschtem. Dieses Herrschaftskonzept und seine vielfältigen Ansprü-
che treten aus dieser Vernunftdefinition hervor, denn die Vernunft gilt 
als Substanz der Seele. Sie strebt nach der Verwirklichung der Vernunft 
und das realisiert sich als die Metamorphose der Kategorien »Vermö-
gen« und »Substanz«.

Die orexis als das vernünftige Streben vollzieht die Metamorphose 
von Vermögen und Substanz. Aus dem Vermögen zur Vernunft wird 
zuerst die Selbstdefinition der Substanz der Seele als ihr Wesen im Sinne 
der Definition des zoon logon echon. Die Vernunft definiert dabei das 
Vermögen zuerst als dynamis, als die Kraft der Seele und das ist ihr 
Bewegungsvermögen zur Verwirklichung der Möglichkeit, d. h. der Voll
zug der Möglichkeit in der Wirklichkeit gemäß der Vernunft. Anders 
gesagt: Aus der bloßen potentia wird der reale actus. Vernunft wird 
damit zum Maßstab, an dem sich das vernünftige Lebewesen ausrichtet 
und sein Wissen über sein Leben generiert. Das Zentrum dieses Wissens 

25		 Ebd.
26		 Vgl. ders. (1961): Über die Seele, 428a; ders. (2011): Politik. 11. Auflage, 

Übersetzt und kommentiert von Olof Gigon. München: Deutscher Taschen-
buch Verlag, 1332b sowie ders. (2010): Nikomachische Ethik, 1098b.

27		 Aristoteles (2011): Politik, 1254b.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

34

heißt Seele. Es bezeichnet die Quelle der Kraft und der Vernunft. Diese 
Kombination ist nur dem zoon logon echon zu eigen. Nur der metaphy
sisch definierte Mensch ist das »Prinzip« und als Prinzip die Substanz,  
d. h. das Zugrundeliegende, das hypokeímenon in eigener Sache. Die 
Seele ist der Grund im Sinne der Substanz, in der die Vernunft »wurzelt«, 
und die Vernunft ist das Vermögen, das gemäß der »Veranlagung« der 
Seele erkennt, urteilt und dabei den Willen der Vernunft vollzieht. Seele 
ist also nicht Substanz im Sinne eines bloßen Vermögens zu ... etwas, 
sondern sie ist Substanz im Sinne des Woher und Wohin der willent
lichen Vernunft und das bedeutet immerzu: vernünftige Wirklichkeit 
als Entfaltung des Wesens der Seele. Aus ihr stammt alles Wissen. Hier 
heißt »Seele« deshalb die sich denkende und wollende Substanz. Das 
ist ihr bleibender Kern über die Epochen ihrer Entwicklung hinweg. 
Diese Substanz lässt sich nicht weiter destruieren, sondern nur noch 
tiefer explizieren als die Begriffsgeschichte des Subjekts und seiner Wert-
entwicklung.

Kein anderes Lebewesen ist so bestimmt, nur unsere Seele hat diese 
potentia zur Vernunft. Als Vernunft liegt sie sich selbst zugrunde und 
dieser Zirkel schafft erst das spätere Subjekt, das aus der Substanz des 
Prinzips der Vernunft hervorgeht. Sie ist das Zugrundeliegende und die 
Vollendung des Grundes als Wesen selbst. Das hypokeímenon, das Zu-
grundliegende, heißt lateinisch subiectum. Es nimmt den Namen des 
künftigen Subjekts an der Quelle seiner Entstehung vorweg. Das subiec­
tum wird zum Subjekt als Vollendung seiner Substanz. Es ist der An-
fangsgrund der Vernunft als Vermögen der Seele, Urgrund der Vernunft 
zu sein und zugleich der Stoff, die hyle, aus der die Vernunft sich selbst 
die Gestalt (eidos) ihres eigenen Begriffes gibt. Das ist der Begriff, die 
idea der Seele als Übereinstimmung der Vernunft mit dem vernünftigen 
Entwurf der Substanz in der sie wurzelt: Später heißt dieser Mensch 
nicht mehr zoon logon echon, sondern homo oeconomicus. Seine Be
stimmung als lebendes Rationalprinzip wird hier entworfen.

»Es muss also die Seele Substanz sein im Sinne von Form eines natürlichen 
Körpers, der der Möglichkeit nach Leben besitzt. Die Substanz aber ist die 
vollendete Wirklichkeit eines so beschaffenen Körpers. Diese aber wird in 
zweifachem Sinne aufgefasst, einerseits wie Wissen, andererseits aber wie 
Erkennen. Die Seele ist offenbar vollendete Wirklichkeit wie Wissen.«28

Wirklichkeit und Wissen entspringen demselben Prinzip. Erkennen und 
Vermögen gründen in derselben Substanz. Die Wirklichkeit dieser Sub-
stanz heißt energeia und spiegelt die Kraft der dynamis in ihrem Werk, 
dem ergon wider. Wissen ist das Erkennen des Gegenstandes durch die 

28		 Aristoteles (1961): Über die Seele, 412a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

35

Vernunft und das vernünftige Streben verwandelt mögliche Gegenstän-
de in wirkliche. Wissen und Werk gründen gemeinsam in der Effizienz, 
also dem praktischen Bewirken im Sinne des konkreten Handels selbst. 
Die Effizienz ist die Ur-Sache des Vollzuges der dynamis, womit wiede-
rum das Vermögen der Metamorphose bezeichnet wird, von der bloßen 
Möglichkeit sich in die energeia, die Wirklichkeit, zu verwandeln. Sie 
ist logisch als causa efficiens und damit als Wirkursache eben dieses 
prinzipiellen Vollzuges gedacht. Nur durch die Effizienz herrscht ein 
Prinzip wirklich! Sie vollzieht den Willen der Vernunft und bewirkt die 
Übereinstimmung mit dem Gegenstand. Deshalb ist die Effizienz auch 
die Kehrseite der Wahrheit als adäquatio.29 30    

Aristoteles sagt: »Das verwirklichte Wissen ist identisch mit seinem 
Gegenstand.«31 Die Wirkursache für dieses verwirklichte Wissen ist in 
der Seele begründet durch das Streben nach Übereinstimmung gemäß 
der Vernunft und des Willens zur Vernunft als ihr primärer Gegen-
stand. Ihr Streben bringt das Wissen als wirkliche Gegenstände hervor. 
Ohne Effizienz ist eine wissensbasierte Gesellschaft nicht möglich. Wis-
senskapital war bereits als potentia, als substanzielle Möglichkeit zur 
Wissensproduktion und Wissensakkumulation im ursprünglichen Ver-
ständnis des noch im Entstehen befindlichen Subjekts als seine wirkliche 
Möglichkeit zur Verwirklichung dieser schon angelegt. Die Möglichkeit 
zum Wissenskapital gründet in der Substanz der so verstandenen Seele. 
In der Ökonomie der Moderne wird diese Effizienz als Rationalprin­
zip rezitiert. Die kausale Symmetrie zwischen Denken und Gegenstand, 
Vernunft und Effizienz, Wissen und Wirklichkeit, Vermögen und Sub-
stanz, Erkenntnisvermögen und Kapital ist im geläufigen Gebrauch des 
Wortes vom Rationalprinzip noch nicht wirklich begrifflich verstanden 
und noch nicht auf der Höhe der Zeit als das Strukturprinzip als ur-
sprünglicher Grund des sich entwickelnden Wissenskapitals wirklich 
gedacht. Wissenskapital beginnt beim Begriff der Seele als das erste 
Prinzip der Substanzbildung.

Destruktion meint auch Reflexion nur gewohnter Sprachrituale und 
holt in der Kritik der Worte das ihnen zugrunde liegende Begriffliche 
des scheinbar schon Vergangenen als konkrete Erinnerung dieses in die 
Präsenz des Denkens zurück. Dieser Aspekt des Erinnerns hat auch ein 
platonisches Moment, weil begriffliches(!) Erinnern an Ideen gebunden 
ist, die uns stets voraus erscheinen.

29		 Vgl. Rosenthal (1986): Gleichursprünglichkeit, S. 114-123
30		 Vgl. Rosenthal, Klaus (1984): »Die Geburt der Betriebswirtschaftslehre«, in: 

Günther Schanz (Hrsg.), Betriebswirtschaftslehre und Nationalökonomie. 
Wissenschaftstheoretische Standortbestimmungen und Perspektiven. Wies-
baden: Gabler Verlag, S. 401- 416.

31		 Aristoteles (1961): Über die Seele, 431a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

36

Aus der Seele und ihrer Vernunft als die sie bewegende Bestimmung 
folgt auch die praktische Übereinstimmung der Vernunft als herrschendes 
Prinzip mit dem Ziel und Zweck des sich selbst bestimmenden Han-
delns. Dieser Metazweck ist der Vollzug der theoretischen Vernunft in die 
praktische Vernunft, d. h. in das Handeln. Hier beginnt auch die Praxis 
des ökonomischen Handelns. Die Metamorphose der Kategorien »Ver-
mögen« und »Substanz« verwirklicht sich gemäß ihrer teleologischen 
Bestimmung als das lebende, d. h. das beseelte Prinzip des zoon logon 
echon. Dieses vernünftige Tier will in der Entsprechung seiner Erschei
nung als zoon logon echon auch ein »zoon politikon«,32 ein politische 
Lebewesen sein. Denn erst in dieser Lebensform kann es sich gemäß 
seiner Vernunft und des Wissens um diese Vernunft selbst verwirklichen. 
Diese primäre Selbstverwirklichung zielt auf die eudaimonia und die au­
tarkia, auf die Glückseligkeit und die völlige Selbstständigkeit im Sinne 
des Sich-selbst-Genügens der Bedürfnislosigkeit. Eudaimonia als Glück-
seligkeit meint zuerst die Abtrennung des nous vom mythos. Das meint 
Herrschaft der Vernunft als selbstbestimmte Lebensführung, also nicht 
mehr regiert zu werden durch daimonische Vorstellungen entlang my-
thischer Bilder. Jetzt soll durch die Vernunft die Teilhabe (methexis) am 
durch die Vernunft geschauten Göttlichen und Ewigen das Ziel der Er
kenntnis sein. Erkennen wird zur Angelegenheit der Vernunft, die keine 
namentlichen Götter mehr kennt. Das Göttliche der Wissenschaft liegt 
nun immer in der Reichweit des durch die Vernunft selbst Einsichtigen. 
Mythische Gottheiten gehören nicht mehr dazu. Platon hat dafür die 
Grundlage in seinen Dialogen über die »unsterbliche Seele« gelegt.

»In der Götter Geschlecht aber ist wohl keinem, der nicht philosophiert 
hat […], vergönnt zu gelangen.«33 Da »die Seele eines Philosophen so 
rechnet und nicht glauben kann, sie müsse sich zwar von der Philosophie 
erlösen lassen, nachdem diese sie aber erlöst, sich selbst wiederum der 
Lust und Unlust hingeben [...]; sondern Ruhe von dem allen sich ver-
schaffend, der Vernunft folgend und immer darin verharrend, daß sie das 
Wahre und Göttliche und der Meinung nicht Unterworfene anschaut.«34 

Die Vernunft setzt die Seele gegen den Leib und diesen herab. Damit wird 
die Sinnlichkeit gespalten in den minderen, sterblichen Teil, der Körper 
oder Leib heißt, und in den wesentlichen Teil der Substanz unseres so ver-
standenen Daseins, der Seele heißt und qua dieser Teilhabe am Ewigen 
verspricht. Seele ist Substanz der Vernunft und Leib nur Akzidenz und 
Werkzeug der Seele. Nur die Vernunft allein kann in dieser Idee am Gött-

32		 Ders. (2011): Politik, 1253a.
33		 Platon (1958): Politeia. Übersetzt von Friedrich Schleiermacher, in: Platon, 

Sämtliche Werke Band 3. Hamburg: Rowohlt, 82b–c.
34		 Ebd., 83b.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

37

lichen und Ewigen teilhaben. Der leibliche Körper zerfällt. Herrschaft 
der Vernunft heißt Unterdrückung des Leibes, der aber erst aus dieser 
Bestimmung heraus überhaupt zum Leib wird. Niemand hat je eine Seele 
oder einen Leib getrennt »gesehen«. Sinnlich-empirisch existiert diese 
Trennung nicht. Diese Trennung ist rein begrifflicher und metaphysischer 
Natur. Sie drückt das Streben aus, »am Immerwährenden und Göttli-
chen teil[zu]haben«35 als ein übersinnliches, ein metaphysisches Endziel 
(telos). »Denn danach strebt alles und auf diesen Endzweck zielt alles 
naturgemäße Handeln ab.«36 Die metaphysisch bezweckte Vernunft und 
nur diese versteht das Endliche und Sterbliche, unsere Bedürftigkeit als 
das Minderwertige und urteilt so. So kann überhaupt erst reziprok der 
eigentliche Wert als Inbegriff des Ewigen und Göttlichen der nun meta-
physisch vorgestellten Natur kristallisiert werden, indem das sich dem 
Ewigen gleichsetzen wollende Individuum als subiectum entsteht durch 
seinen Entwurf der »Idee des Guten an sich«.37 Diesem obersten Wert 
»unterliegt« es; hier ist es subiectum. Aber es ist der Entwurf der Seele, 
die hier ihren höheren Grund sucht und sieht. Der Sterbliche hält sich 
am Unsterblichen fest. Dieses Festhalten ist die Idee, seiner vernunftbe-
stimmten Seele im Lebensentwurf zu entsprechen. Denn nur das Vermö-
gen zur Vernunft ist nicht begrenzt. Die Seele stirbt. Das ist die Position 
von Platon und Aristoteles. Aber die Vernunft erscheint selbst als der 
Zugang zur Ewigkeit, weil diese das Unvergängliche »schauen« kann. 

Dieses Schauen selbst heißt theorein. Das Geschaute ist die Theorie 
als Wahrheit. Als theoria gilt sie als das Schauen der Wahrheit, und das 
heißt als das, was der Vernunft entsprechend nicht bloß Vergängliches 
ist. Das ist der kosmos der Ideen. Die Wahrheit gilt als aletheia und 
meint die Unvergessenheit als Blick der Übereinstimmung der Vernunft 
mit der Idee, in der die Gegenstände in ihrer Unvergänglichkeit gefasst 
sind. Diese »Fassung« ist die Idee. Die Vernunft ist Werkzeug der ersten 
Theorie im ursprünglichen Sinne der Wissenschaft, »daß sie das Wahre 
und Göttliche und der Meinung nicht Unterworfene anschaut«.38 

Theorie ist an Wahrheit gebunden. Sie schaut in ihrer frühen Erschei
nung die Idee in der Offenheit ihres Wesens, d. h. in ihrer Substanz. Diese 
Idee ist das Bleibende im Vergänglichen, das strikt Identische. Das ist der 
Kern der idea. Diese Quelle des immer Existierenden als Urgrund alles 
Seienden nennt Platon »die Idee des Guten an sich« (to agathon). Das 
Gute an sich wird zur höchsten Erkenntnis39 und bleibt in dieser Setzung 

35		 Aristoteles (1961): Über die Seele, 415b.
36		 Ebd.
37		 Platon (2007): Phaidon. Griechisch-Deutsch. Hamburg: Felix Meiner Ver-

lag. Anmerkung: Eigene Übersetzung, 65d.
38		 Platon (2007): Phaidon, 84a.
39		 Vgl. ders. (1958): Politeia, 505a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

38

über Jahrhunderte der erste und der oberste Wert: »da also jede Erkennt-
nis und jeder Entschluß nach irgendeinem Gute strebt.«40 Das Gute »an 
sich« (kath’auto) ist das Urmuster, das parádeigma aller Ideen und Begriffe 
im Verständnis Platons und wird prägend für die gesamte nachfolgende 
Wissenschaft. Noch heute sind wissenschaftliche Begriffe, verstanden als 
ihre Substanz, in Ideen gefasst. Platon sieht in der Idee des Guten das Un-
vergängliche im stetigen Werden, das Bleibende im unaufhörlichen Entste-
hen und Vergehen. Darum gilt diese Idee als Ewiges und Göttliches und 
meint das immer streng mit sich Identische.

Die Idee des Guten erscheint zeitlos wie die Götter, die physis und die 
Zeit selbst und bildet so für die Seele im Gegensatz zum bloß sterblichen 
Körper den Anker zur Teilhabe, d. h. zur Partizipation am Unvergängli-
chen. Das Gute an sich ist der Urgrund aller Güter und aller Ideen, alle 
Gegenstände erscheinen nur als Abbilder dieser Idee. Die Seele als die 
sich denkende Substanz erstrebt die Teilhabe, die methexis, an diesem 
Gut in ihrer Entsprechung der Vernunft als das unbegrenzte Vermögen. In 
dieser Hinsicht erscheint die Vernunft unsterblich. Sie durchherrscht alle 
Prinzipien und Ideen, auch den Begriff von sich selbst. Kant sagt später:

»Die Vernunft ist das Vermögen der Prinzipien.«41 Der urteilende »Ver-
stand ist aber das Vermögen der Begriffe«42. Er ist, um »allgemein zu re-
den, das Vermögen der Erkenntnisse«43. Und: »Denken ist das Erkenntnis 
durch Begriffe.«44 

In diesem Sinne schließt sich der Kreis der Selbstevidenz durch die er-
kenntnistheoretische Selbstsetzung der Seele als die Substanz des Ver-
mögens der erkennenden Vernunft. Dieser Vermögensbegriff setzt sich 
auch als zeitlose Substanz, wie die Idee des Guten an sich: 

»Weil nun alle Wirkung in dem besteht, was da geschieht, mithin im 
Wandelbaren, was die Zeit der Sukzession nach bezeichnet: so ist das 
letzte Subjekt desselben d a s  B e h a r r l i c h e, als das Substratum alles 
Wechselnden, d.i. die Substanz.«45 

Dieser ewig erscheinende Selbstzirkel bestimmt das wissenschaftliche 
Verständnis des aufbrechenden wie des sich vollendeten Subjekts. Auch 
Hegel leistet weiteren Vorschub:

40		 Aristoteles (2011): Nikomachische Ethik, 1095a.
41		 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, A 405 / B 406.
42		 Ebd., B 199 / A 160.
43		 Ebd., B 137.
44		 Ebd., B 94 / A 69.
45		 Ebd., B 251 / A 205, 206, Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

39

»Die Seele ist nicht nur für sich immateriell, sondern die allgemeine Im-
materialität der Natur, deren einfaches ideelles Leben. Sie ist die Sub­
stanz, die absolute Grundlage aller Besonderungen und Vereinzelungen 
des Geistes, so daß er in ihr allen Stoff seiner Bestimmung hat und sie die 
durchdringende, identische Idealität derselben bleibt.«46 

Die primäre Wertschöpfung und die obersten Werte

Nur das Ziel der Vernunft selbst und die praktische Exekution verblei-
ben für eine Destruktion im Sinne vernünftiger Methodik. Vernunft und 
Erkenntnisse in der Betrachtung der Selbsterkenntnis der Vernunft an 
sich selbst verbleiben im zirkulären Verweisungszusammenhang ihrer 
frühen und ihrer tradierten Bestimmung. Das »beseelte Prinzip« hat sich 
fest als Subjekt eingerichtet und es entwirft sich heute durch Wissen-
schaft und Ökonomie. Andere Ideologien sind zurückgeblieben, aber 
noch präsent. Auch diese Problematik der Verschiebung der Legitimati-
on der Werte gelangt nicht mehr in den Blickwinkel positivistischer Wis-
senschaftstheorie. Sie kann keine Wertfrage thematisieren, nicht einmal 
den eigenen Wert im Prozess des Erkennens kritisch reflektieren. Sie ist 
von Zielen und Werten und auch von ihrer nicht explizierten Eigenmo-
tivation entkoppelt. Destruktion beginnt bei der primären Wertschöp-
fung.

Das ursprüngliche Ziel der Vernunft richtet sich auf das Wissen der 
Idee des Guten, die Glückseligkeit und die Autarkie. Alles besteht »um 
eines Gutes willen (denn alle Wesen tun alles um dessentwillen, was 
sie für gut halten)«,47 knüpft Aristoteles an die Ideenlehre Platons mit 
explizitem Bezug an:

»Da also jede Erkenntnis und jeder Entschluß nach irgendeinem Gute 
strebt, wonach wird nach unserer Auffassung die politische Wissen-
schaft streben, und welches ist das oberste alle praktischen Güter? Im 
Namen stimmen wohl die meisten überein. Glückseligkeit nennen es die 
Leute ebenso wie die Gebildeten, und sie setzen das Gut-Leben und das 
Sich-gut-Verhalten gleich mit dem Glückseligsein.«48 Die Glückseligkeit 
ist »das höchste Gut«49 und: »Außerdem ist der Zweck und das Ziel das 
Beste. Die Autarkie ist aber das Ziel und das Beste.«50 »Die Glückseligkeit 

46		 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften. Band 3. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, § 389, Hervorhebun-
gen im Original.

47		 Aristoteles (2011): Politik, 1252a.
48		 Ders. (2010): Nikomachische Ethik, 1095a.
49		 Ebd., 1097b.
50		 Ders. (2011): Politik, 1253a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

40

aber wählt keiner [...] wegen eines anderen [Dings] und überhaupt nicht 
wegen eines anderen. Dasselbe scheint sich aus dem Prinzip der Selbstge-
nügsamkeit [autarkia] zu ergeben. Denn das vollkommen Gute scheint 
selbstgenügsam zu sein.«51 

Eudaimonia meint kein schlichtes konsumtives Glücksgefühl, son-
dern aufklärerisches Aufbäumen der Vernunft gegenüber mythischer 
Fremdbestimmung der Vernunft, um das Leben selbstbestimmt an der 
Idee des guten Lebens auszurichten. Eudaimonia will die Vernunft 
als oberstes Prinzip gegen die mythischen Gottheiten etablieren und 
qua Vernunft autark, d. h. sich selbst genügend sein. Das will Vernunft 
strikt als Prinzip und damit will sie zuerst dem dämonischen Mythos 
das Glück entreißen, das liegt im Wort der eu-daimonia beschlossen. 
Eudaimonia bedeutet im Kern Selbstbestimmung durch Vernunft. 
Diese soll gemäß der Seele als Prinzip herrschen. Sie will die Schick-
salsbestimmung des Mythos in vernünftige Realität überführen. Eu-
daimonia ist daher auf die autarkia unmittelbar verwiesen. Glückse­
ligkeit und Autarkie sind die ersten Erscheinungen des beginnenden 
Selbstbewusstseins. Sie sind Ziel und Zweck zugleich. Die sich selbst 
genügende Selbstverwirklichung des Subjekts ist die heute zeitgemäße 
Über-Setzung für das Ziel und den obersten Telos der eudaimonia wie 
der autarkia. Hier geht es nicht um vordergründig Materielles. Hier 
entsteht das Subjekt in seiner frühen Substanz und mit ihm sein Ziel 
im Zusammenhang mit dem obersten Wert, den es sich selbst setzt. 
Diese Selbstsetzung entstammt der ersten Wertsetzung der Vernunft in 
der begrifflichen Fassung von Seele versus Leib und dem Streben nach 
der Teilhabe, der methexis am Ewigen und Unvergänglichen. Daraus 
folgt not-wendig, d. h. aus der eingebildeten Lebensnot des Konzepts 
der Seele und der ideellen Projektion auf das Unsterbliche und Un-
endliche, konstitutiv die Glückseligkeit und die Autarkie als die ersten 
Werte im Sinne der Zwecke und Ziele der Vernunft. Oberster Wert 
ist die Idee des Guten, das eigentliche Konzentrat des beginnenden 
Selbst-Bewusstseins des sich autark selbst bestimmen Wollens. Dies ist 
auch der erste Nucleus der frühen Ökonomie. Sie wird zur praktischen 
Transformation dieser Ziele als deren Grundlage not-wendig. In ihrer 
dichotomen Erscheinung als Glücksdienerin der gewollten oikonomia 
als Erwerbskunst und als ungewollte autarke Glücksmacherin der 
chrematisike, der Kaufmannskunst, beginnt die wirkliche Begriffsge-
schichte der Ökonomie als Gegenstand in ihrer dialektischen Wider-
sprüchlichkeit.

Erwerbskunst und die Kaufmannskunst entstehen gleichermaßen. 
Die sich denkende Substanz heißt in dieser Sprache »Herr« und »Phi-

51		 Ebd., 1097a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

41

losoph«, denn in dieser empirischen Gestalt wird der Herrschafts-
anspruch der Vernunft aus der Seele konkret:

»Denn die Seele regiert über den Körper in der Weise eines Herrn [...]. 
Diejenigen, die so weit voneinander verschieden sind wie Seele und Kör-
per und der Mensch vom Tier [...] diese sind Sklaven von Natur, und für 
sie es [...] besser auf die entsprechende Art regiert zu werden. Von Natur 
ist also jener ein Sklave, der einem anderen zu gehören vermag und ihm 
darum auch gehört, und der so weit an der Vernunft teilhat, daß er sie 
annimmt, aber nicht selbstständig besitzt.«52 

Herrschaft der Vernunft beginnt mit dem Konzept Seele, die über den 
Körper herrscht. Aus ihr rechtfertigt die Vernunft die Herrschaft der 
sich denkenden Substanz, denn so wie Aristoteles es deutlich sagte, hat 
es später auch Hegel resümiert: »Der Sklave weiß nicht sein Wesen, [...] 
er denkt sich nicht.«53 Der Sklave ist keine Substanz, er ist das Zuge-
hörige zur Substanz. Er ist Akzidenz und unterliegt dem Willen seines 
Eigentümers. Dieser rechtfertigt, legitimiert diese Besitzergreifung und 
damit seine eigene Substanz durch die Vernunft als das Wissen, das den 
praktischen Vollzug der ersten wertschöpfenden Produktion bewirkt. 
Das ist auch die Geburtsstunde der Effizienz im ökonomischen Ver­
ständnis. Effizienz ist das Bewirken des Zieles der Vernunft. Das pri-
märe Ziel der Vernunft ist der reale Vollzug der Substanz des Herrn als 
Herausbildung des Vermögens, wirklicher Herr, d. h. Willensträger, der 
Vernunft zu sein. Erst in dieser Wirklichkeit verwandelt sich das Vermö-
gen der Vernunft seiner Seele in die reale Substanz als Eigentümer. Diese 
Verwandlung ist die Metamorphose der Kategorien in ihrer praktischen 
Gestalt und Ausprägung. Sie erscheint als die Geburt von Arbeit, die 
als Begriff entsteht und nicht aus nackter Natur heraus! Arbeit heißt 
Unfreiheit aus Unwissenheit und meint Abwendung eingebildeter Le­
bensnot durch die Herrschaft der sich denkenden Substanz gegenüber 
der sich nicht denkenden Kreatur, damit sich Herrschaft als die Frei-
heit zur Substanzbildung überhaupt konstituieren kann. Ohne Sklave 
kein Herr, keine notwendige Arbeit, keine vernünftige Herrschaft, keine 
Herrschaft der Vernunft, keine Wissenschaft, denn die setzt das Frei-
sein von Arbeit immer schon notwendig voraus. Der Zirkel der Ver-
nunft ist notwendig (kausal) praktisch. Er ist keine »bloße« Idee, son-
dern die Herrschaft des Anfangsgrundes, die Wirklichkeit des »Prinzips 
Mensch«. Der Wissenschaftler arbeitet nicht, er forscht und denkt (im 
frühen Beginn der aufbrechenden Wissenschaft). Arbeit ist Not-Wende 
für den Herrn, damit zugleich dessen Freiheit und wird praktisch zur 

52		 Aristoteles (2011): Politik, 1254b.
53		 Hegel (1986): Grundlinien der Philosophie des Rechts, §21.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

42

Notwendigkeit der Werterzielung im Namen der Idee des Guten mit 
dem Ziel der Glückseligkeit und der Autarkie! – All dies entsteht in 
und aus der herrschenden Seele heraus, die den Körper und die ande-
ren Lebewesen, die nicht gleichwertig an der Vernunft partizipieren, in
strumentalisiert. Dies ist die genuine Geburtsstunde der Ökonomie, die 
durch Gleichursprünglichkeit54 zur Erkenntnistheorie entsteht. Denn 
der Herr und Philosoph ist nur Herr und Philosoph, weil er sich der 
selbst produzierten not-wendigen Arbeit durch den Sklaven entledigt, 
sonst wäre er nicht frei, um als Unternehmer (Herr) und Wissenschaftler 
der Vernunft im praktischen Leben zu entsprechen und er wäre nicht ein 
so verstandener freier Bürger (polites). Er wäre nicht frei, denn es gibt 
nicht den Freien schlechthin, sondern nur jene, die von der Arbeit für die 
Notdurft des Lebens befreit sind.55 Es gäbe so weder Wissenschaft noch 
Politik. Der Herr und Wissenschaftler ist die Substanz und der Sklave 
nur die Akzidenz seines Herrn, denn zu diesem gehört er. Die Akzidenz 
(symbebêkos) oder das Prädikat gehören zur Substanz (hypokeímenon), 
nicht nur in der Sprache der klassischen Logik, sondern anfänglich zu-
erst in der Realität herrschender Vernunft über das Leben. Der Unter-
nehmer und Staatsmann weiß:

»So ist für den Hausverwalter der Besitz im einzelnen ein Werkzeug zum 
Leben und im Ganzen eine Sammlung solcher Werkzeuge und der Sklave 
ein beseelter Besitz.«56 Als Eigentum seines Herrn ist er Akzidenz dieser 
Substanz, denn für den oikos gilt, »das Zuträgliche ist dasselbe für den 
Teil wie für das Ganze, für den Körper wie für die Seele; und der Sklave 
ist ein Teil des Herrn, gewissermaßen ein beseelter, aber getrennter Teil 
des Leibes«57. »Denn was mit dem Verstand vorauszuschauen vermag, ist 
von Natur das Regierende und Herrschende, was aber mit seinem Kör-
per das Vorgesehene auszuführen vermag, ist das von Natur Regierte und 
Dienende. Darum ist auch der Nutzen für Herrn und Diener derselbe.«58 

Auf der Ebene des realen Lebens koinzidiert die Antizipation der vor-
ausschauenden Vernunft in der Idee des Guten mit dem guten Leben des 
Herrn, die Autarkie des sich entwerfenden Subjekts mit der Selbststän-
digkeit des praktischen Unternehmers und Politikers und die Glückse-
ligkeit mit der philosophischen Teilhabe am Ewigen und dem entste-
henden Vermögen als Reichtum. Der Herr als die denkende Substanz 
schafft das ökonomische Vermögen als Überschuss oder beginnender 
Reichtum. Damit ist das Transzendierende gemeint – Reichtum, d. h. 

54		 Rosenthal (1986): Gleichursprünglichkeit, S. 342 ff.
55		 Vgl. Aristoteles (2011): Politik, 1278a.
56		 Ebd., 1254a.
57		 Ebd., 1255b.
58		 Ebd., 1252a.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

43

Über-Schuss über das Notwendige hinaus. Dieser überschüssige Reich-
tum ist die konkrete Transzendenz. Sie »übersteigt«, geht (im Sinne 
von meta und trans) über das Empirische, das unmittelbare Leben ide-
ell hinaus. Ökonomie wird so zur realen Metaphysik. Alles was über 
die bloße Not-wendigkeit zur guten Lebensführung als der praktischen 
Entsprechung der Glückseligkeit und Autarkie hinausgeht, um diese 
überhaupt zu erzielen, ist zugleich Zwecksetzung des Transzendentalen. 
Ökonomie zielt immer auf das Transzendierende, den überschüssigen 
Wert und nicht auf das empirische Leben selbst. Hier liegt die Wurzel 
des wahren ökonomischen Prinzips begründet. Dieser Überschuss wird 
durch die beseelten und unbeseelten Werkzeuge produziert und ergo für 
den Herrn als vermögensbildende Substanz erzielt. Aus der Substanz der 
Seele wird die überschüssige Substanz: ökonomisches Vermögen. Die-
ser entstehende Reichtum liegt in der prinzipiellen Unbegrenztheit einer 
sich selbst transzendierenden Substanz:

»Daß es also eine naturgemäße [Anm.: der Vernunft entsprechende] Er-
werbskunst für die Hausverwaltung [...] gibt[,][...] ist damit festgestellt. 
Es gibt indessen noch eine andere Art von Erwerbskunst, die man mit 
Recht als die Kunst des Gelderwerbs bezeichnet; im Hinblick auf diese 
scheint keine Grenze des Reichtums und des Erwerbs zu bestehen.«59 

Oikonomia und Chrematistik, häusliche Erwerbskunst und Kauf-
mannskunst treten auseinander. 

»Die Hausverwaltung [...] hat eine Grenze. Denn dieser Reichtum ist ja 
nicht ihre Aufgabe. Insofern scheint es denn, daß jeder Reichtum eine 
Grenze hat. In Wirklichkeit sehen wir aber das Gegenteil: alle die sich mit 
dem Erwerb befassen, vermehren ihr Geld ins Unbegrenzte.«60 

Die Kaufmannskunst entgrenzt die Substanz der Seele in die Unbe-
grenztheit des geldlichen Vermögens. Aus dieser Quelle entsteht das 
Kapital, nicht aus der begrenzten Aufgabe notwendiger Arbeit heraus, 
schließlich haben die »beseelten Werkzeuge« nicht das Vermögen(!) 
dazu. Denn »der Sklave besitzt das planende Vermögen überhaupt 
nicht«.61 Er dient nur der unmittelbaren Substanz, d. h. der mittelbezo-
genen Subsistenz der Reproduktion seines Herrn im oikos, während die-
ser die Freiheit des Handelns – im doppelten Sinne des Wortes – hat. Die 
rudimentäre und erste Erscheinungsform der noch vorläufigen Form des 
Kapitals hat das Prinzip nicht in der Arbeit, das ist ein materialistischer 
Irrglaube. Im Gegenteil: Kapital entspringt geradezu unmittelbar aus 

59		 Ebd., 1256a, 35ff.
60		 Aristoteles (2011): Politik, 1258a, 30ff.
61		 Ebd., 1259b, 10ff.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

44

der Freiheit freier Vernunft zur Vermögensvermehrung als Substanzbil­
dung der »Seele«! Wissen und Vernunft sind die Wurzeln des Kapitals 
gleich zu Beginn von Wissenschaft und der dichotomen Ökonomie. Die-
se verselbständigt sich zugleich aus der Begrenztheit der Beschränkungs-
fähigkeit eines politischen Willens, denn der Polis, dem Staat, ist die 
Kaufmannskunst zunächst noch kein Telos des guten Lebens, sie wird 
es aber aus praktischer Vernunft heraus. Kapital ist das Vermögen zur 
Unbegrenztheit der sich ent-grenzenden Vernunft praktisch konkreter 
Kaufmannskunst. Diese wird zur bestimmenden Entwicklung real be-
zweckter Werte und Ziele.

»Als nun schon das Geld aus den Bedürfnissen des Tauschverkehrs ge-
schaffen war, entstand die zweite Art der Erwerbskunst, die Kaufmanns-
kunst, anfangs wohl nur ganz einfach, später kunstmäßiger auf Grund 
der Erfahrung, woher und wie man Güter vertauschen müsse, um den 
größten Gewinn zu erzielen.«62 

Tausch- und Gebrauchswerte entstehen sogleich mit. Ihre Werte sind die 
Güter der praktischen Vernunft, also die Werte des konkreten Handels. 
Sie werden auf den inhärenten Zweck hin vorgestellt, sind also selber 
Akzidenzien, das meint Inhärenz. Sie sind abgeleitet aus der theoreti-
schen Vernunft als die prinzipielle Substanz, die die Werte hervorbringt, 
und dann für einen vorgestellten praktischen Nutzen als Subsistenz (= 
Gebrauchswert) und die Substanz selbst (=Tauschwert) des sich entwer-
fenden Subjekts erscheint. Sie hängen quasi an dieser Substanz. Aus der 
Idee des Guten lassen sich auch die Werte des Guten für den Gebrauch 
wie für den Tausch ableiten. Sie alle sind Werte des »um … zu«, also 
eines bezweckten »höheren« Zieles. Dafür steht der Begriff des Guten 
an sich. Der ökonomische Vermögensbegriff entsteht in diesem Zusam-
menhang:

»Vermögen nennen wir alles, dessen Wert mit Geld bemessen wird.«63 

Dieser Vermögensbegriff hat seine Gültigkeit noch nicht eingetauscht. 
Die Kommensurabilität der sich denkenden Substanz bemisst sich und 
die Güter als Geldwerte. Heute als Quoten am Kapital.

»Das Geld macht also wie ein Maß die Dinge meßbar. Und stellt eine Gleich-
heit her. Denn ohne Tausch wäre keine Gemeinschaft möglich, und kein 
Tausch ohne Gleichheit und keine Gleichheit ohne Kommensurabilität. ... 
Darum muß alles seinen Preis haben.«64 

62		 Ebd., 1257 b ff.
63		 Ders. (2010): Nikomachische Ethik, 1119b.
64		 Ebd., 1133b.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

45

Damit wird auch die Kaufmannskunst notwendig, denn ohne Tausch ist 
keine Gemeinschaft mehr substanziell. Sie könnte sich nicht mehr zur 
Wirklichkeit entfalten. Das sogenannte ökonomische Prinzip lässt sich 
neu bestimmen.

Das ökonomische Prinzip und der oberste Wert

Im Kern besagt das sogenannte ökonomische Prinzip: man handele so, 
dass dem unendlich erscheinenden Mangel und den nur relativ knappen 
Gütern in dieser Relation effizient entsprochen wird. Von dieser Figur 
kursieren vielfältige Varianten.

Das sogenannte ökonomische Prinzip wird synonym auch als soge
nanntes Rationalprinzip verstanden. Es entspricht der Figur des homo 
oeconomicus in der Intention seiner vorgestellten und unterstellten 
Handlungsabsicht. Das Prinzip selbst ist aber bislang unklar geblieben.
Zunächst bleibt festzustellen, dass es sich hier nicht um ein Prinzip 
im eigentlichen Sinne handelt. Es benennt keinen herrschenden An-
fangsgrund von Ökonomie als konstitutiven Ursprung, sondern drückt 
vielmehr es eine Handlungsmaxime der bereits existierenden Vernunft 
ökonomischen, insbesondere kaufmännischen Handels aus. Eine Ma-
xime ist von einem Prinzip geradezu im Grunde verschieden. Kant hat 
den Unterschied am deutlichsten gesehen. Ein Prinzip herrscht immer 
aus Notwendigkeit heraus mit strikter Allgemeinheit und ist insofern 
eine Erkenntnis der theoretischen Vernunft mit Anspruch auf Kausa-
lität. Demgegenüber referiert eine Maxime nur ein bloß subjektives 
Prinzip der Handlungsfreiheit der praktischen Vernunft. Diese ver-
bleibt also in der Beliebigkeit des Horizonts des empirisch-konkreten 
Einzelsubjekts. 

»Ich nenne alle subjektiven Grundsätze, die nicht von der Beschaffen-
heit des Objekts, sondern dem Interesse der Vernunft, in Ansehung einer 
gewissen möglichen Vollkommenheit der Erkenntnis dieses Objekts, her-
genommen sind, M a x i m e n der Vernunft. So gibt es Maximen der spe-
kulativen Vernunft, die lediglich auf dem spekulativen Interesse derselben 
beruhen, ob es scheinen mag, sie wären objektive Prinzipien.«65 

Eine Maxime ist letztlich eine Suggestion, eine Fiktion des bloß subjektiv 
Interessierenden, die zur allgemeinen Vernunft erhoben werden möchte. 
Mit Kant gesprochen handelt es sich um eine Möglichkeit und zwar um 
die eines allgemeinen (kategorischen) Imperativs, eines Konjunktivs der 
Vernunft als Option des Handelns:

65		 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, B 694 / A 666.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

46

»[...] so könnte der allgemeine Imperativ auch so lauten: h a n d l e   
s o,   a l s   o b   d i e   M a x i m e   d e i n e r   H a n d l u n g   d u r c h   
d e i n e n   W i l l e n   z u m allgemeinen Naturgesetz w e r d e n   s o l l t e.«66 
Oder derselbe später noch prägnanter: »Handle so, daß die Maxime deines 
Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Vernunft gelten 
könne.«67 »Die Imperativen gelten also objektiv und sind von Maximen, 
als subjektiven Grundsätzen, gänzlich unterschieden...Maximen sind also 
zwar Grundsätze, aber nicht Imperativen.«68 

In diesem Dilemma des Halbvernünftigen ist das sogenannte ökonomi-
sche Prinzip steckengeblieben. Es mischt Gefühle (Mangelempfindun-
gen) mit Bewirkungsrationalität (Effizienz) entlang der Werte (Güter 
und Geld) als Ausdruck unklarer, aber bezweckter Vernunft wie eine 
Maxime mit Anspruch auf Allgemeinheit, aber ohne Prinzipienklarheit 
im Grundsatz und am obersten Wert vorbei. So bleibt die Figur des 
homo oeconomicus eher ein komischer Terminator im Namen dieses 
»Prinzips«. Je nach rein subjektiver Wissenschaftseinstellung wird diese 
Figur als rationale, als quasi- oder pseudo-empirische, als idealistische 
oder bloß modellhafte Variante vorgestellt. Unglaublich! Hier wird 
über das Ursprungs- und Herrschaftsprinzip der mächtigsten Ideologie 
in der Geschichte der Menschheit gesprochen wie über ein Märchen 
und dessen bloß relativen oder fiktiven Wahrheitsgehalt. Bloßes Meinen 
tritt hier an die Stelle des Wissens. Das sogenannte ökonomische Prin-
zip bietet nach alter Kaufmannssitte für jeden etwas. Es ist erst noch 
zu bestimmen. Ökonomie ohne Erkenntnistheorie in eigener Sache ist 
begriffsblind und erfüllt so Kants Kritik, damals auf die alte Metaphy-
sik gemünzt: »Es ist kein Zweifel, daß ihr Verfahren bisher ein blo-
ßes Herumtappen, und was das Schlimmste ist, unter bloßen Begriffen 
gewesen sei.«69 Ökonomie lässt sich weder aus der Empirie noch aus 
der Mathematik ableiten. Sie ist in ihrer Substanz ein Produkt unserer 
Vernunft, also eine begrifflich-kategoriale Anschauungsform unseres 
Bewusstseins. Dies ist an der tiefsten Stelle, am Grundprinzip des Ge-
genstandes, evident, denn Prinzipien wie Maximen gründen in der Ver-
nunft und nirgendwo sonst. Diese Prinzipien spiegeln nicht die Natur 
als Natur, sondern nur die Natur des sich so definierenden Subjekts. Die 
Natur kennt keinen Mangel! Knappheit ist kein Term des Energieerhal-
tungssatzes. Alle Ökonomie ist im wahrsten Sinne subjektiv. Nur das 
Bewusstsein der nach Unendlichem strebenden Seele empfindet sich als 

66		 Ders. (1986): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Stuttgart: Reclam,  
A 421, Hervorhebungen im Original.

67		 Ders. (1974): Kritik der praktischen Vernunft. 9. Auflage. Hamburg: Felix 
Meiner Verlag, A 30.

68		 Ebd., AA 20, § 1, Hervorhebungen im Original.
69		 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, Vorrede zur zweiten Auflage, B XV.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

47

»knapp« und minderwertig im »eigenen« Körper oder Leib oder kurz: 
als endlich, und das bedeutet knapp en fin. Das ist der Humus für ihr 
sogenanntes Prinzip.

Das wahre ökonomische Prinzip ergibt sich aus der Destruktion der 
Genese seiner eigenen Begriffsgeschichte und als Einsicht der Vernunft 
in die Hervorbringung, d. h. in das Produkt derselben. Dies sind die 
Werte, die das Streben als Effizienz dieser Rationalität, eben als Ra-
tio, als Verhältnis von Werten, zum allgemeinen Maßstab des Handels 
und der sie leitenden Vernunft gemacht hat. Deshalb muss dieses Prin-
zip auch konsequenterweise wie folgt lauten: Das ökonomische Prin­
zip bezeichnet die Rationalität der Werteffizienz als Anfangsgrund und 
Handlungsmaxime. Das ist die substantielle Definition und die hand-
lungsleitende Maxime zugleich. Diese Ratio drückt den Willen der Ver-
nunft zur optimalen Effizienz der Werte aus. In dieser Bestimmung ist 
sie Ratio im quotalen, d. h. im kommensurablen Sinne des obersten 
Wertes und aller anderen Güter und Subjekte. Auf diese Ratio, auf das 
Quantitative, das reine Verhältnis der Werte mit Anspruch auf Effizienz 
zur Wertevermehrung, und das heißt der Substanzsteigerung als Ver-
mögensverwirklichung, ist Ökonomie hin fokussiert und zwar anfangs
stiftend wie final. Ökonomie hat einen Endzweck, da mag die Wissen-
schaftstheorie den Telos als alte Metaphysik überwunden glauben. Aber 
dieser Endzweck perpetuiert sich in sich selbst. Das ist das offenkundige 
Geheimnis, das dieses permanente Wollen nach Mehrwert, nach dem 
Mehrwert des vorhandenen Vermögens als weitere Kapitalvermehrung, 
immerzu erzielen will. Das ist zugleich der Ausdruck der sich ständig 
radikalisierenden Subjektivität, also der Verbreiterung der eigenen Sub-
stanz. Nicht behauptet ist hier, dies sei in irgendeiner Natur begründet, 
vielmehr zeigt sie hier die reale Geschichte der Seele als Selbstentwurf 
des empirisch-konkreten Subjekts in seiner verwirklichten Erscheinung. 
Und dieses Subjekt will immer mehr vom immer selben: noch mehr Sub-
jektivität und noch mehr vermögende Substanz. 

Im Verhältnis der Werte, die dieses Vermögen geschaffen hat, ist der 
Endzweck und Telos der Ökonomie enthalten. Ihr inhärenter Zweck 
ist rein quantitativ, immer als Quoten auf das Kapital bezogen. Aber in 
dieser Bestimmung transzendiert sie ununterbrochen die Qualität des 
Lebens, das sich entlang dieser Wertrationalität als erlebte Empirie er-
eignet, als unser reales Dasein. Kapital und Subjekt sind sich wechsel-
seitig Substanz und Akzidenz zugleich.

Das ereignet sich nur in dieser Konstellation, weil beide »Gegen-
stände« keine Gegenstände unserer sinnlichen Wahrnehmung, sondern 
Kardinalkategorien unserer Seele, unseres selbstverschuldeten »Prin-
zip-Seins« sind. Die klassische Auffassung der Erkenntnistheorie, die 
immer ein Bleibendes im Veränderlichen als Begriff der Substanz sieht, 
ist hier zurückzuweisen: »bei allen Veränderungen in der Welt bleibt die 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

48

S u b s t a n z, und nur die A k z i d e n z i e n wechseln.«70 Beide Substan-
zen sind hier die Begriffe der Veränderung selbst. Vermögen und Sub-
stanz gehorchen nicht der alten Logikregel, sondern gehören sich selbst 
(als Substanz) und sind zugleich einander zugehörig (als Akzidenz). Ihre 
Ambiguität, die dichotome Gegenzügigkeit, lässt sie bloß als das jeweils 
andere und so überhaupt erst als etwas Äußeres erscheinen. Beide Be-
griffe drücken eine permanente Veränderung aus. Sie haben Identität in 
und durch ihre Veränderung. Das Subjekt ist wie die Substanz stets im 
Werden. Darinnen sind sie bleibend. 

Aus der Seele wird das Gemüt des sich entwickelnden Subjekts des 
Mittelalters. Sein oberster Wert wird nun gar selbst zum obersten Sub-
jekt und somit zum »beseelten«, d. h. zum »lebendigen Gott (summam 
intelligentiam)«,71 der als oberste Ursache und als höchstes Prinzip, als 
causa prima, vorgestellt ist.

Der oberste Wert wird aber nun bereits in der unmittelbaren Nach-
barschaft zu den ökonomischen Werten in der Zielhierarchie begrün
dungsbedürftig. Thomas von Aquin bestimmt das in seiner Erkenntnis-
theorie so:

»Wenn irgendein äußeres Ding das Ziel eines Dinges ist, so wird jene 
Tätigkeit letztes Ziel heißen, durch die es zuerst dieses Ding erreicht: 
so heißt für diejenigen, denen das Geld Ziel ist, auch das Geldbesitzen 
Ziel, nicht aber das Lieben oder Begehren (des Geldes). Das letzte Ziel 
der geistigen Substanz aber ist Gott (Finis autem ulitimus substantiae 
intellectualis est Deus). Jene Tätigkeit des Menschen also ist der Substanz 
nach Seligkeit oder Glückseligkeit, durch die er zuerst zu Gott gelangt. 
Diese ist aber die letzte Glückseligkeit des Menschen der Substanz nach 
in der Erkenntnis Gottes durch den Verstand, nicht aber in seiner Aktu-
alität des Willens.«72  

Der oberste Wert ist nicht mehr die Idee des Guten mit der Glückselig-
keit und Autarkie als Entsprechung der praktischen Vernunft. Die christ-
liche Theologie, die die Begriffe der antiken Erkenntnistheorie usurpiert 
hat, versucht diese nun umzudeuten, verbleibt aber im Schema der alten 
Vernunft und ihrer Ziele. In gewisser Weise soll nur deren »Stofflich-
keit«, die hyle, getauscht werden, die Form selbst aber, die idea und das 
eidos als Gestalt dieser Stofflichkeit verbleiben unberührt: Gott wird 
zum Objekt. Als Objekt der Erkenntnis des Subjekts wird er selbst als 
die erste Substanz vorgestellt. Er ist das Objekt reiner Subjektivität, und 
zwar als das einzig objektive Subjekt seiner Zeit. Nur sein Wille zählt, er 

70		 Kant (1956): Kritik der reinen Vernunft, B 227, 228 / A 184.
71		 Ebd., B 661 / A 633.
72		 Thomas von Aquin (2009): Summa contra gentiles. 3. Auflage. Darmstadt: 

WBG, III, 26.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

49

ist dieses Alpha und Omega. Er will nur aus sich heraus und sein Wille 
ist allmächtig und uranfänglich, er erschafft das Seiende im Ganzen. So 
besagt es der neue christliche Mythos in der Sprache der heidnischen 
Vernunft antiker Begriffe, unter dem Label der »Theologie« (auch ein 
Begriff des Aristoteles). Gottes Gutsein wird zum Inbegriff des Guten in 
seiner Eigenschaft als höchste Substanz. Platon und Aristoteles hätten 
sich über diese Treue zum höchsten Gut der Erkenntnis gewundert:

»Das Gutsein Gottes ist also nicht etwas seiner Substanz Hinzugegebenes, 
sondern seine Substanz ist das Gutsein.«73  

Vor dem Hintergrund dieser metaphysischen Vorstellung von Gott ent-
wirft sich das mittelalterliche Gemüt nach erprobten Schemata:

»Es wurde aber dargelegt, daß Gott die erste Ursache ist (Ostensum au­
tem est Deum esse prima causam).«74 

Der so vorgestellte Gott ist Kalkül logischer Vernunft und zweckbehaf-
tet. Er hat als Gott die Arbeit der Schöpfung zu verrichten und ist Inbe-
griff dieser Kausalität als lebendes Stiftungsprinzip. Seine Seele ist die 
Substanz aller Substanzen; er gilt als höchster Willensträger und nun-
mehr als Inbegriff des Guten an sich. Glückseligkeit heißt nun Überein-
stimmung mit der Vorstellung des so vorgestellten Gottes. Das hat eine 
tiefe Konsequenz für das sich weiter entwickelnde Subjekt und seine 
tatsächlich erstrebten Werte. Übereinstimmung mit Gottes Willen setzt 
ein Gemüt voraus, das eine rudimentäre Freiheit selbst dem Leibeige-
nen und dem ungebildeten Bauern oder Handwerker zukommen lassen 
muss. Es ist diese Freiheit der Seele, die die Entscheidung der Vernunft 
über den Gegenstand des Glaubens nun auch »eigen« zu treffen hat. 
Jedermann muss hier urteilen, nicht nur der Philosoph oder Kleriker! 
Dies ist die Zwickmühle jeder Religion im Angesicht der Vernunft. Die-
se Entscheidung und dieses Urteil kann auch das brennende Schwert des 
herrschsüchtigen Bischofs von Rom dem ärmsten Teufel nicht erspa-
ren: Hier muss er tatsächlich um seiner Seele willen diese Entscheidung 
eigens treffen, also ad personam not-wendig entscheiden. Diese neue 
Seelennot ist die Geburtsstunde des allgemeinen ICH.

Der sündige Büßer wie der gläubige Enthusiast, sie beide müssen ent
lang der Gebote des Gut oder Böse theoretisch wie praktisch entschei-
den. In der Kontemplation (contemplatio) mit Gott, im »Gebet«, soll 
das »Wahre« und das »Gute« geschaut werden. Das ist der Theoriebe­
griff des Mittelalters: Entweder oder. Im empirisch-konkreten Dasein 

73		 Ebd., I, 38.
74		 Ebd., Kap. 15.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

50

kann sich in dieser mittelalterlichen Welt und ihren Geltungsansprüchen 
keiner verstecken, die Kehrseite der contemplatio brennt lichterloh. 
Wahrheit strebt hier nach absolutem Gehorsam gegenüber dem obers
ten Wert als absolutem Herrscher. Das ist das Perfide der Moral; sie 
zwingt ihre Jünger immerzu in diesen Gewissenskonflikt hinein; es ist 
ein Urteil der Seele auf Leben und Tod. Der Gewissenskonflikt ruft aber 
das Wissen selbst wieder auf die Bühne, wie verdreht auch immer. Denn 
statt Vernunft herrscht nun zunächst vernünftig erscheinende Moral. Sie 
will das Gute durch das Gewissen erzwingen. 

Aber dies ist auch der Pivot der späteren Aufklärung, die Wurzel der 
sogenannten Dialektik der Aufklärung. Denn eine Gewissensentschei-
dung kann nur mit Wissen(!) getroffen werden, und sei es auch nur 
die eines bloßen Scheinwissens. Gewissen bedeutet Mitwissen (consien­
tia). Auch der Ungebildete muss sich ein Bildnis, ein eidos, von Gott 
und sich selbst machen. Er steht in dieser Gewissensnot. Entlang dieser 
Not zu notwendiger Entscheidung über höchstes Seelenglück wird das 
Gemüt zum wissensbedürftigen Gewissen. Das ist die erste wirkliche 
Demokratisierung des aufbrechenden Bewusstseins auf dem Weg zum 
sich wissenden und um sich wissenden ICH. Nur das sich entwickelnde 
Ich kann über sich und sein Seelenschicksal urteilen. Urteilen ist ein Akt 
des Verstandes aus dem Vermögen der Vernunft heraus. Hier wird auch 
über den Glauben selbst geurteilt, ein Problem, an dem die Kirchen
rhetoriker noch heute kranken. Es ist ihnen das leidlich erscheinende 
Problem des Glaubens durch vernünftige Einsicht; also eine Karikatur 
des echten Glaubens. So fordern sie noch heute den eigentlich vernunft
widrigen Primat des Glaubens über die Vernunft aus der Vernunft 
heraus! Dies der ewigen Glückseligkeit halber oder der Vermögensver-
mehrung ihres heutigen obersten Wertes wegen. Immer dient auch der 
Glaube der Substanz, sie wächst beständig mit.

Das beginnende allgemeine Subjekt weiß um den Wert der zwei
felnden Vernunft in diesen »Glaubenstatsachen«. Lange vor Descartes 
gebärt die erkennende und zweifelnde Vernunft diese Figur aus den 
Gottesbeweisen heraus. Die Not der Vernunft an sich selbst ist der 
Zweifel, den die sich selbst denkende Substanz diskursiv zum vollen 
Subjekt macht. Schon Augustinus wusste viele Jahrhunderte vor Des-
cartes und Kant:

»Bei diesen Wahrheiten machen mir die Akademiker keinerlei Sorge. Mö-
gen sie sagen: Wie, wenn du dich täuschst? Wenn ich mich täusche; bin ich 
ja. Denn wer nicht ist, kann sich auch nicht täuschen; also bin ich, wenn 
ich mich täusche. Da ich demnach bin, wenn ich mich täusche, kann es 
keine Täuschung sein, daß ich bin; denn es steht fest, daß ich bin, wenn 
ich mich täusche....Da ich also, auch sein müßte, um mich täuschen zu 
können, täusche ich mich darinnen gewiß nicht, daß ich weiß: ich bin. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

51

Folglich täusche ich mich auch darin nicht, daß ich weiß: ich weiß es. 
Denn wie ich weiß, daß ich bin, weiß ich auch um eben dies mein Wis-
sen.«75 

Wissen ist auch hier die Macht, aus der sich die Substanz der Seele 
zum Ich schöpft. Es ist das Wissen der Gewissheit der Vernunft des ver-
nünftigen Erkennens, die sich auch im Namen des Glaubens gegen ihn 
wirkend durchsetzt. Dieses Wissen ist auf jeder Stufe der Subjektent-
wicklung das, was wirklich herrscht, und kein Mythos und kein Glaube 
hat dies je aufgehalten. Primär ist nicht die Religion das »Opium des 
Volkes«,76 wie Marx seine erkenntnistheoretische Methodenkritik als 
Religionskritik vorbereitet hat, die Vernunft ist immerzu an sich selbst 
berauscht, selbst in den Abgründen irrigster Verirrungen. Vernunft 
herrscht immer als Prinzip, nicht als Mode oder Attitüde und niemals 
aus dem Mythos oder Glauben heraus.

Diese Herrschaft hat auch in dieser Epoche ihre konkrete ökonomi
sche Entsprechung. Als Vollzugsorgan, als Werkzeug (organon) eines 
nun lebendigen Gottes, in dessen Reich »Glückseligkeit während des 
Erdenlebens unmöglich«77 erscheint, tritt der absolute Fürst als subjek-
tives Objekt den Willensvollzug an. Nur er denkt sich als die Substanz, 
die zugleich auch konkretes ökonomisches Vermögen ist. »L’état c’est 
moi« lautet das korrekte methodische Prinzip von Louis XIV. Der abso-
lute Fürst ist das personifizierte Kapital als der oberste Vermögensver-
walter des »Fond des allerbreitesten Vermögens«.78 Und: »Gott selbst 
ist also der erste Stifter dieses Grundes.«79 

Dieses Vermögen erkennt bereits intuitiv das wahre ökonomische 
Prinzip, es differenziert bereits zwischen »wirtschaften« und »gut 
wirtschaften«, denn »Geschäfte mit einem Vermögen treiben heist: 
wirtschaften«.80 Die Geschäfte, die zu »Überfluß davon (führen); wel
ches man Reichthum nennet...so heist solches gut wirtschaften«.81 

Die ökonomische Wissenschaft des Mittelalters, wie die der Neuzeit, 
war ihrem ökonomischen Prinzip noch dicht auf der Spur. Der deutsche 
Kameralismus weiß noch um den Ursprung des Begriffes »Wirtschaft«, 

75		 Augustinus (2007): Vom Gottesstaat. Vollständige Ausgabe. München: 
Deutscher Taschenbuch Verlag, 11, 26.

76		 Marx, Karl (1981): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. MEW 1. 
Berlin: Dietz Verlag, S. 378.

77		 Augustinus (2007): Vom Gottesstaat. 14, 25, Hervorhebung im Original.
78		 Zincke, Georg Heinrich (1751): Cameralisten-bibliothek. Leipzig: C. L. Ja-

cobi, S. 27.
79		 Ebd.
80		 Ebd., S. 31.
81		 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

52

er ist »abgeleitet von W e r t h, W e r t h s c h a f f e n, W i r t s c h a f t«82.
Werteeffizienz stellt sich in »inneren« und »äußeren Gütern« dar, die 
einem »inneren« und »äußeren Vermögen« entsprechen. Hier folgt die 
Tradition über viele Jahrhunderte hinweg der Klassifizierung der Güter, 
wie sie bereits Aristoteles vorgenommen hat. 

»Wenn nun die Güter dreigeteilt werden, und zwar so, daß die einen äu-
ßere Güter genannt werden, die zweiten körperliche, die dritten seelische, 
so nennen wir die seelischen die eigentlichen und die hervorragenden Gü-
ter.«83  

Die Kameralisten Zincke und Baumstark knüpfen entsprechend an. Die 
Güterwelt differenziert sich zunehmend, ihr Ziel wird aber umso klarer. 
Baumstark definiert:

»Die Summe von Gütern von Gebrauchs- und Tauschwerth, welche man 
ausschließlich besitzt, bildet das V e r m ö g e n. Die Thätigkeit des Men-
schen zur Beschaffung des Vermögens heißt man W i r t h s c h a f t. ... Die 
systematische Darstellung der Grundsätze und Regeln von der Wirtschaft 
ist die W i r t h s c h a f t s l e h r e.«84  

Das Subjekt und das Kapital sind äquivalent in der Metamorphose von 
Vermögen und Substanz als Realität präsent. Diese Präsenz ist die buch-
stäbliche Wirklichkeit, das Bewirken der Effizienz als Ziel der Selbst-
wertschöpfung, einem Prozess wiederum, der keine immanente Grenze 
kennt – und ob eine Grenze überhaupt existiert, ist im Horizont des 
Subjekts eine Grenzfrage des Denkens. Eine empirische Gewissheit kann 
das Subjekt aus seiner Substanz heraus nicht bestimmen und spekulativ 
ist eine Antwort wissenschaftlich nicht mehr begründbar.

Der »seelenlose« Kapitalismus und  
die wissenschaftliche Aufgabe im brain capitalism

Die Aufgabe einer ökonomischen Wissenschaft war schon früh klar be-
schrieben. Als Wissenschaft war sie jahrhundertelang systematisch auf 
Grundsätze und Prinzipien des eigenen Gegenstandes hin orientiert, sie 
war die Theorie ihrer Zeit und damit das Bewusstsein des homo oeco­

82		 Baumstark, Eduard (1835): Kameralistische Encyclopädie. Heidelberg/Leip-
zig: Groos, S. 58, Hervorhebungen im Original.

83		 Aristoteles (1930): Nikomachische Ethik, 1098b.
84		 Baumstark (1835): Kameralistische Enzyclopädie, S. 56, Hervorhebungen 

im Original.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

53

nomicus. Dieser hatte sein Bewusstsein im Durchgang durch die Bestim-
mung dieser Begriffe und Prinzipien als Ziel der Werte der Vernunft und 
diese als Entsprechung des Prinzips der Vernunft begriffen. Wissenschaft 
war buchstäblich theoretisch, also an Wahrheit orientiert, und Empirie 
war Teil der praktischen Detaillierung dieser theoretischen Vernunft in 
ihrer zumeist praktischen Entsprechung. Mit der zunehmenden Domi-
nanz der Wertintegration und der Tauschwertrationalität wurde Ma-
thematik immer mehr zum Hauptwerkzeug instrumenteller Vernunft. 
Dies entspricht durchaus dem quantitativen Charakter der Werteeffi-
zienz in ihrer immanenten Bestimmung als eine Form der Übereinstim-
mung mit dem Gegenstand. Ökonomie ist der Gegenstand quantitati-
ver Werte, alle werden in Geld gerechnet und lassen sich als Quoten 
am Kapital darstellen. Der Preis ist die quantitative Erscheinung der 
Übereinstimmung von den Werten der Waren, der Werte des Subjekts 
sowie der Werte der Subjekte in dieser Kommensurabilität als Katego-
rie. Preise drücken die quotale Repräsentanz des Kapitals wie die des 
Wertbewusstseins des Subjektes aus. Der Selbstwert des Subjekts und 
sein Vermögen spiegeln sich im Preis und konkretisieren sich dort zur 
empirischen Entscheidung. »Alles und jeder hat seinen Preis«, weiß der 
Volksmund. Effizienz ist das vernünftige Bewirken dieser Werteratio
nalität und das Prinzip des Handels aller Beteiligten im Grundsatz. Die 
Begründung der besonderen Rolle der Mathematik in der Ökonomie 
wurzelt in der Kommensurabilitätsproblematik. Sie ist ein substanzielles 
Thema, denn die immanente Substanz der Ökonomie ist rein quantita-
tiv. Ihr transzendenter Charakter liegt in der begrifflichen Rationalität 
der Wertevermehrung als teleologischer Selbstzweck. Sie entspricht der 
Willenssetzung des Subjekts und seiner Begrifflichkeit. Empirie kommt 
nur als beobachtbares Verhalten oder als Erinnerung erlebter Erfahrung 
vor. Sie berührt, anders als die Rationalität und die Mathematik, nicht 
die ökonomische Substanz. Kapital ist kein empirisches Phänomen. 
Vielmehr bestimmt es Empirie in ihrer Vermögenswirklichkeit; anders 
gesagt: in unserer und als unsere Realität.

Das Kapital hat bislang alle seine Kritiker überlebt. Das Kapital zeigt 
sich stets substantieller als das Vermögen der Kritik, es wurzelt in der 
Substanz der Subjektivität und enthält demnach auch bereits die Mög-
lichkeit der Kritik an sich selbst. Marx denkt die Schranke des Kapitals 
zu eng: 

»Die wahre Schranke der kapitalistischen Produktion ist das Kapital 
selbst, ist dies: daß das Kapital und seine Selbstverwertung als Ausgangs-
punkt und Endpunkt, als Motiv und Zweck der Produktion erscheint; daß 
die Produktion nur Produktion für das Kapital ist und nicht umgekehrt 
die ....die Schranken, in denen sich die Erhaltung und die Verwertung 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

54

des Kapitalwerts, ...allein bewegen kann, diese Schranken treten daher 
beständig in Widerspruch mit den Produktionsmethoden...«85 

Marx irrt – und zwar im Grundsatz. Die wahre Schranke des Kapitals, 
wenn überhaupt vorstellbar und bestimmbar, liegt in der Grenze der 
Substanz des Subjekts. Und die Produktionsmethode des Subjekts war 
und ist die Vernunft und das Wissen aus der Vernunft heraus. Maschine-
rie erscheint nur als eine Episode, wie zuvor die Muskelkraft von Skla-
ven und Banausen, von Bauern und Tagelöhnern. Für die Substanz des 
Subjekts wie für Wissen und Vernunft hat noch niemand eine Grenze 
plausibel benennen, gar empirisch aufzeigen können. Unsere Sinnlich­
keit hat auch die Freiheit zur Übersinnlichkeit. Davon haben Subjekt 
und Kapital reichlich Vermögen akkumuliert. Beide entstammen der 
Freiheit, die entsteht, indem die Seele den Leib als bloße Not-wendigkeit 
begreift. Das ist die Geburt der Kausalität; der Welt der Not-wendigkei-
ten (mundus causalis) und der Aufgang der Werte am Himmel der Seele.
Das Wissen um die Substanz des Kapitals und seine Begriffsgeschichte 
als die Begriffsgeschichte der sich denkenden und wollenden Substanz, 
das ist das Subjekt in jeder Epoche als Entsprechung seiner obersten 
Werte. Dieses Wissen ist weitgehend verloren gegangen. In der Vielfäl-
tigkeit empirischer und vermeintlich-empirischer Erscheinungen hat 
ökonomische wie erkenntnistheoretische Wissenschaft die Synthesis des 
Mannigfaltigen nicht mehr vollzogen. Ihr Bewusstsein destruiert sich 
schleichend selbst. Das Subjekt grenzt an seine Vorstellungskraft als re-
flektorischer Selbstbezug. Die fragmentierte ökonomische Wissenschaft 
hat – anders als die Theorie der Physik – kein ganzheitliches Projekt ih-
res Gegenstandes mehr. Insofern »denkt sie sich nicht mehr«, wie Aris-
toteles Wissen bestimmt hat.

Im Übergang zum Wissenskapital steht aber das Wissen selbst wieder 
und unmittelbarer als jemals zuvor als die fundamentale Kardinalsub-
stanz von Kapital und Subjekt zur Bestimmung an. Wissensproduktion 
ist schon lange herrschendes Produktionsprinzip, Verwissenschaftli-
chung durchdringt stetig mehr und mehr Bereiche von Wirtschaft und 
Leben. Die kommunikative und informative Interaktionsfähigkeit hat 
sich längst entlang einer wissensbestimmten Mediation des modernen 
Subjekts etabliert. Daten, Informationen und Wissen laufen zwar un-
scharf ineinander, wie früher Wissen, Glauben und Meinen, aber sie 
bilden doch bereits einen kontingenten Rahmen der Wirtschaft im brain 
capitalism. Dieser kontingente Rahmen ist der Vermögenshorizont nur 
in sich limitierter Substanzialität von Möglichkeiten des Subjekts wie 
des Kapitals. Das heißt, Wissen und Wissensvermehrung und die Poten-

85		 Marx, Karl (1964): Das Kapital. Band 3. MEW 25. Berlin: Dietz Verlag,  
S. 260, Hervorhebungen im Original.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


VON DER SEELE ZUM KAPITAL

55

tiale dafür sind die Tauschobjekte der Wertrationalität dieser Epoche 
als effizienteste Form der Wirklichkeitsgestaltung. Dieser sich neu ent
wickelnden Form steht noch das irritierte Subjekt des Finanzkapitals 
entgegen, wie weiland alle Subjekte im Übergang von einer Kapitaler-
scheinungsform in die nächst höhere Stufe zuvor auch. Zu keiner Zeit 
hat das Subjekt seine eigene Metamorphose wirklich begriffen. Die 
zeitgemäße Bestimmung dieser Metamorphose des Vermögens zur Ver
nunft, zur Substanz des Kapitals, ist deshalb die erste und edelste Auf-
gabe ökonomischer Wissenschaft. 

Das Lamento des heutigen Subjekts über den vermeintlich »seelenlosen 
Finanzkapitalismus«, der als »Monster« politisch diskutiert wird, wirft 
aber auch ein deutliches Schlaglicht auf den langen Schatten theoriever-
gessener ökonomischer Wissenschaft. Ihr selbst ist die Frage der Fragen 
jeder Wissenschaft abhandengekommen: Was bedeutet Ökonomie als 
Wissenschaft – erkenntnistheoretisch bestimmt¬ – uns heute? Dies ist 
die primäre Forschungsfrage. Die Antwort steht aus. Die heutige Öko-
nomie hat keinen zeitgemäßen Begriff mehr von ihrem Gegenstand, we-
der von ihrer Kardinalsubstanz noch dem Bewusstsein ihrer selbst, mit 
dem sie diese Frage thematisieren könnte. Aber sie kann dieses Wissen 
aktiv zurückgewinnen. Zu ihrer Ausarbeitung stehen drei Perspektiven 
zur Verfügung: die empirische, die mathematische und die begrifflich-ra-
tionale. Diese Perspektiven sind nicht mit der Vielzahl unüberschauba-
rer Methoden zu verwechseln. Alle drei Perspektiven sind gleich alt. 
Aber nicht alle sind gleich effizient. Hier beginnt die Frage gegenwär-
tiger Zukunft ökonomischer Wissenschaft in ihrer eigendefinitorischen 
Aufgabe konkret: ein Wissensprojekt in ureigener Sache als eine wirk-
lich substanzielle Aufgabe!

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-12
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

