
https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annika Schlitte, Thomas Hünefeldt (Hg.)
Ort und Verortung

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 

               
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Annika Schlitte, Thomas Hünefeldt (Hg.)

Ort und Verortung
Beiträge zu einem neuen Paradigma interdisziplinärer Forschung

               

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein besonderer Dank für die Unterstützung des Graduiertenkollegs »Philosophie 
des Ortes« und die Realisierung dieses Sammelbandes gilt der Pädagogischen 
Stiftung Cassianeum Donauwörth. 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). 
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium für beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Annika Schlitte, Thomas Hünefeldt (Hg.)

Umschlag: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Print-ISBN 978-3-8376-3852-3
PDF-ISBN 978-3-8394-3852-7
https://doi.org/10.14361/9783839438527
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-down-
load 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Inhalt 

Einleitung 
Annika Schlitte/Thomas Hünefeldt | 7 
 
Der topographische Beginn der Philosophie: Anaximander 
Michael Rasche | 15 
 
»… um einer Vielheit statt«  
Schellings Konzeption objektiver Räumlichkeit und ihr Beitrag

 zu einer Philosophie des Ortes 
Martin Hähnel | 31 
 
Einen Ort in der Welt haben  
Orientierungsversuche mit Heidegger und Arendt 
René Torkler | 45 
 
Der Ort des Politischen im Werk Hannah Arendts 
Marion Stahl | 73 
 
Fundierung und Selbsthaltung  
Aspekte einer prekären philosophischen Metaphorik um 1800 
Moritz Bensch | 93 
 
Das sichverschließend Aufgehende  
Zu Heideggers ontologischer Differenz als Ausweitung

 des Bedeutungsspektrums der Erde im Yijing (Buch der Wandlungen) 
Sarah Eichner | 113 
 
Der Genius Loci von Monte Verità und Glastonbury  
Die sakrale Topologie lebensreformerischer und New Age Bewegungen 
des 20. und 21. Jahrhunderts in Europa 
Silvia Carnelli | 133 
 
Die Ruine als Träger der nationalen télé-histoire  
im mexikanischen Film 
Sergej Gordon | 157 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Ökonomie verorten  
Vergnügungstopographien der Großstadtnacht 
Raphael Schwegmann | 179 
 
Zur Philosophie des virtuellen Ortes 
Tobias Holischka | 199 
 
Autorinnen und Autoren | 215 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 

ANNIKA SCHLITTE/THOMAS HÜNEFELDT 
 
 
 

Der vorliegende Sammelband ist aus der Abschlusstagung des interdisziplinären 
Graduiertenkollegs »Philosophie des Ortes« hervorgegangen, welche im Juli 
2016 an der Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt stattfand, und enthält 
Texte, die entweder im Graduiertenkolleg selbst oder im Umfeld des Kollegs 
entstanden sind. Das Kolleg widmete sich in den Jahren 2013 bis 2016 der Re-
flexion einer grundlegenden Spannung, welche die kultur- und sozialwissen-
schaftliche Wende seit ihren Anfängen begleitet hat, ohne bisher ausreichend 
analysiert worden zu sein, nämlich der Spannung zwischen dem abstrakten geo-
metrischen Raum auf der einen und dem lebensweltlich erfahrbaren Ort auf der 
anderen Seite. Während »Ort« und »Raum« im kultur- und sozialwissenschaftli-
chen Diskurs in Deutschland vielfach synonym verwendet werden, hat sich in 
der englischsprachigen Diskussion in enger Auseinandersetzung mit der Hu-
mangeographie seit den 1970er-Jahren eine philosophische Richtung herausge-
bildet, die explizit den Ort und seine Differenz zum Raum ins Zentrum ihrer 
Überlegungen stellt. Ein wesentliches Anliegen des Kollegs war es daher, diese 
Tradition nicht nur im Hinblick auf ihre philosophischen Grundannahmen kri-
tisch zu reflektieren, sondern sie auch für kultur- und sozialwissenschaftliche 
Fragestellungen fruchtbar zu machen.1 

Nach der Eröffnungskonferenz im Juni 2013, an der sich thematisch ein-
schlägige Referenten sowohl aus dem In- und Ausland als auch aus Eichstätt 
selbst beteiligten, folgte im Kolleg daher zunächst eine intensive Phase der Aus-
einandersetzung mit dem philosophischen Werk Edward Caseys, der als eine der 

                                                           
1 Vgl. zu dieser Problematik die Einleitung in: Schlitte, Annika/Hünefeldt, Thomas/ 

Romic, Daniel/van Loon, Joost (Hg.): Philosophie des Ortes. Reflexionen zum Spatial 
Turn in den Sozial- und Kulturwissenschaften, Bielefeld: transcript 2014, S. 7-23. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 | ANNIKA SCHLITTE/THOMAS HÜNEFELDT 

Schlüsselfiguren des Ortsdiskurses zu betrachten ist. In seinem Hauptwerk The 
Fate of Place zeichnet Casey die Philosophiegeschichte des Westens als eine Art 
Kampf zwischen dem Raum- und dem Ortsdenken nach, wobei der Raum nicht 
zuletzt für die Pathologien des modernen Denkens steht.2 

Für die Verwertung seines Ansatzes in interdisziplinärer Projektzusammen-
arbeit zeigten sich jedoch im Laufe der Kollegsdiskussion einige Schwierigkei-
ten, die eine Ausweitung der Perspektive erforderlich machten:  

 
(1) Das erste Problem betrifft das Verhältnis von Ort und Raum. So kann man 

»Ort« nicht eindeutig der Lebenswelt zuordnen und »Raum« der Welt der 
Wissenschaft, sondern die Polarität von Ort und Raum spielt in beiden 
›Welten‹ eine Rolle. Zudem sind diese ›Welten‹ oder Perspektiven auch 
nicht völlig unabhängig voneinander, sondern müssen miteinander in Be-
ziehung stehen, schließlich können wir jedem qualitativ ausgezeichneten 
Ort in der Lebenswelt auch eine geographische Koordinate zuweisen, ohne 
dass jener vollständig durch diese definiert würde. Eine starre Entgegenset-
zung von Ort und Raum ist jedenfalls nicht durchzuhalten, so dass Caseys 
Ansatz hier in Richtung einer Komplementarität von Ort und Raum modifi-
ziert werden muss, die er selbst in späteren Veröffentlichungen andeutet.3  

(2) Zudem ist in der interdisziplinären Arbeit immer wieder ersichtlich gewor-
den, dass bestimmte, kulturell und historisch variable Topoi in die Erfah-
rung eines Ortes mit hineinspielen. Ein stark leibphänomenologisch gepräg-
ter Zugang, wie ihn Casey favorisiert, ist daher durch Ansätze zu ergänzen, 
die dem kulturellen Symbolwert von konkreten Orten stärkere Bedeutung 
beimessen.  

(3) Ein letztes Problemfeld betrifft den Status des Ortes selbst. So zeigt sich bei 
einigen philosophischen Autoren eine Spannung zwischen den konkreten 
Orten und dem Ort als »Ereignis«, der eher wie ein ontologisches Prinzip 
erscheint. Hier könnte eine allzu stark ontologisch gefärbte Sichtweise den 
Zugang zu konkreten Phänomenen in der kultur- und sozialwissenschaftli-
chen Forschung eher erschweren, so dass eine stärkere Differenzierung der 
Ansätze für zukünftige interdisziplinäre Forschung erforderlich wird. 

 

                                                           
2 Vgl. Casey, Edward S.: The Fate of Place. A Philosophical History. Berkeley/Los 

Angeles/London: Univ. of California Press 22013. 
3 Vgl. Casey, Edward S.: »Space«, in: Sebastian Luft/ Søren Overgard (Hg.): The 

Routledge Companion to Phenomenology, New York: Routledge 2012, S. 202-210. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 9 

Während die erste Phase des Kollegs von der Frage nach dem Ort als Gegen-
stand von Wahrnehmung und Denken bestimmt wurde, wandte sich die Arbeit 
später auch der Frage nach dem Ort als Bedingung von Wahrnehmung und Den-
ken zu, die man auch als Frage nach der Verortung von Wahrnehmen und Den-
ken verstehen kann. Die bisher betrachteten Ansätze wurden im Hinblick auf 
diese Thematik um andere Perspektiven ergänzt und unter anderem mit der »Si-
tuated Cognition«-Bewegung in den Kognitionswissenschaften in Verbindung 
gebracht, die ähnlich wie die Philosophie des Ortes, jedoch im Rahmen eines na-
turalistischen Paradigmas und unter Rückgriff auf andere Begrifflichkeiten (z.B. 
»situatedness« statt »place«) davon ausgeht, dass das menschliche Wahrnehmen 
und Denken nicht im luftleeren Raum stattfindet, sondern verkörpert und veror-
tet ist und nur in dieser Verkörpertheit und Verortetheit angemessen verstanden 
werden kann.4 

Im Laufe der Diskussionen im Rahmen des Kollegs hat sich zunehmend ge-
zeigt, dass die Frage des Zusammenhangs von Ort und Verortung nicht nur mit 
Blick auf theoretische Problemstellungen wie z.B. die der Bedingtheit von 
Wahrnehmung und Denken, sondern auch für die Analyse konkreter Einzelphä-
nomene von Bedeutung ist. Von »Verortung« lässt sich dabei auf zwei Ebenen 
sprechen: Zum einen besteht ein enger Zusammenhang zwischen Ort und Veror-
tung insofern, als jeglicher Ort erst definiert wird durch das, was an ihm verortet 
oder jedenfalls verortbar ist. Wir identifizieren einen Ort als solchen und nehmen 
Bezug auf ihn, indem wir auf das rekurrieren, was sich an ihm befindet oder an 
ihm stattfindet oder zumindest befinden oder stattfinden könnte. So wird der Ort 
»Glastonbury Tor« durch den gleichnamigen Hügel definiert, »Chalice Well« 
durch eine Quelle, die sich am Fuß des Hügels befindet, und »Glastonbury Ab-
bey« durch die dort befindliche Klosterruine (vgl. den Beitrag von Silvia Carnel-
li in diesem Band). Zum anderen besteht ein Zusammenhang zwischen Ort und 
Verortung insofern, als man – auf einer zweiten Ebene der Verortung – etwas 
auf einen Ort bezieht, der schon in der zuvor beschriebenen Weise definiert ist. 
Man verortet in diesem Sinne z.B. kulturelle Sinngehalte an Orten, die schon als 
solche identifiziert sind. So werden an den zuvor genannten Orten in Südwes-
tengland z.B. Elemente aus der keltischen Mythologie verortet, unter anderem 
Motive der Artussage. Diese beiden Aspekte des Zusammenhangs von Ort und 
Verortung schlagen sich auch in den Beiträgen dieses Buches in unterschiedli-
cher Weise nieder. 

                                                           
4 Vgl. dazu Hünefeldt, Thomas/Schlitte, Annika (Hg.) Situatedness and Place. Multi-

disciplinary perspectives on the spatio-temporal contingency of human existence. 
New York – Berlin – Heidelberg: Springer. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 | ANNIKA SCHLITTE/THOMAS HÜNEFELDT 

Die Texte dieses Sammelbandes lassen sich auf zwei wesentliche Ziele des 
Kollegs zurückführen. Zum einen ging es um eine philosophische Aufarbeitung 
des Ortsbegriffs, wobei phänomenologische und hermeneutische Autoren im 
Zentrum standen, der Blick aber auch auf die Philosophiegeschichte ausgeweitet 
wurde. Neben einer theoretischen Reflexion über einen philosophischen Ortsbe-
griff sollten im Rahmen des Kollegs aber auch Anwendungsfelder einer Theorie 
des Ortes erschlossen werden, die über die Philosophie im engeren Sinne hinaus-
führen. Dieser Sammelband enthält daher einerseits im weitesten Sinne philoso-
phische Arbeiten, die sich mit bestimmten Aspekten des Ortsbegriffs oder der 
Ortsmetaphorik bei bestimmten Autoren oder dem systematischen Stellenwert 
von Ort und Raum befassen, und andererseits kulturwissenschaftliche Arbeiten, 
die sich mit der Bedeutung des Ortes in bestimmten historischen und soziokultu-
rellen Kontexten auseinandersetzen. 

Der Beitrag »Der topographische Beginn der Philosophie: Anaximander« 
von Michael Rasche geht zurück zu den Anfängen der Philosophie und unter-
scheidet verschiedene Phasen im antiken Verständnis von Ort und Raum. Wäh-
rend die Raumwahrnehmung des Mythos noch keine abstrakte Repräsentation 
des Raumes gekannt habe, sei mit der Annahme fester Punkte im Raum als Be-
zugsgrößen der Anfang der wissenschaftlichen Reflexion markiert, die zunächst 
unmittelbar mit der Vorstellung des Kosmos als einer geordneten Struktur ver-
bunden war. Dem geordneten Kosmos stand als Idee das Unbegrenzte (apeiron) 
gegenüber. Die Bedeutung der Begrenztheit bringt Rasche wiederum mit dem 
Ort zusammen, der als Begrenztes innerhalb des Unbegrenzten verstanden wird. 
Das Verhältnis von Ort und Unbegrenztem wird dann unter Rückgriff auf die 
chora bei Platon und den topos bei Aristoteles erläutert. Die Beobachtung, dass 
sich in Anaximanders Karte der Erde die Schrift, die für die Entstehung des abs-
trakten Denkens so wichtig ist, mit dem Bedürfnis nach einer Fixierung von Or-
ten paart, veranlasst Rasche schließlich dazu, von einem „topo-graphischen“ An-
fang der Philosophie zu sprechen. 

Martin Hähnel befasst sich in seinem Beitrag »›… um einer Vielheit statt‹ 
Schellings Konzeption objektiver Räumlichkeit und ihr Beitrag zu einer 
Philosophie des Ortes« mit den späten Reflexionen Schellings über das Prob-
lem des objektiven Raumes in der Darstellung des Naturprocesses (1843/44) 
und bringt diese mit der phänomenologischen Kritik an einer bestimmten Raum-
vorstellung der Naturwissenschaften in Verbindung, wie sie von Edward S. 
Casey vorgetragen worden ist. Der Vergleich zeigt, dass in beiden Fällen eine 
kritische Bezugnahme auf Kant erfolgt: Während Casey in Kant eine gewisse 
Chance erkennt, den Ort im Kontext einer Philosophie des Leibes wiederzuent-
decken, scheint Schelling noch weiter zu gehen, indem er den Plan einer topolo-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 11 

gischen Metaphysik vorbereitet. In Auseinandersetzung mit Kant und Leibniz 
stellt Schelling den Primat des Raumes in Frage und nimmt stattdessen eine Plu-
ralität von »freigelassenen« Wirklichkeiten an, »die als örtliche Potenzen den 
unendlichen Raum ›nachbarschaftlich bewohnen‹«. So kommt er zu einer 
»Transformation des Raums zur reinen Potentialität, in der sich verschiedene 
Identitäten formieren«, die man nach Hähnel auch für eine Philosophie des Ortes 
gewinnbringend auswerten kann. 

René Torkler untersucht in seinem Beitrag »Einen Ort in der Welt haben. 
Orientierungsversuche mit Heidegger und Arendt« das Verhältnis von Han-
nah Arendt und Martin Heidegger am Leitfaden des Problems der Orientierung. 
Er will zeigen, dass Arendt Heideggers »Konzept der Mitwelt in einer Weise so-
zialphilosophisch weiterentwickelt, die in Sein und Zeit nicht voll erschlossen 
wird«. Dazu wird zunächst Heideggers Verständnis von räumlicher Orientierung 
in Sein und Zeit dargestellt, welches für die Überlegungen zur Mitwelt jedoch 
von ihm selbst nicht explizit fruchtbar gemacht wird. Arendt knüpft an diese 
Analysen an und entwirft von da aus die Vorstellung einer von Pluralität gepräg-
ten Welt, die auf der Vielfalt jeweils ›verorteter‹ Perspektiven aufbaut. Hannah 
Arendt kann so das Orientierungsproblem um eine praktische Dimension erwei-
tern und dem Ort eine grundlegende Rolle auch für den Aufbau einer mit ande-
ren geteilten Welt geben: »Nur in einer mit anderen geteilten Welt, in der ich 
mich zunächst verorte, um mich sodann zu den Anderen ins Verhältnis setzen zu 
können, ist Orientierung in einem umfassenden Sinne überhaupt möglich.« 

In ihrem Beitrag »Der Ort des Politischen im Werk Hannah Arendts« 
analysiert Marion Stahl die Ortsmetaphorik Hannah Arendts, in deren Werk 
Raum- und Ortsbegriffe nicht allein der Veranschaulichung von abstrakten Kon-
zepten dienen, sondern auf eine anthropologische, ontologische oder ethische 
Verankerung, bzw. Positionierung verweisen. Stahl betont dabei die enge kon-
zeptuelle Verschränkung von vita activa und vita contemplativa im Werk 
Arendts und geht daher nicht allein auf Arendts philosophisches Konzept des öf-
fentlich-politischen Raums ein, die eine grundlegende Kritik an der Moderne 
und an der Tradition des politischen Denkens enthält, sondern berücksichtigt 
auch Arendts Analyse des Denk- sowie des Urteilsvermögens, in deren Zusam-
menhang sich die Frage nach dem »Ort« des Denkens stellt.  

Moritz Bensch überprüft in seinem Beitrag »Fundierung und Selbsthal-
tung. Aspekte einer prekären philosophischen Metaphorik um 1800« Hans 
Blumenbergs These von einer »Umbesetzung« architektonischer Metaphern in 
den philosophischen Systemen der Neuzeit, derzufolge »der Blick sich [in der 
Neuzeit] zum Irdischen senkt« und »sich gezielt und konzentriert auf die Frage 
nach den Fundamenten [richtet], statt auf Gewölbe und Maßwerk, Turm und 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 | ANNIKA SCHLITTE/THOMAS HÜNEFELDT 

Spitzen.« Anhand einer »vergleichenden metaphorologischen Lektüre program-
matischer Textstellen« in den Werken Kants und Fichtes zeigt Bensch, dass 
Blumenbergs These zwar prinzipiell zutreffend sei, dass sie aber einer Ergän-
zung und Zuspitzung bedürfe. Um 1800 werde die philosophische Fundierungs-
Metaphorik nämlich insbesondere insofern zunehmend fragwürdig und ergän-
zungsbedürftig, als ihre Implikation unvordenklicher Erdgebundenheit in Span-
nung zum Anspruch autonomer Selbstkonstitution transzendentaler Subjektivität 
steht. 

Sarah Eichner bringt in ihrem Beitrag »Das sichverschließend Aufgehen-
de. Zu Heideggers ontologischer Differenz als Ausweitung des Bedeutungs-
spektrums der Erde im Yijing (Buch der Wandlungen)« das chinesische 
Weisheitsdenken mit der westlichen philosophischen Tradition zusammen, um 
aus der Verbindung zwischen dem Zeichen Kun und dem Konzept des Raumge-
benden einen Zugang zum Yijing zu eröffnen, der sich von einem traditionellen 
Verständnis des Yijing abhebt. In einer dekonstruierenden Lektüre will Eichner 
zeigen, »dass der Ort, der Kun dem traditionellen Verständnis nach im Ganzen 
des Yijing zugewiesen wird, eine als ideologisch zu entlarvende Einschränkung 
und Reduktion ihres Wirkspektrums und ihrer fundamentalen Rolle ist«. So sei 
in der traditionellen Auslegung Kun (als Erde verstanden) gegenüber Qian (dem 
Himmel) in der Bedeutung nachgeordnet. Eichner schlägt nun – ausgehend von 
einem vergleichenden Rückgriff auf Heidegger – eine andere Interpretation vor, 
die Kun nicht als das Fügsame versteht, sondern als ein »uneingeschränkt Offe-
nes [...], das die Notwendigkeit eines Ethos des Unverfügbaren nahelegt und die 
himmelszentrierte Ökonomie der Herrschaft radikal in Frage stellt«.  

In ihrem Beitrag »Der Genius Loci von Monte Verità und Glastonbury. 
Die sakrale Topologie lebensreformerischer und New Age Bewegungen des 
20. und 21. Jahrhunderts in Europa« beschäftigt sich Silvia Carnelli mit zwei 
Orten, die im Laufe des 20. Jahrhunderts von Vertretern verschiedener »alterna-
tiver« Gruppen mit spezifischen kulturellen Bedeutungen aufgeladen wurden: 
»Monte Verità« im Schweizer Kanton Tessin und »Glastonbury« im Südwesten 
Englands. Insbesondere untersucht Carnelli die Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede der mit diesen beiden Orten verbundenen Genius-Loci-Vorstellungen. 
Dabei liefert sie nicht nur eine detaillierte historische und systematische Be-
schreibung dieser jeweiligen Vorstellungen, sondern analysiert sie auch aus 
ideengeschichtlicher Perspektive, indem sie insbesondere ihren Zusammenhang 
mit Ideen aus der Epoche der Romantik aufweist.  

Sergej Gordon zeigt in seinem Beitrag »Die Ruine als Träger der nationa-
len télé-histoire im mexikanischen Film« anhand von drei paradigmatischen 
Beispielen aus der Blütezeit des mexikanischen Films, wie die Ruinen der präko-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 13 

lumbinischen Zivilisationen als Gedächtnisorte (Mnemotope) instrumentalisiert 
worden sind und auf diese Weise zum mexikanischen »Nation- und Memory-
Building« beigetragen haben. Während sich in Eisensteins unvollendetem Pio-
nierwerk Que viva Mexico! (1930) die Idee eines urtümlichen Mexikos »in der 
Logik der ewigen Wiederkehr auf die Gegenwart projiziert findet«, wird in Chi-
lam Balam (1955) die Ruine »als ein Ort evoziert, an dem die moderne mestizi-
sche Nation Mexikos aus der Taufe gehoben wurde«.  Dagegen setzt sich 
Cascabel (1977) kritisch mit der Instrumentalisierung der Ruine als Mnemotop 
auseinander und »entlarvt die Blütezeit des mexikanischen Films als eine mo-
numentale Mythenfabrik«.  

In seinem Beitrag »Ökonomie verorten. Vergnügungstopographien der 
Großstadtnacht« informiert Raphael Schwegmann aus kulturtheoretischer 
Perspektive über Orte nächtlicher Ökonomie. Vor dem Hintergrund einer allge-
meinen Darstellung der Entwicklung der Nacht und ihrer Orte als Markt ver-
gleicht Schwegmann zunächst die Entwicklung der Nachtökonomien konkreter 
Großstädte am Beispiel von Paris, Berlin und Frankfurt am Main, stellt dann Ty-
pen von Nacht-Orten vor, wie sie heutzutage in vielen Großstädten auftreten, 
und ordnet die nächtlichen Vergnügungstopographien schließlich unter Rück-
griff auf Foucaults Konzept der »Heterotopie« theoretisch ein. In seinem Fazit 
stellt Schwegmann darüber hinaus die verschiedenen Hinsichten dar, in denen 
Nacht-Orte als Stimulator der Ökonomie wirken.  

Tobias Holischka unternimmt in seinem Beitrag »Zur Philosophie des vir-
tuellen Ortes« den Versuch, computergenerierte Virtualität ausgehend vom An-
satz der Ortsphänomenologie zu verstehen und somit gleichsam eine Brücke zu 
schlagen zwischen der menschlichen Lebenswelt und den davon scheinbar ent-
rückten neuen virtuellen Umgebungen. Auf der Grundlage einer Analyse der bei 
der Beschreibung des Virtuellen alltäglich verwendeten Orts- und Raummeta-
phorik (man denke z.B. an Begriffe wie »CyberSpace«, »globales Dorf«, »Chat-
room«, etc.) grenzt Holischka vom Begriff des »CyberSpace« den Begriff des 
»CyberPlace« und unterscheidet dann drei verschiedene »Aspekte der virtuellen 
Verortung«, die er »Wiederverortung«, »Neuverortung« und »Rückverortung« 
nennt. Im Anschluss daran lenkt Holischka den Blick auf den Begriff des Virtu-
ellen selbst, um dessen Wesen näher zu bestimmen, und widmet sich abschlie-
ßend der Frage nach dem Bezug virtueller Welten zur Wirklichkeit. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der topographische Beginn der Philosophie: 
Anaximander 

MICHAEL RASCHE 
 
 
 
Die sog. ›topologische Wende‹ der Philosophie stellt den Raum in den Fokus der 
philosophischen und kulturwissenschaftlichen Forschung. Diese inhaltliche Aus-
richtung auf den ›Raum‹ ist nicht denkbar ohne eine angemessene Berücksichti-
gung des ›Ortes‹. Dies gilt bereits für den Beginn der Philosophie, der sich auch 
vor dem Hintergrund dieser Spannung von Ort und Raum beschreiben lässt.  
Oft sind es die auf den ersten Blick kleinen und unauffälligen Ereignisse, die 
etwas grundsätzlich Neues ankündigen: Irgendwann in der 1.  Hälfte des 
6. Jahrhunderts v. Chr. zeichnet der Ionier Anaximander eine Landkarte. Das 
Spannende: Er ist der erste Mensch, von dem diese Handlung überliefert ist, und 
er ist ein Philosoph. Wie kommt es, dass ausgerechnet ein Philosoph der erste 
ist, der eine Landkarte zeichnet? Und was verrät das über die neu entstehende 
Philosophie? 

Anaximander, der wohl um 610 v. Chr. geboren wurde und kurz nach 
547 v. Chr. gestorben ist, gilt als einer der ersten Philosophen überhaupt. Er ist 
der zweite der drei sog. ›Naturphilosophen‹ aus Milet, mit denen allgemein der 
Beginn der Philosophiegeschichte angesetzt wird. Von Anaximander wird in an-
tiken Quellen berichtet, dass er der erste gewesen sei, der eine Landkarte ge-
zeichnet habe. So schreibt Agathemeros im 1. Jahrhundert v. Chr.: »Anaximan-
der aus Milet, ein Schüler des Thales, hat als erster gewagt, die bewohnte Welt 
auf einer Karte zu zeichnen.«1 Ähnlich äußern sich auch Strabon2 sowie Dioge-

                                                             
1 Agathemeros I,1 (zitiert nach Kirk, Geoffrey S./ Raven, John E./ Schofield, Malcolm: 

Die vorsokratischen Philosophen, Stuttgart/Weimar: Metzler 2001. 
2 Vgl. Strabon, 1, p.7 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philosophen). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 | MICHAEL RASCHE 

nes Laërtios in seiner Kurzbiographie über Anaximander.3 Vermutlich beziehen 
sich diese Texte auf eine Aussage des Eratosthenes aus dem 3. Jahrhundert 
v. Chr, die allerdings nicht in direkter Weise überliefert ist. Eratosthenes war der 
langjährige Leiter der Bibliothek in Alexandrien und besaß somit Kenntnis älte-
rer Zeugnisse über Anaximander. Genauere Berichte über die Karte des Anaxi-
mander liegen nicht vor. Die antiken Quellen berichten jedoch, dass Hekataios 
von Milet (ca. 560-480 v. Chr.), der eine Generation nach Anaximander lebte, 
dessen Karte verbessert habe.4 Die Karte des Hekataios war in der Antike be-
kannt. Wenig schmeichelhaft hat sich Herodot über verschiedene Karten geäu-
ßert, die er in Ionien gesehen hat und die wohl dem Muster entsprechen, das von 
Anaximander und Hekataios geschaffen worden ist. Seine Schilderung erlaubt 
eine zumindest grobe Vorstellung der Karte des Anaximander: 

 
»Ich lache, wenn ich sie ihre Erdkarten zeichnen sehe, viele Leute schon, von denen aber 
keiner die Sache vernünftig zu erklären weiß: sie zeichnen Okeanos, wie er rings um die 
Erde fließt, die kreisrund ist, wie mit dem Zirkel gestaltet, und Asien machen sie gleich 
groß wie Europa.«5 
 
Unabhängig davon, wie gelungen diese ersten Versuche einer Karte sind, stellt 
sie ein wichtiges Indiz dar, dass etwas Neues passiert ist, und dieses Neue ist un-
auflöslich mit dem Beginn der Philosophie verbunden. Um dieses Neue zu ver-
stehen, ist es nötig, auf das zu blicken, was ihm vorausgeht, und was eben nicht 
die Erstellung einer solchen Karte ermöglichte: die Raum- und Ortswahrneh-
mung des Mythos. 

Der Mythos bzw. das mythische Denken ist die der Philosophie vorausge-
hende (und die Philosophie auch begleitende) Form der Weltdeutung. Die Philo-
sophie entstand als Kritik, aber auch als Weiterführung des Mythos. Der Mythos 
als Denkform zeichnet sich durch eine bestimmte Art der Raum- und Ortswahr-
nehmung aus, die nicht diejenige der später entstandenen Philosophie bzw. Na-
turwissenschaft ist. Ernst Cassirer ist an verschiedenen Stellen seines Werkes der 
Frage nachgegangen, welche Raumwahrnehmung sich im Mythos ausdrückt und 

                                                             
3 Diogenes Laertios II, 1-2 (Diels, Hermann/ Kranz Walther: Die Fragmente der Vor-

sokratiker, Bd, 1, Hildesheim: Weitmann 2001, DK 12 A 1). 
4 Vgl. Agathemeros I,1 (zitiert nach G. S. Kirk u. a., Die vorsokratischen Philosophen): 

»Nach ihm machte Hekataios aus Milet, ein weitgereister Mann, die Karte genauer, so 
dass das Werk bewundert wurde.« 

5 Herodot, Historien IV,36 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philoso-
phen). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 17 

wie diese durch eine neue, wissenschaftlich zu nennende Raumwahrnehmung 
weiterentwickelt wird. Cassirer trifft hierbei eine wichtige methodische Feststel-
lung, wenn er ankündigt, das »Raumproblem« in Beziehung zum »Symbolpro-
blem« zu bearbeiten: »Ist der Raum, ›in‹ dem sich uns die Dinge darstellen, eine 
einfache anschauliche Gegebenheit, oder ist der vielleicht erst der Ertrag und das 
Ergebnis eines Prozesses symbolischer Formung?«6 Damit geht es Cassirer aus-
drücklich nicht um eine psychologische oder erkenntnistheoretische Fragestel-
lung, sondern um die kulturphilosophische Frage, welches Raumverständnis sich 
in den verschiedenen Zeugnissen und Symbolen niedergeschlagen hat. Diese 
Frage soll zu der Frage weiterführen, inwiefern Anaximander mit der Schaffung 
eines neuen Symbols – der Landkarte – eine neue Art der Raumwahrnehmung 
bezeugt, die konstitutiv für den Beginn der Philosophie ist. 

Cassirer hat verschiedene Phasen der räumlichen Wahrnehmung unterschie-
den und setzt die mythische der mathematisch-wissenschaftlichen Wahrneh-
mung gegenüber. Er stellt diesbezüglich die Frage, »auf welchem Wege und 
kraft welcher Vermittlungen die bloße Räumlichkeit in ›den‹ Raum, der pragma-
tische in den systematischen Raum übergeht«.7 Das primäre, mythische Raum-
bewusstsein ist dadurch gekennzeichnet, den Raum in einer direkten Anschau-
ung wahrzunehmen, die eindimensional ist und damit noch nicht räumlich in 
vollem Sinne ist. Cassirer kann sich hier auf Heidegger und seine Analysen der 
räumlichen Struktur des »In-der-Welt-seins« stützen, wie dieser sie im Abschnitt 
»Das Umhafte der Umwelt und die Räumlichkeit des Daseins« in Sein und Zeit 
ausgeführt hat.8 Heidegger geht aus vom Begriff des »Zuhandenen«9. Das Zu-
handene, so Heidegger, befindet sich räumlich nah, und diese Nähe regelt sich 
durch die Hantierbarkeit und den Gebrauch des »Zuhandenen«. Damit ist dieses 
Zuhandene nicht irgendwie vorhanden, sondern ist »wesenhaft an- und unterge-
bracht, aufgestellt, zurechtgelegt«10. Es befindet sich nicht an einem zufälligen 
Ort, sondern an einem ›bestimmten‹ Platz, der im Verhältnis zu anderen ›be-
stimmten‹ Plätzen steht: 

 

                                                             
6 Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, Hamburg: Meiner 

2010, S. 160. Vgl. auch S. 168. 
7 Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, S. 167. 
8 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Berlin: de Gruyter 2006 (19. Aufl.), S. 101-

113. 
9 Vgl. ebd., S. 102. 
10 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 | MICHAEL RASCHE 

»Der jeweilige Platz bestimmt sich als Platz dieses Zeugs zu … aus einem Ganzen der 
aufeinander gerichteten Plätze des umweltlich zuhandenen Zeugzusammenhangs. Der 
Platz und die Platzmannigfaltigkeit dürfen nicht als Wo eines beliebigen Vorhandenseins 
der Dinge ausgelegt werden. Der Platz ist je das bestimmte ›Dort‹ und ›Da‹ des Hingehö-
rens eines Zeugs.«11 
 
Dieses Geflecht der bestimmten Orte konstituiert die »Gegend«. Die Gegend ist 
ein bekannter Raum, in dem bestimmte Orte eingeordnet sind. Sie ist das »Um-
hafte« dieser Orte, sie ist nicht dreidimensional, wird also nicht räumlich wahr-
genommen, sondern ihre Räumlichkeit muss nach und nach enthüllt werden.12 
Cassirer greift auf diese Analysen Heideggers zurück, geht aber über sie hinaus, 
indem er »über sie hinausfragt« und den Weg verfolgen will, »der von der 
Räumlichkeit, als einem Moment des Vorhandenen, zum Raum, als der Form 
des Vorhandenen, hinführt«.13 Die Räumlichkeit ist Wahrnehmung des Mythi-
schen, der Raum hingegen die Wahrnehmung dessen, was auf den Mythos folgt 
– der Philosophie. Die Räumlichkeit des Mythos ist dadurch gekennzeichnet, 
dass die einzelnen Orte dieses Raums vom Betrachter bestimmt sind und ihnen 
in diesen Bestimmungen Bedeutungen verliehen werden: »Die Nähe und Ferne, 
die Höhe und Tiefe, das Rechts und Links – sie alle haben ihre unverwechselba-
re Eigenart, ihre besondere Weise magischer Bedeutsamkeit.«14 Der mythische 
Raum ist erfüllt von Orten, die eine Bedeutung und einen Inhalt besitzen, der 
ihnen vom Betrachter verliehen wird. Diese Bedeutungen sind Resultate der un-
mittelbaren, sinnlichen Wahrnehmung des Betrachters. 

                                                             
11 Ebd. 
12 Vgl. ebd., S. 103: »Es ist nie zunächst eine dreidimensionale Mannigfaltigkeit mögli-

cher Stellen gegeben, die mit vorhandenen Dingen ausgefüllt sind. Diese Dimensiona-
lität des Raumes ist in der Räumlichkeit des Zuhandenen noch verhüllt. Das ›Oben‹ 
ist das ›an der Decke‹, das ›Unten‹ das ›am Boden‹, das ›Hinten‹ das ›bei der Tür‹; al-
le Wo sind durch die Gänge und Wege des alltäglichen Umgangs entdeckt und um-
sichtig ausgelegt, nicht in betrachtender Raumausmessung festgestellt und verzeich-
net.« 

13 Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, S. 168, Anm. 64. 
14 Ebd. Vgl. auch ebd.: »Was einen Bezirk zu einem räumlich Besonderen und Beson-

derten macht: das ist nicht irgendeine abstrakt-geometrische Bestimmung, sondern es 
ist die eigene mythische Atmosphäre, in der er steht – der Zauberhauch, der ihn um-
wittert. Die Richtungen im mythischen Raum sind demgemäß nicht begriffliche oder 
anschauliche Relationen – sie sind selbständige, mit dämonischen Kräften begabte 
Wesenheiten.« 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


| 19 

Wie ist nun die Neuentwicklung zu denken? Cassirer spricht von einer neuen 
Repräsentation bzw. Symbolwerdung. Die direkt wahrgenommenen Eindrücke 
werden in ein sich herausbildendes festes Deutungssystem eingefügt und an-
schließend auf dieses hin interpretiert. Die direkte Anschauung, die kennzeich-
nend für die mythische Raumwahrnehmung war, wird schrittweise überwunden, 
beginnend in der Form der sprachlichen Darstellung des Raumes. Die einzelnen 
Augenblicke der Wahrnehmung werden zueinander in ein Verhältnis gesetzt; sie 
verweisen dann, so Cassirer, über sich hinaus, »auf ein Etwas, von dem all diese 
wechselnden Bilder nur verschiedenartige Erscheinungsweisen sein wollen«.15 
Auf diese Weise vollzieht sich die Wende vom mythischen Ausdrucksraum, 
welcher in der Wahrnehmung unmittelbar einen Ausdruck hervorbringt, zum 
Darstellungsraum, welcher eine mittelbare Darstellung hervorbringt, die dem 
Raum eine dreidimensionale Ordnung gibt.16 Diese Wende bedeutet nicht eine 
neue oder tiefere Kenntnis des Raumes, sondern eine andere Wahrnehmung, die 
allerdings neue Kenntnisse zur Folge hat, etwa die Erstellung einer Landkarte. 
So schreibt Cassirer über die Naturvölker, die den Raum mythisch wahrnehmen: 
»Jeder Punkt ihrer Umgebung … z. B. kann ihnen aufs genaueste vertraut sein, 
ohne dass sie imstande wären, eine Karte des Flusslaufs zu zeichnen, ihn also in 
einem räumlichen Schema festzuhalten.«17 Die Fähigkeit, eine Karte zu zeich-
nen, ist nicht abhängig von der Kenntnis der Landschaft, sondern von der Art, 
die Landschaft wahrzunehmen. Die primäre Wahrnehmung des Menschen – wie 
sie sich im Mythischen ausdrückt – schafft einen unmittelbaren Ausdruck des 
Wahrgenommen und in diesem Ausdruck wird dem Wahrgenommenen eine Be-
deutung verliehen. Die darauf folgende Phase der Wahrnehmung deutet die 
wahrgenommenen Elemente des Raumes als Teil des Raumes; sie werden zu 
festen Orten eines festen, nicht veränderlichen Gefüges und somit als Karte dar-
stellbar. Wenn Anaximander als historisch erster gilt, der eine Weltkarte ge-
zeichnet hat, konnte er dies deshalb, weil er den Kosmos nicht mehr mythisch 

                                                             
15 Vgl. ebd., S. 174. 
16 Vgl. ebd., S. 171: »Wendung vom Ausdrucksraum zum Darstellungsraum: die einzel-

nen ‚Orte’ erscheinen nicht mehr lediglich durch gewisse qualitative und fühlbare 
Charaktere voneinander geschieden; sondern es treten an ihnen bestimmte Relationen 
des ›Zwischen‹ der räumlichen Ordnung auf.« Vgl. auch Jacob, Géographie et ethno-
graphie, Paris: Colin 1991, S. 36f. 

17 Ebd., S. 173. 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 | MICHAEL RASCHE 

sah und die einzelnen Orte als variable Teile der Wahrnehmung erkannte, son-
dern die einzelnen Orte in ihrem Raum einordnen konnte.18 

Erste Ansätze dieses Neuen finden sich bei Thales von Milet, der als Lehrer 
des Anaximander und erster Philosoph überhaupt gilt. Die Quellenlage bei ihm 
ist außerordentlich dürftig. Von ihm sind jedoch verschiedene astronomische 
und geologische Aussagen überliefert, so etwa die präzise Vorhersage einer 
Sonnenfinsternis,19 die Berechnung von Sternbildern oder die These, dass die 
Erde auf Wasser liegen würde.20 Daneben werden ihm verschiedene geometri-
sche Kunststücke zugeschrieben, so etwa die Berechnung der Höhe der Pyrami-
den.21 Was von diesen Dingen tatsächlich von Thales vollbracht wurde, ist um-
stritten. Wichtig ist jedoch, dass der historische Beginn der Philosophie mit einer 
neuen Phase der Weltwahrnehmung zusammenhängt, die es ermöglichte, den 
Kosmos – die Sterne genauso wie die Erde – auf feste Bezugspunkte hin auszu-
legen und zu beschreiben. Das Neue hierbei ist die Tatsache, dass diese Bezugs-
punkte das Gerüst dafür bilden, neue Erkenntnisse zu erlangen, indem das Be-
kannte und Wahrgenommene auf Unbekanntes hin erweitert wird. Die einzelnen 
Sterne sind bekannt und werden nun auf ein zukünftiges Datum hin beschrieben. 
Das Wasser begrenzt das Land an den Ufern und bildet damit auch den Urgrund, 
auf dem die Erde schwimmt. Feste Punkte und Orte bilden das Fundament von 
Aussagen, die über die bloße Wahrnehmung der Orte hinausgehen, und das ist 
möglich, weil diese Orte nicht mehr im Sinne des Mythos variabel, sondern fest 
sind, eingebettet in eine feste räumliche Struktur. Diese räumliche Struktur ist 
topographisch: die neue philosophische Erkenntnis ist ortsgebunden, sie ist Wei-
terführung bzw. Verallgemeinerung dessen, was als sicher erkannt ist. Kurt von 
Fritz fasst diesen Vorgang dahingehend zusammen, »dass das Wahre und Verifi-
zierbare von nicht Verifizierbarem unterschieden wurde, »das so Gewonnene 
durch eigene Beobachtungen und Spekulationen« ergänzt wurde »und auf diese 

                                                             
18 Vgl. Gehrke, Hans-Joachim: »Die Geburt der Erdkunde aus dem Geiste der Geomet-

rie. Überlegungen zur Entstehung und Frühgeschichte der wissenschaftlichen Geo-
graphie bei den Griechen«, in: Kullmann, Wolfgang u. a. (Hg.), Gattungen wissen-
schaftlicher Literatur in der Antike, Tübingen: Gunter 1998, S. 163-165. 

19 Vgl. Diogenes Laërtios I,23 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philo-
sophen). 

20 Vgl. Aristoteles, Met. 983b (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philoso-
phen). 

21 Vgl. Diogenes Laërtios I,27 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philo-
sophen). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 | 21 

Weise endlich ein ganzes neues Weltbild« entstehen sollte.22 Ein weiteres 
kommt aber noch hinzu, das er als -Methode beschreibt und das für 
den Beginn der mathematischen Wissenschaft zentral ist: »Alle Sätze lassen sich 
sehr einfach durch Aufeinanderlegen der gleichen Stücke beweisen.«23 Auch 
dieses Aufeinanderlegen der Sätze ist gebunden an einen Ort: es geht um die 
Übereinstimmung fester Strukturen und diese werden konstituiert durch Orte. 
Die Wahrnehmung fester Punkte – die Orte sind – und ihre Ausdehnung in den 
Raum hinein konstituieren den Beginn wissenschaftlicher Reflexion – sei diese 
verstanden als Philosophie oder Mathematik. Aus verschiedenen Gründen – ge-
nannt sei hier etwa die zunehmende Literalisierung – kam es zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt in Ionien zu der Entwicklung, die den Beginn der Philosophie 
markiert. Diese trat auf mit dem Anspruch, die Doxa als den äußeren Schein und 
Nebel zu durchdringen und zur Aletheia, der diesem Schein zugrunde liegenden 
Wahrheit, vorzustoßen. Dieses Ansinnen war der Versuch, hinter der Kontin-
genz und Veränderlichkeit der Welt zu ihrem unveränderlichen Grund vorzu-
dringen. Diese intellektuelle Suche nach Sicherheit führte unter anderem zu obig 
dargestellter Entwicklung, die festen Punkte, die sich darbieten, als Fundament 
weiterer Deutung zu nehmen. Thales erkennt im Wasser nicht mehr eine kontin-
gente Gottheit, sondern ein unveränderliches Prinzip, das er zum Deutungsmaß-
stab des Kosmos macht. Dieser Vorgang ist der gleiche, der dann wenige Jahre 
später seinen Schüler Anaximander dazu verleiten wird, eine Karte zu zeichnen: 
das Erkennen fester Bezugspunkte und die Konstruktion einer Struktur, welche 
diese Bezugspunkte verbindet. 

Das Netz dieser Bezugspunkte bildet ein geordnetes System, den kosmos 
( ). Der Kosmos steht dem gegenüber, das nicht geordnet ist: das Gren-
zenlose, das apeiron ( ). Der apeiron-Begriff bei Anaximander ist bereits 
in der Antike oft fehlinterpretiert worden, beginnend mit Aristoteles. Dieser hat 
in seiner Physik das apeiron dargestellt als das materiale Prinzip, aus dem der 
Kosmos entstanden sei.24 Aristoteles’ Verständnis des apeiron hat sich jedoch in 
entscheidenden Punkten vom ursprünglichen Verständnis entfernt. Aristoteles 
kritisiert die frühen Philosophen wie Anaximander, dass diese das apeiron inso-
fern fehlinterpretiert hätten, dass ein ›Unbegrenztes‹, also etwas, dem eine defi-
nite Gestalt abgeht, nicht Ursache des Kosmos in seiner definiten Gestalt sein 

                                                             
22 Vgl. v. Fritz, Kurt: Griechische Logik, Bd. 1, Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann-

Holzboog 1978, S. 31. 
23 Vgl. K. v. Fritz: Logik, S. 33. 
24 Vgl. Aristoteles, Physik III,4 (in: Aristoteles: Philosophische Schriften, Bd. 6, Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1995). 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 | MICHAEL RASCHE 

kann. Ein Unbegrenztes könne weder in der Lage sein, ein Begrenztes hervorzu-
bringen noch von begrenzten Kräften tangiert zu werden.25 Das ursprüngliche 
Verständnis des apeiron ist jedoch ein anderes, und dieses gilt es nachzuvollzie-
hen, wenn man Anaximanders Sprechen vom apeiron einordnen will. 

Peras (  ) ist die Grenze bzw. die Grenzmarkierung. Entsprechend ist 
das a-peiron das Grenz- und Markierungslose. Es handelt sich also nicht – wie 
von Aristoteles beschrieben – um eine unendliche Substanz, sondern um etwas, 
das dadurch gekennzeichnet ist, dass es keine Grenzen hat: »Das apeiron ist das, 
was eigentlich mit so etwas wie Grenze nichts zu tun hat und dem dabei nichts 
fehlt, d. h. es ist bar eines Verhältnisses zu jeder durch es hindurchleitenden 
Abmessung, Orientierung oder Richtung.«26 Es werden keine Aussagen darüber 
gemacht, was das apeiron für sich ist; für sich genommen existiert es gar nicht 
als apeiron, sondern es ist das, dessen Grenzen man nicht wahrnehmen kann. 
Diese Eigenschaft steht nicht für sich, sondern ist der Gegensatz zu dem, dessen 
Grenzen man wahrnehmen kann. Schadewaldt weist darauf hin, dass das Wort 
apeiron bei Homer zumeist im Zusammenhang mit der Erde oder mit dem Meer 
gebracht wird und stellt fest, dass es bei diesem Wort um den Eindruck geht, den 
man beispielsweise auf dem offenen Meer hat: »Wo man den Horizont sieht, ist 
noch nicht die Grenze, man kann weiterfahren, und es geht dann immer wei-
ter.«27 Es geht bei diesem Begriff um die Wahrnehmung, dass hinter dem Be-
grenzten, das sich dem Betrachter erschließt, etwas Jenseitiges liegt, das nicht 
begrenzt ist, dessen Grenzen sich durch die Annäherung immer weiter verschie-
ben, aber trotzdem hinter dem Horizont als etwas »Unbegrenztes« verbleibt, das 
nicht markiert und eingeschränkt ist. 

Wenn über Anaximander die Aussage überliefert ist, dass dieses apeiron den 
Urgrund, die  des Kosmos darstellen würde, geht es nicht um die aristote-
lisch verstandene Aussage, dass eine in die Unendlichkeit ausgedehnte Substanz 
den endlichen Kosmos hervorbringen würde, sondern darum, dass der Anfang 
des Kosmos sich in dem vollzog, was noch keine Grenzen kannte und der Be-
ginn des Kosmos erst der Beginn jedweder Begrenztheit und Geordnetheit ist. 
Der Kosmos ist das geordnete Gefüge einer Welt, die in Grenzen existiert. In-
dem sie in dieser Geordnet- und Begrenztheit entsteht, geht sie aus dem hervor, 
das diese Grenzen nicht hat, das man nicht beschreiben kann, weil es a-peiron 
ist. In dem einzig wörtlich überlieferten Zitat von Anaximander heißt es, dass 

                                                             
25 Vgl. Aristoteles, Physik III, 5. 
26 Buchheim, Thomas: Die Vorsokratiker, München: Beck 1994, S. 19f. 
27 Vgl. Schadewaldt, Wolfgang: Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen, Frank-

furt am Main: Suhrkamp 1978, S. 237f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


| 23 

die seienden Dinge »sich strafen und gegenseitig ihr Unrecht vergelten nach der 
Ordnung der Zeit«.28 Anaximander beschreibt hier die Konstituierung der Ord-
nung, die den Kosmos zum Kosmos macht. Dieser befindet sich durch seine 
Ordnung, die durch Grenzen markiert werden, in einem Gegensatz zu dem, was 
hinter dem Horizont der Ordnung liegt und ihr sogar vorausgeht: dem apeiron. 
Indem Anaximander diesen Gegensatz erkennt zwischen dem Kosmos, der sich 
dem Menschen darbietet in seiner Begrenztheit, und dem, was den Kosmos 
umgibt, trifft er die Aussage, dass der Mensch dasjenige, das sich ihm darbietet, 
erkennen kann, weil es begrenzt ist. Dieses Begrenzte kann die Basis der Er-
kenntnis sein und zwar insofern der Mensch sich in seine Grenzen hineinbegibt: 
em-peiria, die Empirie. Das Unbegrenzte ist nur indirekt wahrnehmbar durch 
den Gegensatz zum Begrenzten, und dieses ist wahrnehmbar durch seine Be-
grenztheit. Damit ist Wissen topografisch, gebunden an feste Punkte in diesem 
begrenzten Gefüge, somit an Orte. Der Kosmos ist kein Raum, sondern ein Ort 
bzw. eine Sammlung von Orten, die im Raum entstanden ist. In Bauen Wohnen 
Denken beschreibt Heidegger diesen auch für die Antike und Anaximander gül-
tigen Zusammenhang von Ort und Raum wie folgt: 

 
»Ein Raum ist etwas Eingeräumtes, Freigegebenes, nämlich in eine Grenze, griechisch 

. Die Grenze ist nicht das, wobei etwas aufhört, sondern, wie die Griechen es er-
kannten, die Grenze ist jenes, von woher etwas sein Wesen beginnt. Darum ist der Begriff: 

, d. h. Grenze. Raum ist wesenhaft das Eingeräumte, in seine Grenze eingelassene. 
Das Eingeräumte wird jeweils gestattet und so gefügt, d. h. versammelt durch einen Ort. 
... Demnach empfangen die Räume ihr Wesen aus Orten und nicht aus ›dem‹ Raum.«29 
 

Der Ort konstituiert den Raum und ist selbst gekennzeichnet durch seine Gren-
zenhaftigkeit. Durch die Grenze wird der Ort zum Ort und durch die Anerken-
nung des Ortes entsteht der Raum als Raum. Bei Heidegger klingt ein Gedanke 
an, den dann Malpas in Place and Experience ausführen wird: dass die Wahr-
nehmung eines Ortes nicht etwas von außen in das Bewusstsein Eindringendes 
ist, sondern dass das Bewusstsein den Ort als Ort konstituiert.30 Wenn die 
menschliche Erkenntnis darauf angewiesen ist, Grenzen zu ziehen und Orte zu 

                                                             
28 Vgl. Anaximander, DK 12 A 9: »          

       .« 
29 Heidegger, Martin: Bauen Wohnen Denken, in: Vorträge und Aufsätze, Stuttgart: 

Klostermann 81997, S. 149. 
30 Vgl. Malpas, Jeff: Place and Experience. A philosophical Topography, Cambridge: 

Cambridge University Press 1999, S. 138ff. 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | MICHAEL RASCHE 

schaffen, dann ist der Beginn der Philosophie als Beschreibung einer neuen 
Ebene menschlicher Erkenntnis das Setzen von Orten und Grenzen, ebenso wie 
die beschriebene Welt in neuer Weise von Orten und Grenzen geprägt ist. 

Die Erstellung einer Landkarte durch Anaximander stellt vor diesem Hinter-
grund die logische Konsequenz dar: sie beschreibt die Grenzen der Welt, sie si-
chert die Orte und damit auch das Wissen über die Welt, das ein Wissen über die 
Orte ist, über dasjenige, was Grenzen hat und aufgrund dieser Grenzen jeder 
(unbegrenzten) Räumlichkeit entgegensteht. Indem Anaximander diese Karte 
zeichnet, will er das Wissen über den Kosmos sichern und dem ständigen Ver-
schieben der Wahrnehmung zum apeiron hin ein Ende machen. Das Schiff se-
gelt über das Meer dem Horizont des apeiron entgegen. Mit dem Nähern des ei-
nen Horizontes geht der Verlust des anderen Horizontes einher und damit auch 
ein Verlust des Wissens. Dem will Anaximander entgegentreten, wenn er diese 
Karte anfertigt. Das Neue an dieser Karte ist weniger, die Orte zu kennen als 
vielmehr das Ansinnen, die Orte zu sichern, die zu Orten eines bestimmten 
Raumes werden bzw. sich in ihnen ein neues Raumgefühl ausdrückt. Anaximan-
ders Erstellung einer Karte ist Ausdruck eines neuen, ausgewogenen Verhältnis-
ses von Ort und Raum. Der Ort stellt in neuer Weise die Grundlegung der Welt-
deutung dar, aber dies tut er, indem er auf den Raum hin interpretiert wird. Er ist 
Teil des Raumes, der wiederum darstellbar wird im Ort. 

Diese Ausgewogenheit von Raum und Ort ist kennzeichnend für die antike 
Philosophie. Dies stellt Casey fest im Zusammenhang seines Bemühens, den Ort 
gegenüber dem Raum wieder neu in der Philosophie zu etablieren.31 Casey nennt 
als Beispiel den platonischen chora-Begriff im Timaios. Das Verständnis der 
chora ist bis heute sehr umstritten, zumal Platon selbst im Timaios Angaben 
macht, die nur sehr schwer miteinander in Einklang zu bringen sind. Aus 
Anaximanders Begriff des apeiron lassen sich jedoch wichtige Aufschlüsse für 
die chora gewinnen – wie auch umgekehrt Platons chora Anaximanders apeiron 
beleuchtet. Platon sagt über die chora, dass sie »allen Werdens bergender Hort 
sei wie eine Amme« (49a), sie sei »unsichtbares, gestaltloses, allaufnehmendes 
Gebilde« (51a). Sie verfügt über eine materielle Dimension, da sie die »Präge-
masse für alles« (50c) ist, also die Materie, an der das Sein geschieht und zum 

                                                             
31 Vgl. Casey, Edward S.: Getting Back into Place, Indiana: University Press 22009, S. 

352: »The difference between space and place is one of the best-kept secrets in phi-
losophy. Above all in modern Western philosophy, where the very distinction came to 
be questioned and then discredited: one way of understanding modernity, as I shall 
suggest, is by its very neglect of this distinction. The ancient world, however, knew 
otherwise – knew better.« 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


| 25 

Sein wird. Daneben verfügt sie aber auch über eine räumliche Dimension, ist sie 
es doch, die das Weltall und jedes Sein hervorbringt. Der Demiurg schafft an 
und in der chora das Sein anhand der Ideen, die an und in der chora Wirklich-
keit werden. Wie nun durch die Ideen die formlose Materie Form und Sein ge-
winnt, nimmt sie Gestalt an und wird örtlich verifizierbar. Den gleichen Vorgang 
beschreibt Anaximander, wenn er davon spricht, dass aus dem Unbegrenzten 
und Markierungslosen der Kosmos hervorgeht. Es ist ein Geschehen der Ort-
werdung des Seins im Kosmos. Platon vergleicht die chora mit einem »Rüttelge-
rät« (52e-53b). Dieses habe die Grundkräfte des Kosmos in Bewegung versetzt: 

 
»Sie aber, in Bewegung gesetzt, zerstreuten sich, voneinander geschieden, dahin und 
dorthin, wie bei dem, was von den Worfelschwingen und den anderen Geräten zur Reini-
gung des Getreides geschüttelt und geworfelt wird, das Feste und Schwere an eine Stelle, 
das Lockere und Leichte aber an einen anderen Platz getragen wird und sich dort setzt.«32 
 

Platon fährt fort, dass diese Kräfte ursprünglich »ohne Verhältnis und Maß ge-
wesen« (53a) seien. Dieses ›Setzen‹ und Gestaltwerden bedeutet gleichzeitig, 
dass die Dinge ein Maß und ein gegenseitiges Verhältnis erhalten. Dies sind 
Kennzeichen der Ortwerdung des Seins: Im gestaltlosen Raum der chora ent-
steht das Sein, und diese Entstehung ist ein Ortwerdung, eine Gestaltwerdung, 
die ein ›Sich-Setzen‹ ist. Die chora wurde oft interpretiert als der Raum, in dem 
der platonische Demiurg den Kosmos erschafft. Diese Interpretation wird der ur-
sprünglichen Bedeutung des Wortes chora allerdings nicht gerecht. Die chora ist 
die Erde bzw. der Mutterboden, auf dem Getreide angebaut wird. Auf die Kos-
mogonie gewendet ist sie also dasjenige, auf dem der Kosmos entsteht, das nicht 
mit dem Kosmos identisch ist, aber ihn hervorbringt. Die chora ist das Ungeord-
nete, das die Ordnung hervorbringt. Derrida hat die chora beschrieben in diesem 
Wechselspiel und in der gegenseitigen Abhängigkeit von Unordnung und Ord-
nung. Sie ist Grundlage und Gefäß aller Ordnung und Bestimmung, ohne selbst 
geordnet oder bestimmbar zu sein: »Chora nimmt … alle Bestimmungen auf, 
aber sie besitzt keine davon als Eigentum. Sie besitzt sie, sie hat sie, da sie sie 
aufnimmt, aber sie besitzt sie nicht, wie man Eigentümer/Eigenschaften be-
sitzt.«33 Der Kosmos in seiner Existenz, aber auch in seiner Bestimmbarkeit be-
ruht damit auf etwas, das ungeordnet und unbestimmbar ist: der Kosmos exis-
tiert, indem er sich in seiner Geordnetheit und Begrenztheit vom Ungeordneten 

                                                             
32 Platon, Timaios, 52e-53a (in: Platon: Werke in acht Bänden, Bd. 7, Darmstadt: Wis-

senschaftliche Buchgesellschaft 1990). 
33 Derrida, Jaques: Chora, Wien: Passagen 22005, S. 27. 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | MICHAEL RASCHE 

und Unbegrenzten unterscheidet, bleibt aber zugleich auf das verwiesen, von 
dem er sich unterscheidet. 

Rückgeblendet auf Anaximander wird nun klarer, wie innerhalb des Unbe-
grenzten der Kosmos als Begrenztheit und als Ort entsteht. Platon stellt sich die-
sen Schöpfungsakt des Demiurgen als von den Ideen geleitet vor. Die Ideen 
wiederum sind die Grundlage der Erkenntnis des Seins und zwar insofern sie 
örtlich Wirklichkeit geworden sind. Ähnlich charakterisiert Anaximander den 
Beginn des Seins als einen Hervorgang aus dem Markierungslosen, der gleich-
zeitig der Beginn dessen ist, was markiert werden kann und zudem selbst eine 
Markierung darstellt – und in der Landkarte als solche dargestellt wird. Anaxi-
mander wie auch Platon greifen in ihren Beschreibungen des Gegensatzes zwi-
schen der geordneten Welt – dem Kosmos – auf der einen Seite und dem unge-
ordneten apeiron bzw. der chora auf der anderen Seite auf einen uralten Gegen-
satz zurück, der ein omnipräsentes Motiv der mythischen Kosmogonien dar-
stellt: die Geburt der Schöpfung aus dem Urchaos und die ständige Bedrohung 
der Schöpfung, in dieses Urchaos zurückzufallen. »Früher als alles entstand das 
Chaos«, erzählt Hesiod in seiner Theogonie (116). Die von Zeus besiegten Tita-
nen, so Hesiod an späterer Stelle, werden in den Tartaros geworfen. Diesen be-
schreibt Hesiod wie folgt: 

 
»Hier auch haben die Erde, die dunkle, des Tartaros Abgrund, 
dann das unwirtliche Meer und der sternendurchfunkelte Himmel, 
sämtliche Dinge ihre Quellen und ihre Grenzen (peirata), 
schaurig und modrig, so dass davor selbst grauet den Göttern.«34 

 
Der Tartaros befindet sich jenseits der Grenzen, im Urchaos, aus dem die ganze 
Welt in ihrer Geordnetheit hervorgegangen ist. Das Ende dieser Geordnetheit ist 
das Ende des Kosmos, jenseits des Kosmos ist das Ungeordnete, das Chaos, das 
apeiron des Anaximander, die chora des Platon. Anaximander denkt sich die 
Entstehung dieser Ordnung aus dem apeiron als eine Absonderung. So berichtet 
Ps.-Plutarch: 

 
»Anaximander, der der Gefährte des Thales war, sagte, das Unbegrenzte (apeiron) enthal-
te die gesamte Ursache für das Werden und Vergehen des Alls, und aus ihm, sagt er, ha-
ben sich die Himmel ausgesondert (apokekristhai) und überhaupt alle Welten (kosmous), 
die unbegrenzt viele sind. … Er sagt, dass aus dem Ewigen ein Urkeim des Warmen und 
Kalten bei der Entstehung dieses Weltgefüges abgesondert worden sei und daraus sei dann 

                                                             
34 Hesiod: Theogonie, Stuttgart: Reclam 1999, V. 736-739. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  | 27 

eine Art Feuerkugel um die die Erde umgebende Luft herum hervorgegangen, wie Rinde 
um einen Baum herum. Als diese Kugel geplatzt war und in bestimmte Kreise einge-
schlossen wurde, seien die Sonne, der Mond und die Sterne entstanden.«35 
 

Indem das apeiron nicht – wie von Aristoteles beschrieben – die materiale Ursa-
che des Kosmos ist, sondern der Kosmos in seiner Materialität erst durch eine 
Absonderung und Trennung vom apeiron entsteht, wird klarer, inwiefern der 
Kosmos als das Markierte bzw. das Markierungsfähige im Gegensatz steht zu 
dem, was nicht markierbar ist, aus dem es aber entstanden ist. Der Kosmos ist 
Kosmos insofern er über Grenzen verfügt, über ein festes Netz von Orten, das 
beschreibbar und – in Form der Karte – zu zeichnen ist. 

Casey stellt diesem Zugang zur chora den aristotelischen topos-Begriff ge-
genüber und skizziert damit die weitere historische Entwicklung. Aristoteles 
identifiziert in seiner Physik die Materialität einer Sache – die hyle – mit der 
chora. Aus dieser Perspektive kritisiert Aristoteles Platon in seiner Physik, dass 
dieser »Ort und Raum als dieselbe Sache« bezeichnen würde,36 eine Äußerung, 
die, so Casey, »mehr über Aristoles als über Platon verrät«.37 Aristoteles wirft 
Platon eine illegitime Vermischung von Ort und Raum vor. Der Ort ist das Be-
stimmbare, an dem sich ein Körper befindet, bestimmbar durch seine körperli-
chen und materiellen Merkmale wie Länge und Höhe. Aristoteles definiert den 
Ort »als Grenze des umfassenden Körpers« und vergleicht ihn mit einem Gefäß: 
»Wie ›Gefäß‹ einen fortbeweglichen Ort darstellt, so ist Ort ein Gefäß, das man 
nicht wegsetzen kann. [ ...]  Die unmittelbare, unbewegliche Grenze des Umfas-
senden – das ist Ort.«38 Der Ort ist das, wo sich ein Körper befindet. Der Raum 
ist dasjenige, in dem sich die Körper bewegen. Welchen Verlust stellt Casey hier 
bei Aristoteles gegenüber Platon fest, der seitdem die Philosophiegeschichte ge-
prägt hat? Da Aristoteles Platon die Vermischung von Ort und Raum vorwirft, 
ist es im Umkehrschluss die Trennung von Ort und Raum, die Aristoteles postu-

                                                             
35 Ps.-Plutarch, Strom. 2 (DK 12 A 10): »      

            ,   
            

. ...               
            

            
          .« 

36 Vgl. Aristoteles: Physik IV, 2. 
37 Vgl. E. Casey: Getting back into place, S. 353. 
38 Aristoteles: Physik, IV, 4. 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | MICHAEL RASCHE 

liert. Was genau trennt Aristoles? Indem er den Ort auf die Körper hin deutet, 
die sich an ihm befinden, wird er zur Eigenschaft eines bestimmten Seins. Die 
chora Platons oder das apeiron Anaximanders waren der Grund des Kosmos, 
des Seins schlechthin. Dies sieht Aristoteles anders und äußert damit ein anderes 
Verständnis von Ort: »Denn nicht alles Seiende ist an einem Ort, sondern nur 
der der Bewegung fähige Körper.«39 Casey nennt dies eine »begrenzte und be-
grenzende Idee von Ort«.40 Diese Idee von Ort ist ausgerichtet, aber damit auch 
beschränkt auf die Bewegungen bestimmter, verifizierbarer physikalischer Kör-
per: 

 
»Die Bewegungen der natürlichen einfachen Körper, wie Feuer, Erde und dergleichen, 
zeigen nicht nur an, dass ›Ort‹ wirklich etwas bedeutet, sondern dass er sogar eine gewisse 
Kraft besitzt. Es bewegt sich nämlich ein jeder an seinen eigenen Ort, wenn man ihn nicht 
daran hindert, der eine nach oben, der andere nach unten.«41 
 
Aristoteles fasst zusammen: »Der Ort scheint zu sein (a) eine gewisse Form von 
Fläche, (b) so etwas wie ein Gefäß, (c) ein Umfassendes. Außerdem: Zugleich 
mit und bei dem Ding ist ein Ort; zugleich mit und bei dem Begrenzten sind die 
Grenzen.«42 Casey resümiert eine Einengung des bisherigen Ortsbegriffs: »Cho-
ra wird zum Topos, das Unbegrenzte zum Begrenzten.«43 Aristoteles macht den 
Ort zu einer bloßen verifizierbaren Konkretheit physikalischer Größen. Dies hat 
letztlich zur Konsequenz, dass sich Aristoteles nicht für den bestimmten und 
konkreten Ort interessiert oder für das, was sich an dem Ort befindet, sondern 
um die allgemeinen Eigenschaften, die an diesem Ort manifest werden. Geogra-
phie und Philosophie haben sich getrennt und deshalb ist von Aristoteles zwar 
überliefert, dass er sich für die Gesetze der Natur interessierte, aber er hat eben 
keine Karte der Natur bzw. der Erde gezeichnet. Anaximander tut dies, weil Ge-
ographie und Philosophie für ihn nicht zu trennen sind. Anaximander hat eine 

                                                             
39 Aristoteles: Physik, IV, 5. 
40 Vgl. Casey, Edward S.: Getting back into Place. A philosophical history, Berke-

ley/Los Angeles: University of California Press 22009, S. 352: »Notice that this de-
limited and delimiting idea of place brings with it the supposition that place is primar-
ily locatory and that what it locates is a physical thing.« 

41 Aristoteles: Physik, IV, 1. 
42 Aristoteles: Physik, IV, 4. 
43 Vgl. Casey, Edward S.: The Fate of Place, S. 50f.: »Place is conceived in the cautious, 

finite terms of container and limit, boundary and point. Chora yields to Topos, the 
bountiful to the bounded.« 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  | 29 

Karte gezeichnet, weil er gegenüber dem Mythos die Bedeutung des Konkreten 
begriffen hat: Wissen ist an das Konkrete gebunden und dieses Konkrete ist fest-
zuhalten und zu fixieren. Aristoteles deutet dieses Konkrete und Wahrnehmbare 
auf objektive Strukturen hin, die sich in diesem ausdrücken und die er in seiner 
Metaphysik als ›Wissenschaft des Seins des Seienden‹ zur Mitte seiner Philoso-
phie macht. Damit geht Aristoteles über Anaximander hinaus, was den Schritt, 
den Anaximander unternommen hat, aber nicht weniger notwendig für die Philo-
sophie macht. 

Der Beginn der Philosophie, wie ihn Anaximander darstellt, ist in vollem 
Sinne ›topo-graphisch‹. Er ist einerseits gebunden an den Topos, den Ort; ande-
rerseits ist er gebunden an das Graphische, das Schreiben. In ihrer Ortsgebun-
denheit wird die Philosophie zur Philosophie, weil sie lernt, den Ort als Ort im 
Kontext des Raumes wahrzunehmen. Das philosophische Denken stellt eine 
Abstraktion dar, die nicht denkbar ist ohne das Abstrahierte. Die Abstraktion 
führt das Abstrahierte weiter zu dem, was nicht direkt wahrgenommen werden 
kann, der Welt des Denkens und des rationalen Erschließens. In dieser Weiter-
führung bleibt die Abstraktion an das gebunden, was sie abstrahiert und ist damit 
›topisch‹, ortsgebunden. Diese Gebundenheit drückt sich aus in der Graphizität, 
im Geschrieben-Sein der Philosophie. Der historische Beginn der Philosophie ist 
untrennbar verbunden mit der Literalität, wie insbesondere die Vertreter der sog. 
›Kanadischen Schule‹ herausgearbeitet haben, wie etwa Walter J. Ong, Jack 
Goody oder Eric A. Havelock. So spricht Havelock von einer »literalen Revolu-
tion«, welche »die Erfindung der griechischen Philosophie« hervorgebracht ha-
be.44 Ähnlich sieht auch Luhmann in der Fähigkeit der Schrift, »stärker von der 
Sache her« zu argumentieren, den Ursprung der Philosophie.45 Die Schrift er-
möglicht aber nicht nur aufgrund der höheren Reflexionsfähigkeit eine intensive-
re Auseinandersetzung mit den zu behandelnden Themen. Havelock verweist 
zudem darauf, dass die Sprache in ihrer schriftlichen Verfasstheit sichtbar vom 
Menschen getrennt ist. Das gesprochene Wort ist nicht ohne den Sprecher zu 
denken, das geschriebene Wort schon. Das Denken des Menschen kann sich auf 
diese Weise von den körperlichen Sinnen abkoppeln.46 Das, was Havelock hier 
beschreibt, ist ein Aspekt des Ort-Werdens des Denkens: die Graphizität des 

                                                             
44 Vgl. Havelock, Eric A.: Als die Muse schreiben lernte, Berlin: Wagenbach 2007, S. 

11f. 
45 Vgl. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Versuch einer allgemeinen Theorie, Frank-

furt a. M.: Suhrkamp 1987, S. 219f. 
46 Vgl. Havelock, Eric A.: Preface to Plato, Harvard: Belknap Press 1990, S. 206; vgl. 

auch Ong, Walter J.: Orality and Literacy, London: Methuen 1982, S. 103f. 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | MICHAEL RASCHE 

Denkens stellt einen anderen Ort des Denkens dar, das nicht mehr an den den-
kenden oder sprechenden Menschen gebunden ist, sondern einen eigenen Ort 
einnimmt, das Geschriebene selbst ist immer topisch. Anaximander bannt das 
Topische in eine Karte und setzt den topo-graphischen Beginn der Philosophie 
auf der Ebene der Geographie fort, die zu dieser Zeit inhaltlich ein Teilgebiet der 
Philosophie ist. Das Zeichnen der Karte ist einerseits Weiterführung bzw. Er-
gänzung einer neuen Literalität und Graphizität, andererseits Zeichen eines neu-
en philosophischen Bewusstseins, das den Ort in ein neues Verhältnis zum 
Raum setzt. 

Indem Anaximander eine Karte zeichnet, verweist er auf den topographi-
schen Ursprung der Philosophie, der nicht nur am Anfang der Philosophie steht, 
sondern diese auch begleitet. Die Ortsgebundenheit der Philosophie wurde in 
den Jahrhunderten nach Anaximander schrittweise aufgelöst, indem der konkrete 
Ort gegenüber dem Raum der Mathematik und der Metaphysik ins Hintertreffen 
geriet. Casey hat diesen Weg der Philosophie eindrucksvoll beschrieben und 
deutlich gemacht, dass die Philosophie auf diesem Weg einen großen Verlust er-
litten hat, den es zu korrigieren gilt. 

Anaximander hat mit der Erstellung einer Landkarte den mythischen Raum 
überwunden zugunsten der philosophischen Hinwendung an das Konkrete und 
seiner Einordnung in den Raum. Die Karte konnte entstehen als Teil eines 
Wechselspiels von Raum und Ort, und die Philosophie kann nur existieren im 
Rahmen dieses Wechselspiels: in der Beachtung des Konkreten vor dem Hinter-
grund des dem Konkreten Enthobenen bzw. des Ortes im Zusammenhang mit 
dem Raum. Wie die Antike lange darum ringen musste, dass die Philosophie 
nicht in der Ablehnung der Doxa, sondern im Wechselspiel von Doxa und Al-
etheia zu konstituieren ist, verbleibt sie zugleich gebunden an das Wechselspiel 
von a-peiron und peiron, von Raum und Ort, Unbegrenztem und Begrenztem. 
Beschreibung ist immer auch Be-grenzung, wie Deutung immer auch Ent-
grenzung des Gedeuteten ist. Beides, darauf verweist Anaximander, gehört zur 
Philosophie. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

»… um einer Vielheit statt«  
Schellings Konzeption objektiver Räumlichkeit und ihr Beitrag 

zu einer Philosophie des Ortes 

MARTIN HÄHNEL 
 
 
 
1. PROBLEMHINTERGRUND  
 
In Edward S. Caseys imposanter tour de force durch die Geschichte des Ortes 
wird dem Leser eindrucksvoll vor Augen geführt, wie ein klassischer philoso-
phischer Topos der Philosophie über die Zeit fast vollständig aus dem Blickfeld 
des denkerischen Interesses geraten ist und lediglich als Subtext in verschiede-
nen Kontexten durchschimmern konnte, um schließlich im 20. Jahrhundert seine 
unerwartete, aber lautlose Auferstehung erfahren zu dürfen.1 Jenes Phänomen 
des Ortes, welches in philosophisch einträglicher Weise sicherlich zuallererst bei 
Aristoteles behandelt wurde,2 gehört indes noch immer nicht zum zitierfähigen 

                                                             
1 Vgl. Casey, Edward S.: The Fate of Place. A Philosophical History, Berkeley: Uni-

versity of California Press 1997. Für eine kurze und prägnante Darstellung der Ge-
schichte des philosophischen Ortsbegriffes siehe der von Annika Schlitte und Martin 
Hähnel ins Deutsche übersetzte Übersichtsartikel von Casey, Edward S.: »Glatte 
Räume und grob umrandete Orte – Die verborgene Geschichte des Ortes«, in: Interna-
tionales Jahrbuch für Hermeneutik 15 (2016), S. 187-220. Eine vollständige Überset-
zung von »The Fate of Place« durch Annika Schlitte und Martin Hähnel ist in Vorbe-
reitung. 

2 Vgl. Morison, Benjamin: On Location: Aristotle´s Concept of Place, Oxford: Oxford 
University Press 2002. Morison zeichnet in dieser Studie die aristotelische Ortskon-
zeption luzide nach. Darin wird der Ort eines x vornehmlich als primäre bewegungs-
lose Umgrenzung eines Dinges verstanden, das dieses x enthält (vgl. Aristoteles: Phi-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | MARTIN HÄHNEL 

  

Repertoire einer modernen Natur- und Kulturphilosophie, die sich nach wie vor 
dem »Sog des Raumes« nicht zu entziehen vermag. Dabei ist gerade der Raum, 
wie die folgenden Ausführungen zu zeigen beabsichtigen, nicht ohne den Ort zu 
denken bzw. ohne einen elaborierten, d.h. inhaltlich selbstständigen Begriff des 
Ortes droht jede explizite Bezugnahme auf Räumlichkeit abstrakt und damit 
phantasmagorisch zu werden.  

Im Laufe der Geschichte, so zeigt Casey in seiner Studie auf, verlor der Ort 
insbesondere jene universale naturphilosophische Bedeutung,3 die er bei Aristo-
teles noch innehatte. Diese Rolle musste dabei in der Neuzeit einem genuin em-
pirisch-naturwissenschaftlichen Verständnis weichen, welches den Ort auf die 
Eigenschaft, ein untergeordneter Parameter des Raumes zu sein, mit der ihn aus-
zeichnenden Aufgabe, der Positionalität von Dingen im Raum einen Begriff zu 
geben, reduzierte. Da sich mit Beginn der Neuzeit bekanntlich grundlegend neue 
erkenntnistheoretische Interessen ergeben haben, mag es auch nicht verwundern, 
warum Edward S. Casey diese Konfrontation des aristotelischen mit dem mo-
dernen Raum- bzw. Ortsverständnis als »dramatic«4 beschreiben musste. Anders 
als noch bei Platon und Aristoteles sind die neuzeitlichen, vorzugsweise mecha-
nistischen Raumtheorien vor allem durch zwei zentrale Begriffe gekennzeichnet: 
Ausdehnung und Fortbewegung. Philosophen und Wissenschaftler dieser Epo-
che, wie z.B. Pierre Gassendi und vor allem Sir Isaac Newton, nehmen demzu-
folge an, dass Orte nur noch momenthaft vorkommende Glieder eines universa-
len Raumes sind, der quantitativ durch eine neutrale Homogenität bestimmt ist 
und somit sein Primat gegenüber dem Ort in jeder Hinsicht zu behaupten im-
stande sei. Diese Perspektive bleibt, wie Casey an mehreren Stellen zu zeigen 

                                                                                                                                  
losophische Schriften in sechs Bänden, Hamburg: Meiner Verlag 1995, hier Bd. 6: 
Physik, IV 4, 212a, 20-21). Edward S. Casey leitet aus dieser Bestimmung von Mori-
son das aristotelische Containermodell des Ortes ab, von dem sich die spätere Philo-
sophie, vor allem seit der Renaissance, systematisch abzugrenzen versuchte, insofern 
sie die Idee eines Umfassenden und Umschließenden des Örtlichen durch die absolute 
Unendlichkeit des Räumlichen zu ersetzen bzw. aufzuheben beanspruchte. Dabei ging 
nach Ansicht Caseys allerdings ein wichtiges Moment des Örtlichen verloren, das für 
Aristoteles noch zentral war und bei Schelling wieder auftauchen sollte; und zwar die 
Auffassung, dass Orte dynamischen Potenzen oder Kräften gleichen, die für sich ste-
hen können und dabei nicht im Medium eines absoluten Raumes aufzugehen drohen.  

3 Zu nennen sei hier insbesondere das bedeutsame Konzept des »natürlichen Ortes« (oi-
keios topos), das als hervorragende Exposition der teleologischen Metaphysik und 
Naturphilosophie des Stagiriten angesehen werden kann. 

4 E.S. Casey: The Fate of Place, S. 138. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»… UM EINER VIELHEIT STATT« | 33 

 

beansprucht, aber nicht in gleicher Weise ungebrochen. Wie wir seit den moder-
nen naturphilosophischen Arbeiten Alfred North Whiteheads, der die Erkennt-
nisse der modernen Relativitäts- und Quantentheorie aufnimmt und in sein pro-
zessphilosophisch-biomorphes Wirklichkeitsmodell eingliedert,5 wissen, ist die 
Bestimmung eines räumlichen Primates über den Ort auch anfechtbar, da wir in-
folge der beschriebenen Raumdeutung mit einiger Gewissheit dem Fehlschluss 
aufsitzen, an sich Abstraktes für etwas konkret Räumliches zu halten. Diese 
fallacy of misplaced concreteness, wie Whitehead jenen notorischen Irrtum der 
(vermeintlich) exakten Naturwissenschaften nennt, beruht in erster Linie auf 
dem sogenannten Prinzip der einfachen Lokalisierung (»simple location«), in-
folgedessen der Ort schlechterdings auf die raumzeitlich ausweisbare »Position« 
reduziert werde. »Position« ist dabei als depotenzierter »pin-pointed spot in a 
massive matrix of relations«6 zu begreifen, der jegliche ontologische Maßgeb-
lichkeit aufzugeben bereit sein muss. Im Falle neuzeitlicher Raumtheorien be-
deutet dies, dass abstrakte Ideen wie »Position« oder »Universum« zu definiti-
ven Bezeichnungen für verschiedene Phänomene des »Ortes« werden und diese 
folglich auch zu ersetzen beanspruchen. Das hat wiederum zur Konsequenz, dass 
der Ortsbegriff vollständig vom Raumbegriff absorbiert werden kann. Diese un-
umkehrbare Absorption sorgt zudem dafür, dass der Raum von Dingen befüllt 
werden kann, gleichzeitig aber leer an Orten bleibt. Am Ende dieser fatalen 
Entwicklung steht für Casey deshalb folgende Beobachtung: Der Raum ist abso-
lut (lat. absolvere = loslösen), d.h. er ist von allem (insbesondere den Körpern) 
entbunden und damit sich selbst genug.  

An dieser Vorstellung von der Absolutheit des Raumes, d.h. der Losgelöst-
heit von allen ihn qualifizierenden Bestimmungen, änderte auch die dazu nur in 
scheinbarem Widerspruch stehende Auffassung von Leibniz über die Relativität 
des Raumes wenig.7 Leibniz begründet seinen Einwand gegen den absoluten 

                                                             
5 Vgl. Whitehead, Alfred North: Prozess und Realität. Entwurf einer Kosmologie, 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1987. 
6 E.S. Casey: The Fate of Place, S. 138.  
7 »Ich habe mehrfach betont, dass ich den Raum ebenso wie die Zeit für etwas rein Re-

latives halte; für eine Ordnung der Existenzen im Beisammen, wie die Zeit eine Ord-
nung des Nacheinander ist. Denn der Raum bezeichnet unter dem Gesichtspunkt der 
Möglichkeit eine Ordnung der gleichzeitigen Dinge, insofern sie zusammen existie-
ren, ohne über ihre besondere Art des Daseins etwas zu bestimmen. Wenn man meh-
rere Dinge zusammen sieht, so wird man sich dieser Ordnung der Dinge untereinan-
der bewusst.« (Leibniz, Gottfried Wilhelm: Hauptschriften zur Grundlegung der Phi-
losophie I, Hamburg: Meiner Verlag 1966, S. 135.) Folgender Satz scheint nach An-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | MARTIN HÄHNEL 

  

Raum bekanntlich mit seinem Satz der Identität des Nichtunterscheidbaren, der 
besagt, dass es keine zwei ununterscheidbaren Einzeldinge geben könne.8 Da 
nämlich gemäß der von Newton beschriebenen homogenen Auffassung des ab-
soluten Raumes sich die Relationen der Körper untereinander nicht verändern 
können bzw. eine absolute Wahrnehmung dieser Veränderung unmöglich sei, 
müsse sich diesbezüglich auch die Idee der Bewegung als sinnlos erweisen.9 
Dennoch muss Leibniz irgendwie auch anerkennen, dass es ohne eine implizite 
Vorstellung von einem absoluten, d.h. ermöglichenden Raum, auch keine Rela-
tionen geben kann, die eine »Ordnung«, d.h. einen Raum eigener Art, bilden. 
Somit ist der Raum für Leibniz nichts anderes als ein immanenter Beziehungs-
zusammenhang, der zwar die verschiedenen Stellen von Körpern einbegreift und 
damit eine absolute Realität außerhalb der Körper verneinen kann, dabei aber 
nicht umhin kann, diese relationale Struktur als unabhängige räumliche Ord-
nung, als »Beisammen« zu beschreiben. 

Anders als Leibniz wird Immanuel Kant auf seine eigene Weise das Konzept 
des absoluten Raumes von Newton in Grundzügen übernehmen und damit einer 
philosophischen Bestimmung zuführen, die auch schicksalhaft für die darauf 
folgende Zeit, vor allem für Schelling, sein sollte.10 Edward S. Casey sieht je-
doch in Kant nicht den endgültigen Vollstrecker hinsichtlich der vollständigen 
ontologischen Annullierung des Ortes, sondern wittert in seinem Denken auch 
gewisse Potentiale für seine Rückgewinnung, die er in der Idee des Leibes als 

                                                                                                                                  
sicht Schellings für den Idealisten Leibniz besonders problematisch: »Sensorium, sagt 
Newton, ist der Ort, wo die wahrnehmende oder die empfindende Substanz gegenwär-
tig ist, um die sinnlichen Bilder der Dinge, welche durch die Nerven und das Gehirn 
dahin gebracht werden, unmittelbar wahrzunehmen.« Schelling, Friedrich W.J.: »Dar-
stellung des Naturprocesses«, in: Schriften zur geschichtlichen Philosophie, [= Schel-
lings Schriften, Bd. 5], München: C.H. Beck 1979 , S. 318. (im Folgenden: DNP X). 

8 G. W. Leibniz: Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie I, S. 145.  
9 Ebd., S. 146. 
10 »Der Raum ist eine notwendige Vorstellung a priori, die allen äußeren Anschauungen 

zum Grunde liegt. Man kann sich niemals eine Vorstellung davon machen, daß kein 
Raum sei, ob man sich gleich ganz wohl denken kann, daß keine Gegenstände darin 
angetroffen werden. Er wird also als die Bedingung der Möglichkeit der Erscheinun-
gen, und nicht als eine von ihnen abhängende Bestimmung angesehen, und ist eine 
Vorstellung a priori, die notwendigerweise äußeren Erscheinungen zum Grunde 
liegt.« (Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, A 24, 67f.; im Folgenden: KrV). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»… UM EINER VIELHEIT STATT« | 35 

 

Nullpunkt und Transmissionsglied der Erfahrung sieht.11 Gerade die Auseinan-
dersetzung mit der Raumkonzeption Kants scheint hier einen Schlüssel für unse-
re Beschäftigung mit dem Ort zu bieten. Wenig bekannt ist dagegen die Position 
Schellings, der in seinen späten naturphilosophischen Untersuchungen das Pro-
blem des »konsumierenden Raumes« erkannt hat und damit eine Rückbindung 
an ein Ortsverständnis vorbereitet, die zugleich durch eine tiefgreifende Kritik 
am Kantischen Raumkonzept gewährleistet werden kann.  

 
 

2. SCHELLINGS KONZEPTION DES RAUMES 
 
Ich komme nun an die entscheidende Stelle, welche den Kern der vorliegenden 
Überlegungen ausmachen soll. Es gibt in der gegenwärtigen Beschäftigung mit 
philosophischen Raumtheorien eine zwischen Kant und Leibniz vermittelnde, in 
der Rezeption bislang jedoch vernachlässigte Konzeption, die auch in Edward S. 
Caseys eher historisch angelegten Studie mit keinem Wort erwähnt wird: Ich 
spreche von Schellings späten naturphilosophischen Überlegungen zu Raum und 
Ort in seiner »Darstellung des Naturprocesses« von 1843-1844. Darin schließt 
sich Schelling weder der Position von Leibniz noch der Auffassung von Kant in 
Bezug auf die Bestimmung des Raumes an. Es liegt, wie ich zeigen werde, dabei 
die Vermutung nahe, dass Schelling mit seiner Idee der objektiven Räumlichkeit 
der Dinge implizit ein Ortsverständnis formuliert hat, das einer näheren Untersu-
chung unterzogen werden sollte. Nach der Interpretation von Thomas Buchheim, 
an die ich mich im Folgenden größtenteils halten werde, können wir es für wahr-
scheinlich halten, dass für Schelling die Behandlung des Ortes »das […] anste-
hende Thema«12 seiner Spätphilosophie gewesen sei. 
 
2.1 Schellings Auseinandersetzung mit den Raumauffassungen 

von Leibniz und Kant 
 
Offensichtlich schien sich der frühe Schelling am Kantischen Raumbegriff noch 
nicht ernsthaft gestoßen zu haben. Wohl erst in seiner überaus komplexen und 
spekulativen Spätphilosophie, deren systematische Rekonstruktion noch immer 
nicht abgeschlossen ist, finden wir einen Ansatz für eine Raumkonzeption, die 

                                                             
11 Diese Perspektive wird zweifelsohne gestützt durch Kants späte, im opus postumum 

gewonnene Einsicht in die Apriorizität des Leibes. 
12 Buchheim, Thomas: Eins in Allem. Die Selbstbescheidung des Idealismus in Schel-

lings Spätphilosophie, Hamburg: Meiner Verlag 1992, S. 170.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | MARTIN HÄHNEL 

  

sowohl mit der Kantischen als auch mit der Leibnizschen Auffassung von 
Räumlichkeit hart ins Gericht geht. Schelling, der in diesen Ausführungen nicht 
bei einer bloßen Darstellung oder Kritik dieser Ansätze bleibt, scheint darüber 
hinaus ein Verständnis anzubieten, das sich nicht mit der Deduktion des Ortes 
aus der Vorhandenheit des Raumes zufrieden gibt. Anders als manche Theorien 
leugnet Schelling in seiner phänomenalen Bestimmung des Ortes bzw. der Ört-
lichkeit nicht die unabhängige Existenz des Raumes; er spielt die klassischen 
Raumkonzepte, z.B. von Leibniz und Newton, folglich auch nicht gegeneinander 
aus, sondern versucht, den Raum so zu beschreiben, dass er so etwas wie selb-
ständige Orte zuzulassen vermag. Schelling begibt sich damit – im Vorgriff auf 
Heidegger – auf die Suche nach der »Stätte dessen, was Dasein heißt.«13  

In seiner Spätphilosophie entwickelt Schelling demzufolge ein Verständnis 
von reiner Subjektivität, das begrifflich stark an topologische Ideen geknüpft ist. 
In der »Darstellung des Naturprocesses« kritisiert er zunächst das Leibnizsche 
Raumverständnis, das es unter anderem nicht erlaube, die positive (man könnte 
auch sagen: örtliche) Verschiedenheit zweier logisch identischer Objekte zu fas-
sen.14 Leibniz hebe dementsprechend Descartes’ Bestimmung des Räumlichen 
als ein materiell Ausgedehntes auf, indem er den Raum »vergeistige«, d.h. ma-
thematisiere, und somit zu einem »überflüssigen Scheinkonzept«15 herabsinken 
lasse. Kant, der die negative Idee der Identität von Leibniz ebenfalls kritisiert16, 
verbindet dagegen den Raum mit einem transzendentalen Erfahrungsbegriff, der 
es ihm ermöglicht, zwei identische Kugeln in der einen subjektiven Anschauung 
voneinander zu unterscheiden.17 Schelling, der in ähnlicher Weise diesen Man-

                                                             
13 Ebd., S. 192. 
14 DNP X, S. 315. 
15 T. Buchheim: Eins in Allem, S. 184. 
16 KrV, B 319ff. 
17 Das Kugelbeispiel hat sicherlich Furore gemacht: So hat Max Black bekanntermaßen 

versucht, die Identität des Nicht-Unterscheidbaren dahingehend zu stützen, indem er 
von zwei symmetrischen Welten spricht, die jeweils nur eine Kugel enthalten, welche 
aber in allen Eigenschaften der Kugel im Paralleluniversum entspricht. Die beiden 
Kugeln sind daher nur über ihre Entfernung voneinander zu unterscheiden (Ders.: 
»The Identity of Indiscernibles«, in: Mind 61 (1952), S. 153-164). Allerdings wendet 
Buchheim gegen diese Bestimmung folgenden Punkt ein: »Denn dann hätte man be-
reits gesetzt, dass eine numerische Verschiedenheit von Dingen primär gegenüber ei-
nem Unterschied in prädikativen Eigenschaften wäre.« (T. Buchheim: Eins in allem, 
S. 74). Daher verweist Buchheim auf Saul Kripkes Überlegung (in: Naming and Ne-
cessity, Oxford: Oxford University Press 1980), die Identität des Nicht-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»… UM EINER VIELHEIT STATT« | 37 

 

gel der Identitätskonzeption von Leibniz konstatiert, möchte im partiellen Ein-
klang mit der Kantischen Raumauffassung, aber auch über den Königsberger 
hinausgehend, seinerseits eine positive Identität beschreiben, die sich vielmehr 
an der Subjektivität von Orten, die auch als Potenzen verstanden werden können, 
auszurichten habe. Es wird hierbei hoffentlich ersichtlich, dass Schelling die Po-
sitivität der Identität anders konzipiert als Kant es tut: »Der Raum macht es al-
lein möglich, zwei sich völlig und in jeder Hinsicht gleiche Dinge als numerisch, 
d.h. wenigstens der Existenz nach, verschiedene vorzustellen, wenn sie nämlich 
dem Raum nach auseinander sind.«18 Wie hier deutlich wird, verabschiedet 
Schelling damit keineswegs den Raum als objektive apriorische Größe. Wohl-
gemerkt ist der Raum für ihn nur nicht mehr das »alles verschluckende Medi-
um«, sondern »die reine Form der Existenz«, also »in sich selbst absolut äußer-
lich«19 und damit – hier wieder in Übereinstimmung mit Kant, für den bekannt-
lich Existenz kein dem Gegenstand hinzukommendes Prädikat sein dürfe – die 
»Realisationsform okkasionell gewisser Identität.«20  

Eine solche Räumlichkeit, die den Gegenständen selbst zukommt, ist also 
ohne ein objektives Prinzip des Raumes nicht zu beschreiben, denn auch das 
Auseinandersein der Dinge benötigt Raum (nicht aber einen Raum wie den abso-
luten Raum).21 Mit der Idee, dass der Raum in sich selbst absolut äußerlich sei, 
d.h. sich ausschließlich in und an konkret Existierenden »verräumliche«, denkt 
Schelling aber bereits etwas an, das man mit Fug und Recht auch »Ort« bzw. 

                                                                                                                                  
Unterscheidbaren ausschließlich als eine Exemplifizierung des Gesetzes vom Wider-
spruch zu sehen. Für das uns interessierende Raumkonzept von Leibniz bleibt aber al-
lein entscheidend, dass die Komplexität einer Konstellation, wie sie das negative 
Konzept der Identität repräsentiert, Vorrang vor der »Primitivität« der Individuen hat. 
»Primitivität« bedeutet hier – im Sinne von Peter Strawson – logische Unabhängig-
keit, was nicht implizieren soll, dass Individuen damit automatisch die Fähigkeit ab-
gesprochen wird, keine Konstituentien von Relationen zu sein.  

18 DNP X, S. 314. 
19 Ebd. S. 328. 
20 T. Buchheim: Eins in allem, S. 186. 
21 Hier scheint Schelling mit der Vorstellung zu brechen, dass der Raum dennoch als 

homogen angesehen wird, obwohl die Dinge in ihm getrennt vorliegen. Bereits Aris-
toteles war der Ansicht, dass ›die Wirklichkeit trennt‹ (vgl. Aristoteles, Metaphysik 
VII, 13, 1039a7). Für Schelling ist der homogene Raum als konsumierendes Ganzes – 
ähnlich wie für Casey – etwas Unwirkliches; erst im Auseinandersein der Dinge – 
nicht im Beisammensein, wie Leibniz mutmaßte – offenbart sich seine tatsächliche 
Rolle und Funktion. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | MARTIN HÄHNEL 

  

»Örtlichkeit« nennen könnte. Vermochte Kant den Raum als apriorische An-
schauungsform einfach nicht wegzudenken, so wagt Schelling nun den unerhör-
ten Versuch, Raum ohne anschauliche Räumlichkeit, d.h. eben örtlich, zu den-
ken. Diese Transformation des Raums zur reinen Potentialität, in der sich ver-
schiedene Identitäten formieren, ist bislang kaum diskutiert worden. Schelling 
stellt dabei in Bezug auf den Raumbegriff einiges klar: »Es ist also nur wahr, 
dass ich den Raum nicht partiell wie die Dinge, sondern entweder gar nicht oder 
nur ganz aufheben kann.«22 Im Falle, dass Schelling den Raum tatsächlich als 
Kontinuum unzähliger Potentialitäten aufheben lässt, so müsste man sich dann 
ernsthaft fragen, ob damit nicht auch ein komplexer Ortsbegriff präsupponiert 
wird, den es in mehreren Schritten zu explizieren gilt. Sicherlich lässt die Idee 
eines absoluten Raumes nur die Vorstellung, nicht aber die tatsächliche Existenz 
selbständiger Subjektivitäten zu, deren Nachweis durchaus eine Grundlage für 
die Entwicklung von Erklärungsmodellen für heterogene Phänomene wie »Om-
nisubjektivität«, »Pluripotenz« oder »Panpsychismus« bieten könnte. Würde 
man also Subjekte tatsächlich als örtliche Potenzen oder potentielle Orte spezifi-
zieren, die nicht länger gezwungen sind, aus einem Einheitsraum hervorzutreten, 
dann könnte man auch die Depotenzierung des Raumes zu einer nicht-
wirksamen, aber existenten Hintergrundgröße mit guten Gründen rechtfertigen. 
Objektive Räumlichkeit und Subjektivität würden dann genau dort zusammen-
treffen, wo sich etwas ereignet, d.h. an einem Ort, der für sich selbst und aus 
sich selbst, im Sinne eines aktiven Potentials, existiert. Wie hier leicht zu erken-
nen ist, könnte es sich bei diesen »Orten« auch um eine Paraphrase dessen han-
deln, was wir unter Lebewesen verstehen.23  

Wie sich bereits angedeutet hat, stimmt Schelling in wichtigen Punkten, z.B. 
in der Unmöglichkeit einer empirischen Fassbarkeit des Raumes, mit Kant größ-
tenteils überein. Schellings Auffassung zufolge haftet der begrenzte Raum bei 
Kant jedoch sprichwörtlich an unserer Anschauung24, die uns damit nicht begrei-

                                                             
22 DNP X, S. 316. 
23 Eine Erhellung des Zusammenhangs zwischen Örtlichkeit und Lebendigkeit würde 

den Rahmen der hier vorliegenden Überlegungen sprengen und müsste an anderer 
Stelle geleistet werden. Wichtige Anregungen hierzu finden sich bereits in den anth-
ropologischen und biologischen Schriften von Helmuth Plessner, der Lebewesen auf-
grund ihrer Positionalität näher qualifiziert, wobei nicht-menschliche Lebewesen 
»zentrisch« (d.h. in ihrem Ort eingeschlossen), menschliche Lebewesen dagegen »ex-
zentrisch« (d.h. ihren Ort transzendierend) positioniert sind. (Ich verdanke diesen 
Hinweis Annika Schlitte.)  

24 Vgl. DNP X, S. 315. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»… UM EINER VIELHEIT STATT« | 39 

 

fen lässt, wie Dinge ohne Räumlichkeit und Ausdehnung sind. Schelling möchte 
hingegen den Raum als ein Unendliches (im Sinne eines unendlich Möglichen) 
denken, das die Dinge als »verortete Räume« oder eben als Orte existieren lässt. 
Dieser Ortsraum ist anders als der absolute Raum gerade nicht selbstständig, 
sondern bloß von begrifflichen Bestimmungen entkoppelt, und kann daher auch 
nicht als Gefäß oder abgeschlossenes Ganzes betrachtet werden. Er »darf […] 
weder selbst ein durch Bestimmungen (einen Begriff) gefasstes Subjekt sein, 
von dem in abstracto die Rede sein könnte, noch darf er bloß für uns auftretender 
Schein, d.h. ohne objektive Grundlage sein (wie bei Leibniz).«25 Nach Schelling 
besteht nun »die Gefahr der Kantischen Ansicht […] darin, daß wir durch die an 
das menschliche Vermögen gebundene Scheinhaftigkeit des Raumes selbst, die-
se Scheinhaftigkeit in alles im Raum Wirkliche eintragen, und dieses im Raum 
Objektive so seinerseits ein nur Scheinbares, wenn man so will: bloße Erschei-
nung ist.«26 In Übereinstimmung mit den Untersuchungen von Edward S. Casey, 
wird der Ort letztlich auch bei Kant vom Raum, d.h. der Anschauung, die ihn 
begleitet, »konsumiert« und damit zu einem flatus vocis. Diese Art der Räum-
lichkeit bei Kant ist nach Schelling letzten Endes die »Scheinbarkeit dessen, was 
das räumlich Wirkliche zur bloß möglichen Bestimmung einer Welttotalität her-
absetzt.«27 Sie ist, noch prägnanter gesagt, die »Scheinbarkeit dessen, was in ihm 
ist«, also gerade nicht in ähnlicher Weise überflüssig wie bei Leibniz. Dass et-
was im Raum ist, macht den Raum ja gerade aus. In Anlehnung an Aristoteles 
kann Schelling deshalb auch sagen: »Also durch Dinge wird wohl der Raum be-
stimmt, aber nicht umgekehrt kann der Raum die Wirklichkeit der Dinge in An-
sehung der Größe oder Gestalt bestimmen, weil er an sich selbst nichts für sich 
Bestehendes, Wirkliches ist.«28 

Für Schelling ist der Raum demnach ein »so passives, so absolut Subjektlo-
ses, dass wir ihm unmöglich eine eigene Subsistenz zuschreiben können; er 
selbst kann nicht seyn, eben weil kein Subjekt in ihm ist, und doch ist er, wie 
nicht abzuweisen.«29 Diese antikantische Subjektlosigkeit des Raumes, der doch 
irgendwie ist, hat dabei einen nicht zu übersehenen Vorteil. Der als passiv be-
stimmte, doch-seiende Raum wird so zum Medium der Freilassung der Dinge 
von seinen Bestimmungen: »Mit der Freilassung jener bis jetzt bloß möglichen 
Subjekte muß zugleich das Subjekt selbst […] in die Weite und Freiheit gelan-

                                                             
25 T. Buchheim: Eins in allem, S. 188. 
26 Ebd., S. 189. 
27 Ebd., S. 190. 
28 DNP X, S. 334. 
29 Ebd. S. 320f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | MARTIN HÄHNEL 

  

gen: diese Weite und Freiheit ist der Raum, der (es ist aber wesentlich dieß zu 
denken) von dem sich entschließenden Subjekt schon voraus ersehen war als die 
Auskunft für sich selbst, zugleich als die Form, in der jedes der Subjekte – unbe-
engt von dem anderen – für sich, d.h. in seinem Ort (denn auch dieser war vo-
rausersehen), zur wirklichen Existenz komme.«30 Die Dinge, die bislang die Last 
der Totalität des Raumes »ertragen« mussten,31 werden nun zu ihrem Örtlich-
seinkönnen »freigelassen«, ohne damit mehr genötigt zu werden, sich gegensei-
tig zu beeinflussen, d.h. sich einander mit der ihnen zugesprochenen Räumlich-
keit »belasten« zu müssen. Auch am Beispiel des Schellingschen Körperver-
ständnisses zeigt sich dieser wichtige Aspekt einer Freilassung. Der Körper ist 
nach Schelling »das aus der Ideenwelt errettete, in die Welt der Freiheit und der 
Veränderlichkeit Entkommene.«  Weil der Leib fortan einen Ort neben anderen 32

Orten (bzw. Leibern) haben kann, kann er auch leibhaftig er selbst sein. Damit 
ist das Räumliche oder Örtliche auch als ein »integres Wirkliches«33 zu verste-
hen. Thomas Buchheim sieht daher wahre Räumlichkeit in folgender Bewandt-
nis begründet: »Wir haben Wirklichkeit schon im Einzelnen, nicht erst im Gan-
zen.«34 Und an anderer Stelle heißt es ähnlich: »Der Schellingsche Raum ist so-
mit bloß zum Schein ein einziges (ausschließliches) Subjekt der Welt, in Wirk-
lichkeit sind allein die vielen Subjekte in ihm, und er selber nichts.«35 Der Raum 
wird bei Schelling also stets als ein Teilbares gedacht, welches nicht aus der Idee 
eines partitionierbaren Ganzen hervorgehen kann, sondern dem Prinzip folgt, 
wonach ein »Ganzes« nur durch und als seine Teile realisiert und antizipiert 
werden kann. Damit ist der Ort auch nicht mehr als Teil (d.h. als »Position«) ei-
nes übergeordneten Ganzen (d.h. eines »absoluten Raumes«) zu begreifen, son-
dern stellt vielmehr selbst ein Ganzes dar. 
 
 
 
 

                                                             
30 Ebd. S. 313f. 
31 T. Buchheim: Eins in allem, S. 185. 
32 Schelling, F. W. J.: Sämmtliche Werke, I. Abteilung: 10 Bde. (= I–X); II. Abteilung: 4 

Bde. (= XI–XIV), hg. v. Karl Friedrich August Schelling. Stuttgart/Augsburg: J. G. 
Cotta’scher Verlag 1856-1861, hier XI, S. 432. (im Folgenden: SW) 

33 T. Buchheim: Eins in allem, S. 185. 
34 Ebd. 
35 Ebd., S. 190. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»… UM EINER VIELHEIT STATT« | 41 

 

2.2  Schellings weiterführende Überlegungen zum Raum
 und die Präfiguration eines Ortsbegriffes 

 
Mit dem gerade skizzierten »Abschied vom Ganzen«,36 für den der Schel-
lingsche Raumentwurf durchaus ein gutes Beispiel zu liefern vermag, geht auch 
der Abschied von der Idee einer ganzheitlichen, parmenideisch inspirierten 
Wirklichkeitsauffassung einher. Vielmehr gibt es, mit Schelling gesprochen, vie-
le »fassliche Wirklichkeiten«37, die er als örtlich gegebene Subjekte bezeichnet. 
Analog dazu ist auch das Auseinandersein vieler Orte früher als das Befasstsein 
in einem Raum, denn »je weniger nämlich der Raum ein Subjekt ist, umso unab-
hängiger voneinander wirklich sind die Subjekte in ihm.«38 Obwohl Schelling 
den Ort zu keiner Zeit ontologisiert, sondern sich stets um das Aufzeigen seiner 
Möglichkeit bemüht, scheint er ihm dennoch eine eigenständige Kraft oder Po-
tenz zuzusprechen, die sich nur vermöge des Getrenntseins von anderen Orten 
entfalten lässt. Die Örtlichkeit der Potenz wird bei Schelling unter anderem auch 
dadurch garantiert, dass durch den Ort hindurch das Gesetz der Schwere walten 
kann: »Denn indem ein jedes Element aus dem Ort, an den es gesetzt, und an 
den es durch die Schwere gebunden ist, indem es aus seinem Ort enthoben, aber 
diese mittelst der Schwere (welche ich die Ort-behauptende Kraft nennen möch-
te) behauptet, macht es sich zum Meister der Zeit und hat, anstatt, wie die späte-
ren einzelnen Wesen, der Zeit unterthan zu seyn, vielmehr diese sich unterwor-
fen, wie es der unablässige Umlauf bezeugt, indem es nicht todter ruhender Wei-
se, sondern lebendig, durch die Bewegung selbst, die nicht eine fortschreitende, 
sondern eine in sich selbst zurücklaufende ist, seinen Ort behauptet.«39 Lebendi-
ge Wirklichkeiten lassen sich damit nicht im Sinne der simple location raumzeit-
lich verorten, sondern ihre Lage ist durch eine über bloße formale Modalität hin-
ausgehende Möglichkeit bestimmt: »Die logische Stätte der Bestimmung (d.i. im 
Grunde nichts anderes als ihr Bedingungsverhältnis zu anderer Bestimmtheit) 
darf natürlich nicht verwechselt werden mit einem Ort im Raum, an dem sich 
etwas befindet.«40 Dabei spielt für Schelling auch die Zeit (welche sich den 
Möglichkeiten gibt, ihnen Zeit gibt, sich einräumen zu lassen) eine Rolle: »In 

                                                             
36 Buchheim, Thomas: »Das Wirkliche und der Abschied vom Ganzen. Zu Schellings 

später philosophischer Einsicht«, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 48/2 
(1994), S. 192-209. 

37 T. Buchheim: Eins in allem, S. 186. 
38 Ebd., S. 191. 
39 DNP X, S. 323. 
40 T. Buchheim: Eins in allem, S. 170. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | MARTIN HÄHNEL 

  

der intelligiblen Welt […] hat jedes Wesen seinen ihm mit Notwendigkeit zu-
kommenden Ort, aber es ist nicht der Raum, der ihm seine Stelle bestimmt, son-
dern die Zeit.«41 Wir können also festhalten, dass die »Aufgabe« des Raumes da-
rin besteht, sich – um den Dingen ihre Stelle geben zu können – für die Zeit zu-
rückzunehmen und jenen Dingen damit überhaupt erst Möglichkeiten einzuräu-
men. Dabei ist nicht der Raum, der Objekte enthält, sondern das Subjekt, das die 
Struktur des es Enthaltenden »auf eine andere Weise«42 an sich haben muss, die 
»Stätte aller Bestimmungen.«43  
 
 
3.  ABSCHLUSS: SCHELLING – EIN DENKER DES ORTES? 

PERSPEKTIVEN UND UNGEKLÄRTE 
FORSCHUNGSFRAGEN 

 
Wir können an den Einzeluntersuchungen zum Raumbegriff, die selbstverständ-
lich noch eine vertiefende Analyse verdienen, erkennen, dass Schelling ein Ver-
ständnis von Örtlichkeit entwickelt hat oder begonnen hat zu entwickeln, wel-
ches bislang noch keine würdigende Rezeption erfahren hat. Dabei grenzt sich 
Schelling von den etablierten Raumtheorien des 17. und 18. Jahrhunderts, vor al-
lem von Leibniz und Kant, ab, indem er das Primat des Raumes auf seine Weise 
in Frage stellt und stattdessen eine Pluralität von »freigelassenen« Wirklichkei-
ten annimmt, die als örtliche Potenzen den unendlichen Raum »nachbarschaft-
lich bewohnen«. Durch diese Bestimmung verschwindet der Raum als solcher 
nicht, sondern er wird zugunsten der Ortssubjekte bloß depotenziert, d.h. auf das 
reduziert, was ihm natürlicherweise zukommt – Ordnung von Möglichkeiten zu 
sein. 

Allerdings bleiben an dieser Stelle noch viele Fragen offen. So müsste eine 
vertiefende Untersuchung den Entwicklungsgang von Schellings Denken in Be-
zug auf den Raum noch genauer nachzeichnen und ferner in Augenschein neh-
men, inwieweit sich der frühe Schelling des transzendentalen Idealismus in die-
ser Frage vom späten Schelling der spekulativen Naturphilosophie unterschei-

                                                             
41 SW XI, 429. 
42 T. Buchheim: »Das Wirkliche und der Abschied vom Ganzen, S. 196. Diese »andere 

Weise« des Enthaltenseins verweist eindeutig auf das Konzept der Metonymie: Vgl. 
dazu Schweidler, Walter (Hg.): Zeichen – Person – Gabe. Die Metonymie als philo-
sophisches Prinzip, Freiburg: Alber Verlag 2014.  

43 T. Buchheim: Eins in allem, S. 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»… UM EINER VIELHEIT STATT« | 43 

 

det.44 Hinsichtlich der genuinen Raumkonzeption, die Schelling in »Die Darstel-
lung des Naturprocesses« entwickelt, ist es zudem erforderlich, die Stichhaltig-
keit der Kritik Schellings am Raumbegriff von Leibniz und Kant zu überprüfen. 
In Bezug auf Leibniz wäre zudem eine Revision der Schellingschen Interpretati-
on der Leibniz-Clarke-Kontroverse über den Raum sowie seine Auseinanderset-
zung mit dem Leibnizkritiker Christian August Crusius, der den Raum als »Ab-
straktum der Existenz«45 versteht, eine nähere Betrachtung wert. Überhaupt ist 
hier die Frage nach der Deutung der »Idee des Existierenden« entscheidend. In 
seinem jüngsten Beitrag geht Thomas Buchheim bereits dezidiert auf diesen zu 
einer umfassenderen Klärung beitragenden Sachverhalt ein, indem er mit dem 
wirklichen und selbstständigen Seienden, das die Idee des Existierenden konsti-
tuiere, zwei Grundzüge des späten naturphilosophischen Denkens von Schelling 
verbindet: »Erstens ein Werdendes und überaus Gewordenes, evolutionär Ent-
standenes zu sein. Zweitens ein körperliches und daher im Raume verstreutes 
Dasein zu haben.«46 Mit Blick auf Kant wäre schließlich noch zu fragen, in wel-
chem Umfang das negative Konzept der Identität, welches Leibniz begründet hat 

                                                             
44 Folgende Arbeiten geben hierzu erste Anregungen: Andries, Marcus: Schellings Ent-

wicklungsbegriff: Wandlungen und Konstanten in seiner Naturphilosophie (Diss.), 
Tübingen 2011; Gent, Werner: »Die Kategorien des Raumes und der Zeit bei F. W. J. 
Schelling«, in: Zeitschrift für philosophische Forschung 8 (1954), S. 353-377; Heu-
ser-Kessler, Marie-Luise: »Dynamisierung des Raumes und Geometrisierung der 
Kräfte. Schellings, Arnims und Justus Graßmanns Konstruktion der Dimensionen im 
Hinblick auf Kant und die Möglichkeit einer mathematischen Naturwissenschaft«, in: 
Walter Zimmerli/Klaus Stein/Michael Gerten (Hg.), Fessellos durch die Systeme. 
Frühromantisches Naturdenken im Umfeld von Arnim, Ritter und Schelling, Stutt-
gart/Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1997, S. 275-316; Weh, Michael: Identität 
der Identität und Differenz von Raum und Zeit bei Schelling mit Blick auf die Relati-
vitäts- und Quantentheorie (Diss.), Kassel 2003; Ziche, Paul: »Raumdimensionen und 
Prinzipiendeduktion. Beweise für die Dreidimensionalität des Raumes bei Schelling 
und Hegel«, in: Wolfgang Neuser/Vittorio Hösle (Hg.), Logik, Mathematik und Natur 
im objektiven Idealismus. Festschrift f. D. Wandschneider zum 65. Geburtstag, 
Würzburg: Königshausen und Neumann 2004, S. 157-173; Zimmermann, Rainer: Die 
Rekonstruktion von Raum, Zeit und Materie. Moderne Implikationen Schellingscher 
Naturphilosophie (Habil.), Frankfurt a. M./ Berlin/ Bern: Peter Lang 1998. 

45 DNP X, S. 320. 
46 Buchheim, Thomas: »Die Idee des Existierenden und der Raum. Vernunfthintergrün-

de einer Welt äußerer Dinge nach Schellings Darstellung des Naturprocesses von 
1843/44«, in: Kant-Studien 106/1 (2015), S. 36-66, hier: S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | MARTIN HÄHNEL 

  

und das von Kant dementsprechend kritisiert wurde, Einfluss auf die Raumauf-
fassung des Königsbergers, die ähnlich wie diejenige Schellings ein positives 
Verständnis von Identität zugrunde legt, ausüben konnte. Allerdings deutete sich 
in diesem Beitrag bereits an, dass vor allem der späte Schelling einen anderen 
Begriff von positiver Identität als Kant entwickelt hat, den es in einem wichtigen 
Seitenblick zu betonen gilt. All diese Vorüberlegungen können und sollen letzt-
lich dem allgemeinen Ziel dienen, einen Ortsbegriff bei Schelling ausfindig zu 
machen und zu formulieren.47 

Eine weitere große Aufgabe könnte darin bestehen, die Position Schellings 
im Abgleich mit Edward S. Caseys Untersuchung in einen philosophiehistori-
schen Kontext einzubetten und weiterhin zu schauen, inwiefern Schelling aktuel-
le phänomenologische Diskussionen, die sich noch immer zurückhaltend gegen-
über naturphilosophischen Entwürfen zeigen, zu beleben vermag. Möglicher-
weise brächte eine Analyse der Raumkonzeption Schellings Licht in die von 
Casey bestärkte Deutung der Rolle Kants im Hinblick auf eine moderne Wieder-
gewinnung des Ortes. Eine Untersuchung der ambivalenten Rolle Kants, welcher 
nach Casey einerseits am Primat des Raumes gegenüber dem des Ort festhält, al-
lerdings auch an der »reappearence of place«48 im Kontext einer Leibphäno-
menologie beteiligt scheint, ist ein ausgesprochenes Desiderat der Forschung im 
Rahmen einer Philosophie des Ortes. Gegebenenfalls bietet es sich in diesem 
Kontext an, auf Schellings Reflexionen über den Körper oder die Idee einer kör-
perlichen Wirklichkeit,49 die ein Konzept von situierter, aber freigelassener Leib-
lichkeit zu vermitteln nahe legen, einzugehen. 

                                                             
47 Orte gibt es nach Schelling nur im Plural. Für den einen subjektiven Raum hingegen 

gibt es trotz vieler empirisch feststellbarer Orte nur einen Ort, und zwar den, welchen 
die Anschauung bei sich versammelt. Daraus folgt, dass ich mir auch nicht gewahr 
werden kann, einen Ort neben anderen Orten einzunehmen und gleichsam auch selbst 
ein Ort neben anderen Orten zu sein. Das subjektive Raumverständnis verhindert da-
her die Möglichkeit realer Begegnung. So ist es nicht verwunderlich, weshalb Thomas 
Buchheim die Schellingsche Philosophie in Abgrenzung zu Kant und Leibniz auch als 
Phänomenologie der Begegnung auslegt und in dem Satz zusammenfasst: »Die Welt 
ist für uns nur im Modus der Begegnung wirklich.« (T. Buchheim: Eins in allem, S. 
183) 

48 E.S. Casey: The Fate of Place, S. 197ff. 
49 Der Begriff des Körpers scheint sofort den Primat des Raumes zu bestätigen, denn so-

bald ich »Körper« sage, meine ich Körper im Raum. Während der »Körper« sein Ge-
fangensein im Raum durch sein Bloß-Körper-Sein bereits bestätigt, betont der »Leib« 
gerade die Freiheit des Ortes und kann somit »aus der Enge in die Weite« gelangen.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einen Ort in der Welt haben 
Orientierungsversuche mit Heidegger und Arendt 

RENÉ TORKLER 
 
 
 
›Rechts ist da, wo der Daumen links ist‹ – es liegt gewissermaßen auf der Hand, 
dass uns diese Redewendung, die zumeist scherzhaft und dann vorgebracht wird, 
wenn jemand dazu neigt, rechts und links zu verwechseln, in Wirklichkeit wenig 
Orientierung verstattet. Es zeigt sich nämlich, dass uns die Unterscheidung von 
rechts und links tatsächlich schwerfiele, wo rechts und links bloß aufeinander 
verweisen würden, ohne an einem dritten festgemacht werden zu können. 

Auch wenn Kant in seiner Schrift »Was heißt: Sich im Denken orientieren?« 
es weniger auf eine Orientierung im Raum als eben vielmehr auf eine Orientie-
rung im Denken angelegt hat, so stellt für ihn doch die ›geographische‹ Orientie-
rung das Grundmodell dar, auf dem im Weiteren aufgebaut werden soll und das 
er an folgende Voraussetzung geknüpft sieht: »Zu diesem Behuf bedarf ich aber 
durchaus Gefühl eines Unterschiedes an meinem eigenen Subjekt, nämlich der 
rechten und linken Hand.«1 

Nun kann man sich fragen, ob es denn tatsächlich Subjekte sind, die nach 
rechts und links zu unterscheidende Hände verfügen, oder ob dies nicht eher 
leiblichen Wesen ansteht.2 Und wenn dies freilich etwas polemisch gesprochen 

                                                           
1 Kant, Immanuel: Was heißt: sich im Denken orientieren. Werkausgabe, hg. v. Wil-

helm Weischedel, Bd. V, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1968, A 308. 
2 Dass dieses Problem in Wirklichkeit schon der junge Kant klar gesehen hat, zeigt be-

reits eine seiner vorkritischen Schriften: »Da wir alles, was außer uns ist, durch die 
Sinnen nur insoferne kennen, als es in Beziehung auf uns selbst stehet, so ist kein 
Wunder, daß wir von der Verhältnis dieser Durchschnittsflächen zu unserem Körper 
den ersten Grund hernehmen, den Begriff der Gegenden im Raume zu erzeugen.« 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | RENÉ TORKLER 

sein mag, so ist es doch nicht zuletzt der Kantische Subjektbegriff, den Heideg-
ger – der »nach Kant die umfassendste und gründlichste Analyse des Sich-
Orientierens vorlegt«3 – in Sein und Zeit einer Generalkritik unterziehen möchte. 
Aus einem »weltlosen Subjekt«4 (SuZ, S. 110) heraus ist Orientierung nämlich 
Heidegger zufolge gerade nicht zu gewinnen, weshalb Kant notwendigerweise 
»den vollen Zusammenhang der Konstitution einer möglichen Orientierung 
[verkennt].« (SuZ, S. 109) Heidegger illustriert dies an einem einfachen Gedan-
kenexperiment: 
 
»Angenommen, ich trete in ein bekanntes, aber dunkles Zimmer, das während meiner 
Abwesenheit so umgeräumt wurde, daß alles, was rechts stand, nunmehr links steht. Soll 
ich mich orientieren, dann hilft mir das ›bloße Gefühl des Unterschieds‹ meiner zwei Sei-
ten gar nichts, solange nicht ein bestimmter Gegenstand erfaßt ist, von dem Kant beiläufig 
sagt, ›dessen Stelle ich im Gedächtnis habe‹. Was bedeutet das aber anderes als: ich orien-
tiere mich notwendig in und aus einem je schon sein bei einer ›bekannten‹ Welt.« (SuZ, 
S. 109) 
 
Um sich orientieren zu können, muss man offenbar nicht nur rechts und links un-
terscheiden können, man muss auch klar zuordnen, was von beiden rechts und 
was links ist – und das wird mir ganz ohne eine Bezugnahme auf die Welt kaum 
gelingen können. Ich muss – und das ist Heideggers Punkt – bereits in der Welt 
sein, damit dieses Anliegen zu realisieren ist. (SuZ, S. 108f.) 

Der von Heidegger in Sein und Zeit entwickelte Begriff des In-der-Welt-
seins wird von Arendt aufgenommen und modifiziert. Welt und Weltlichkeit 
sind Begriffe, deren Bedeutung auch für Arendts Werk kaum zu überschätzen ist 
– und bei aller Verschiedenheit ihres Denkens und Wirkens von demjenigen 
Heideggers ist immer wieder auf die starken Konvergenzen zwischen den Welt-
begriffen der beiden hingewiesen worden.5 

                                                           
Kant, Immanuel: Von dem ersten Grunde des Unterschiedes der Gegenden im Raume. 
Werkausgabe, hg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. II, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1978, 
S. 995. 

3 Stegmaier, Werner: Philosophie der Orientierung, Berlin: De Gruyter 2008, S. 134. 
4 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Mohr Siebeck 2006, in Folgenden zitiert 

als SuZ, hier S. 110. 
5 Benhabib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, Frank-

furt a. M.: Suhrkamp 2006, S. 96ff.; Belardinelli, Sergio: Martin Heidegger und Han-
nah Arendts Begriff der »Welt« und »Praxis«. In: Papenfuss, Dietrich; Pöggeler, Otto 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 47 

Die These, die wir im Verlauf dieses Textes entwickeln wollen, zielt darauf 
ab, dass Arendt letztlich da an Heidegger anschließt, wo es darum gehen müsste, 
sich in einer Welt zu orientieren, die von menschlicher Pluralität geprägt ist, und 
sein Konzept der Mitwelt in einer Weise sozialphilosophisch weiterentwickelt, 
die in Sein und Zeit nicht voll erschlossen wird. Auf dieser Grundlage lassen sich 
Überlegungen zum Zusammenhang von Örtlichkeit und Weltorientierung entwi-
ckeln, die bei beiden noch nicht in vollem Maße eingelöst sind. 

Wir werden in dieser Absicht zunächst ausgehend von Heideggers frühem 
Hauptwerk skizzieren, welche Rolle räumliche Orientierung und das Mitsein mit 
Anderen in seinem frühen Denken spielen (I.). Von da aus soll Arendts von Plu-
ralität geprägter Weltbegriff entfaltet werden, um zeigen zu können, inwiefern 
sich das Problem der Orientierung für sie in einer gänzlich anderen Art und Wei-
se stellt als für Heidegger – die gleichwohl geeignet ist, Aspekte von Heideggers 
Denken zusammenzuführen, die dieser selbst unverbunden ließ (II.). 

Heideggers Spuren reichen weit in Arendts Werk hinein. Dies offenbart sich 
besonders da, wo die räumlichen Strukturen von Heideggers Denken in den 
Blick genommen werden, die sich am Begriff der Orientierung explizieren las-
sen. Wie sich zeigt, sind diese Spuren auch in Arendts Begriff der politischen 
Welt wiederzufinden, in dem sich eine durchaus strukturähnliche, wesentlich 
räumliche Charakteristik aufweisen lässt. Hierzu werden wir im letzten Teil des 
Textes auch spätere Texte Heideggers einbeziehen, welche unseren leitenden 
Gedanken zu plausibilisieren geeignet sind (III.). 

Doch machen wir uns zunächst an den Räumlichkeitsparagraphen von Sein 
und Zeit klar, was in unserem Zusammenhang überhaupt mit Räumlichkeit ge-
meint sein kann. 
 
 
HEIDEGGER UND DIE RÄUMLICHE DIMENSION  
DES WELTLICHEN 
 
Die Räumlichkeit des In-der-Welt-seins 
 
In Heideggers Denken ist es für das Phänomen, das er Weltlichkeit nennt, von 
zentraler Bedeutung, dass alles innerhalb der Welt Begegnende in einer ganz ur-
sprünglichen Beziehung zum menschlichen Dasein steht – und diese Beziehung 
unterscheidet sich von allem, was in einer naturwissenschaftlich objektivieren-

                                                           
(Hg.): Zur philosophischen Aktualität Martin Heideggers, Frankfurt a. M.: Kloster-
mann 1990, S. 128-141. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | RENÉ TORKLER 

den Perspektive auf Weltdinge ausgesagt werden könnte, in einer sehr grundsätz-
lichen Art und Weise. Verstehen wir die Dinge aus ihrem phänomenalen Welt-
zusammenhang heraus – und das müssen wir, wenn wir mit Blick auf den Um-
gang mit ihnen nicht einem cartesisch geprägten Reduktionismus erliegen wollen 
– so zeigt sich, dass diese Weltdinge in einer von Heidegger als ontologisch ver-
standenen Weise stets bereits aufeinander bezogen oder verwiesen sind, die je-
dem naturwissenschaftlichen Objektivismus vorher- und daher entgeht. Dieser 
Blick auf die Welt ist für ihn nichts, was sich erst auf Grundlage »objektiver« 
Verhältnisse der Dinge zueinander ergäbe, sondern bildet umgekehrt vielmehr 
erst die eigentliche Basis für jeden möglichen wissenschaftlich-objektivierenden 
Zugriff auf alles in der Welt Begegnende.6  

Im Grunde genommen handelt es sich eigentlich auch nicht um einen Blick 
»auf die Welt«, da es kein Blick von außen ist, sondern auch das menschliche 
Dasein selbst in so ursprünglicher Art und Weise in den weltlichen Zusammen-
hang eingesponnen ist, dass Heidegger das »In-der-Welt-Sein« als Grundverfas-
sung des Daseins (SuZ, S. 52ff.) bestimmt: 
 
»In-der-Welt-sein besagt nach der bisherigen Interpretation: das unthematische, umsichti-
ge Aufgehen in den für die Zuhandenheit des Zeugganzen konstitutiven Verweisungen. 
Das Besorgen ist je schon, wie es ist, auf dem Grunde einer Vertrautheit mit der Welt.« 
(SuZ, S. 76) 
 
Als räumlich versteht Heidegger diesen weltlichen Zusammenhang nun nicht 
primär in dem Sinne, dass die Welt als eine Art Behältnis oder Container ge-
dacht werden müsste, in dem jedem Weltding bestimmte Koordinaten zugeord-
net wären, mittels derer sich ihre Lage zueinander beschreiben ließe. »Es ist nie 
zunächst eine dreidimensionale Mannigfaltigkeit möglicher Stellen gegeben, die 
mit vorhandenen Dingen ausgefüllt wird.« (SuZ, S. 103) Ein solcher, cartesisch-
mathematisch geprägter Zugriff erwiese sich für ihn als völlig ungeeignet, um 
das grundlegend räumliche Verhältnis der Weltdinge zueinander einsehen zu 
können. »Die objektiven Abstände vorhandener Dinge decken sich nicht mit 
Entferntheit und Nähe des innerweltlich Zuhandenen.« (SuZ, S. 106) 

Alles in der Welt »Zuhandene« ist vielmehr durch eine Form der Nähe be-
stimmt, die sich durch das Ausmessen eines bestimmten Abstands gar nicht be-
ziffern lässt. Das zuhandene »Zeug« hat nicht nur irgendeine Stelle im Raum, 

                                                           
6 Vgl. Dreyfus, Hubert L.: »In-der-Welt-sein und Weltlichkeit. Heideggers Kritik des 

Cartesianismus«, in: Thomas Rentsch (Hg.): Martin Heidegger. Sein und Zeit, Berlin: 
Akademie Verlag 2001, S. 69-87, hier S. 73ff., S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 49 

sondern einen Platz, an den es gehört und der sich aus dem innerweltlich begeg-
nenden Zeugzusammenhang heraus bestimmt: »Hingehörigkeit entspricht dem 
Zeugcharakter des Zuhandenen«. (SuZ, S. 102) Diese Hingehörigkeit des Platzes 
markiert den Umstand, dass der Platz nicht bloß einen zwar konkreten, aber für 
sich beliebigen Raumpunkt bezeichnet, sondern innerhalb eines Rahmens eine 
Bewandtnis gewinnt – und diesen Rahmen fasst Heidegger im Begriff der Ge-
gend. Für die Gegend ist es nun charakteristisch, dass sie »zuvor entdeckt« sein 
soll, das heißt, sie gehört zu den Bedingungen, unter denen wir die Räumlichkeit 
der Weltdinge überhaupt erfahren. Räumlichkeit meint dabei nicht, dass diese 
Weltdinge unverbunden innerhalb eines charakterlosen Raumes vorzufinden wä-
ren, sondern in einer Verbindung stehen, welche ebenfalls mit der spezifischen 
Struktur des weltlichen Zusammenhangs korrespondiert, die Heidegger als 
ein Um-zu-Verhältnis beschreibt. Eben diese Struktur nennt Heidegger den 
»Zeugcharakter« des innerweltlich Zuhandenen. 

Dass etwas nicht am Platz ist oder möglicherweise sogar fehlt, lässt sich nur 
auf Grundlage eines Verständnisses von Räumlichkeit verstehen, das die örtliche 
Situiertheit innerhalb der Welt nicht auf eine über Koordinaten zu beschreiben-
de, letztlich aber kontingente Lage reduziert, sondern in den von Heidegger als 
Bewandtniszusammenhang charakterisierten Weltkontext einbettet. 

Zu dieser Welt, in der er ist, verhält sich der Mensch nun auf dem Wege der 
Sorge, die für die Konstitution des Daseins die insgesamt zentrale Schlüsselrolle 
spielt. »Dasein […] [ist] ontologisch verstanden Sorge […]. Weil zu Dasein we-
senhaft das In-der-Welt-sein gehört, ist sein Sein zur Welt wesenhaft Besorgen.« 
(SuZ, S. 57) Da aller Umgang mit innerweltlich Begegnendem für Heidegger in 
diesem Sinne besorgend ist, schließt dies auch das Verhältnis des menschlichen 
Daseins zur räumlichen Dimension seiner Umwelt mit ein und auch der Begriff 
der Gegend steht vor dem Hintergrund eines von der Sorge geprägten Weltver-
hältnisses: »Dieses im besorgenden Umgang umsichtig vorweg im Blick gehal-
tene Wohin des möglichen Zeughaften Hingehörens nennen wir die Gegend.« 
(SuZ, S. 103) 

Diese hier nur grob skizzierte Konstitution des weltlichen Zusammenhangs 
trägt also – auf die für Heideggers Denken spezifische Art und Weise – unver-
kennbar räumliche Züge. Die Frage, was es für eine Bewandtnis mit etwas hat, 
ist in der Analyse der Weltlichkeit immer auch räumlich geprägt, denn die Be-
wandtnisganzheit des innerweltlichen Zeugzusammenhangs konstituiert sich 
nicht primär intentional oder teleologisch, wie es in Heideggers Beispiel, mit 
dem Hammer habe es seine Bewandtnis beim Hämmern, zunächst nahezulegen 
scheint, sondern es ist stets auch wesentlich, dass wir es mit einer räumlichen 
Struktur zu tun haben. »Zur Bewandtnisganzheit, die das Sein des umweltlich 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | RENÉ TORKLER 

Zuhandenen ausmacht, gehört gegendhafte Raumbewandtnis.« (SuZ, S. 111, 
kursiv R.T.) 

Raum ist damit ein zentrales Konstituens von Welt, die ihrerseits offenkun-
dig ein Strukturmoment des In-der-Welt-Seins darstellt. Heidegger will hier 
nicht zuletzt zeigen, dass »das Umhafte der Umwelt, die spezifische Räumlich-
keit des in der Umwelt begegnenden Seienden selbst durch die Weltlichkeit der 
Welt fundiert ist und nicht umgekehrt die Welt ihrerseits im Raum vorhanden 
ist.« (SuZ, S. 101f.) 
 
(Welt-)Orientierung als besorgende Umsicht 
 
Sich in der Welt zu orientieren ist für Heidegger nun offenbar ein Vorgang, bei 
dem von der Gegend und damit von eben derjenigen Struktur ausgegangen wer-
den muss, die wesentlich von dem als Zeugzusammenhang charakterisierten 
Verweisungsganzen bestimmt wird. 

»Diese gegendhafte Orientierung […] macht das Umhafte, das Um-uns-
herum des umweltlich nächstbegegnenden Seienden aus.« (SuZ, S. 103) Da Ori-
entierung in dieser Weise mit der Umwelt korrespondiert, deren Binnenverhält-
nisse von einem »um-zu« geprägt sind, nennt Heidegger sie auch umsichtig: 
»Der Umgang mit Zeug unterstellt sich der Verweisungsmannigfaltigkeit des 
»Um-zu«. Die Sicht eines solchen Sichfügens ist die Umsicht.« (SuZ, S. 69) 
Diese Umsicht ist die spezifische Umgangsweise des Daseins mit innerweltlich 
Begegnendem, welche dieses nicht verdinglicht, sondern aus seinem weltlichen 
Zusammenhang heraus begreift. 

Für dieses Verständnis gegendhafter Orientierung, in der eine Gegend den 
Platz eines Hingehörens zuweist, ist es charakteristisch, dass Orientierung kei-
nen aktiven Prozess darstellt, sondern vor allem in einem passivisch zu fassen-
den Orientiertsein besteht. Diese passivische Formulierung zeigt abermals Hei-
deggers Absetzung von einem aktiv sich orientiernden Subjekt; ein Subjekt-
Objekt-Dualismus soll mit Blick auf das Verhältnis des Sich-orientierenden und 
der Welt, innerhalb derer diese Orientierung vonstatten geht, ja gerade vermie-
den werden. 
 
»Es ist nicht das Ich, nicht das Subjekt, das sich orientiert, […] kein ›weltloses Subjekt‹, 
das sich durch Orientierung eine Welt erschließt, sondern das Dasein findet sich ›immer 
schon‹ in vertrauten Gegenden, auf die es sich ausrichtet, weil es in ihnen schon eingerich-
tet ist.«7 

                                                           
7 W. Stegmaier: Philosophie der Orientierung, S. 139. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 51 

Die Welt ist also nicht das Problem, innerhalb und aufgrund derer ein Subjekt 
mit einer Orientierungsnotwendigkeit konfrontiert würde, welches dieses aus 
sich heraus bewältigen könnte oder müsste. Vielmehr ist die Welt selbst der Zu-
sammenhang, der ein Orientiertsein gewährleistet. Diese Überlegung korrespon-
diert mit vielen Stellen in Sein und Zeit, in denen ein aus sich heraus die Welt 
konstruierendes Subjekt einer eingehenden Kritik unterzogen wird. Auch die 
Überlegung zum Verhältnis von Welt und Raum gehören in diesen Zusammen-
hang, da hier deutlich wird, wie wenig das Verhältnis von Mensch und Welt an-
gemessen gefasst ist, wenn wir es als Gegenüberstellung von Subjekt und Objekt 
denken. 

»Der Raum ist weder im Subjekt, noch ist die Welt im Raum. Der Raum ist 
vielmehr ›in‹ der Welt, sofern das für das Dasein konstitutive In-der-Welt-sein 
Raum erschlossen hat.« (SuZ, S. 111) Raum ist hier nicht in dem Sinne aprio-
risch gemeint, dass es die Anschauungsform eines weltlosen Subjektes wäre, 
»das einen Raum aus sich hinauswirft. Apriorität besagt hier: Vorgängigkeit des 
Begegnens von Raum (als Gegend) im jeweiligen umweltlichen Begegnen des 
Zuhandenen.« (SuZ, S. 111) 

Es zeigt sich, dass diese Analyse der Orientierung innerhalb der Räumlich-
keitsparagraphen (§§ 22-24) in direktem Zusammenhang mit dem vorausgegan-
genen Zeichenkapitel von Sein und Zeit steht, da die Zeichen im Zeugzusam-
menhang als orientierunggebendes »Zeigzeug« (SuZ, S. 78) fungieren. Dabei 
sind sie mit dem Zuhandenen so stark verwoben, dass sie von diesem bisweilen 
kaum zu unterscheiden sind: Zeichen und Zuhandenes verweisen aufeinander – 
ebenso Zeichen auf Zeichen und Zuhandenes auf Zuhandenes – sodass Orientie-
rung »immer auch eine Orientierung in Zeichen«8 bedeutet. Dennoch bleibt das 
Zeichen insofern qualitativ aus dem Zeugganzen klar herausgehoben, als es sich 
an die Umsicht des besorgenden Umgangs wendet und so Zuhandenheit, Ver-
weisungsganzheit und Weltlichkeit anzeigt. (Vgl. SuZ, S. 79, S. 81) An den Zei-
chen wird der weltliche Charakter gegenseitiger Verwiesenheit also in besonde-
rem Maße deutlich, sie bilden gewissermaßen die »›Innenbeleuchtung‹ des Ver-
weisungszusammenhanges der Welt«9, welche deren Binnenstruktur sichtbar 
macht. »Das Zeichen erschließt auf direkte Weise den Horizont, innerhalb des-
sen es wirksam ist.«10 Dabei adressiert das Zeichen ein spezifisch räumliches In-

                                                           
8 W. Stegmaier: Philosophie der Orientierung, S. 138. 
9 Luckner, Andreas: Martin Heidegger »Sein und Zeit«, Paderborn: Schöningh 1997, 

S. 44. 
10 Pocai, Romano: Die Weltlichkeit der Welt und ihre abgedrängte Faktizität, in: Rent-

sch: Martin Heidegger. Sein und Zeit, S. 51-67, hier S. 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | RENÉ TORKLER 

der-Welt-Sein und spielt auf diese Weise eine ausgezeichnete Rolle bei der Ori-
entierung innerhalb einer Umwelt. Im Ergebnis stellt solche Orientierung we-
sentlich einen raumerschließenden Vorgang vor dem Hintergrund menschlicher 
Sorge dar; sie entsteht für Heidegger also aus dem weltlichen Zusammenhang 
heraus, indem »der besorgende Umgang sich eine Orientierung gibt und si-
chert.« (SuZ, S. 79, kursiv R.T.) Nicht das Dasein orientiert sich selbst, es ist 
vielmehr der besorgende Umgang im und aus dem weltlichen Verweisungszu-
sammenhang heraus, der Orientierung stiftet. 
 
Dasein als Mitsein 
 
Das In-der-Welt-sein des Daseins impliziert nicht nur, dass dieses in einem ur-
sprünglichen Zusammenhang mit allen innerweltlich begegnenden Entitäten, 
dem Zuhandenen, steht. Die Welt hält für den Menschen mehr bereit als solches 
Zeug, nämlich andere Menschen, und das Dasein ist auf diese Anderen immer 
schon in nicht minder ursprünglicher Wese bezogen, als es bis hier für nicht-
menschliches innerweltlich begegnendes Seiendes aufgewiesen worden war. 

Das Verhältnis zu diesen Anderen muss allerdings ganz anders gedacht wer-
den als dasjenige zu allem zuhandenen Zeug, da diese ebenfalls als Dasein ver-
standen werden müssen: 

»Die Welt gibt nicht nur das Zuhandene als innerweltlich begegnendes Sei-
endes frei, sondern auch Dasein, die Anderen in ihrem Mitdasein.« (SuZ, S. 123) 
Es ist hier klar ersichtlich, dass es gewissermaßen zwei sich voneinander unter-
scheidende Ebenen des innerweltlichen Zusammenhangs gibt: Zum einen das 
Verhältnis zu nicht-daseinsmäßigem, also nicht menschlichem Seienden, das an-
ders als begegnende Andere bloß zuhanden ist. Hier geht es also um alles 
Nichtmenschliche, das Zeug in seiner Zuhandenheit, das in dieser Weise auf das 
Dasein bezogen ist. Demgegenüber stehen die daseinsmäßigen Anderen, die 
ebenfalls von der Welt »freigegeben« werden wie das Zuhandene auch. Aller-
dings muss das Verhältnis zu diesen Anderen, die ebenfalls Dasein sind, ganz 
anders gedacht werden als dasjenige zu nichtmenschlichem Seienden. 

Gleichzeitig darf die Untersuchung auch dann, wenn sich das Verhältnis zu 
anderen Menschen sich freilich anders gestaltet als dasjenige zu Dingen, nicht 
die bereits erreichte Analyse des Weltverhältnisses unterschreiten, in der ein 
Subjekt-Objekt-Dualismus bislang erfolgreich vermieden worden war. Wir tun 
also gut daran, das Verhältnis zu Anderen nicht als Intersubjektivität misszuver-
stehen. Heidegger steht hier vor der Aufgabe, auch das zwischenmenschliche 
Verhältnis in einer Weise zu denken, die einen Rückfall in ein subjekthaftes Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 53 

ständnis des Menschen vermeidet – da sich ansonsten die bis hierhin erarbeitete 
Weltkonstitution wieder aufhöbe: 
 
»Die Klärung des In-der-Welt-seins zeigte, daß nicht zunächst »ist« und auch nie gewesen 
ist ein bloßes Subjekt ohne Welt. Und so ist am Ende ebensowenig zunächst ein isoliertes 
Ich gegeben ohne die Anderen. Wenn aber ›die Anderen‹ je schon im In-der-Welt-sein mit 
da sind, dann darf auch diese phänomenale Feststellung nicht dazu verleiten, die ontologi-
sche Struktur des so »Gegebenen« für selbstverständlich und einer Untersuchung unbe-
dürftig zu halten. Die Aufgabe ist, die Art dieses Mitdaseins in der nächsten Alltäglichkeit 
phänomenal sichtbar zu machen und ontologisch angemessen zu interpretieren.« (SuZ, 
S. 116) 
 
Diese ontologisch angemessene Interpretation verlangt nicht zuletzt, dass diese 
im Weltzusammenhang nicht einfach als ›neben‹ dem jeweils eigenen Dasein 
vorhandene Seiende begriffen werden, sondern dass der weltliche Zusammen-
hang gegenseitiger Verwiesenheit sich auch auf Seiendes erstreckt, das die 
Seinsart des Daseins hat, also: auch auf andere Menschen. 
 
»In der Struktur der Weltlichkeit der Welt liegt es, daß die Anderen nicht zunächst als 
freischwebende Subjekte vorhanden sind neben anderen Dingen, sondern in ihrem um-
weltlichen besorgenden Sein in der Welt aus dem in dieser Zuhandenen her sich zeigen.« 
(SuZ, S. 123) 
 
Dennoch müssen sich zwischen dem »Mitsein« anderer Menschen und der Bin-
nenstruktur des Zeugzusammenhanges natürlich signifikante Unterschiede erge-
ben, da die Anderen als Dasein auf eine ganz andere Weise gegeben sind als zu-
handenes Zeug. Da Dasein »sich in seinem Sein verstehend zu diesem Sein ver-
hält« (SuZ, S. 52f.), ist es offensichtlich auf ganz andere Art und Weise in der 
Welt als nicht-daseinsmäßiges Seiendes. Das Mitsein ist also notwendigerweise 
von ganz anderer Art als das Verhältnis zu nicht-daseinsmäßigem Seienden. Es 
ist ja nicht weniger als offensichtlich, dass wir uns zu anderen Menschen ganz 
anders verhalten und ganz anders auf diese beziehen als auf nicht menschliche 
Entitäten.  

Heidegger trägt diesem Unterschied nicht zuletzt dadurch Rechnung, dass er 
zwar für die für den innerweltlichen Zusammenhang angenommene Sorge-
Struktur nicht nur auf das Zeug, sondern auch auf die Anderen bezieht, dabei je-
doch terminologisch noch einmal zwischen Besorgen und Fürsorge differenziert. 
Er wählt hier also für das aktive Verhältnis der Bezogenheit auf anderes, mir in 
der Welt Begegnendes einen anderen Begriff und spricht nicht wie beim Zeug 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | RENÉ TORKLER 

vom Besorgen, sondern drückt das innerweltliche Verhältnis zu mitseiendem 
Dasein durch den Begriff der Fürsorge aus: »Dieses Seiende wird nicht besorgt, 
sondern steht in der Fürsorge. […] Die Fürsorge als faktische soziale Einrich-
tung […] gründet in der Seinsverfassung des Daseins als Mitsein.« (SuZ, S. 121) 

Wir hatten den Zusammenhang der Bewandtnis als einen räumlichen Zu-
sammenhang, als »Raumbewandtnis« kennengelernt. Da Heidegger die Räum-
lichkeit des Daseins in den Kapiteln vor der Analyse der Mitwelt behandelt, dür-
fen wir davon ausgehen, dass die Überlegungen zur Räumlichkeit die Grundlage 
seiner Analyse von Mitweltlichkeit bilden und für die Begegnung mit Anderen 
in ähnlicher Weise bestimmend sind wie für seine Analyse der Zuhandenheit und 
des innerweltlich begegnenden Zeugs. Zwar haben wir es beim Mitsein mit ei-
nem wechselseitigen Verhältnis zu tun, weshalb der Begriff der »Bewandtnis« 
nicht ohne weiteres auf das Verhältnis zum Anderen übertragbar ist, »aber die 
Sache, um die es geht ist doch vergleichbar.«11 Es ist daher überraschend, dass 
der Gedanke der Orientierung in der Welt mit Blick auf die Mitwelt nicht wieder 
aufgegriffen wird. Diese Beschränkung des Orientierungsbegriffs auf nicht-
daseinsmäßige Sorgeverhältnisse ist nicht ohne weiteres nachzuvollziehen, da 
das Mitsein mit der Weltlichkeit des Daseins ansonsten fest verbunden gedacht 
wird und ebenfalls eine unverkennbar räumliche Dimension besitzt: 
 
»Die Weltlichkeit wurde interpretiert (§ 18) als das Verweisungsganze der Bedeutsamkeit. 
[…] Nach der jetzt durchgeführten Analyse gehört aber zum Sein des Daseins […] das 
Mitsein mit Anderen. Als Mitsein ›ist‹ daher Dasein wesenhaft umwillen Anderer. Das 
muß als existenziale Wesensaussage verstanden werden. […] Diese mit dem Mitsein vor-
gängig konstituierte Erschlossenheit der Anderen macht […] die Weltlichkeit mit aus.« 
(SuZ, S. 123) 
 
Nehmen wir dies ernst, so muss das Mitsein genau wie Dasein und Weltlichkeit 
auch räumlich gedacht werden, da die »mit dem Mitsein vorgängig konstituierte 
Erschlossenheit der Anderen […] die Weltlichkeit mit aus[macht]« (SuZ, S. 
123). Schon von daher muss – auch wenn der Begriff der Orientierung im Kon-
text der Analyse des Mitseins nicht wieder aufgegriffen wird – dem Mitsein eine 
räumliche Dimension eingeschrieben sein, da Heidegger es als etwas themati-
siert, das mit dem Dasein in untrennbarer Weise verbunden ist. »Die Welt ist nie 

                                                           
11 Figal, Günter: Martin Heidegger. Phänomenologie der Freiheit, Frankfurt a. M.: Beltz 

Athenäum 1988, S. 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 55 

nur eine Umwelt, sie ist immer auch eine Mitwelt«12 – und andersherum gilt hier 
ebenso, dass auch die Mitwelt immer als insofern auch in dem Sinne als eine 
Umwelt zu denken ist, dass sie räumlichen Charakter aufweist. 
 
Freiheit und Fürsorge 
 
Das Mitsein kommt zum Dasein also nicht bloß als ein möglicher Programm-
punkt im Gesamtgeschehen innerhalb einer Welt hinzu, in der das Dasein an-
sonsten auch als solipsistisches Subjekt sein Leben hätte gestalten können. Da-
sein ist vielmehr von vornherein auf das Miteinandersein mit Anderen hin ange-
legt. Es gibt kein Dasein, das ohne diese grundlegende Verwiesenheit auf Ande-
re auskäme. Selbst in vollständiger Einsamkeit ist solche Vereinsamung erst 
dadurch überhaupt konstatierbar, dass Dasein wesentlich Mitsein bedeuten wür-
de. Auch wenn Andere im konkreten Fall fehlen sollten, ließe sich dieses Fehlen 
ja nur unter Annahme einer grundsätzlichen Verwiesenheit auf solche Anderen 
konstatieren.  
 
»Auf dem Grunde dieses mithaften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die 
ich mit anderen teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-sein ist Mitsein mit ande-
ren. Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.« (SuZ, S. 118) 
 
Wir tun gut daran, das »schon immer« in dieser Passage so grundsätzlich als ir-
gend möglich zu verstehen. Das Dasein, so will uns Heidegger klar machen, ist 
schon Mitsein, bevor und auch ohne dass ein Anderer überhaupt thematisch 
wird; und in diesem Sinne ist Mitsein existenzial, da es vom Dasein gar nicht ab-
zutrennen ist: Der Begriff drückt weniger das zufällige Konfrontiertsein eines 
Einzelnen mit ihm in der Welt gegenüberstehenden Anderen aus, als vielmehr 
eine eigentümliche »Haltung«13 des Daseins »selbst«. Im Mitsein steht also ei-
gentlich nicht ein Dasein einem anderen gegenüber, sondern es handelt sich um 
eine Beziehung innerhalb des Daseins, nämlich zwischen dem Dasein, das je 
meines ist, zum je anderen Dasein. Da Heidegger auch das Mitsein nicht auf sub-
jektphilosophischer Grundlage denkt, geht es hier eben nicht um eine herzustel-
lende Intersubjektivität, die zwischen ansonsten freischwebenden Subjekten erst 
gestiftet werden müsste. Dasein und Mitsein sind in solch enger Weise aufeinan-

                                                           
12 Benhabib, Seyla: Der öffentliche Raum – bei Martin Heidegger und Hannah Arendt, 

in: Mittelweg 36, 6/1994, S. 74-83, hier S. 77. 
13 A. Luckner: Sein und Zeit, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | RENÉ TORKLER 

der bezogen, dass auch das, was wir üblicherweise Fremdverstehen nennen, 
nicht als Überbrückung einer Kluft zwischen Selbst und Anderem zu denken ist. 
Im Verstehen des Daseins sind Selbst- und Fremdverständnis immer bereits un-
trennbar miteinander verknüpft: »Im Seinsverständnis des Daseins liegt schon 
[…] das Verständnis Anderer.« (SuZ, S. 123) Es sei an dieser Stelle daran erin-
nert, dass Heidegger das mitweltliche Verhältnis zu den Anderen im Kontext der 
Analyse der Mitwelt mit der Frage nach dem »Wer des Daseins« (§ 25) themati-
siert – und es wird deutlich, dass sich diese Frage eben aufgrund der ursprüngli-
chen Bezogenheit auf Andere, die Heidegger im Begriff des Mitseins zu fassen 
versucht, gar nicht unabhängig vom mitweltlichen Kontext beantworten lässt: 
Das Dasein, das je meines ist, gibt möglicherweise ebenso Aufschluss über das 
je andere wie dieses über das jemeinige. 

Fremdverstehen soll im Kontext des Mitseins nicht als emotionales Verhält-
nis zu Anderen thematisiert werden, weshalb Heidegger betont, dass es sich da-
bei um ein »nicht eben glücklich als ›Einfühlung‹ bezeichnete[s] Phänomen« 
handelt (SuZ, S. 124). Auch die Einfühlung würde ja ein Subjekt oder ein von 
Anderen zunächst unabhängiges Selbst voraussetzen, welches diesen Akt des 
Fühlens vollzieht. Heidegger denkt das Mitsein weit ursprünglicher, nämlich als 
etwas, das dem Dasein bereits vor allem Aktvollzug aneignet. »Das Mitsein ist 
ein existenziales Konstituens des In-der-Welt-seins. […] Sofern Dasein über-
haupt ist, hat es die Seinsart des Miteinanderdaseins.« (SuZ, S. 125)  

Es ist für unseren Gedankengang wichtig zu bemerken, dass in eben diesem 
Kontext des Miteinanderseins daseinsmäßiger Seiender eine menschliche Frei-
heitsfähigkeit thematisierbar wird. Dies wird in der Gegenüberstellung der zwei 
verschiedenen Arten der Fürsorge deutlich, die Heidegger unterscheidet: So 
markiert die einspringende Fürsorge eine Haltung zu in der Welt begegnenden 
Anderen, in der die Stelle des Anderen eingenommen werden soll, wodurch die-
ser »zum Abhängigen und Beherrschten werden« (SuZ, S. 122) kann. In dieser 
Form zwischenmenschlichen Umgangs wird der Andere also in einer Art und 
Weise überformt, dass von einem freiheitlichen Verhältnis hier offenkundig 
kaum die Rede sein kann. Dieser extreme Modus der Fürsorge bildet das Gegen-
stück zu der anderen Form der Fürsorge, die nicht ein- sondern »vorausspringt« 
(ebd.). Auf diese Weise bleibt ein Verhältnis wechselseitiger Fürsorge erhalten, 
da es hier nicht darum geht, dem Anderen »die ›Sorge‹ abzunehmen, sondern ei-
gentlich erst als solche zurückzugeben.« (ebd.) Damit werden dem Anderen 
nicht eigene Zwecksetzungen aufgedrängt, sondern die eigene Offenheit ermög-
licht es ihm vielmehr, selbst zum Zuge zu kommen.14 Diese mit dem Begriff der 

                                                           
14 Vgl. G. Figal: Phänomenologie der Freiheit, S. 143f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 57 

vorausspringenden Fürsorge bezeichnete Haltung »verhilft dem Anderen dazu 
[…] frei zu werden.« (SuZ, S. 122) Hier zeichnet sich also eine Form menschli-
chen Miteinander-Agierens ab, die in einem sehr spezifischen Sinne freiheits-
konstitutiv ist und damit eine eminent praktische Perspektive beinhaltet.15 »Die 
Offenheit füreinander ist die Voraussetzung dafür, miteinander handeln zu kön-
nen oder sich von Anderen auf sein Handeln verweisen zu lassen, und erst recht 
dafür, sich ausdrücklich auf sie zu beziehen.«16 Es wird sich im weiteren Verlauf 
unserer Überlegungen zeigen, das Arendt genau diese praktische Perspektive der 
Mitwelt als Heideggers größte Entdeckung und »fundamentalste Einsicht«17 be-
griff. 

In Sein und Zeit jedoch gelangt die Gedankenführung an dieser Stelle an eine 
Wegscheide, an der Arendts Denkweg gewissermaßen von Heideggers Argu-
mentationsrichtung abzweigt und wo Heidegger die Analyse des Man hinführt 
zu den problematischen Tendenzen des Mitseins, die in seiner bekannten Ein-
schätzung der Öffentlichkeit gipfeln.18 Dabei wird der gemeinsame Boden offen-
sichtlich verlassen. 

                                                           
15 Dies gilt auch dann, wenn man gleichzeitig zugestehen muss, dass in der Art und 

Weise, wie Heidegger und Arendt Freiheit thematisieren, eine »abgrundtiefe Distanz« 
deutlich wird – obwohl sich beide dabei auf Kant beziehen. S. Belardinelli: Martin 
Heidegger und Hannah Arendts Begriff von »Welt« und »Praxis«, S. 139. 

16 G. Figal: Phänomenologie der Freiheit, S. 146; kursiv R.T. 
17 S. Benhabib: Der öffentliche Raum, S. 77. 
18 In der Analyse des ›Man‹ kommt eine Tendenz des Mitseins zum Ausdruck, welche 

ein authentisches Sein des Daseins eher gefährdet und die als Zug in Heideggers Werk 
sicher eine prinzipielle Grenze zu Arendts Denken darstellt. Das zeigt sich besonders 
da, wo das Man in Verbindung gebracht wird mit dem Urteilen, denn »wir lesen, se-
hen und urteilen über Literatur und Kunst, wie man sieht und urteilt« (SuZ, S. 143). 
Eine solche Einschätzung des Urteilens erweist sich als schwer kompatibel mit 
Arendts Werk, in dem das Urteilen den wesentlichen Zielpunkt ihrer Auseinanderset-
zung mit der vita contemplativa bildet. 

 Zwar treffen Heideggers Überlegungen zur Durchschnittlichkeit sicher nicht das, was 
Arendt mit der Verbindung von Pluralität und Urteilskraft im Blick hat und in der der 
Urteilende durchaus er selbst bleibt: »Ich spreche immer noch mit meiner eigenen 
Stimme und zähle nicht Stimmen ab, um zu dem zu kommen, was ich für richtig hal-
te.« (Arendt, Hannah: Über das Böse. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, München 
2006, S.142) Um die Beschaffenheit dieser Grenze sachgerecht auszuloten, wäre es an 
dieser Stelle sicher von Interesse, die Verbindung zwischen dem »Man« als einer 
Tendenz des Mitseins und der Form der Gedankenlosigkeit herauszuarbeiten, die 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | RENÉ TORKLER 

Auf der anderen Seite es ist ebenso deutlich geworden, dass die Anderen im 
Rahmen der Analyse einer stark von räumlichen Charakteristika geprägten Vor-
stellung der Weltlichkeit in Heideggers Denken eine Rolle spielen, die Arendts 
Fortführung wenn nicht nahelegt, so doch mindestens ermöglicht. 
 

 
WELT UND WIRKLICHKEIT BEI ARENDT 
 
Zweimal »Welt« 
 
Wir hatten einleitend bereits bemerkt, dass Arendt an Heideggers Begriff der 
Welt anschließt, wobei sie den Aspekt des Mitseins stark akzentuiert. Vor dem 
Hintergrund ihrer Totalitarismusanalyse, in welcher das Thema der Weltlosigkeit 
als fundierende Negativfolie von Arendts Werk bereits sichtbar wird, entwickelt 
Arendt ihren Weltbegriff vor allem in ihrem frühen Hauptwerk Vita activa oder 
Vom tätigen Leben, von dem sie Heidegger gegenüber äußerte, es sei »unmittel-
bar aus den ersten Freiburger Tagen entstanden und schuldet Dir in jeder Hin-
sicht so ziemlich alles.«19 

Es scheint offensichtlich, dass damit weniger die im deutschen Titel ins 
Zentrum gerückte Vita activa gemeint ist als vielmehr die »menschliche Be-
dingtheit«, welche im englischen Originaltitel The Human Condition einen zent-
ralen Gegenstand des Werkes ankündigt. Der ursprünglich von Arendt ins Auge 
gefasste und nur auf Betreiben des Verlages modifizierte Titel Amor mundi ver-
deutlicht zudem, dass sowohl Aktivität als auch Bedingtheit im Kontext eines für 
Arendts Werk spezifischen Weltbegriffes thematisiert werden sollen – und in der 

                                                           
Arendt im Zusammenhang mit dem Bösen so stark beschäftigte – doch das kann hier 
nur als Perspektive angedeutet werden, da es uns vom eigentlichen Gegenstand unse-
rer Untersuchung zu weit entfernen würde. Offensichtlich besteht aber eine Spannung 
zwischen den Passagen in § 27 und Arendts emphatischer Einschätzung der Öffent-
lichkeit, die ihr Denken sehr deutlich von demjenigen Heideggers trennt: »Abständig-
keit, Durchschnittlichkeit, Einebnung konstituieren als Seinsweisen des Man das, was 
wir als ›die Öffentlichkeit‹ kennen. Sie […] behält in allem Recht […], weil die 
unempfindlich ist gegen alle Unterschiede des Niveaus und der Echtheit. Die Öffent-
lichkeit verdunkelt alles und gibt das Verdeckte als das Bekannte und jedem Zugäng-
liche aus.« (SuZ, S. 127) 

19 Arendt, Hannah/Heidegger, Martin: Briefe 1925-1975, Frankfurt a. M.: Klostermann 
2003, Brief 89 vom 28.10.1960, S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 59 

Tat wird die Beziehung zwischen menschlicher Bedingtheit und Weltlichkeit in-
nerhalb des Werkes recht schnell deutlich. 

Wie Heidegger auch ging es Arendt darum, den Menschen auf eine Art und 
Weise zu thematisieren, die ihn nicht als solipsistisches Subjekt missversteht und 
verdinglicht. Der Ansatz, Menschen als bedingte Lebewesen zu verstehen, ver-
dankte sich auch in Vita activa ganz wesentlich dem Anliegen, bei der Themati-
sierung des Menschlichen eine Wer-Frage statt einer Was-Frage zu stellen. 
Arendts Kritik der naturwissenschaftlichen Erkenntnis speist sich ganz unver-
kennbar aus einer von Heidegger inspirierten Quelle: »Die Formen menschlicher 
Erkenntnis […] versagen, sobald wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern: 
Wer sind wir.«20 

Auch wenn Arendt Heideggers Terminologie insgesamt nicht in jeder Hin-
sicht folgt, so lässt sich doch bemerken, dass auch sie den Begriff der Existenz in 
Vita activa nur im Kontext menschlichen Existierens verwendet. Es wäre freilich 
zu kurz gesprungen, hierin bereits einen Anklang an Heideggers Diktum, »das 
Wesen des Daseins liegt in seiner Existenz« (SuZ, S. 42), sehen zu wollen. 
Arendt hielt »das Problem des Wesens des Menschen« auf einer sehr grundsätz-
lichen Ebene für »unlösbar« (VA, S. 20). Ihre Skepsis speiste sich dabei nicht 
nur aus der »Tatsache, daß Versuche, das Wesen des Menschen zu bestimmen, 
so leicht zu Vorstellungen führen, die uns nur deshalb als ›göttlich‹ anmuten, 
weil sie offenbar Übersteigerungen eines Menschlichen beinhalten« (VA, S. 21). 

Gegenüber der Unmöglichkeit, ein solches Wesen des Menschen zu bestim-
men, erschien ihr die Strategie vielversprechender, eben die »Bedingungen 
menschlicher Existenz« einer genaueren Klärung zuzuführen. Es wird dabei 
schnell deutlich, dass Arendt hier in einer Heideggers Denken sehr ähnlichen Art 
und Weise davon ausgeht, dass ein wechselseitiger Bezug von Weltlichkeit und 
menschlicher Existenz besteht. So wie Weltlichkeit für Heidegger ohne eine be-
wandtnisstiftende Dimension gar nicht gedacht werden kann, ist Welt auch für 
Arendt offensichtlich nicht ein Container, in dem sich Menschen und Dinge 
schlicht vorfinden. Welt stellt für sie ebenfalls einen Zusammenhang dar, der 
über diese reduktionistische Vorstellung von Räumlichkeit eines bloßen Vor-
handenseins von Entitäten in einem containerhaften Raum hinausgeht: »Weil 
menschliche Existenz bedingt ist, bedarf sie der Dinge, und die Dinge wären ein 
Haufen zusammenhangloser Gegenstände, eine Nicht-Welt, wenn nicht jedes 
Ding für sich und alle zusammen menschliche Existenz bedingen würden.« (VA, 
S. 19) 

                                                           
20 Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München: Piper 2003, im Fol-

genden zitiert als VA, hier S. 20f.; vgl. SuZ, S. 114ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | RENÉ TORKLER 

Wie ursprünglich die wechselseitige Verwiesenheit aller weltkonstituieren-
den Elemente auch in Arendts Werk gedacht wird, zeigt sich daran, dass offen-
sichtlich nichts aus dieser Menge der die menschliche Existenz bedingenden En-
titäten ausgenommen werden kann: 
 
»Was immer menschliches Leben berührt, was immer in es eingeht, verwandelt sich sofort 
in eine Bedingung menschlicher Existenz. Darum sind Menschen […] stets bedingte We-
sen. Was immer in ihrer Welt erscheint, wird sofort ein Bestandteil der menschlichen Be-
dingtheit.« (VA, S. 19) 
 
Dass etwas dadurch zu einer Bedingung menschlicher Existenz wird, dass es 
menschliches Leben berührt, muss in einem nicht-wörtlichen Sinne aufgefasst 
werden, der wiederum durch den Heideggerschen Begriff der Nähe explizierbar 
wird: Das Kunstwerk, das ich betrachte, kann mir durchaus näher sein, mich 
mehr berühren, als die Brille, durch die ich dieses Kunstwerk betrachte und die 
mir in einem messbaren Sinne weitaus näher ist, da sie mich auch im wörtlichen 
Sinne berührt. 

Was wir an der zitierten Passage hingegen durchaus wörtlich verstehen dür-
fen, ist die Bedeutung des Erscheinens als einer weltbildenden Voraussetzung. 
Die bei Heidegger getroffene Unterscheidung zwischen Erscheinung und Phä-
nomen spielt in Arendts Denken in dieser Form keine besondere Rolle.21 Dem 
ersten Band ihres Spätwerks Vom Leben des Geistes stellt sie in recht thetischer 
Art und Weise die Vorstellung voran, dass die Welt wesentlich Erscheinung ist: 
 
»Die Welt, in die die Menschen hineingeboren werden, enthält viele Gegenstände […] 
und alle haben gemeinsam, daß sie erscheinen, daß sie also gesehen, gefühlt, geschmeckt, 
gerochen werden sollen von empfindenden Wesen mit entsprechenden Sinnesorganen. 
[…] In dieser Welt […] ist Sein und Erscheinen dasselbe.«22 
 
Diese Vorstellung wird in der Arendtforschung seither mit der Einschätzung in 
Verbindung gebracht, Arendt sei es mit der Thematisierung der Weltlichkeit 
stets um die Phänomenalität des Weltzusammenhanges gegangen.23 Auch wenn 

                                                           
21 Vgl. A. Luckner: Sein und Zeit, S. 24. 
22 Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes, Bd. I. Das Denken, München: Piper 1979, 

im Folgenden zitiert als D, hier S. 29. 
23 Den Phänomencharakter alles Weltlichen in Arendts Denken hat in eben diesem Sinne 

besonders Ernst Vollrath in seinem Werk immer wieder hervorgehoben: »Der Verlust 
der Sichtbarkeit dieses Bereiches gehört zu seinem Schwund, weil er durch Sichtbar-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 61 

Arendt Erscheinung und Phänomen dabei nicht schlicht gleichsetzt, so können 
wir doch konstatieren, dass beides in Arendts Denken keineswegs auch nur an-
nähernd so deutlich voneinander unterschieden wird, wie es in Sein und Zeit der 
Fall ist.  

Der Begriff der Weltlichkeit taucht in Vita activa schließlich als eine der Be-
dingungen auf, unter denen sich menschliches Leben ereignet. Arendt kennt 
sechs dieser Bedingungen, »das Leben selbst und die Erde, Natalität und Morta-
lität, Weltlichkeit und Pluralität« (VA, S. 21). Für menschliche Existenz ist es 
also offenbar charakteristisch, dass es sich um eine lebendige Form der Existenz 
handelt, die sich (nach allem, was wir bisher wissen – nicht umsonst widmet 
Arendt auch der Mondlandung eine heute nur noch schwer verständliche Auf-
merksamkeit) auf der Erde ereignet und durch Geburt in die Welt zunächst 
ebenso hineintritt, wie sie durch den Tod wieder aus ihr ausscheidet. Die ersten 
vier der von Arendt genannten Bedingungen sind offensichtlich weitgehend 
selbstexplizierend. 

Doch wie steht es mit der Weltlichkeit? Mit Blick auf dasjenige, was diese 
ausmacht und innerhalb dieser Welt nun erscheint, ruhen Arendts Überlegungen 
erneut auf einem Fundament, das in seiner Grundstruktur immer wieder an Sein 
und Zeit erinnert. Wie Heidegger thematisiert Arendt zunächst die nicht-
menschlichen Entitäten, welche die materiale Grundlage der Welt bilden, ohne 
als Material schon mit Welt gleichbedeutend zu sein: »Die Welt […] besteht im 
wesentlichen aus Dingen, die Gebilde von Menschenhand sind« (VA, S. 18). Mit 
Blick auf die für Arendts Anthropologie insgesamt grundlegende Unterschei-
dung der drei Tätigkeiten Arbeiten, Herstellen und Handeln lässt sich also sagen: 
Welt entsteht in einem ersten Schritt durch herstellendes Tätigsein. Während Ar-
beiten als bloß lebenserhaltendes Tätigsein überhaupt keine direkt weltkonstitu-
ierende Funktion zukommt, entsteht durch Herstellen eine feste, bleibende Um-
gebung von einer Beständigkeit, die für menschliche Existenz ganz unabdingbar 
ist und »ohne die sich das sterblich-unbeständige Wesen der Menschen auf der 
Erde nicht einzurichten wüßte; sie sind die eigentlich menschliche Heimat des 
Menschen.« (VA, S. 161) In diesem ersten Schritt meint Welt also auch bei 
Arendt einen Zusammenhang sorgsam hergestellter Gegenstände, welche durch 

                                                           
keit (Phänomenalität) bestimmt ist.« Vollrath, Ernst: Die Rekonstruktion der politi-
schen Urteilskraft, Stuttgart 1977, S. 23. In ähnlicher Weise versteht auch Benhabib 
Arendts Denken als phänomenologisch: »Arendt ist ihr Leben lang Phänomenologin 
geblieben, aber eine Phänomenologin, die die Welt der Erscheinungen, wie sie sich in 
der bescheidenen Alltäglichkeit der menschlichen Geschichte entfalten, ernst nahm.« 
S. Benhabib: Der öffentliche Raum, S. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | RENÉ TORKLER 

ihre Beziehung zueinander und auf die Menschen zu Welt werden und auf diese 
Weise die Heimat der Menschen bilden. 

All diese Gegenstände in ihrer Gesamtheit nennt Arendt auch Kultur. Die so-
zialphilosophisch interessantere Dimension ihres Weltbegriffs besteht demge-
genüber jedoch darin, dass Arendt neben der material-kulturellen Bedeutung des 
Begriffs, einer Welt hergestellter Dinge, auch noch den Begriff einer politischen 
Welt kennt. Der weltliche Zusammenhang, den Arendt hier meint, ist nicht der-
jenige hergestellter und öffentlich erscheinender Dinge, sondern diese politische 
Welt konstituiert sich vollständig immateriell, bloß durch Handeln und Spre-
chen: »Sprechend und handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen ein, 
die existierte, bevor wir in sie geborgen wurden« (VA, S. 215). 

Wir müssen mit Blick auf Arendts Weltbegriff also eigentlich zwei Begriffe 
der Welt auseinanderhalten, die sich durch ihre Genese voneinander unterschei-
den: Die eine entsteht durch Herstellen, die andere durch Handeln. Wie in Sein 
und Zeit wird in Vita activa zuerst die Beziehung zu nicht-menschlichen Welt-
konstanten geklärt, bevor das Kapitel über das Handeln dann auf die Begegnung 
mit Anderen führt. Wie wir sehen werden, wird dieser Bereich der Begegnung 
mit Anderen jedoch nicht wie in Heideggers Analyse der Mitwelt ein Nebenas-
pekt bleiben, sondern es bildet bei Arendt das eigentliche Zentrum ihres Werkes 
überhaupt. Damit rückt auch der Zusammenhang der Weltlichkeit mit der letzten 
von Arendt genannten Bedingung menschlicher Existenz in den Blick: der Plura-
lität.  
 
Pluralität als Konstituens der Welt 
 
Der Aspekt des Mitseins, welcher für Heideggers Werk eher eine Nebenrolle ge-
spielt hatte, bildet den zentralen Gedanken von Arendts meist impliziter Heideg-
gerrezeption. Dies zeigt auch eine der wenigen Äußerungen, die Heideggers 
Werk explizit thematisieren. So stellt sie als besondere Leistung von Sein und 
Zeit heraus, dass Heidegger hier begonnen habe, »das menschliche Dasein durch 
eine ausgedehnte phänomenologische Beschreibung des Alltagslebens zu analy-
sieren, wobei dieses Leben die Einsamkeit nicht kennt, sondern ständig im und 
unter dem Bann von Anderen steht.«24 Anders als bei Heidegger, der mit dem 
Dasein zur Beschreibung des Menschlichen einen Begriff wählt, bei dem eine 
Pluralbildung von vornherein schon grammatisch ausgeschlossen ist, stellt 

                                                           
24 Arendt, Hannah: Concern with Politics in Recent European Philosophical Thought. 

Unveröffentlichter Nachlass, zit. nach: Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt. Le-
ben, Werk und Zeit, Frankfurt a. M.: Fischer 1986, S. 419. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 63 

Arendt den Begriff der Pluralität ins Zentrum ihrer Auseinandersetzung mit der 
Welt. Welt bezeichnet für sie im Kern einen Zusammenhang, der von menschli-
cher Pluralität gekennzeichnet ist. Schon in der Totalitarismusschrift geht es 
Arendt um eine Analyse des Vorgangs, bei dem die »gemeinsam bewohnte Welt 
auseinanderbricht und die miteinander verbundenen Menschen plötzlich auf sich 
selbst zurückwirft.«25 Der Weltverlust, den die politisch-historischen Ereignisse 
des 20. Jahrhunderts auf diese Weise erzeugten, bildete von da an eine Art nega-
tiven Fluchtpunkt ihres Werkes. Dieser droht immer da, wo Pluralität gefährdet 
ist und das Individuum isoliert und auf sich selbst zurückgeworfen wird. In einer 
solchen Situation der Verlassenheit ist nicht nur kein politisches Handeln in 
Arendts Sinne möglich, sondern eigentlich gar keine menschliche Existenz im 
vollen Sinne des Begriffs, da hierfür Pluralität eine ausschlaggebende Voraus-
setzung wäre – ebenso wie Geborensein, Lebendigkeit oder Sterblichkeit auch. 

Den Zusammenhang dieser Aspekte menschlicher Existenz fasst Arendt immer 
wieder in der Metapher des Fadens, der ebenfalls Anfang und Ende kennt und 
der sich in der menschlichen Lebendigkeit weiterspinnt. Die Metapher eines sich 
fortspinnenden Fadens fasst menschliche Existenz damit in einem Bild, das den 
Zusammenhang zwischen der narrativ-zeitlichen Struktur der einzelnen mensch-
lichen Existenz mit dem weltlichen Zusammenhang eines politischen Hand-
lungsraumes sichtbar macht. Ihre plastische Gestalt gewinnt diese Metapher 
nämlich erst vor dem Hintergrund der Vorstellung, dass Welt eine Textur dar-
stellt, in welcher die Fäden einzelner Existenzen in einem pluralen Zusammen-
hang verwoben vorliegen. Die einzelnen Lebensgeschichten sind darin »wie Fä-
den […], die in ein bereits vorgewebtes Muster geschlagen werden und das Ge-
webe so verändern, wie sie ihrerseits alle Lebensfäden, mit denen sie innerhalb 
des Gewebes in Berührung kommen, auf einmalige Weise affizieren.« (VA, S. 
226) 

Erst in diesem Kontext einer plural konstituierten Welt, die Arendt immer 
wieder als »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« (VA, S. 222) be-
zeichnet, erhalten die Fäden den Kontext, der Position, Stellung und Verlauf in-
nerhalb dieses Weltganzen bedingt und bestimmt. Sie will auf diese Weise zum 
Ausdruck bringen, dass Welt und Person in einem konstitutiven Wechselverhält-
nis stehen. Die Pluralität der Menschen konstituiert erst das, was Welt in ihrem 
Kern ausmacht. So ist die einzelne menschliche Existenz nie unabhängig von 
diesem Weltzusammenhang zu denken, der sie bedingt, formt und konstituiert. 

                                                           
25 Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperi-

alismus, totale Herrschaft, München: Piper 2006, im Folgenden zitiert als EuU, hier 
S. 977. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | RENÉ TORKLER 

Eine menschliche Existenz außerhalb einer so gedachten Mitwelt gibt es für 
Arendt ebensowenig wie für Heidegger: »Kein Seiendes, sofern es erscheint, 
existiert für sich allein; jedes Seiende soll von jemandem wahrgenommen wer-
den. Nicht der Mensch bewohnt diesen Planeten, sondern Menschen. Die Mehr-
zahl ist das Gesetz der Erde.« (D, S. 29) 

Pluralität erweist sich hier als unhintergehbares Konstituens des Weltzu-
sammenhanges insgesamt, da Sinn, Bedeutung oder spezifische Identität eines 
einzelnen Seienden niemals verständlich werden können, wo dieses in isolierter 
Form für sich allein betrachtet wird, sondern nur im Verweisungszusammenhang 
der Welt explizierbar sind. 

Dies gilt für Menschen in ausgezeichneter Weise, weil die Entwicklung eines 
Selbst Arendt zufolge als ein Vorgang der Offenbarung verstanden werden muss, 
bei dem wir nicht eine bereits in der Innerlichkeit vorhandene Person in die Welt 
entlassen, sondern in der Interaktion mit Anderen zur Person werden. Auch hier 
sind es also keine freischwebenden Subjekte, die bereits vor ihrem Zusammen-
treffen existieren würden, und sodann die Wahl hätten, innerhalb der Welt die 
Option einer gegenseitigen Interaktion wahrzunehmen – oder auch nicht. 

»Handelnd und sprechend offenbaren die Menschen jeweils, wer sie sind, 
zeigen aktiv die personale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten gleichsam auf die 
Bühne der Welt« (VA, S. 219). Pluralität erweist sich in diesem Zusammenhang 
nicht nur als Konstituens der Welt, sondern auch eines jeden individuellen 
Selbst, das seine Unverwechselbarkeit erst aus der Relation zu sich von ihm un-
terscheidenden Anderen bezieht und aus der Interaktion mit ihnen heraus entwi-
ckelt. Die Bildung einer Person darf daher nicht so sehr verstanden werden als 
»das Manifestwerden des Inneren«, sondern als ein Sich-Ereignen im Zusam-
menhang der Welt, in dem sich die Antwort auf die Frage, »wer-einer-ist«, ent-
hüllt.26 Man darf sich diesen Vorgang nicht so sehr als das Aufdecken eines be-
reits Vorhandenen vorstellen, sondern vielmehr als eine Art Kreation, die erst 
durch diese Enthüllung in der Auseinandersetzung mit Anderen entsteht.27 Da 
Handeln und Sprechen an Pluralität gebundene, interpersonelle Vorgänge sind, 
bedeutet dies, dass »die Bildung einer Person […] an die Anderen gebunden 
[ist]. […] Das heißt, dass Wer jemand ist zeigt sich nur im gemeinsamen Han-
deln der Vielen, in der Pluralität. […] Die Person ist ein Effekt der Begegnung 

                                                           
26 Meints, Waltraud: Partei ergreifen im Interesse der Welt. Eine Studie zur politischen 

Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Bielefeld: Transcript 2011, S. 232. 
27 Vgl. Jaeggi, Rahel: Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der Gesell-

schaftskritik Hannah Arendts, Berlin: Lukas 1997, S. 73ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 65 

mit Anderen.«28 Weltlichkeit ist damit in ebenso unvermeidlicher Form eine Be-
dingung menschlicher Existenz, wie jeder einzelne Mensch innerhalb des plura-
len Verweisungszusammenhanges der Welt an deren Konstitution mitbeteiligt 
ist. 
 
Wirklichkeit und Gemeinsinn 
 
Es liegt im Wesen dieser sich auf Grundlage menschlicher Pluralität konstituie-
renden Welt, dass ihre Wirklichkeit etwas ist, das niemals in einer Form von 
Allgemeinheit zugänglich wäre, die sich von den einzelnen für diese Welt kon-
stitutiven, immer jeweiligen Einzelperspektiven lossagen könnte. Das heißt frei-
lich nicht, dass Wirklichkeit etwas rein Subjektives und damit völlig beliebig 
wäre. Auch Heidegger spricht in Sein und Zeit von einer »›Subjektivität‹, die 
vielleicht das Realste der ›Realität‹ der Welt entdeckt, die mit ›subjektiver‹ 
Willkür und subjektivistischen ›Auffassungen‹ eines ›an sich‹ anders seienden 
nichts zu tun hat.« (SuZ, S. 106) 

Die Wirklichkeit der Welt muss die Pluralität subjektiver Perspektiven be-
rücksichtigen, wenn sie nicht nur ein bloß partikularer Ausschnitt der Wirklich-
keit sein will. Doch wie lässt sich in der Vielzahl von Sichtweisen und Blick-
winkeln auf die Welt entscheiden, worin die Wirklichkeit der Welt nun eigent-
lich besteht, wenn doch jeder seine jeweils andere Weltsicht hat? 

Arendts Antwort besteht darin, dass Wirklichkeit als eine Form der Gemein-
samkeit gedacht werden muss. Diese Form des Gemeinsamen versteht sie nun 
ausdrücklich nicht in dem Sinne, dass als wirklich nur dasjenige gelten könnte, 
was als Durchschnittswert oder kleinster gemeinsamer Nenner von jedermann 
notwendigerweise akzeptiert werden muss. Die Wirklichkeit der Welt erschließt 
sich für sie vielmehr auf einem Wege, bei dem die pluralen Einzelperspektiven 
in ihrer Jeweiligkeit gerade erhalten bleiben sollen. Dies ist auch notwendig, da 
wir ja andernfalls einer allgemeinen Zustimmungsfähigkeit zuliebe nur allzu 
schnell einem reduktionistischen Blick auf Wirklichkeit verfallen würden – bei 
dem es letztlich nicht mehr die Welt wäre, die wir als wirklich annehmen. »Eine 
gemeinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gesehen 
wird; sie existiert überhaupt nur in der Vielheit ihrer Perspektiven.« (VA, S. 73) 

Diese Wirklichkeit der Welt erschließt uns Arendt zufolge der Gemeinsinn 
als dasjenige menschliche Vermögen, das uns erlaubt, auf der einen Seite eine 
reduktionistische Weltsicht zu vermeiden und die Pluralität der Welt zu bewälti-
gen, ohne auf der anderen Seite in einen Relativismus zu verfallen: 

                                                           
28 W. Meints: Partei ergreifen im Interesse der Welt, S. 233f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | RENÉ TORKLER 

»Das einzige, woran wir die Realität der Welt erkennen und messen können, ist, daß sie 
uns allen gemeinsam ist, und der Gemeinsinn steht so hoch an Rang und Ansehen in der 
Hierarchie politischer Qualitäten, weil er derjenige Sinn ist, der […] die radikale Subjekti-
vität des sinnlich Gegebenen in ein objektiv Gemeinsames und darum eben Wirkliches 
fügt.« (VA, S. 264f.) 
 
Da wir als individuelle menschliche Existenzen zunächst nichts anderes zur Ver-
fügung haben als unsere jeweilige Perspektive auf die Welt, ist unsere Sicht zu-
nächst ›radikal‹ subjektiv. Was wir auf diese Weise haben, kann daher kaum als 
Wirklichkeit gelten: Der Begriff der Wirklichkeit wird für Arendt überhaupt erst 
da sinnvoll oder notwendig, wo ich nicht alleine auf der Welt bin, sondern ver-
schiedene Blickwinkel die Frage aufwerfen, inwiefern die Subjektivität einer 
bloßen Einzelperspektive durch etwas transzendiert werden kann, was dann 
Wirklichkeit genannt wird. 
 
»Nur wo Dinge, ohne ihre Identität zu verlieren, von Vielen in einer Vielfalt von Perspek-
tiven erblickt werden, so daß die um sie Versammelten wissen, daß ein Selbes sich ihnen 
in äußerster Verschiedenheit darbietet, kann weltliche Wirklichkeit eigentlich und zuver-
lässig in Erscheinung treten.« (D, S. 72) 
 
Eine einzelne Perspektive für sich allein wäre nicht nur nicht die ganze Wirk-
lichkeit, sondern überhaupt keine Wirklichkeit, da erst der Abgleich einer rein 
subjektiven Perspektive mit möglichen alternativen, von dieser verschiedenen 
Perspektiven es möglich macht, sinnvoll von Wirklichkeit zu sprechen.29 Wirk-
lichkeit ist das, was ich mit Anderen teile, denn »Realität entsteht erst im ›com-
mon‹« (DTB, S. 360) – und damit enthält der Begriff einer Wirklichkeit ohne 
Pluralität für Arendt ähnlich viel Überzeugungskraft wie der eines Verteilungs-
schlüssels für nur eine Person oder einer Collage, die nur aus einem einzigen 
Bild bestehen sollte. 

 

                                                           
29 Arendts Denktagebuch gibt einen Eindruck davon, wie stark Wirklichkeit für sie an 

das öffentliche Erscheinen in der Welt und die sprachliche Interaktion mit Anderen 
gebunden war: »Das Sprechen lernen wir in dem Masse, in dem wir erfahren, dass al-
les Nicht-Gesagte eigentümlich realitätslos bleibt, also in dem Masse, in dem wir 
hungrig sind nach Wirklichkeit. Es gibt keine stumme Wirklichkeit.« (Arendt, Han-
nah: Denktagebuch, 2 Bde., München/Zürich: Piper 2003, im Folgenden zitiert als 
DTB, hier S. 134). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 67 

Die Perspektive Anderer mit zu berücksichtigen meint für Arendt dabei kei-
nesfalls eine emotionale Form des Fremdverstehens. Auch wenn der Begriff ei-
nes »Sinns« dies nahelegen mag, ist sie gegenüber einer gefühlsmäßigen Ver-
mittlung ähnlich skeptisch wie Heidegger gegenüber der »Einfühlung« (vgl. 
SuZ, S. 124). Es geht ihr um einen Akt der Reflexion, den man auch als repräsen-
tierendes Denken beschreiben kann: 
 
»Das ist nicht Empathie: Es wird nicht von einem erwartet so zu fühlen, wie sie gefühlt 
haben, sondern sich durch das Kennenlernen ihrer ›Gefühle‹, ›Denken‹ etc., vorzustellen, 
wie man selber gefühlt, gedacht, etc. hätte. Man denkt seine eigenen Gedanken, aber an 
der Stelle von jemand anderem. Nur wenn man seine eigenen Gedanken denkt, kann man 
eigentlich erfahren, wenn auch auf eine vermittelte Weise, repräsentierend. Diese Art der 
Einbildungskraft zu üben, ist die Bedingung des Urteilens«30 (PE, S. 218). 
 
Auf diese Weise ermöglichen es uns Gemeinsinn und Einbildungskraft, die Per-
spektiven Anderer mit zu berücksichtigen, ohne die jeweils eigene Perspektive 
aufgeben zu müssen und ebnen uns damit gleichzeitig den Weg, auf dem sich 
uns die Welt erschließt. Die Partikularität des eigenen Standpunktes ist dabei 
nicht aufgehoben, aber die eigene Sichtweise wird im gleichen Maße allgemei-
ner, wie ich die ebenfalls partikularen Perspektiven Anderer in meinem Urteil 
berücksichtige – ein Vorgang, den Arendt unter Rückgriff auf Kant auch als 
»erweiterte Denkungsart« umschreibt.31 Da der Gemeinsinn das menschliche 
Vermögen ist, mit der auf einer Pluralität von Perspektiven sich gründenden 
Wirklichkeit fertig zu werden, spricht Arendt auch von einem »Sinn für die 
Wirklichkeit« (DTB, S. 595), den man darum »auch einfach Weltsinn nennen 
könnte.«32 

Es ist genau dieses Verständnis weltlicher Wirklichkeit, das in Arendts Den-
ken untrennbar mit der Vorstellung von Ortsgebundenheit verbunden ist. Denn 
um von einer so verstandenen Wirklichkeit sinnvoll sprechen zu können,  

                                                           
30 Arendt, Hannah: Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen 1955 und 

1968, in: Heuer, Wolfgang und von der Lühe, Irmela (Hg.): Dichterisch denken, Göt-
tingen: Wallstein 2007, S. 213–223, im Folgenden zitiert als PE, hier S. 218. 

31 Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie, München: 
Piper 1985, S. 94ff.; vgl. Kant, Immanuel: Die Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe, 
hg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. X, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, B 158f. 

32 Arendt, Hannah: Kultur und Politik, in: Dies: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. 
Übungen im politischen Denken I, hg. v. Ursula Ludz, München: Piper 2000, S. 277-
302, hier S. 299, kursiv R.T. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | RENÉ TORKLER 

 
»bedarf es immer einer Pluralität von Menschen oder Völkern und einer Pluralität von 
Standorten, um Wirklichkeit überhaupt erst möglich zu machen und ihren Fortbestand zu 
garantieren. Welt, mit anderen Worten, entsteht nur dadurch, daß es Perspektiven gibt, sie 
ist nur jeweilig, als die so oder anders gesichtete Ordnung von Weltdingen.«33 
 
Die Welt ist uns also immer nur als etwas Perspektivisches zugänglich; über-
haupt ist sie außerhalb dieser immer partikularen Einzelperspektiven nicht ei-
gentlich real. So dürfen wir wohl auch Arendts Überlegungen des Denktagebu-
ches deuten, wo sie schreibt, »das Individuelle […] [sei] also eigentlich die 
Wirklichkeit, wie sie wirklich ist« (DTB, S. 19). Da Welt immer nur jeweilig ist, 
ist sie uns immer nur über plurale Perspektiven zugänglich, die jeweils individu-
elle Standorte voraussetzen. Der allgemeine Zusammenhang der Welt erschließt 
sich also immer von einem individuellen Ort aus. Hier zeigt sich bei Arendt eine 
deutliche Konvergenz zu Strömungen in der aktuellen Phänomenologie, welche 
die starke Bedeutung des Verortet-seins für den Weltzugang herausstellen: »Wir 
kommen zur Welt – wir kommen in sie hinein und immer wieder zu ihr zurück – 
als immer schon an einem Ort befindlich.«34 

Dieser Zug in Arendts Denken wird auch da deutlich, wo sie den Gemeinsinn 
beschreibt als »Sinn, durch den wir Wirklichkeit qua Wirkliches erfassen, als 
derjenige, durch den wir uns im Wirklichen orientieren.« (DTB, S. 595; kursiv 
R.T.) Erst und nur indem wir uns von einem Ort aus und mit einer konkret-
individuellen Perspektive – »qua Wirkliches« – zu Anderen, ihren Standtorten 
und Perspektiven, ins Verhältnis setzen, erschließen wir uns die Wirklichkeit der 
Welt. In einem letzten Schritt wird sich nun zeigen, dass weder der Begriff des 
Orientierens noch der des Standorts für Arendt rein metaphorisch gemeint sind, 
sondern dass beide innerhalb von Arendts Denken vielmehr eine ganz konkret 
räumliche Bedeutungsdimension aufweisen. 
 

 
ORT UND ORIENTIERUNG 
 
Kommen wir nun zurück zu unserer eingangs gestellten Frage, was es eigentlich 
heißt, sich zu orientieren. Wir hatten die Orientierung bei Heidegger in Sein und 
Zeit als etwas kennengelernt, das aus dem Verweisungszusammenhang der Welt 

                                                           
33 Arendt, Hannah: Was ist Politik? München: Piper 1993, S. 105. 
34 Casey, Edward S.: »Vom Raum zum Ort in kürzester Zeit. Phänomenologische Prole-

gomena«, in: Phänomenologische Forschungen 2003, S. 55-95, hier S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 69 

heraus zu denken ist und dabei eher als eine Form passiven Orientiertseins ver-
standen werden muss, das auf der ursprünglichen Ausrichtung des Daseins auf 
seine Umwelt beruht. Dabei handelte es sich um einen Vorgang, der unverkenn-
bar räumliche Züge der Weltlichkeit betrifft: Das Dasein, das je meines ist, er-
fährt sich dabei in seiner Ausrichtung auf Zuhandenes. »Wenn Dasein ist, hat es 
als ausrichtend-entfernendes je schon seine entdeckte Gegend.« (SuZ, S. 108) 
Diese grundlegenden Überlegungen zur Räumlichkeit des Daseins finden in 
Heideggers Analyse der Mitwelt zwar keine explizite Aufnahme; im mitweltli-
chen Zusammenhang scheint kein der Orientierung entsprechender Zusammen-
hang mitgedacht zu sein. Wir waren jedoch davon ausgegangen, dass diese 
Räumlichkeitsanalyse auch als Fundierung seiner Analyse der Mitweltlichkeit 
verstanden werden kann. 

Mit Blick auf spätere Schriften wird zudem deutlich, dass der Zusammen-
hang von Räumlichkeit und Mitsein schon in Heideggers Denken eine weit tra-
gendere Rolle spielen könnte, als viele Interpreten lange angenommen haben. So 
lässt sich nicht nur zeigen, dass das Dasein »wesentlich einen Ort bedeutet«, 
sondern »dass es auch eigentliches Mitsein bei Heidegger gibt, d.h. die Eigent-
lichkeit des Daseins […] auch durch ein räumliches Verhältnis zu Anderen zu 
gewinnen ist.«35 

Man muss allerdings klar sehen, dass sich dieser Zusammenhang bei Hei-
degger nur sehr schemenhaft abzeichnet. Das Dasein als »Ortschaft«36 zu verste-
hen ist ein Gedanke, den Heidegger erst ab den späten 40er Jahren ausarbeitet. 
Mit dem Begriff des Ortes setzt er sich besonders in seinem Vortrag über »Bau-
en Wohnen Denken« auseinander, in dem er allerdings nahelegt, dass vor allem 
Dinge als Orte zu denken sind:37 »Dinge sind Orte«38; wobei »der Bezug des 
Menschen zu Orten und durch Orte zu Räumen […] im Wohnen [beruht]« 
(BWD, S. 152). Wohnen ist hier seinsgeschichtlich als »Grundzug des Seins, 
demgemäß die Sterblichen sind« (BWD, S. 155) zu verstehen; und wenngleich 

                                                           
35 He, Nian: »Sein« und »Sinn von Sein«. Untersuchung zu einem Kernproblem Martin 

Heideggers, Eichstätt (Univ.-Diss.) 2016, S. 62, S. 170. 
36 Heidegger, Martin: Einleitung zu: »Was ist Metaphysik?« (1949), in: Ders: Wegmar-

ken, GA 9, Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, S. 365-383, hier S. 373. 
37 Vgl. Biella, Burkhard: Eine Spur ins Wohnen legen. Entwurf einer Philosophie des 

Wohnens mit Heidegger und über Heidegger hinaus, Düsseldorf: Parerga 1998, 
S. 150. 

38 Heidegger, Martin: Bauen, Wohnen, Denken, in: Ders: Vorträge und Aufsätze, GA 
Bd. 7, Frankfurt a. M.: Klostermann 2000, S. 145-164, im Folgenden zitiert als BWD, 
hier S. 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | RENÉ TORKLER 

er von den »Sterblichen« an dieser Stelle im Plural spricht, so wird ein Bezug 
zum Mitsein jedenfalls nicht explizit gemacht. Auch Heideggers spätestens seit 
Adorno39 vielproblematisierter Begriff der Heimat (vgl. ebd.), der in seinem 
Denken dieser Zeit zunehmend eine bedeutende Rolle gewinnt, wird von ihm 
wesentlich vor dem Hintergrund zu bauender und bewohnter Orte entwickelt. 
Das Verhältnis zu Anderen wiederum scheint für die Konstitution einer Heimat 
nur eine nachgeordnete Rolle zu spielen; eine Verbindung von Mitsein, Örtlich-
keit und Heimat wird von Heidegger weder in Sein und Zeit noch in Texten der 
Nachkriegszeit besonders herausgestellt. 

Hier können wir Arendts Anknüpfen an Heidegger durchaus als den Versuch 
einer sozialphilosophischen Weiterentwicklung seines In-der-Welt-seins begrei-
fen, bei der der Aspekt des Mitseins ins Zentrum der Auseinandersetzung rückt 
und gleichzeitig mit Aspekten der Ortsgebundenheit menschlichen Daseins ver-
knüpft wird. 

Auch der Heimatbegriff weist bei Arendt in weit höherem Maße als bei Hei-
degger einen zwischenmenschlichen Bedeutungsaspekt auf. Im Interview mit 
Günter Gaus sagt sie dazu: »Wenn andere Menschen verstehen – im selben Sin-
ne, wie ich verstanden habe – dann gibt mir das eine Befriedigung wie ein Hei-
matgefühl.«40 Wieder steht der Abgleich mit dem Verständnis Anderer im Zent-
rum, der auch für ihr Verständnis von Heimat konstitutiv ist. 

Diese gemeinsinnsbasierte Form des Verstehens, welche die Perspektiven 
anderer stets einzubinden sucht, ist darum auch sehr plastisch als »Ansiedlungs-
versuche«41 in einer gemeinsamen Welt gedeutet worden und Arendt selbst stell-
te sie explizit in den Kontext des Anliegens, »in der Welt zu Hause zu sein«42. 
Der zwischenmenschliche Aspekt ist ein Arendts Werk in seiner Gänze prägen-
des Charakteristikum und so können wir auch das Sich-orientieren als einen 
Vorgang der Verortung in der Welt verstehen, bei der den Anderen eine konsti-
tutive Rolle zukommt. 

                                                           
39 Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1964, S. 

47. 
40 Arendt, Hannah: Fernsehgespräch mit Günter Gaus, in: Dies: Ich will verstehen. 

Selbstauskünfte zu Leben und Werk, S. 46-72, München: Piper 2007, hier S. 49. 
41 Thürmer-Rohr, Christina: Verstehen, in: Heuer, Wolfgang; Heiter, Bernd und Rosen-

müller, Stefanie (Hg.): Arendt Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stutt-
gart/Weimar: Metzler 2011, S. 328–330, hier S. 329. 

42 Arendt, Hannah: Verstehen in Politik. In: Dies: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, 
S. 110-128, im Folgenden zitiert als VuP, hier S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 71 

Sich-orientieren heißt dabei zuallererst – für mich wie für Andere –, an ei-
nem Ort zu sein, von dem aus sich die Welt in meiner jeweiligen Perspektive er-
schließt. Eine solche, stets standortgebundene Perspektive ist es, die wir alle in 
die Welt einbringen. Die Welt konstituiert sich auf der Grundlage menschlicher 
Pluralität; sie setzt die Pluralität der (immer ortsgebundenen) Perspektiven not-
wendig voraus, die in der Gesamtheit ihrer Vielfalt die Welt erst als solche 
sichtbar werden lassen. Die Verwendung des Ortsbegriffs ist bei Arendt in die-
sem Zusammenhang durchaus nicht nur metaphorisch zu verstehen, es handelt 
sich keineswegs um eine bloße façon de parler. Dies wird besonders in Veran-
staltungsnotizen Arendts greifbar, in denen sie ihren Studierenden den Zusam-
menhang von Verstehen und Einbildungskraft erläuterte: 
 
»Wenn wir sagen, der Standpunkt des anderen Zeitgenossen, so liegt die Betonung zuerst 
auf Punkt, auf etwas Räumlichem. […] Der Punkt ist nicht, wie man sich fühlt oder wie 
die andere Person sich fühlt, sondern WIE DIE WELT AUSSIEHT. […] Wenn ich je-
manden […] verstehen will, muss ich zuerst wissen, von welchem Standpunkt aus er die 
Dinge betrachtet, und das heißt, wo in der Welt er sich befindet. Ich muss mir die Welt 
von seinem Standpunkt aus vorstellen. […] 
Die Annahme ist: es ist die gemeinsame Welt von uns allen, und das, was zwischen mir 
und diesem anderen Ort liegt […], trennt und verbindet einen zugleich mit ihm. Das ist die 
Bedeutung von EINER Welt.« (PE, S. 215) 
 
Wie Heidegger sah Arendt im Vermögen der Einbildungskraft eine von Kants 
größten Entdeckungen – wenngleich beide sich in ihrer Interpretation deutlich 
vom Kantischen Original entfernten. An anderer Stelle beschreibt Arendt die 
Einbildungskraft auch als den »einzige[n] innere[n] Kompass«, der es den Men-
schen erlaube, sich »in der Welt zu orientieren.« (VuP, S. 127) Auch in dieser 
Formulierung wird die räumliche Charakteristik der aus einer Pluralität von Per-
spektiven konstituieren Welt von Arendt klar herausgestellt. Dabei werden diese 
Perspektiven explizit als Orte verstanden, von denen aus jeder Zugang zur Welt 
seinen Anfang nehmen muss.  

Wie konkret dieser Gedanke der Ortsgebundenheit des Weltzugangs sich für 
sie darstellte, zeigt sich nicht zuletzt an ihrer Diskussion des ortsgebundenen, 
»unbeweglichen Eigentums«, das sie in der Vita activa vom »beweglichen Be-
sitz« (VA, S. 84) klar unterscheidet:  

Sie schreibt dem Eigentum hier als einem »immer begrenzten, dafür aber 
greifbaren und handhabbaren Stück Welt« (VA, S. 85) eine genuin politische 
Bedeutung zu, weil es den Menschen verortet und damit weltlichen Charakter 
aufweist: »Kein Teil der uns gemeinsamen Welt wird so dringend und vordring-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | RENÉ TORKLER 

lich von uns benötigt wie das kleine Stück Welt, das uns gehört zum täglichen 
Gebrauch und Verbrauch.« (VA, S. 86) Die Bedeutung des Eigentums offenbart 
sich damit als die eines Ortes, der unsere Verbindung zur Welt garantiert, »gera-
de weil es selbst so sicher in der Welt verankert ist.« (VA, S. 135) Dabei geht es 
nicht um eine Form materiellen Vermögens, die als Voraussetzung dafür gedacht 
würde, zu politischer Partizipation berechtigt zu sein. Es geht vielmehr um die 
Möglichkeit eines ganz konkret gedachten Standpunktnehmens in der Welt, ei-
ner Verortung, die meine Perspektive sowohl festlegt als auch ermöglicht und 
von der aus sich mir die Welt erschließt. 

Ein letzter Punkt gehört in diesen Kontext, wenngleich er nur noch angedeu-
tet werden kann. Zwar ließe es sich auch biographisch deuten, dass Heimat und 
vor allem Heimatlosigkeit bei Arendt einen sich durch ihr gesamtes Werk zie-
hendes Thema darstellt – und auf ihre langjährige Staatenlosigkeit ist in diesem 
Zusammenhang mit einigem Recht immer wieder hingewiesen worden. Aber 
genau wie Arendts Diskussion der »displaced persons« auch verdankt sich dieser 
Zug in ihrem Denken ganz wesentlich der Einsicht, dass es eben eines Ortes be-
darf, an dem man ist, um in der Welt sein zu können. Ort- und Weltlosigkeit ge-
hen in ihrem Werk miteinander einher. 

Der auf Heideggers Gedanken des Mitseins gegründete Vorstellung einer 
von Pluralität geprägten Welt erweist sich als der Rahmen, in dem weltliches 
Verortetsein möglich wird.43 Nur in einer mit anderen geteilten Welt, in der ich 
mich zunächst verorte, um mich sodann zu den Anderen ins Verhältnis setzen zu 
können, ist Orientierung in einem umfassenden Sinne überhaupt möglich.44 

Tatsächlich benötigt man also für Orientierung weit mehr, als die bei Kant 
angenommene Unterscheidung von rechts und links: Es ist dafür zu allererst ent-
scheidend und unumgänglich, einen Ort in der Welt zu haben. 

                                                           
43 Wie Benhabib zeigt, ist es auch mit Blick auf die räumliche Charakteristik dieser plu-

ral konstituierten Welt auch wieder der Totalitarismus, der als ›eisernes Band‹ die Ne-
gativfolie von Arendts Denken darstellt, weil er alle Zwischenräume zwischen den 
Menschen und so menschliche Pluralität zerstört: »Der Totalitarismus hat überhaupt 
keine räumliche Topologie«. S. Benhabib: Der öffentliche Raum, S. 81. 

44 Vgl. Torkler, René: Philosophische Bildung und politische Urteilskraft. Hannah 
Arendts Kant-Rezeption und ihre didaktische Bedeutung, Freiburg: Alber 2015, 
S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Der Ort des Politischen  
im Werk Hannah Arendts 

MARION STAHL  
 
 
 
In den philosophischen Texten Hannah Arendts findet sich eine Fülle an bildhaf-
ter Sprache. Metaphern, Analogien und Parabeln durchsetzen das Werk der poli-
tischen Denkerin, die selbst nicht als Philosophin gelten wollte und sich bewusst 
abgrenzte von einer Tradition von Denkern, die Kant einst als »Denker von Ge-
werbe« bezeichnet hatte.1 Insbesondere Orts- und Raummetaphern tauchen im 
Werk Arendts hinsichtlich verschiedener Konzepte auf – dies betrifft Arendts 
Konzeptionen des öffentlichen Raums und der politischen Urteilskraft sowie ihre 
Idee einer Lokalisierbarkeit menschlicher Tätigkeitsformen. 

Nicht nur bezogen auf den politischen Raum kommen topographische As-
pekte zum Tragen; auch Arendts Analyse des Denkvermögens weist eine reiche 
Ortsmetaphorik auf. Doch dienen Raum- und Ortsbegriffe im Werk Arendts 
nicht allein der Veranschaulichung von abstrakten Konzepten. Darüber hinaus 
lassen sie sich im Hinblick auf ihre substantielle Dimension verstehen, die auf 
eine anthropologische, ontologische oder ethische Verankerung und Positionie-
rung der aufgezeigten Phänomene verweist. Im Folgenden möchte ich insbeson-
dere auf Hannah Arendts philosophisches Konzept des öffentlich-politischen 
Raums und abschließend auch auf ihre Analyse des Denk- sowie des Urteilsver-
mögens eingehen, wobei ich in diesem Zusammenhang sowohl den metaphori-
schen Sprachgebrauch als auch die enge konzeptuelle Verschränkung von vita 
activa und vita contemplativa im Werks Arendt hervorheben möchte. 
                                                             
1  Vgl. hierzu die Einleitung in Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken. 

Das Wollen, hg. von Mary McCarthy, München/Zürich: Piper 62013, S.13. [Ameri-
kan. Erstausgabe: Dies.: The Life of the Mind, Thinking, Willing, New York: Har-
court Brace Jovanovich 1977-1978]. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | MARION STAHL 

 

CONDITION HUMAINE UND POLITISCHES HANDELN 
 
Der politischen Philosophie Hannah Arendts liegt die Annahme einer ursprüng-
lichen Sozialität des Menschen zugrunde. Das Individuum, das sich von Beginn 
an in einer Mitwelt aufgrund seiner ontologisch-faktischen Geworfenheit vorfin-
det, sorgt sich nicht nur um sich selbst, sondern immer auch um den Anderen, 
der neben dem unmittelbar Nächsten auch den Dritten einer sozialen und politi-
schen Gemeinschaft einschließt. Pluralität versteht Arendt dabei als konstitutive 
Grundbedingung für die Generierung eines öffentlich-politischen Handlungs-
raums, in dem gemeinsam agierende Personen voreinander in Erscheinung treten 
und sich durch ihr Handeln und Sprechen zu erkennen geben. 

Arendt spricht in Vita activa oder Vom tätigen Leben2 diesbezüglich vom 
Faktum des »inter homines esse«, wodurch das Gefühl der Zusammengehörig-
keit bezeichnet wird, das sich zwischen handelnden Akteuren innerhalb eines ge-
teilten politischen Raums auf Grundlage des Faktums der Pluralität herausbildet 
– der »Tatsache, daß nicht ein Mensch, sondern viele Menschen auf der Erde le-
ben und die Welt bevölkern.«3 

Die Auseinandersetzung mit dem Politischen kann für Arendt nicht ohne Be-
rücksichtigung der lebensweltlichen Kontexte und anthropologischen Grundla-
gen unserer Existenz erfolgen, da beide Bereiche – die politische Welt und die 
Lebenswelt – unmittelbar miteinander verbunden sind und sich gegenseitig be-
einflussen. So geht es Arendt in Vita activa letztlich auch um den Umgang mit 
der Condition humaine schlechthin, dem Ensemble menschlicher Bedingtheiten. 
Hierzu zählt Arendt das »Leben selbst«, »Weltlichkeit«, »Pluralität«, sowie »Na-
talität« und »Mortalität«. Den ersten drei Grundbedingungen entsprechen in der 
genannten Reihenfolge die drei Grundtätigkeiten der Vita activa – das »Arbei-
ten«, »Herstellen« und »Handeln«.4  

Das Handeln im Sinne einer aristotelischen praxis ist strikt unterschieden 
von den anderen Tätigkeitsformen und stellt gemäß Arendt »die politische Tä-
tigkeit par excellence«5 dar. Durch gemeinsames Handeln und Sprechen mani-
festiert sich Pluralität auf ontologischer Ebene »als Gleichheit und als Verschie-

                                                             
2  Verwendete Ausgabe in diesem Aufsatz: Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom täti-

gen Leben, München/Zürich: Piper ¹¹2013. [Originaltitel: Dies.: The Human Condi-
tion, Chicago: University of Chicago Press 1958].  

3  H. Arendt: Vita activa, S. 17. 
4  Ebd., S. 16 ff. Arendt verwendet selbst den französischen Begriff der Condition hu-

maine. 
5  Ebd., S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 75 

 

denheit«. Ohne Gleichheit wäre keine Verständigung möglich, ohne Verschie-
denheit – »das absolute Unterschiedensein jeder Person von jeder anderen«6 –, 
wären Sprache und Handeln überflüssig. Wie Hans-Peter Krüger bemerkt, unter-
scheidet Arendt hiervon auf ontischer Ebene die Vielheit und die Einzigartigkeit 
des Menschen, wobei diese Unterscheidung dann relevant wird, wenn es darum 
geht, die »Einzigartigkeit« der eigenen Person herauszustellen. So heißt es bei 
Arendt: »Sprechen und Handeln sind die Tätigkeiten, in denen diese Einzigartig-
keit sich darstellt. Sprechend und handelnd unterscheiden Menschen sich aktiv 
voneinander […]; sie sind die Modi, in denen sich das Menschsein selbst offen-
bart«.7 Dabei sind die Tätigkeitsformen des Handelns und Sprechens hinsichtlich 
ihrer Realisierungsformen »nahe miteinander verwandt«:  

 
»Handeln als Neuanfangen entspricht der Geburt des Jemand, es realisiert in jedem Ein-
zelnen die Tatsache des Geborenseins; Sprechen wiederum entspricht der in dieser Geburt 
vorgegebenen absoluten Verschiedenheit, es realisiert die spezifisch menschliche Plurali-
tät, die darin besteht, daß Wesen von einzigartiger Verschiedenheit sich von Anfang bis 
Ende immer in einer Umgebung von ihresgleichen befinden.«8  
 
Diese grundlegende Fähigkeit, etwas Neues zu beginnen, steht in unmittelbarem 
Zusammenhang mit dem Faktum der Natalität, bzw. der »Gebürtlichkeit, kraft 
deren jeder Mensch einmal als ein einzigartig Neues in der Welt erschienen ist.«9  
Natalität als ermöglichende Grundbedingung für jeden Neuanfang ist dem Men-
schen durch das Faktum der Geburt demnach genuin vorgegeben.  

Insbesondere in der Tätigkeitsform des Handelns kommt das Faktum der Na-
talität zum Tragen. Handeln bedeutet für Arendt geradezu »Neuanfangen«, wo-
bei dieses Neuanfangen nicht nur der Bedingung der Mortalität, bzw. der Ver-
gänglichkeit entgegengesetzt ist, die das menschliche Leben kennzeichnet, son-
dern sich darüber hinaus grundsätzlich jeder Berechenbarkeit und Bestimmbar-

                                                             
6  Ebd., S. 213. 
7  Ebd., S. 214. Zur Unterscheidung von ontologischer und ontischer Ebene vgl. Krüger, 

Hans-Peter: »Die condition humaine des Abendlandes. Philosophische Anthropologie 
in Hannah Arendts Spätwerk«, in: Ders.: Philosophische Anthropologie als Lebenspo-
litik. Deutsch-jüdische und pragmatistische Moderne-Kritik (Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie, Sonderband 23), Berlin: Akademie-Verlag 2009, S. 183-207, hier S. 191. 
Krüger stellt zudem Arendts Bezug zu Scheler heraus, der die Irreduzibilität der Per-
sonalität gerade mit Bezug auf diese ontische Ebene betont hatte. Vgl. in ders., S. 191. 

8  H. Arendt: Vita activa, S. 217. 
9  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | MARION STAHL 

 

keit entzieht – Arendt spricht diesbezüglich gar vom »Wunder« des Neuan-
fangs.10  
 
 
ÖFFENTLICH-POLITISCHER RAUM 
 
In Vita activa führt Arendt anhand einer Analyse der attischen Demokratie die 
an Aristoteles angelehnte Unterscheidung zwischen dem öffentlich-politischen 
Raum der griechischen polis und dem privaten Raum, dem oikos an. Der be-
grenzte öffentliche Raum des politischen, normativen Handelns ist kein von der 
Welt losgelöster Raum, vielmehr ist die faktische und sichtbare Lokalisierung 
des Politischen in der Welt für Arendt ein zentrales Merkmal einer freiheitlichen 
politischen Ordnung. Arendt verweist auf das politische Leben in Athen, das an 
einem konkreten Ort innerhalb eines umgrenzten Refugiums stattfand – para-
digmatisch für diesen Ort steht der Marktplatz im antiken Athen, die Agora.11 

Kennzeichen jeglichen politischen Handelns ist demnach die Ortsgebunden-
heit des Handelns, dennoch leitet sich für Arendt der Ort politischen Handelns 
nicht primär aus einer äußerlichen, geographischen Lokalisierbarkeit ab. Arendt 
spricht diesbezüglich auch von einem sichtbaren »Grenzraum« des Politischen, 
wobei sie auf die Gesetzgebung verweist, die in Form der »Mauer des Gesetzes« 
im Wesentlichen diese Grenze konstituiere.12 Des Weiteren erhält der Ort des 
Politischen seine Bestimmung aufgrund seiner strukturellen Differenz zum pri-
vaten Raum und kann darüber hinaus losgelöst von einer geographischen Veran-
kerung auch allein im Sinne einer »Organisationsstruktur« in solcher Form be-
stehen, wie sie aus einer konkreten Weise des Zusammenlebens erwächst.13  

Wie Arendt in Anlehnung an Aristoteles festhält, müsse der antike »Raum 
der Polis« als ein »Reich der Freiheit«14 aufgefasst werden, wobei dieser Raum 
hinsichtlich seiner Konstitution dem »Raum des Privaten« diametral entgegen-
gesetzt ist. Anders als der private oikos-Raum, der sich in erster Linie aus einer 
Lebensnotwendigkeit heraus entwickelte und der Nahrungsbeschaffung sowie 

                                                             
10  Ebd., S. 216 f. Vgl. auch Schües, Christina: Philosophie des Geborenseins, Freiburg 

im Breisgau/München: Alber 2008, S. 401 ff. 
11  H. Arendt: Vita activa, S. 62 ff. Vgl. auch Arendt, Hannah: Was ist Politik? Fragmen-

te aus dem Nachlass, hg. von Ursula Ludz, München/Zürich: Piper 1993,  
S. 99. 

12  H. Arendt: Vita activa, S. 78 f. 
13  Ebd., S. 33 ff., S. 79, S. 249 f. 
14  Ebd., S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 77 

 

der Haushaltung vorbehalten war, ist der Raum der Polis von allen ökonomi-
schen Zwängen der Haushaltsbeschaffung befreit und allein dem politischen 
Handeln vorbehalten.15 Der politische Raum ist demnach auch strikt von der 
Ebene des Gesellschaftlichen zu unterscheiden, da Arendt die hier angesiedelten 
sozialen Angelegenheiten vor allem mit ökonomischen Belangen verbindet, die 
auch die Ebene des Privaten bestimmen. Auf die problematischen Aspekte dieser 
Konzeption werde ich an späterer Stelle eingehen. 
 
Nach Arendts Modell liegt dem Politischen ein ontologischer Gehalt zugrunde, 
dessen Realisierung maßgeblich von der Tätigkeitsform des Handelns abhängt. 
Gemäß Arendt konstituiert sich der politische »Erscheinungsraum«16 stets dann 
aktuell als ein »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«17, wenn Men-
schen handelnd und sprechend miteinander in Beziehung treten. Auf diese Weise 
bildet sich ein weltlicher Raum des »Zwischen« heraus, wobei die Metapher des 
»Zwischen« die politische Öffentlichkeit veranschaulicht. In diesem Zwischen-
raum entsteht nun plurale Macht auf Grundlage eines kommunikativen Austau-
sches, wobei die auf diese Weise generierte Macht nur für die Dauer des ge-
meinsamen Handelns und Sprechens währt.18  

Jürgen Habermas hebt in seinem Werk Faktizität und Geltung hervor, dass 
Macht im Sinne Arendts als kommunikative Macht zu verstehen sei, die »an Or-
ten einer Meinungs- und Willensbildung« entsteht. Bei dieser Macht gehe es im 
Sinne Arendts weder um die Durchsetzung eigener Interessen oder gemeinsamer 
Ziele, noch um das Treffen von kollektiv bindenden Entscheidungen im Sinne 
einer administrativen Form von Macht. Vielmehr begreife Arendt politische 
Macht als eine Art »autorisierende Kraft, die sich in der Schaffung legitimen 
Rechts und in der Gründung von Institutionen äußert«, wobei das Ziel dieser 
Form der Macht im Schutz politischer Freiheit bestehe.19 Doch greift für Haber-
mas Arendts Begriff der Macht letztlich zu kurz. Die enge Fokussierung des Po-
litischen auf den Bereich kommunikativer Macht bei Arendt erkläre nur die Ent-
stehung politischer Macht, so Habermas, nicht jedoch die »administrative Ver-
wendung der bereits konstituierten Macht, also den Prozeß der Machtaus-

                                                             
15  Vgl. ebd., S. 38 ff. 
16  Ebd., S. 251. 
17  Ebd., S. 222 ff. 
18  Vgl. ebd., S. 224 ff., S. 250 ff. 
19  Habermas, Jürgen: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und 

des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt am Main: Suhrkamp 41994, S. 182 ff.,  
insbesondere S. 184, Herv. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | MARION STAHL 

 

übung.«20 Auch könne dieser Machtbegriff nicht »den Kampf um Positionen« 
innerhalb administrativer Machtstrukturen und die »Konkurrenz um dem Zugang 
zum politischen System« erklären.21 So werde mit dem »Begriff der kommuni-
kativen Macht« letztlich »eine Differenzierung im Begriff der politischen Macht 
fällig. Politik kann nicht als ganze mit der Praxis derer zusammenfallen, die mit-
einander reden, um politisch autonom zu handeln. Die Ausübung politischer Au-
tonomie bedeutet die diskursive Bildung eines gemeinsamen Willens, noch nicht 
die Implementierung der aus ihm hervorgegangenen Gesetze.«22 Um dem Be-
griff des Politischen in umfassender Weise gerecht zu werden, schlägt Habermas 
vor, das Recht als dasjenige »Medium« zu betrachten, durch das die »Verwand-
lung von kommunikativer Macht in administrative« umgesetzt werde.23  

In der Tat vermisst man bei Arendt eine Ausdifferenzierung des Machtbe-
griffs und eine eingehende Berücksichtigung administrativer Aspekte von 
Macht. Arendts Politikbegriff basiert auf einem normativen Verständnis von Po-
litik – vor allem muss es bei Politik um die Frage gehen, wie wir zusammen le-
ben wollen; dies schließt administrative Aspekte keineswegs aus, stellt sie aber 
nicht in den Vordergrund. Arendt geht es vor allem um das Moment der Genese 
von Macht, wobei sie deutlich macht, dass Macht als eine Initialkraft aufzufas-
sen sei, durch die etwas Neues in Gang gesetzt werden kann und deren Fragilität 
insbesondere dann offenkundig wird, wenn Macht im Sinne von ursprünglicher, 
gemeinsamer Handlungsinitiative in staatliche Gewalt umschlägt. 

 
 

WELT UND BEZUGSGEWEBE  
 
Mit ihrem Konzept des politischen Erscheinungsraums greift Arendt Husserls 
und Heideggers phänomenologischen Weltbegriff auf und bezieht »Welt« dezi-
diert auf den Bereich des Politischen. Doch im Unterschied zu Husserls Begriff 
der Lebenswelt kann die politische Welt in Arendts Modell nicht als unhinter-
gehbarer Horizont vorausgesetzt werden – dies hatte sie bereits im Rahmen ihrer 
Totalitarismus-Analyse deutlich gemacht.24  

                                                             
20  J. Habermas: Faktizität und Geltung, S. 185 f. 
21  Ebd., S. 186 f. 
22  Ebd., S. 186. 
23  Ebd., S. 187. 
24  Der »Zwang des totalen Terrors« zerstört demnach den freiheitlichen Raum zwischen 

den Menschen. Vgl. Arendt, Hannah: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. An-
tisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft, München/Zürich: Piper 152013,  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 79 

 

Die Welt ist von fragiler Beschaffenheit und bedarf grundlegender Voraus-
setzungen für ihre Genese, wobei der verantwortungsvolle Umgang mit der con-
ditio humana im Allgemeinen eine solche Voraussetzung darstellt. Die Fragilität 
der Welt ist auch eine Folge der Unabsehbarkeit der Folgen des Handelns. Jedes 
aktuelle politische Handeln wirkt auf das vorgängige »Bezugsgewebe« des öf-
fentlichen Handlungsraums ein, wobei unterschiedliche Handlungsfolgen mitei-
nander verknüpft werden oder sich gar verselbstständigen und die Konsequenzen 
des Handelns dabei unabsehbar werden. Auch die Identität des Handelnden kann 
demnach nicht mehr ohne Weiteres bestimmt werden.  

Die Identität des Handelnden wie auch die kollektive Identität einer histori-
schen Gemeinschaft lassen sich jedoch retrospektiv durch die Vermittlung einer 
erzählten Geschichte erfassen. Gemäß Arendts Modell der erzählten Lebensge-
schichte, das sie in Vita activa entfaltet, verweist die mittels der Narration aufge-
zeigte Identität unmittelbar auf die reale Identität der handelnden Person(en). 
Doch ist es nicht allein die Narration, durch welche die Identität der handelnden 
Person freigelegt werden kann: Das Handeln selbst vermag gemäß Arendt Auf-
schluss über die personale Identität zu geben. Durch öffentlich sichtbares Han-
deln und Sprechen erscheinen die Menschen auf der »Bühne der Welt« und »of-
fenbaren […] jeweils, wer sie sind.«25  

Ein Handeln jedoch, das bloßes Mittel zum Zweck geworden ist und diese 
»Aufschluss-gebende Qualität des Sprechens und Handelns« nicht mehr besitzt, 
wie es z.B. in der politischen Propaganda oder im Krieg der Fall ist, verfehlt ge-
mäß Arendt den eigentlichen Sinn des Handelns – nämlich über das Wer des 
Handelnden Aufschluss zu geben.26 

 
 

»MITSEIN«, ÖFFENTLICHKEIT UND PERSON 
 

Arendts Rückbesinnung auf Aristoteles im Hinblick auf ihr Konzept des öffent-
lich-politischen Raums orientiert sich deutlich an Heidegger und dessen Neuge-
winnung von aristotelischen Begriffen.27 Doch anders als bei Aristoteles und 
letztlich auch bei Heidegger kann für Arendt der theoria kein Vorrang vor der 

                                                                                                                                  
S. 970. [Originalausgabe: Dies.: The Origins of Totalitarianism, New York: Harcourt, 
Brace and Co. 1951]. 

25  H. Arendt: Vita activa, S. 219. 
26  Vgl. ebd., S. 220 ff. 
27  Vgl. Passerin D’Entrèves, Maurizio: The Political Philosophy of Hannah Arendt, 

London/New York: Routledge 1994, S. 85 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | MARION STAHL 

 

praxis zugesprochen werden, vielmehr werden beide Seinsdimensionen als 
gleichberechtigt aufgefasst. In ihrer zum Teil phänomenologischen Bestimmung 
des Politischen greift Arendt Heideggers Differenzierung von »Ding-« und 
»Mitwelt« auf; in ihrer Rede vom »Miteinander« bezieht sie sich wesentlich auf 
Heideggers Existenzial des »Mitseins«, das dieser als »ein existenziales Konsti-
tuens des In-der-Welt-seins« bestimmt hatte.28 

Das »Mitsein«, das sich in dieser Mitwelt aufgrund des anthropologischen 
Faktums der Pluralität ausbildet, wird in Arendts Konzeption bewusst mit der 
Kategorie des Handelns verbunden. Anders als Heidegger geht Arendt dabei von 
einem Verständnis des Öffentlichen aus, das den Ermöglichungscharakter von 
Pluralität nicht nur im Hinblick auf das Selbstverhältnis des Daseins in den Blick 
nimmt, sondern Pluralität als ermöglichende Grundbedingung auch für ein Kon-
zept des öffentlich-politischen Erscheinungsraums weiter denkt, in dem Men-
schen als Personen voreinander in Erscheinung treten können.  

Arendts Konzeption des Öffentlichen versteht sich demnach als ein Gegen-
entwurf zu Heideggers Auffassung, wonach Öffentlichkeit von der »Durch-
schnittlichkeit« des »Man« geprägt ist und nicht die geeignete Seinsdimension 
darstellt, um Aufschluss über die Identität des Daseins zu gewinnen. In § 27 von 
Sein und Zeit heißt es hierzu: »Die Öffentlichkeit verdunkelt alles und gibt das 
so Verdeckte als das Bekannte und jedem Zugängliche aus.«29  

Entgegen Heideggers »verdunkelnder« Öffentlichkeit spricht Arendt in Vita 
activa bewusst davon, dass der im Ausgang von gemeinsamer Macht konstituier-
te Erscheinungsraum »als ein Zwischen jedesmal aufleuchtet, wenn Menschen 
handelnd und sprechend beieinander sind, um sich urplötzlich wieder zu verdun-
keln, wenn sie sich zerstreuen«.30 

Wie bereits angedeutet, geht es Arendt mit ihrem Konzept des Öffentlichen 
nicht allein um das Phänomen des Politischen, sondern auch um ein Konzept der 
Person. Die Person, die sich als sichtbarer Akteur in diesem weltlichen Erschei-
nungsraum des Politischen bewegt, ist unmittelbar auf die politische Welt bezo-
gen und mit ihr verbunden. Wie Hans-Peter Krüger bemerkt, ist Arendt in die-
sem Punkt nahe bei Max Scheler, auf dessen Schrift Die Stellung des Menschen 
im Kosmos sie auf den ersten Seiten von Vita activa verweist.31 Scheler selbst 
                                                             
28  Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Niemeyer 192006, § 26, S. 125.  

Vgl. H. Arendt: Vita activa, S. 220 ff, S. 248 ff, S. 359. 
29  M. Heidegger: Sein und Zeit, § 27, S. 127. 
30  H. Arendt: Vita activa, S. 259. 
31  Dieser Verweis findet sich nur in der deutschen Fassung, die vom englischsprachigen 

Original abweicht. Vgl. ebd., S. 9. Vgl. hierzu auch H.-P. Krüger: Die condition hu-
maine des Abendlandes, S. 187 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 81 

 

fasst »Welt« als »Korrelat« des Personseins auf und bringt den Personenbegriff 
auf diese Weise in einen unmittelbaren Zusammenhang mit dem Weltbegriff.32  

Ähnlich wie bei Arendts Idee einer »reinen« politischen Welt kann auch bei 
Scheler die personenbezogene Welt im Grunde als derjenige Ort aufgefasst wer-
den, an dem der Mensch als Person Abstand gewinnen kann von der Leib- und 
Bedürfnisbezogenheit, die das Verhältnis zwischen dem Menschen als Lebewe-
sen und seiner Umwelt kennzeichnet und dabei zugleich einen Ort vorfindet, an 
dem er sich versammeln und mit anderen Personen in Beziehung treten kann.33  

 
Grundsätzlich lässt Arendts Modell des politischen Erscheinungsraums unter-
schiedliche Interpretationen zu, was dazu geführt hat, dass diesem Modell in der 
nachfolgenden Rezeption mitunter begriffliche Ungenauigkeit attestiert wurde. 
In der Tat scheinen die institutionelle und die ontologische Dimension des Politi-
schen sowie die verwendeten Begriffe nicht immer klar voneinander unterschie-
den zu sein, wie Seyla Benhabib in ihrem Buch The Reluctant Modernism of 
Hannah Arendt anmerkt.34 Auch lassen sich konzeptuelle wie argumentative 
Unklarheiten im Hinblick auf die Genese des Erscheinungsraums in Arendts 
Modell ausmachen. Der öffentliche Erscheinungsraum entsteht laut Arendt erst 
dann, wenn Menschen in ihm handelnd und sprechend voreinander ausdrücklich 
in Erscheinung treten.  

Doch wie Günter Figal kritisch bemerkt, widerspricht dies der grundlegen-
den Tatsache – die übrigens auch in Arendts Konzeption selbst anklingt –, dass 
der Raum als solcher ja überhaupt erst die Bedingung für das Erscheinen 
schafft.35 Paul Ricœur wiederum, in dessen Werk der Einfluss Arendts in ver-
schiedener Hinsicht deutlich wird, rekurriert auf Arendts Machtbegriff, um zu 

                                                             
32  Vgl. hierzu Scheler, Max: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werteethik. 

Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus [1913], in: Ders.: Ge-
sammelte Werke, Band 2, hg. von Maria Scheler, Bern: Francke 41954, S. 403,  
S. 163. Vgl. auch ders.: Die Stellung des Menschen im Kosmos [1928], München: 
Nymphenburger Verlagshandlung 1949, S. 39 ff, S. 41, S. 45. 

33  Vgl. H.-P. Krüger: Die condition humaine des Abendlandes, S. 188. 
34 Benhabib, Seyla: »The Reluctant Modernism of Hannah Arendt«, in: Morton School-

man (Hg.), Modernity and Political Thought, Vol. 10, Thousand Oaks, Calif: Sage 
1996, S. 123 ff, S. 219. 

35  Vgl. Figal, Günter: »Öffentliche Freiheit: Der Streit von Macht und Gewalt. Zum Be-
griff des Politischen bei Hannah Arendt«, in: Volker Gerhardt u.a. (Hg.), Politisches 
Denken, Jahrbuch 1994, Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S. 123-136, hier S. 125 f. 
Vgl. auch H. Arendt: Vita activa, S. 250 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | MARION STAHL 

 

verdeutlichen, dass Öffentlichkeit nicht als Gegebenheit vorausgesetzt werden 
kann. So heißt es bei Ricœur: 
 
»Der Gedanke des öffentlichen Raumes und der Öffentlichkeit […] ist uns seit der Epoche 
der Aufklärung vertraut. Sie sind es, die Arendt unter dem Begriff des ›öffentlichen Er-
scheinungsraums‹ wieder aufgreift […]. Öffentlichkeit in diesem Sinne aber ist, wir wis-
sen es gut, eher eine Aufgabe als eine Gegebenheit. Man muß wohl mit H. Arendt selbst 
zugeben, daß diese durch Pluralität und Absprache charakterisierte Schicht der Macht für 
gewöhnlich unsichtbar ist, so sehr ist sie von den Herrschaftsverhältnissen überdeckt, und 
daß sie nur dann ans Licht gebracht wird, wenn sie kurz vor der Zerstörung steht und der 
Gewalt das Feld überlässt, wie es in großen historischen Zusammenbrüchen geschieht. 
Aus diesem Grunde ist es vielleicht angemessen, dieser gemeinsamen Initiative, diesem 
Zusammenleben-Wollen den Status des Vergessenen zu verleihen.«36 
 
Mir scheint, dass auch Arendt Öffentlichkeit keineswegs als selbstverständliche 
Gegebenheit begreift, sondern durchaus als Aufgabe versteht, um die immer 
wieder aufs Neue gerungen werden muss. In der Tat sind es nach Arendt vor al-
lem die historischen Ausnahmesituationen, durch die gemeinsame Macht in Er-
scheinung tritt, wobei stets die Gefahr gegeben ist, dass diese ursprüngliche, ge-
meinsame Macht in Gewalt umschlägt.  

Nach Arendts Auffassung weist insbesondere die Revolution das Potential 
auf, selbst im Moment des von Gewalt begleiteten historischen Umbruchs und 
die Zeit darüber hinaus den Initialcharakter kommunikativer Macht zu bewah-
ren, sofern es gelingt, Macht durch das Vermögen der Macht selbst zu begren-
zen. Hierzu müssen gemäß Arendt institutionelle Voraussetzungen geschaffen 
werden, durch welche Macht in ausgewogener Weise verteilt und die einzelnen 
Machtbereiche hinreichend getrennt und geschützt werden.37  

Das Scheitern der ursprünglichen Idee von Revolutionen – politische Räume 
der Freiheit zu errichten –, ist im Sinne Arendts als Folge des Misslingens dieser 
Aufgabe zu werten. In Über die Revolution führt sie als Beispiel einer gelunge-
nen Revolution den Amerikanischen Unabhängigkeitskrieg an; den Grund für 
das geglückte Bewahren des ursprünglichen Moments der Macht sieht sie dabei 
im Wesentlichen in der Konstitution des Prinzips der Selbstverwaltung gegeben, 
                                                             
36  Ricœur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, in: Wolfgang Eßbach/Bernhard Waldenfels 

(Hg.), Übergänge. Texte und Studien zu Handlung, Sprache und Lebenswelt, Band 26, 
München: Fink ²2005, S. 239. [Original: Ricœur, Paul: Soi-même comme un autre, 
Paris: Éditions du Seuil 1990], Herv. i. O. 

37  Vgl. Arendt, Hannah: Über die Revolution, München/Zürich: Piper 32013, S. 197. 
[Originalausgabe: Dies.: On Revolution, New York: Viking Press 1963]. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 83 

 

wodurch die Eigenständigkeit der verschiedenen Kolonien gewahrt blieb und 
dem Faktum der Pluralität auf politischer Ebene hinreichend Rechnung getragen 
wurde.38 
 
 
KRITIK AN DER MODERNE UND DER TRADITION

 DES
 

POLITISCHEN DENKENS 
 
Arendts in Vita activa vorgelegte Konzeption des öffentlichen Raums enthält ei-
ne deutliche Kritik an grundlegenden kulturgeschichtlichen und gesellschaftli-
chen Entwicklungen seit der Neuzeit sowie an der philosophisch-politischen 
Tradition seit den antiken Anfängen, wobei diese Entwicklungen in ihrer Ge-
samtheit einen zunehmenden Rückgang freiheitlicher Räume des Politischen be-
günstigt hätten.  

Die Ursachen hierfür sieht Arendt unter anderem im Prozessdenken der Mo-
derne begründet, in der die Tätigkeitsform des Herstellens diejenige des Han-
delns als Konstituens des Politischen nach und nach verdrängt habe, aber auch in 
der Tradition abendländischen Denkens selbst. Die grundlegende Tendenz der 
Philosophie, der kontemplativen Lebensform stets den Vorrang gegenüber der 
praktischen Lebensform einzuräumen, habe schließlich zu einer radikalen Um-
kehr dieser hierarchischen Ordnung und letztlich zum fortschreitenden Ver-
schwinden öffentlicher Räume geführt.39  

Diese bewusste Abwendung vom eigentlich Politischen, so Arendt, sei be-
reits in den ursprünglichen Konzepten der abendländischen Tradition politischen 
Denkens angelegt. In ihrem Essay Tradition und die Neuzeit verweist sie auf das 
Höhlengleichnis in Platons Politeia. Hier wendet sich der Philosoph bewusst ab 
vom gemeinsamen Ort menschlicher Zusammenkunft und gemeinsamen Han-
delns, um den klaren Himmel ewiger Ideen zu erblicken. Am Ende dieser durch 
einen tendenziellen Rückzug von der Welt gekennzeichneten Tradition politi-
schen Denkens stehe, so Arendt, »Marx’ Behauptung, daß Philosophie und die 
Wahrheit der Philosophen nicht außerhalb der ›Höhle‹ menschlicher Angelegen-
heiten, sondern in ihrem Bereich und in der allen Menschen gemeinsamen Welt 
beschlossen liegt«, wobei Marx im Hinblick auf die Verwirklichung dieser Idee 
seine Hoffnungen auf den »vergesellschafteten Menschen« gesetzt habe.40  

                                                             
38  Vgl. ebd., S. 214 ff. 
39  H. Arendt: Vita activa, S. 318 ff, S. 367 ff.  
40  Vgl. Arendt, Hannah: »Tradition und die Neuzeit«, in: Ursula Ludz (Hg.), Zwischen 

Vergangenheit und Zukunft, Übungen im politischen Denken 1, München/Zürich: 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | MARION STAHL 

 

Die »Höhle« als Ort des gesellschaftlichen Lebens kann nach Arendts Auf-
fassung, wonach das Politische strikt getrennt sein muss vom Bereich sozialer 
und ökonomischer Belange, nicht der adäquate Ort politischen Handelns sein. 
Insofern steht für Arendt Marx’ Modell, das den Bereich des Sozialen und des 
Ökonomischen zum Ort des Politischen erhebt, am Ende der Entwicklung einer 
von ihr konstatierten »Verfallsgeschichte« des Politischen. 

Insbesondere im neuzeitlichen Denken verortet Arendt tiefgreifende Verän-
derungen: Die Tendenz einer Weltflucht, die bis zum vorsokratischen Denken 
zurückverfolgt werden könne, erfährt mit dem Cartesianischen Ego und der neu-
zeitlichen Wende zum Subjekt eine Radikalisierung. Die nachfolgende Tendenz 
der Philosophie, die Welt ins Innere des Bewusstseins zu verlagern, führte, so 
Arendt, schließlich zu einem Verlust des Gemeinsinns, der sich »zu einem inne-
ren Vermögen ohne allen Weltbezug« entwickelt habe.41  

Der Bedeutungsverlust des Handelns, die Technisierung und eine allgemeine 
Tendenz zur »Verdinglichung« der Welt, die dem Menschen jedoch keine wahre 
Heimat zu geben vermag, wie auch die Tendenz abendländischen Denkens zur 
Weltflucht, generieren letztendlich ein und dasselbe Phänomen – eine »inner-
weltliche Weltentfremdung«42, die die existenzielle Befindlichkeit des modernen 
Menschen kennzeichnet. Auch wenn Arendt es vermeidet, eindeutige Kausalzu-
sammenhänge aufzuzeigen, deutet sich in ihrer Kritik an, dass das Phänomen des 
Totalitarismus im 20. Jahrhundert als ein Symptom dieser historischen Entwick-
lungen und philosophiegeschichtlichen Tendenzen zu werten sei, in deren Folge 
die »Welt« aufgrund eines wahrgenommenen Sinnverlusts schließlich dem Ver-
fall preisgegeben wird und die conditio humana als Kategorie der Freiheit grund-
legend bedroht ist.  

Dieser Verfall zeige sich nicht allein in einem zunehmenden Rückgang öf-
fentlicher Erscheinungsräume, auch bezogen auf die existenziellen Lebensbe-
dingungen sei eine wachsende Unsicherheit durch neue technische Möglichkei-
ten zu verzeichnen. Diese neuen technischen Errungenschaften stellten insofern 
eine zunehmende Bedrohung für das Leben auf der Erde dar, da das Handlungs-

                                                                                                                                  
Piper 2012, S. 23-53, hier S. 23, S. 25. Erstmals erschien der Artikel unter dem Titel  
»Tradition and the Modern Age«, in: Partisan Review 21, Heft 1, Jan.-Febr. (1954),  
S. 53-75. Zur Publikationsgeschichte vgl. hierzu Anmerkungen in: Dies.: Zwischen 
Vergangenheit und Zukunft, S. 384. 

41  H. Arendt: Vita activa, S. 359. 
42  Ebd., S. 322. Den Terminus »innerweltliche Weltentfremdung« gebraucht Arendt in 

Anlehnung an Max Webers Begriff der »innerweltlichen Askese«. Vgl. hierzu ebd.,  
S. 321 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 85 

 

vermögen, das ein geeignetes Instrumentarium darstellen würde, um mit dem 
technischen Fortschritt adäquat umzugehen, zunehmend verkümmert sei.  

In der gesellschaftlichen Sphäre wird das Handeln verdrängt durch ein uni-
formiertes »Sich-Verhalten«, wobei Letzteres eben jene Egalität moderner Mas-
sengesellschaften generiere, die sich vom antiken Gleichheitsideal grundlegend 
unterscheidet.43 Demnach sei der antike politische Raum wesentlich vom gesell-
schaftlichen Raum heutiger Massengesellschaften unterschieden, wobei Letztere 
durch eine »ständig beschleunigte Steigerung der Arbeitsproduktivität« gekenn-
zeichnet seien.44  

Arendts Gesellschaftskritik, insbesondere die strikte Ausklammerung öko-
nomischer wie auch grundlegender sozialer Belange aus dem Bereich des Politi-
schen erscheint in einer Zeit, die von einer »Wiederkehr der sozialen Frage« ge-
prägt ist, nicht gerade aktuell und hat ihr mitunter den Ruf als elitäre Denkerin 
eingebracht. Dabei lässt sich Arendts Ansatz einer rigorosen Grenzziehung zwi-
schen dem Bereich des Politischen und dem des Gesellschaftlichen, der sozialen 
Themen zunächst keinerlei politische Relevanz zuzugestehen scheint, durchaus 
in zeitgemäßer Façon weiterdenken, wobei Arendts Modell unterschiedliche In-
terpretationen zulässt.45  

Seyla Benhabib etwa, die Arendts strikte Trennung dieser Bereiche als un-
haltbar bezeichnet, schlägt in ihrem Buch The Reluctant Modernism of Hannah 
Arendt ein eigenes Modell vor, das Arendts Ansatz hinsichtlich unterschiedlicher 
Lesarten weiterdenkt. So könnten das Politische und das Soziale erstens auf ver-
schiedene Inhalte von Gegenstandsbereichen bezogen werden. Beispielsweise 
würden so ökonomische Belange, die Arendt im Bereich des Sozialen verorten 
würde, dann an Relevanz mit Blick auf die politische Ebene gewinnen, sofern 
diese Belange Gegenstand von Gesetzesdebatten werden.  

Zweitens ließen sich diese beiden Bereiche hinsichtlich bestimmter Einstel-
lungsebenen voneinander unterscheiden. Das Gesellschaftliche könne demnach 
als Form menschlichen Zusammenlebens betrachtet werden, in der die – ökono-
mische – Abhängigkeit des Menschen von anderen und die Sorge um ökonomi-
sche Belange thematisiert würde. Benhabib deutet an, dass diese Betrachtungs-
weise des Gesellschaftlichen, in der die mitunter egoistische »Sorge« um wirt-
schaftlich-existenzielle Belange thematisiert wird, im Sinne Arendts durchaus 
dann als politisch relevant einzustufen wäre, wenn sich hieraus Gefahren für 
Staat und Gemeinwohl ergeben würden. 
                                                             
43  Vgl. ebd., S. 51 ff. 
44  Ebd., S. 60. 
45  Vgl. Jaeggi, Rahel: »Wie weiter mit Hannah Arendt?«, in: Hamburger Institut für So-

zialforschung (Hg.), Wie weiter mit?, Hamburg: Hamburger Edition 2008, S. 3 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | MARION STAHL 

 

An dritter Stelle, so Benhabib, ließen sich beide Bereiche auf institutioneller 
Ebene unterscheiden, wobei sich das Gesellschaftliche auf Ökonomie und Zivil-
gesellschaft beziehen würde, das Politische hingegen auf die Öffentlichkeit so-
wie den Staat und die staatlichen Institutionen.46  

Rahel Jaeggi sieht in Arendts Grenzziehung zwischen dem Politischen und 
dem Sozialen vor allem die grundsätzliche Bemühung, »politische von nicht- 
oder vorpolitischen Weisen der Behandlung (bzw. Nichtbehandlung) von Fragen 
des gemeinsamen Lebens zu unterscheiden«47, weniger gehe es Arendt um einen 
generellen Ausschluss sozialer und ökonomischer Belange aus der Sphäre des 
Politischen. Nach dieser Lesart beziehe sich Arendts Unterscheidung mehr auf 
den »Modus der Thematisierung«, weniger auf konkrete Gegenstandsbereiche.48 
Demnach wäre kein Bereich von sich aus politisch oder unpolitisch; vielmehr 
kann und müsse alles zunächst politisiert werden, um Einzug in den Bereich des 
Politischen zu finden. Das Soziale sei daher, so Jaeggi, auch im Sinne Arendts 
»nicht per se unpolitisch, sondern politisierbar.«49  

 
 

VITA CONTEMPLATIVA – DAS DENKEN 
 
In Arendts Werk nimmt die Tätigkeitsform des Handelns eine zentrale Stellung 
ein. Um zu verstehen, dass es Arendt dennoch keineswegs um einen Vorrang der 
vita activa vor der vita contemplativa geht, müssen Arendts spätere Texte zu den 
geistigen Vermögen in Betracht genommen werden. Anhand ihres Spätwerks 
Vom Leben des Geistes sowie der Vorlesungsskripte zum Urteilsvermögen wird 
deutlich, dass Arendt die geistige Welt als Korrelat der politischen Welt auffasst. 
Zwischen vita activa und vita contemplativa besteht demnach ein wechselseiti-
ges Bezugsverhältnis, das die ausgewogene Berücksichtigung beider Sphären 
voraussetzt – die der praktisch-politischen als auch die der geistigen Sphäre. 

Ohne ausgeprägtes Denk- und Urteilsvermögen kann sich das Handeln als 
»politische Tätigkeit par excellence« nicht adäquat entfalten. Insofern beinhalten 
auch die geistigen Vermögen eine politische Komponente, insbesondere die Ur-

                                                             
46  Vgl. S. Benhabib: The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 139 f. 
47  R. Jaeggi: Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 7. 
48  Ebd., S. 6 f., Herv. i. O. Diese Lesart Jaeggis kann in Parallele zu Benhabibs Lesart 

der Einstellungsebene gebracht werden. 
49  Ebd., S. 7, Herv. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 87 

 

teilskraft analysiert Arendt im Hinblick auf ihre dezidiert politische Dimension.50 
Ein ausgeprägtes politisches Urteilsvermögen ermöglicht es, die Perspektive der 
anderen einzunehmen und die verschiedenen Standpunkte in das eigene Urteil 
miteinzubeziehen. Politisches Urteilen im Sinne Arendts kann daher als das Er-
gebnis eines Prozesses des Abwägens verschiedener Standpunkte und Überzeu-
gungen und somit als ein wesentlicher Aspekt deliberativer Entscheidungsfin-
dung betrachtet werden.  

Arendt, die im Auftrag der Zeitschrift The New Yorker den Eichmann-
Prozess 1961/1962 in Jerusalem als Journalistin mitverfolgt hatte, befasste sich 
seither intensiv mit der Frage, welche Bedeutung die geistigen Vermögen für 
den Bereich der Praxis haben und welche Konsequenzen »Gedankenlosigkeit« 
im Rahmen politischen Handelns nach sich ziehen kann.51 

Der Ursprung der Moralität und somit der Schlüssel zur Beantwortung der 
Frage nach der persönlichen Verantwortung für das eigene Handeln liegt gemäß 
Arendt im Denkvermögen selbst verborgen. Um dem Denken auf den Grund zu 
kommen, stellt Arendt in ihrem Werk Vom Leben des Geistes. Das Denken 
schließlich die Frage nach dem Ort des Denkens: »Wo sind wir, wenn wir den-
ken?«52 Bei der schwierigen Aufgabe, diesen »Ort« des Denkens zu ergründen, 
bedarf es der Metapher, deren Funktion Arendt in ihrem Spätwerk ausführlich 
darstellt. 

Im Grunde seien allen philosophischen Begriffe Metaphern, deren Sinn sich 
durch Aufsuchen ihres ursprünglichen Kontexts erschließen lasse. Als »Brücke 
über den Abgrund zwischen den inneren und unsichtbaren Geistestätigkeiten und 
der Erscheinungswelt«53 überwinde die Metapher »die Kluft zwischen dem 
Reich des Unsichtbaren und der Welt der Erscheinungen«54.  

Doch die Richtung der durch die Metapher hergestellten Verbindung zwi-
schen den beiden »Welten« von Sichtbarem und Unsichtbarem, von Geistigem 
und Sinnlichem ist nicht umkehrbar. So vermag die Metapher zwar die unsicht-
bare geistige Welt des Denkens mittels eines bildhaften Gebrauchs der Sprache 
in die sichtbare Welt der Anschauung zu überführen, nicht jedoch könne anders-
                                                             
50  Vgl. Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Dritter 

Teil zu »Vom Leben des Geistes«, hg. von Ronald Beiner, München/Zürich: Piper 
2012. [Originalausgabe: Lectures on Kant’s Political Philosophy, Chicago/IIlinois: 
University of Chicago Press 1982]. 

51  Vgl. hierzu die einleitenden Bemerkungen Arendts in: H. Arendt: Vom Leben des 
Geistes, S. 14. 

52  Ebd., S. 193 ff. 
53  Ebd., S. 110. 
54  Ebd., S. 113. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | MARION STAHL 

 

herum durch einen metaphorischen Gebrauch der Sprache die geistige Welt auf 
einen erfahrbaren Ursprungsort des Denkens zurückgeführt werden. Die Meta-
pher zeige somit »auf ihre Weise das absolute Primat der Erscheinungswelt auf« 
und liefere damit den Beweis dafür, dass der eigentliche Ort des Denkvermögens 
aufgrund der »Außerordentlichkeit des Denkens« stets verborgen bleibt.55 

Diese »Außerordentlichkeit« erklärt sich für Arendt aus der Tatsache, dass 
die dem Denken genuin zu eigene Sinnsuche nicht in ein Endergebnis mündet, 
dessen Sinn sich auch dann noch erschließt, sobald die Denktätigkeit beendet 
wird. Vielmehr kann der Sinn des Denkens ausschließlich in der Denktätigkeit 
selbst erfahren werden und wird hinfällig, sobald diese endet. Das Denken, das 
seinen Zweck in sich selbst trägt, ist daher im Aristotelischen Sinne als energeia 
aufzufassen.56  

Welcher Begriff kann diesem Vermögen nun annäherungsweise gerecht 
werden? Mit Verweis auf Aristoteles bemerkt Arendt: »Die einzige denkbare 
Metapher für das Leben des Geistes ist die Empfindung des Lebendigseins. Oh-
ne den Lebenshauch ist der menschliche Körper ein Leichnam; ohne das Denken 
ist der menschliche Geist tot.«57 Nicht nur bei Aristoteles, auch bei Kafka wird 
Arendt fündig, wenn es darum geht, eine geeignete Metapher für das Denken zu 
finden.  

So verweist Arendt in Vom Leben des Geistes. Das Denken schließlich auf 
Kafkas Zeitparabel Er, auf die sie bereits in ihrem Vorwort zu Between Past and 
Future: Eight Exercises in Political Thought58 Bezug genommen hatte. Der Held 
in Kafkas Parabel kämpft gegen die zeitlichen Mächte von Vergangenheit und 
Zukunft, während er sich selbst zwischen diesen Kräften befindet – er lebt gera-
dezu »in diesem Zwischen«, in dieser »Lücke zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft«.59 Für Arendt analysiert die Parabel »dichterisch unseren ›inneren Zu-
stand‹ im Hinblick auf die Zeit, dessen wir gewahr werden, wenn wir uns von 
den Erscheinungen zurückgezogen haben und wenn unsere geistigen Tätigkeiten, 
wie es für sie kennzeichnend ist, auf sich selbst zurückwirken«60. 
                                                             
55  Vgl. ebd., S. 114. 
56  Vgl. ebd., S. 127 f. 
57  Ebd., S.128, Herv. i. O. 
58  Vgl. Arendt, Hannah: »Preface: The Gap Between Past and Future«, in: Dies.: 

Between Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, New York: Viking 
Press 1968, S. 3-15, vgl. die deutsche Ausgabe, dies.: »Vorwort: Die Lücke zwischen 
Vergangenheit und Zukunft«, in: Dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 7-
19. 

59  H. Arendt: Vom Leben des Geistes, S. 201.  
60  Ebd., S. 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 89 

 

Auch der Vorgang des Denkens selbst kann mittels einer Metapher anschau-
lich gemacht werden. So sei der Denkakt im Sinne Sokrates als ein »stummes 
Zwiegespräch«61 in Übereineinstimmung mit sich selbst aufzufassen, wobei das 
Denkvermögen zwar dialektisch und kritisch werden kann, zunächst aber keine 
politische Bedeutung habe. Jedoch offenbart sich die politische Relevanz des 
Denkens in sogenannten »Grenzsituationen« – Arendt verwendet diesen Begriff 
in Anlehnung an Karl Jaspers – in »politischen Notlagen«, wenn bekannte 
Denkkategorien und handlungsleitende Urteilsmaßstäbe zerstört sind und sich 
das Individuum weigert, gedankenlos mit dem Strom der Masse, die unkritisch 
die Meinung der Vielen aufnimmt, mit zu schwimmen.62 

An diesem Punkt kommt das geradezu zerstörerische politische Potential, 
»die ausräumende Seite des Denkens« zur Entfaltung, wodurch wiederum das 
Vermögen der Urteilskraft freigesetzt wird – nach Arendt »das politischste der 
geistigen Vermögen des Menschen«.63 

 
 

DAS URTEILEN 
 
Wie der Nachschrift am Ende ihrer Analyse des Denkvermögens zu entnehmen 
ist, hatte Arendt beabsichtigt, eine größere Studie zum Urteilen als dritten Teil 
ihres schließlich posthum erschienen Werks The Life of the Mind zu verfassen, 
doch konnte sie dieses Vorhaben nicht mehr realisieren.64 Unter dem Titel Lec-
tures on Kant’s Political Philosophy wurden von ihrem Schüler Ronald Beiner 
Manuskripte zum Urteilen herausgegeben, die – neben einigen früheren Aufsät-
zen – maßgeblich Aufschluss über die Grundideen von Arendts Urteilskonzept 
geben. Als Ausgangspunkt für Arendts Konzeption des politischen Urteils dient 
vor allem Kants ästhetisches Urteil in dessen dritter Kritik.  

Indem »man sein Urteil an anderer, nicht sowohl wirkliche, als vielmehr bloß 
mögliche Urteile hält, und sich in die Stelle jedes andern versetzt«65 werde so im 
Sinne Kants auch beim politischen Urteilsakt eine »Erweiterung der Denkungs-

                                                             
61  Ebd., S. 179 ff., S. 184, S. 186. 
62  Ebd., S. 190 f. 
63  Ebd., S.191. 
64  Vgl. ebd., S. 209 ff. 
65  Zitiert nach Arendt, Hannah: Das Urteilen, S. 68. Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der Ur-

teilskraft, Werkausgabe Band X, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 1974, § 40, B 157, S. 225. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | MARION STAHL 

 

art«66 bewirkt. Durch das Setzen eines eigenen Standpunktes ist das Urteilen in-
mitten des öffentlichen Raums verortet und entzieht sich diesem zugleich durch 
die ihm gegebene Möglichkeit, sich vom weltlichen Erscheinungsraum zurück-
zuziehen und in unparteilicher, freier Weise die Standpunkte anderer einzuneh-
men. 

Meiner Ansicht nach erweitert Arendts Neugewinnung der vita contemplati-
va in ihrem Spätwerk das in Vita activa aufgezeigte Konzept des öffentlich-
politischen Erscheinungsraums, welches die Tätigkeit des Handelns ins Zentrum 
rückt. So sind auch die geistigen Vermögen, denen selbst zwar nicht die Bedin-
gung der Pluralität zugrunde liegt, jedoch im Moment ihres Tätigseins Pluralität 
implizit mitvollziehen, durch ihren Weltbezug gekennzeichnet. Zudem schaffen 
die geistigen Vermögen selbst die Voraussetzungen für die Konstitution neuer 
Erscheinungsräume des politischen Handelns, wobei diese Handlungsräume in 
Folge eines dynamischen Prozesses stets immer wieder anderen Voraussetzun-
gen unterliegen und neue Formen annehmen können.  

Erst in ihrem Spätwerk Vom Leben des Geistes sowie in ihrem unvollendeten 
Programm zum politischen Urteilen scheint Arendts früh angelegtes Pluralitäts-
konzept durch die Forderung nach einer »erweiterten Denkungsart« im Sinne 
Kants von Arendt selbst konzeptionell umgesetzt. Der Ort des Politischen gemäß 
Arendt beschränkt sich demnach nicht allein auf einen – begrenzten – politischen 
Vollzugsraum, in dem handelnde Akteure voreinander in Erscheinung treten. 
Auch die geistigen Vermögen sind miteinzubeziehen, wenn es gilt, den Ort des 
Politischen im Werk Arendts zu ergründen. An dieser Stelle sei auf die enge 
Verknüpfung von öffentlichem Raum, Handeln, Denken und Urteilen in Arendts 
Schriften verwiesen, wobei Arendts metaphorischer Sprachgebrauch einen 
Schlüssel zum Verständnis der aufgezeigten Phänomene und Konzepte darstellt. 

Das Urteilen, das stets die Perspektive der Anderen mit Hilfe der Einbil-
dungskraft berücksichtigt, kann ebenso wie das Handeln im öffentlichen Raum 
in Erscheinung treten und ist von ähnlicher Art wie diejenige Form des Denkens, 
die man als »kritisches Denken« bezeichnen kann. So heißt es bei Arendt in An-
lehnung an Kant: 
 
»Kritisches Denken spielt sich nach wie vor in der Einsamkeit ab; doch durch die Einbil-
dungskraft macht es die anderen gegenwärtig und bewegt sich damit in einem Raum, der 
potentiell öffentlich, nach allen Seiten offen ist. Kritisches Denken nimmt, mit anderen 
Worten, die Position von Kants Weltbürger ein. Mit einer »erweiterten Denkungsart« den-

                                                             
66  H. Arendt: Das Urteilen, S. 68. Vgl. die »Maximen des gemeinen Menschenverstan-

des« in I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 40, S. 226 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 91 

 

ken heißt, daß man seine Einbildungskraft lehrt, Besuche zu machen (vgl. das Besuchs-
recht in Zum ewigen Frieden).«67  

                                                             
67  H. Arendt: Das Urteilen, S. 68, Herv. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 
 

Fundierung und Selbsthaltung 
Aspekte einer prekären philosophischen Metaphorik um 1800 

MORITZ BENSCH 
 
 
 

»GRUNDVERSCHIEDENHEITEN« 
 
In dem Kapitel »Grundverschiedenheiten« seiner 1987 veröffentlichten Text-
sammlung Die Sorge geht über den Fluß kommt Hans Blumenberg an einer Stel-
le eher beiläufig und in recht unspezifischer Hinsicht auf eine Differenz zu spre-
chen, die er zwischen der programmatischen Verwendung der Metaphern von 
Fundament und Architektur in mittelalterlichen und neuzeitlichen philosophi-
schen Texten am Werk sieht. Dass sich in der Neuzeit »Blick und Verlangen des 
Menschen« von der Transzendenz des Himmels zur Immanenz der Erde gewandt 
hätten,1 sei ein ideengeschichtlicher Topos, der der Präzisierung bedürfe. Ein 
Blick auf die unterschiedliche Akzentuierung architektonischer Metaphern in der 
Artikulation philosophischer Systeme könne dazu beitragen. Der Vergleich der 
Gedankengebäude »mittelalterlicher[r] Scholastiker mit den Kathedralen ihrer 
Zeit« habe zur Betonung »architektonische[r] Kunstfertigkeit« ebenso gedient 
wie zu der einer »aufstrebende[n] Vertikaltendenz« von Herzenserhebung und 
Gottesbeweis.2 Die Analogie des »Gotteshauses« habe jedoch noch eine weitere 
Funktion. In ihr drücke sich nicht nur die Aufwärtstendenz zum Himmel aus, 
sondern auch deren Begrenzung, mithin die Endlichkeit des Irdischen: »Es auf 
diese Kontur nach oben abgesehen zu haben«, so Blumenberg, »eint die scholas-
tische Denkart noch mehr mit dem Dom als die konstruktive Kraft.«3 
                                                             
1 Blumenberg, Hans: Die Sorge geht über den Fluß, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S. 

103. 
2 Ebd. 
3 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | MORITZ BENSCH 

 
 

Blumenbergs Argument ist nun, dass die erwähnte Epochendifferenz an der 
Metaphorik selbst ablesbar sei. Die Differenz sei dabei aber keine von paradig-
matisch verschiedenen Metaphern. Sie sei vielmehr eine der ›Umbesetzung‹ in-
nerhalb der Metaphorik selbst.4 »Nicht nur,« heißt es an der zitierten Stelle wei-
ter, »daß der Blick sich [in der Neuzeit; M.B.] zum Irdischen senkt, er richtet 
sich gezielt und konzentriert auf die Frage nach den Fundamenten, statt auf Ge-
wölbe und Maßwerk, Turm und Spitzen.«5 »Der Baugrund« werde in der Neu-
zeit zum neuralgischen Punkt der Arbeit am philosophischen Gebäude; an ihm 
entscheide sich, »ob überhaupt gebaut werden kann, was und wie sich bauen 
läßt.«6 In dieser metaphorischen Umbesetzung artikuliere sich eine »theoretische 
›Gründlichkeit‹ der Neuzeit«, die – wie Blumenberg ironisch anmerkt – dazu ge-
führt habe, dass »[m]anches ›System‹ […] nur zur Demonstration errichtet« 
worden sei, »was der Boden tragen konnte und wie solide das Fundament gelegt 
worden war.«7 Zum eigentlichen »metaphorischen Vollzug des Bauens« sei es 
»vor lauter Gründlichkeit« dann zuweilen gar nicht mehr gekommen – was der 
»Eindrucksmacht« der Metaphorik aber durchaus nicht geschadet habe.8  

Als der exemplarische und paradigmatische Autor dieser neuzeitlichen Aktu-
alisierung der philosophischen Fundierungs-Metaphorik kann zunächst René 
Descartes bestimmt werden,9 der das Bildfeld von Fundierung und Hausbau so-
wohl im Discours de la méthode von 1637 als auch in den Meditationes de pri-
ma philosophia von 1641 zur Leitmetaphorik der Explikation seiner methodisch-
skeptizistischen Programmatik erhebt. In vorliegendem Aufsatz soll die fragliche 
Metaphorik sowie die Blumenbergsche These von ihrer spezifischen neuzeitli-
chen Umakzentuierung aber anhand zweier anderer Autoren überprüft werden. 
Sowohl Immanuel Kant als auch Johann Gottlieb Fichte knüpfen metaphernge-
schichtlich an Descartes an; dies aber – wie zu sehen sein wird – unter einer ver-
änderten, zugespitzten problemgeschichtlichen Konstellation. Von Blumenbergs 
Beobachtung ausgehend soll im Folgenden anhand einer vergleichenden meta-
phorologischen Lektüre programmatischer Textstellen in Werken der beiden Au-
                                                             
4 Vgl. zum Konzept der »Umbesetzung«, das für das Verständnis des metaphorologi-

schen und philosophiegeschichtlichen Denkens Blumenbergs von einiger Relevanz 
ist, den Aufsatz von Kopp-Oberstebrink, Herbert: »Umbesetzung«, in: Robert 
Buch/Daniel Weidner (Hg.), Blumenberg lesen. Ein Glossar, Berlin: Suhrkamp 2014, 
S. 350-362. 

5 H. Blumenberg: Die Sorge geht über den Fluß, S. 103. 
6 Ebd. 
7 Ebd., S. 104. 
8 Ebd. 
9 Vgl. die Hinweise zu Descartes bei H. Blumenberg, ebd., S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 95 

 
 

toren gezeigt werden, dass das metaphorische Paradigma ›Fundierung‹ um 1800 
nicht nur höchst signifikant, sondern auch zunehmend fragwürdig und ergän-
zungsbedürftig, weil inkompatibel wird. 

 
 
I. FUNDIERUNG 
 
Kant I 
 
Eine der für die Philosophie seit 1800 wirkmächtigen Aktualisierungen der Fun-
dierungs- und Architektur-Metaphorik findet sich in der Methodenlehre von 
Kants Kritik der reinen Vernunft (1781/1787).10 Kant behandelt im Kontext sei-
ner Methodologie der Kritischen Philosophie das, was er die »Architektonik der 
reinen Vernunft« nennt. »Architektonik« versteht er als die »Kunst des Sys-
tems«11 und beschreibt sie zu Beginn der »Transzendentalen Methodenlehre« 
mit folgenden Sätzen:  
 
»Wenn ich den Inbegriff aller Erkenntnis der reinen und spekulativen Vernunft wie ein 
Gebäude ansehe, dazu wir wenigstens die Idee in uns haben, so kann ich sagen, wir haben 
in der transzendentalen Elementarlehre das Bauzeug überschlagen und bestimmt, zu wel-
chem Gebäude, von welcher Höhe und Festigkeit es zulange. Freilich fand es sich, daß, ob 
wir zwar einen Turm im Sinn hatten, der bis an den Himmel reichen sollte, der Vorrat der 
Materialien doch nur zu einem Wohnhaus zureicht, welches zu unseren Geschäften auf der 
Ebene der Erfahrung gerade geräumig und hoch genug war, sie zu übersehen; daß aber je-
ne kühne Unternehmung aus Mangel an Stoff fehlschlagen mußte, ohne einmal auf die 
Sprachverwirrung zu rechnen, welche die Arbeiter über den Plan unvermeidlich entzwei-
en, und sie in alle Welt zerstreuen mußte, [...].«12 
 
Die allegorische Beschreibung einer durch Vorschnelligkeit, Hybris und Naivität 
gekennzeichneten Metaphysik, die ihre eigenen Bedingungen und Implikationen 
nicht in den Blick nimmt, spielt unverkennbar auf den biblischen Mythos des 

                                                             
10 Für einen allgemeinen Überblick über die zahlreichen Metaphoriken in Kants er-

kenntnistheoretischem Hauptwerk vgl. das entsprechende Kapitel bei Höffe, Ottfried: 
Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der modernen Philosophie, Mün-
chen: C. H. Beck 22011, S. 319-330. 

11 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Stuttgart: Reclam 1973, S. 839 [B 860/A 
832]. 

12 Ebd., S. 726 [B 735/A 707]. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | MORITZ BENSCH 

 
 

Babylonischen Turmbaus an.13 Der Vorwurf an die Vernunft, sie habe einen 
himmelhohen Turm bauen wollen, statt mit einem einfachen Wohnhaus vorlieb 
zu nehmen, scheint die zu Beginn dargestellte metapherngeschichtliche These 
Blumenbergs zu widerlegen. Primär scheint es Kants Vernunftkritik als Meta-
physik-Kritik um restriktive Konturierung nach oben zu gehen. Die bisherige 
Metaphysik hätte stets himmelstürmende Bauprojekte begonnen, ohne zuvor die 
vorhandenen Baumaterialien überprüft zu haben. Von ihnen bleibe folgerichtig 
nichts als »Ruinen eingefallener alter Gebäude«14 – mithin gescheiterte philoso-
phische Bauprojekte, die die traurige Geschichte der Metaphysik bezeugen. Es 
geht hier in erster Linie um die Frage möglicher Höhe bzw. Größe, nicht um 
Fundierung. In dieser Hinsicht versteht sich die Kritik der reinen Vernunft als 
Bestandsaufnahme der Vermögen der Vernunft und einer auf dieser Grundlage 
erfolgenden Neuplanung bescheidenerer, aber solider und wissenschaftlicher 
Gebäude angemessenen Ausmaßes. 

Kant gebraucht die Metaphorik zur Beschreibung seiner Kritischen Philoso-
phie aber auch in anderer Hinsicht, die Blumenbergs These von einer neuzeitli-
chen Hinwendung zu Baugrund und Fundierung unterstützt. Nur wenige Seiten 
nach der Allegorie des Turmbaus heißt es nämlich: 
 
»Wo ihnen [den Philosophen; M.B.] die Begriffe von Raum und Zeit, womit sie sich [...] 
beschäftigen, herkommen mögen, daran ist ihnen gar nicht gelegen, und eben so scheint es 
ihnen unnütz zu sein, den Ursprung reiner Verstandesbegriffe, und hiermit auch den Um-
fang ihrer Gültigkeit zu erforschen, sondern nur sich ihrer zu bedienen. In allem diesen tun 
                                                             
13 Vgl. auch Purdy, Daniel L.: On the ruins of Babel. Architectural Metaphor in German 

Thought, Ithaca, NY: Cornell University Press 2011, hier insbesondere S. 53 ff. 
14 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 842 [B 863/A 835]. Auf die weitreichenden 

Implikationen und Dimensionen der Ruinen-Metapher bei Kant kann hier nicht weiter 
eingegangen werden. Zumindest sei aber erwähnt, dass dieses Bild bereits bei Kant – 
Jahrzehnte vor dem romantischen Ruinen-Diskurs – ein verändertes und in seiner 
Spezifik modern zu nennendes historisches bzw. philosophiegeschichtliches Bewusst-
sein anzeigt, das mit der Eigentümlichkeit zusammenhängt, wie bei Kant das Verhält-
nis traditioneller Metaphysik und szientifischer Kritik (an) der Philosophie angelegt 
ist. Vgl. zu dieser Thematik u.a. Förster, Eckart: Die 25 Jahre der Philosophie. Eine 
systematische Rekonstruktion, Frankfurt a.M.: Klostermann 22012. Zu berücksichti-
gen wäre in diesem Zusammenhang der Hinweis von Dieter Henrich, der in Kant den 
»inventor of the philosophical history of philosophy« erkennt. Henrich, Dieter: Be-
tween Kant and Hegel, Cambridge, MA: Harvard University Press 2008, S. 32; zit. n. 
Žižek, Slavoj /Gabriel, Markus: Mythology, Madness and Laughter. Subjectivity in 
German Idealism, London/New York: Continuum 2009, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 97 

 
 

sie ganz recht, wenn sie nur ihre angewiesene Grenze, nämlich die der Natur nicht über-
schreiten. So aber geraten sie unvermerkt, von dem Felde der Sinnlichkeit, auf den unsi-
cheren Boden reiner und selbst transzendentaler Begriffe, wo der Grund (instabilis tellus, 
innabilis unda) ihnen weder zu stehen, noch zu schwimmen erlaubt, und sich nur flüchtige 
Schritte tun lassen, von denen die Zeit nicht die mindeste Spur aufbehält, [...].«15 
 
Eine Philosophie, die den Umfang der Gültigkeit ihrer Begriffe nicht reflektiert 
und deswegen im Rahmen der Kantischen Logik undiszipliniert agiert,16 verlässt 
früher oder später den ihr angestammten Boden der Erkenntnis nach Naturgeset-
zen, um im buchstäblichen Sinne grundlose und haltlose Spekulationen zu be-
treiben. Die Metaphorik erweitert sich von der Vertikalität der Architektur zur 
Horizontalität der Begrenzung sowie zur Frage nach dem Untergrund. Das Bild 
der Erde, auf der man nicht stehen kann, die dem Wasser gleicht, in dem man 
unterzugehen droht (»instabilis tellus, innabilis unda«) zitiert Kant aus der Schil-
derung des »Chaos« in der Kosmogonie der Ovidschen Metamorphosen;17 es 
verleiht seiner Metaphysik-Kritik eine anthropologisch-existenzielle Drastik: die 
Imagination des drohenden Bodenverlusts.18 Es geht ihm dabei aber nicht nur um 
die Beschränkung der Philosophie auf die Sphäre von Sinnlichkeit und Empirie. 
Insofern es ihm um eine szientifische Erneuerung der Metaphysik geht, erschöpft 
sich die Kantische Kritik gerade nicht in Restriktion, sondern ist es ihr als Ana-
lyse der theoretischen Vernunft um absichernde und solide Fundierung der Wis-
senschaft reiner Vernunft zu tun. 

 

                                                             
15 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 743 [B 753 f./A 725 f.]; Kursivierung im Origi-

nal gesperrt. 
16 Vgl. das entsprechende Unterkapitel der Transzendentalen Methodenlehre der Kritik 

der reinen Vernunft: »Die Disziplin der reinen Vernunft« (I. Kant: Kritik der reinen 
Vernunft, S. 728 ff. [B 736 ff./A 708 ff.].) 

17 Vgl. Ovid: Metamorphosen. Lateinisch/Deutsch, hg. u. trans. Michael von Albrecht, 
Stuttgart: Reclam 2010 [1994], S. 6, I,16. 

18 Das Bild des Bodenverlusts, das gleichsam die Negativfolie zur in der Metaphorik an-
visierten Legung eines Fundaments und Bau eines Gebäudes darstellt, erfreut sich ob 
seiner hohen Suggestivkraft innerhalb der philosophischen Tradition der Fundierungs-
Metaphorik großer Beliebtheit. Es findet sich auch an einigen Stellen im Werk 
Descartes' – auch dort interessanterweise in Kombination mit dem Bild eines drohen-
den Ertrinkens. Vgl. etwa die eindrückliche Passage zu Beginn der zweiten Meditati-
on in Descartes, René: Meditationes de prima philosophia. Lateinisch – Deutsch, hg. 
u. trans. Christian Wohlers, Hamburg: Felix Meiner 2008, S. 46-47. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | MORITZ BENSCH 

 
 

Diese Programmatik einer Transzendentalphilosophie beschreibt Kant 700 
Seiten vor den eben zitierten Passagen zu Beginn der »Einleitung« in die Kritik 
der reinen Vernunft wiederum in Kontrast zur überlieferten Metaphysik wie 
folgt:  
  
»Nun scheint es zwar natürlich, daß, so bald man den Boden der Erfahrung verlassen hat, 
man doch nicht mit Erkenntnissen, die man besitzt, ohne zu wissen woher, und auf den 
Kredit der Grundsätze, deren Ursprung man nicht kennt, sofort ein Gebäude errichten 
werde, ohne der Grundlegung desselben durch sorgfältige Untersuchungen vorher versi-
chert zu sein, daß man also vielmehr die Frage vorlängst werde aufgeworfen haben, wie 
denn der Verstand zu allen diesen Erkenntnissen a priori kommen könne, und welchen 
Umfang, Gültigkeit und Wert sie haben mögen. In der Tat ist auch nichts natürlicher, 
wenn man unter dem Worte natürlich das versteht, was billiger und vernünftiger Weise 
geschehen sollte; […]. […] Es ist aber ein gewöhnliches Schicksal der menschlichen Ver-
nunft in der Spekulation, ihre Gebäude so früh, wie möglich, fertig zu machen, und hin-
tennach allererst zu untersuchen, ob auch der Grund dazu gut gelegt sei.«19 
 
Solches Vorgehen wiege sich in der Sicherheit »scheinbare[r] Gründlichkeit«.20 
Dagegen will die Kantische Philosophie eine »sorgfältige Untersuchung« der 
apriorischen Fundamente des Vernunftvermögens leisten. In seinen Worten will 
Kant »den Boden zu jenen majestätischen sittlichen Gebäuden eben und baufest 
[…] machen, in welchem sich allerlei Maulwurfsgänge einer vergeblich, aber 
mit guter Zuversicht, auf Schätze grabenden Vernunft vorfinden, und die jenes 
Bauwerk unsicher machen.«21 In diesem Sinne will das Kantische Projekt zu-
gleich eine Restriktion und eine stabilisierende Selbstvergewisserung der Ver-
nunft leisten; in Kants Diktion also das vollziehen, was »natürlicherweise« im-
mer schon hätte erfolgen müssen. Das Programm der Kritik der reinen Vernunft, 
                                                             
19 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 55-57 [B 6-9/A 3-5]: Einleitung. 
20 Ebd., S. 57 [B 9/A 5]. 
21 Ebd., S. 399 [B. 375 f./A 320]: Transzendentale Dialektik: Von den Ideen überhaupt. 

Die Tier-Metapher des im Erdreich grabenden Maulwurfs begegnet nicht nur bei 
Kant, sondern etwa auch bei Hegel – und zwar an prominenter Stelle, nämlich am bi-
lanzierenden Ende der philosophiegeschichtlichen Vorlesungen. Dort freilich ist nicht 
eine sich selbst destabilisierende Vernunft gemeint, sondern der in der Latenz sich 
fortbildende Geist. Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ge-
schichte der Philosophie III. Werke Bd. 20, Frankfurt a.M.: Suhrkamp ³1996, S. 456, 
462. Vgl. zu dieser Thematik ferner Stierle, Karlheinz: »Der Maulwurf im Bildfeld. 
Versuch zu einer Metapherngeschichte«, in: Archiv für Begriffsgeschichte XXVI/1 
(1982), S. 101-143. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 99 

 
 

als ein »Traktat von der Methode«,22 wäre mithin mit dem Inspizieren der zur 
Verfügung stehenden Baumaterialien sowie der sorgfältigen Prüfung der Fun-
damente eines möglichen Gebäudes, statt mit einem vielleicht ambitionierten, 
aber auch überzogenen Bauvorhaben zu vergleichen, das nicht gewissenhaft für 
die Stabilität des zu errichtenden Gebäudes garantieren könnte. 

 
Fichte I 
 
Deutlicher als bei Kant kann man die ›Sorge ums Fundament‹ im Frühwerk einer 
seiner idealistischen ›Nachfolger‹ beobachten: in der Programmatik zur ersten 
Fassung von Johann Gottlieb Fichtes sogenannter »Wissenschaftslehre«. Nach-
dem Fichte zu Beginn der 1790er Jahre zunächst euphorisch einem dogmati-
schen Kantianismus anhängt, wird er 1793 durch die Lektüre einer skeptizistisch 
mit Kant (bzw. dem durch Karl Leonhard Reinhold popularisierten Kantianis-
mus) abbrechenden Schrift des Jenaer Philosophieprofessors Gottlob Ernst 
Schulze in eine existenziell-philosophische Krise gestürzt.23 Was man eine regel-
rechte Aenesidemus-Krise Fichtes nennen könnte (Schulze veröffentlichte seine 
Schrift anonym mit diesem auf einen antiken Skeptiker anspielenden Titel), fin-
det sich in einer Reihe von Briefen aus dem Winter 1793/94 dokumentiert. In ei-
nem dieser Briefe Fichtes an Heinrich Stephani heißt es exemplarisch: 
 
»Das Merkwürdigste, was ich weiß, ist aus meiner Studirstube. Nach dem gütigen Antheil, 
den Sie an meinem wissenschaftlichen Treiben nehmen, verschmähen Sie es vielleicht 
nicht. Haben Sie den Aenesidemus gelesen? Er hat mich eine geraume Zeit verwirrt, Rein-
hold bei mir gestürzt, Kant mir verdächtig gemacht, und mein ganzes System von Grund 
aus umgestürzt. Unter freiem Himmel wohnen geht nicht! Es half also Nichts; es mußte 
wieder angebaut werden. Das thue ich nun, seit ungefähr 6 Wochen, treulich. Freuen Sie 

                                                             
22 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 32 [B XXII]. 
23 Zu den komplexen werkbiographischen und philosophiegeschichtlichen Hintergrün-

den vgl. beispielsweise die umfassende Rekonstruktion der frühidealistischen ›Kons-
tellation‹ bei Frank, Manfred: »Unendliche Annäherung«. Die Anfänge der philoso-
phischen Frühromantik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997. Mit engerem Fokus auf 
Fichte einführend Jacobs, Wilhelm G.: Johann Gottlieb Fichte. Eine Biographie, Ber-
lin: Insel 2012, S. 61 ff.; Rohs, Peter: Johann Gottlieb Fichte, München: C. H. Beck 
²2007, S. 26 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | MORITZ BENSCH 

 
 

sich mit mir der Aernte: ich hab ein neues Fundament entdeckt, aus welchem die gesamte 
Philosophie sich sehr leicht entwickeln läßt.«24 
 
In seiner in der ersten Hälfte des Jahres 1794 veröffentlichten Programmschrift 
Über den Begriff der Wissenschaftslehre oder der sogenannten Philosophie – die 
nicht mit der berühmteren Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre aus dem 
selben Jahr verwechselt werden darf – inszeniert Fichte seine Konzeption syste-
matischer Philosophie dann als ein regelrechtes ›Fundierungs-Begehren‹,25 das 
vor dem Hintergrund des drohenden Szenarios einer – mit der berühmten Formel 
Georg Lukács’ zu reden – »transzendentalen Obdachlosigkeit«26 verstanden 
werden muss.  

Die extrem komplexe und verwickelte metaphorische Verfahrensweise die-
ses Textes sowie sein systematischer Ansatz können hier nur in Grundzügen an-
gedeutet werden. Ausgangspunkt der Fichteschen Konzeption ist eine Skizzie-
rung der Aufgabe der Formulierung von Philosophie als wissenschaftliches Sys-
tem: »Die Philosophie ist eine Wissenschaft, […]. […] Eine Wissenschaft hat 
systematische Form[.]«27 Wissenschaftlichkeit bedeutet für Fichte Rückführbar-
keit auf einen zweifelsfreien Grundsatz: »Auf ihm«, so Fichte, »gründet sich al-
les Wissen, und ohne ihn wäre überhaupt kein Wissen möglich; er aber gründet 
sich auf kein anderes Wissen, sondern er ist der Satz des Wissens schlechthin.«28 
Was das Moment eines prinzipiellen und stabilen Fundaments für Fichte im 
Vergleich zu Kant bedeutsamer werden lässt, ist sein mehr auf strenge Systema-
tik und deren Begründung abzielender Entwurf von Philosophie. Es geht Fichte 
um die Entwicklung der Philosophie aus einem absoluten, allem zugrundelie-
                                                             
24 Fichte, Johann Gottlieb: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-

ten. Bd. III.2: Briefwechsel 1793-1795, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann 1970, S. 
28, Nr. 171; Kursivierung im Original gesperrt. Vgl. auch die zeitlich naheliegenden 
und teilweise bis in den Wortlaut identischen Briefe an Johann Friedrich Flatt (S. 18) 
und Franz Volkmar Reinhard (S. 40). 

25 In einem geistesgeschichtlich benachbarten Zusammenhang spricht Saskia Haag von 
einem »Gründungsbegehren« in der Deutschen Literatur des 19. Jahrhunderts. Haag, 
Saskia: Auf wandelbarem Grund. Haus und Literatur im 19. Jahrhundert, Freiburg i. 
Br./Berlin/Wien: Rombach 2012, S. 25. 

26 Lukács, Georg: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über 
die Formen der großen Epik [1920], Bielefeld: Aisthesis 2009, S. 30. 

27 Fichte, Johann Gottlieb: Über den Begriff der Wissenschaftslehre oder der sogenann-
ten Philosophie [1794], hg. von Edmund Braun, Stuttgart: Reclam 1972, S. 31; Kursi-
vierung im Original gesperrt. 

28 Ebd., S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 101 

 
 

genden Prinzip, nämlich der sogenannten »Tathandlung« des absoluten Ich,29 der 
Selbst- und Weltsetzung transzendentaler Subjektivität. Zwar kann man der Kan-
tischen Apperzeption des »Ich denke«30 eine vergleichbare Funktion beimessen, 
aber sie wird nicht so sehr als ein generisches Prinzip, das am Beginn sowohl 
von Subjektivität als auch jeder philosophischen Darstellung derselben zu stehen 
habe, konzipiert. Fichte geht es um abschließbare Vollständigkeit und Deduzier-
barkeit aus einem ersten, unbezweifelbaren Grundsatz. Man hat deswegen von 
einer Re-Cartesianisierung der Transzendentalphilosophie bei Fichte gespro-
chen31 – tatsächlich nährt sich Fichte, wie an anderer Stelle gezeigt werden 
könnte, graduell auch metaphorisch wieder mehr Descartes an. 

Zur Veranschaulichung dieser Konzeption skizziert Fichte im Argumentati-
onsgang seiner Programmschrift mittels der Metaphern von Fundament und Ar-
chitektur drei Szenarien mehr oder weniger systematischer Philosophie. Man 
könne sich zunächst vorstellen, so Fichte, dass es keinen Grundsatz unmittelba-
rer Gewissheit gäbe. Das Wissen würde eine unendliche Reihe bilden, über de-
ren Status man aber nie absolute Gewissheit erlangen könne:  
 
»[U]nser Wissen bildet mehrere oder Eine unendliche Reihe, in der jeder Satz durch einen 
höhern, und dieser wieder durch einen höhern u. s. f. begründet wird. Wir bauen unsre 
Wohnhäuser auf den Erdboden, dieser ruht auf einem Elephanten, dieser auf einer Schild-
kröte, diese – wer weiß es, auf was, und so ins unendliche fort.«32 
                                                             
29 Vgl. Fichte, Johann Gottlieb: Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als Hand-

schrift für seine Zuhörer [1794], hg. von Wilhelm G. Jacobs, Hamburg: Felix Meiner 
1979, S. 11, § 1. 

30 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 174 [B 131]. 
31 Vgl. P. Rohs: Johann Gottlieb Fichte, S. 43. Als philosophiegeschichtliche Mittlerfi-

gur ist für diesen Prozess auch Karl Leonhard Reinhold von Relevanz, ohne dessen 
spezifische Kant-Interpretation die frühidealistische Konstellation nicht angemessen 
verstanden werden kann. 

32 J. G. Fichte: Über den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 44. Das Bild von der welt-
tragenden Schildkröte (und zugehörigem Elefanten) entstammt der indischen Mytho-
logie. In der neuzeitlichen europäischen Philosophie bildet es eine Motivgeschichte 
aus – prominent findet es sich früher schon in Lockes Essay concerning human un-
derstanding (1690) –, die sich im Umfeld der Genese des Deutschen Idealismus in der 
nachkantischen Philosophie um 1800 verdichtet. Eine umfangreiche Dokumentation 
dieser Motivgeschichte hat Michael Mandelartz zusammengetragen: »Auf dem Rü-
cken von Schildkröten oder: Die Rückkehr der Wissenschaft zum Mythos. Materialien 
zur Geschichte einer Anekdote« http://www.kisc.meiji.ac.jp/~mmandel/recherche/ 
schildkroete.html vom 08.01.2014. Nach Fichte greift auch Hegel auf das Motiv zu-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | MORITZ BENSCH 

 
 

Ein zweites Szenario, bei dem Fichte an den von ihm kritisierten Dualismus der 
Kantischen Philosophie gedacht haben mag, beschreibt er hingegen folgender-
maßen:  
 
»[U]nser Wissen besteht aus endlichen Reihen, aber aus mehreren. […] Unsre Wohnung 
stünde dann zwar fest, aber es wäre nicht ein einziges zusammenhängendes Gebäude, 
sondern ein Aggregat von Kammern, aus deren keiner wir in die andre übergehen könn-
ten; es wäre eine Wohnung, in der wir uns immer verirren, und nie einheimisch werden 
würden.«33 
 
Das Ideal der von Fichte ins Auge gefassten Systemphilosophie besteht aus einer 
Verknüpfung dieser beiden Szenarien abzüglich ihrer jeweiligen Defizite. Bild-
lich gesprochen in der Wissenschaft als einem einzigen, vollständigen Gebäude, 
das zudem auf einem festen Fundament errichtet ist, also auf einem ersten, abso-
luten Grundsatz, aus dem es sich entwickeln lässt. Dies beschreibt Fichte mit 
folgenden Worten: 
 
»Die Wissenschaft sei ein Gebäude; der Hauptzweck derselben sei Festigkeit. Der Grund 
ist fest, und so wie dieser gelegt ist, wäre der Zweck erreicht. Weil man aber im bloßen 
Grunde nicht wohnen, durch ihn allein sich weder gegen den willkührlichen Anfall des 
Feindes, noch gegen die unwillkührlichen Anfälle der Witterung schützen kann, so führt 
man auf denselben Seitenwände, und über diesen ein Dach auf. Alle Theile des Gebäudes 
werden mit dem Grunde, und unter sich selbst zusammengefügt, und dadurch wird das 
Ganze fest; aber man baut nicht ein festes Gebäude, damit man zusammenfügen könne, 
sondern man fügt zusammen, damit das Gebäude fest werde; und es ist fest, in so fern alle 
Theile desselben auf einem festen Grund ruhen. Der Grund ist fest und er ist auf keinem 
neuen Grund, sondern er ist auf den festen Erdboden gegründet.«34 
 
Dieser letzte Satz klingt zunächst einleuchtend, entspricht er doch der lebens-
weltlichen Vertrautheit des Hausbaues und expliziert somit die innere Logik der 
Metapher auf adäquate Weise: Um ein Fundament zu legen, auf das anschlie-
ßend ein Haus aufgebaut werden kann, benötigt man einen Bauplatz und beson-
ders einen tauglichen Erdboden, auf den man das Gebäudefundament überhaupt 
                                                                                                                                  

rück und dies interessanterweise im Kontext einer Kritik an Fichtes Idealismus. Vgl. 
dazu auch Henrich, Dieter: »Die ›wahrhafte Schildkröte‹. Zu einer Metapher in He-
gels Schrift ›Glauben und Wissen‹ «, in: Friedhelm Nicolin/Otto Pöggeler (Hg.): He-
gel-Studien II, Bonn: Bouvier 1963, S. 281-291. 

33 J. G. Fichte: Über den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 45. 
34 Ebd., S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 103 

 
 

errichten kann. Fichte expliziert auf korrekte Weise die Implikationen der Meta-
pher. Diese widersprechen jedoch vollkommen der Logik seines idealistischen 
Systemprogramms. Denn der Erdboden ist in der Logik des Bildes etwas Exter-
nes, das nicht Teil des Grundlegungs- und Bauprozesses ist. Er ist immer schon 
da, wo zu bauen angefangen werden kann. Er ist eine ermöglichende Vorgege-
benheit, die die Bedingungen jeder Fundierung bereitet. Er wäre somit ein kon-
stitutives Außen bzw. Vor. Das Prinzip und die Pointe des Fichteschen Idealis-
mus ist jedoch die ursprüngliche und voraussetzungslose, mithin unbedingte 
Selbst- und Weltsetzung des transzendentalen Subjekts, die berühmte »Tathand-
lung«. Es handelt sich sozusagen um eine transzendentalphilosophische creatio 
ex nihilo des Selbstbewusstseins. Ein solcher Idealismus absoluter Selbstbegrün-
dung kann keine Form ermöglichender Vor-Gegebenheit implizieren; dann näm-
lich wäre das Fundament des Systems – das »absolute, sich selbst setzende Ich« 
– nicht unbedingt, sondern abhängig. Gerade dies bedeutet aber die Metaphorik 
an dieser Stelle.35 Die dem Idealismus vorgeworfene Leugnung von »Seinsab-
hängigkeit des Subjekts«,36 die Leugnung dessen, was der späte Schelling in Ab-
grenzung zu Fichte und Hegel die ›Unvordenklichkeit des Seins‹ genannt haben 
wird,37 scheint hier durch die Metaphorik des Idealismus selbst entlarvt. Ferner 
scheint die im Bild vom System als Gebäude implizierte Statik und die damit 
einhergehende, von Fichte wiederholt erwähnte Festigkeit dem eigentlich dyna-
mischen Charakter des idealistischen Entwurfs einer ereignishaften Vollzugs-
Subjektivität (»Tathandlung«) entgegen zu stehen.  Es ist aber fraglich, ob einer 38

in mehrfacher Hinsicht unangemessenen Metaphorik gleichsam vulgär-
                                                             
35 Für eine systemtheoretische und narratologische Rekonstruktion dieser Problematik 

eines dem Anspruch nach voraussetzungslosen und selbstsuffizienten Anfangs einer 
System-Artikulation und -Darstellung, wie sie beim frühen Fichte mustergültig be-
obachtbar ist, vgl. Koschorke, Albrecht: »System. Die Ästhetik und das Anfangsprob-
lem«, in: Robert Stockhammer (Hg.), Grenzwerte des Ästhetischen, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp 2002, S. 146-163. Eine erste ambitionierte Problematisierung findet sich 
freilich schon um 1800 in der Fichte-Kritik Hegels. Vgl. zu dieser die Studie von 
Siep, Ludwig: Hegels Fichtekritik und die Wissenschaftslehre von 1804, Frei-
burg/München: Karl Alber 1970. 

36 Frank, Manfred: »Einleitung«, in: ders.: Auswege aus dem Deutschen Idealismus, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 7-26, hier S. 17. 

37 Vgl. Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Philosophie der Offenbarung. 1841/42, hg. 
von Manfred Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 161. 

38 Der freilich in dieser Programmschrift noch nicht so deutlich zu Tage tritt, wie er es 
dann in der eigentlichen Wissenschaftslehre tut, die (wie bereits zitiert) mit der Rede 
von der »Tathandlung« entsprechend anhebt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | MORITZ BENSCH 

 
 

dekonstruktivistisch eine subversive und sozusagen auto-dekonstruktive Qualität 
in Hinblick auf die philosophische Geltung attestiert werden sollte. Stattdessen 
scheint es aus metaphorologischer Sicht fruchtbarer, zu analysieren, ob und wie 
der Text mit dieser Diskrepanz zwischen philosophischer Konzeption und Meta-
phorik umgeht. Tatsächlich nämlich reagiert der Fichtesche Text in seiner Bild-
politik auf die diagnostizierte metaphorische Inkonsistenz, die mittels des Ein-
satzes des Bildelements des »Erdbodens« erzeugt wurde, für das in der systema-
tischen Logik des Fichteschen Idealismus kein Platz mehr zu sein scheint. 

Um die komplexe Problemlage besser zu verstehen, auf die Fichte im weite-
ren Verlauf seiner Programmschrift reagiert und ob der metaphorischen Inkon-
sistenz zu reagieren sich gezwungen sieht, ist es hilfreich, zuvor noch einmal zu 
Kant zurück zu gehen. Jetzt allerdings zu seiner Praktischen Philosophie.  
 
 
II. SELBSTHALTUNG 
 
Kant II 
 
Im zweiten Abschnitt seiner 1785, also vier Jahre nach der Kritik der reinen 
Vernunft veröffentlichten Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, findet sich bei 
Kant im Zusammenhang der Argumentation des berühmten »kategorischen Im-
perativs« relativ unvermittelt folgende Passage: 
 
»Hier sehen wir nun die Philosophie auf einen mißlichen Standpunkt gestellt, der fest sein 
soll, unerachtet er weder im Himmel, noch auf der Erde an etwas gehängt oder woran ge-
stützt wird. Hier soll sie ihre Lauterkeit beweisen als Selbsthalterin ihrer Gesetze, nicht als 
Herold derjenigen, welche ihr ein eingepflanzter Sinn, oder wer weiß welche vormund-
schaftliche Natur einflüstert, die insgesamt, sie mögen immer besser sein als gar nichts, 
doch niemals Grundsätze abgeben können, die die Vernunft diktiert, und die durchaus völ-
lig a priori ihren Quell und hiermit zugleich ihr gebietendes Ansehen haben müssen 
[…].«39 
 
Alles Empirische und Zufällige sei, so Kant weiter, »als Zutat zum Prinzip der 
Sittlichkeit« gänzlich untauglich. Das Prinzip der moralischen Handlung habe 
jenseits »von allen Einflüssen zufälliger Gründe« zu liegen, »die nur [durch die] 

                                                             
39 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785], Stuttgart: Reclam 

2008 [1961], S. 60: Zweiter Abschnitt: Übergang von der populären sittlichen Welt-
weisheit zur Metaphysik der Sitten. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 105 

 
 

Erfahrung an die Hand gegeben« seien.40 Vor einer »niedrige[n] Denkungsart in 
Aufsuchung des Prinzips unter empirischen Bewegursachen« müsse gewarnt 
werden, da, »die menschliche Vernunft in ihrer Ermüdung gern auf diesem Pols-
ter ausruht und in dem Traume süßer Vorspiegelungen (die sie doch statt der Ju-
no eine Wolke umarmen lassen) der Sittlichkeit […] einen Bastard unterschiebt, 
[...].«41 Kant spielt hier wohl auf den griechischen Mythos des Ixion an, der statt 
Hera Nepehele – eine von Zeus erschaffene Wolke – umarmt, und mit ihr den 
Kentauros zeugt.42 Die Gefahr des Umarmens einer Wolke, die nur scheinbar 
Halt gibt, schließt metaphorisch den Kreis zur Lokalisierung der Vernunft zwi-
schen Himmel und Erde. In diesem Zwischenbereich jenseits von Natur oder 
Empirie einerseits und Transzendenz andererseits kann, oder richtiger zu reden: 
darf sich die Vernunft bzw. Philosophie nur an sich selbst halten, muss sie sich 
gleichsam selbst tragen, mithin »Selbsthalterin« ihrer selbst sein. 

Sachlich motiviert ist die Metaphorik im Zusammenhang einer gänzlich 
apriorischen, formalistischen Herleitung des Prinzips der Sittlichkeit mit ahisto-
risch-universalistischem Anspruch. Zwar ist an der zitierten Stelle ausnahmslos 
von »der Philosophie« die Rede. Aber dass diese gegenüber der Kritik der reinen 
Vernunft entschieden differierende Bildlichkeit – hier die Betonung der Selbst-
haltung im Luftraum zwischen Himmel und Erde, dort das Bildfeld von Grund 
und Boden – besonders auf Kants praktische Philosophie abzielt, scheint z.B. 
durch folgende Hinweise ersichtlich: 

Erstens verweist das Bild der sich zwischen Himmel und Erde selbsthalten-
den Philosophie auf die Selbstsuffizienz und Autonomie (Selbstgesetzgebung) 
des moralischen Subjekts zu Kausalität aus Freiheit, das sich nur aus sich selbst 
heraus begründen kann und ein Absolutum,43 ein von jeglicher heteronomer Be-
dingung Losgelöstes darstellt. Dies unterscheidet das Subjekt der Kantischen 
praktischen Philosophie von dem der theoretischen. Jenes ist zwar ebenfalls weit 
davon entfernt, ein Subjekt reiner Passivität im empiristischen Sinne zu sein: es 
zeichnet sich durch Spontaneität aus. Es bleibt aber durch die unverfügbaren 
Dinge-an-sich als Quelle der Erscheinungen auf ein Anderes als es selbst ver-
                                                             
40 Ebd. 
41 Ebd., S. 61. 
42 Vgl. den Stellenkommentar in folgender Übersetzung ins Englische: Kant, Immanuel: 

Groundwork for the Metaphysiscs of Morals, hg. und trans. Allen W. Wood, Bingha-
mton, NY: Vail Ballou Press 2002, ohne Seitenangabe, Fußnote 59. Wood spekuliert 
auch über eine mögliche Quelle Kants bei Ovid oder Vergil, insofern der Mythos zwar 
griechischen Ursprungs ist, im Text aber Juno, also eine Figur der römischen Mytho-
logie, genannt wird.  

43 Vgl. I. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | MORITZ BENSCH 

 
 

wiesen – deswegen bereitet das Fundierungs-Modell der Kantischen theoreti-
schen Philosophie auch keine größeren Probleme. Dass Kant im Kontext der 
praktischen Philosophie dagegen von der Fundierungs-Metaphorik auf die der 
Selbsthaltung umstellt, ist insofern folgerichtig. 

Dass Kant in der eben zitierten Passage primär an die »praktische Philoso-
phie« denkt, mag zweitens außerdem ein Hinweis auf eine Textstelle aus der ei-
gentlichen Metaphysik der Sitten von 1797 verdeutlichen. Dort wird auch er-
kennbar, dass es sich bei Bildern von Boden, Fundament respektive Selbsthal-
tung um eine orientierende »Hintergrundmetaphorik« von Kants Denkens han-
delt.44 Im § 11 der »Tugendlehre« der Metaphysik unterscheidet Kant: »Der 
Mensch im System der Natur (homo phaenomenon, [...]) ist ein Wesen von ge-
ringer Bedeutung und hat mit den übrigen Tieren, als Erzeugnissen des Bodens, 
einen gemeinen Wert […].«45 Impliziert ist hier, dass der Mensch als »homo no-
umenon« – dies stellt im Kantischen Vokabular das Gegenstück zum »homo 
phaenomenon« dar –, also als moralisches und übersinnlich-intelligibles Ver-
nunftwesen, demgegenüber gerade kein Erzeugnis des Bodens ist. Was metapho-
risch auf die oben zitierte Passage aus der Grundlegung zurückweist: als Subjekt 
der praktischen Philosophie, mithin als Vernunftwesen und Bürger der ›noum-
enalen‹ Welt, ist der Mensch nicht wie die anderen Tiere vom Erdboden abhän-
gig bzw. an ihn gebunden, sondern autonom von diesem. An der eben zitierten 
Stelle heißt es dementsprechend im Anschluss: »Allein der Mensch als Person 
betrachtet, d. i. als Subjekt einer moralisch-praktischen Vernunft ist über allen 
Preis erhaben; denn als ein solcher (homo noumenon) ist er nicht bloß als Mittel 
zu anderer ihren, ja selbst seinen eigenen Zwecken, sondern als Zweck an sich 
selbst zu schätzen, d. i. er besitzt einen Würde (einen absoluten innern Wert), 
[…].«46 Aus metaphorologischer Sicht ist hier die Aufmerksamkeit insbesondere 
auf die unscheinbaren Worte »über« und »erhaben« zu richten. Bekanntlich hat 
die Idee des »Erhabenen« an anderer Stelle in Kants Werk, nämlich in der Kritik 
der Urteilskraft im Kontext der »Analytik des Erhabenen«, eine große Bedeu-
tung. Ohne dass diese Spur hier weiter verfolgt werden könnte, sei vor dem Hin-
tergrund der oben skizzierten Analyse des Kantischen Bildes der »Selbsthal-
tung« als Negation des Fundierungs- und Boden-Paradigmas nur andeutungs-
weise auf die bildliche Dimension dieser Vorstellung des »Erhabenen« aufmerk-
                                                             
44 Das metaphorologische Konzept der »Hintergrundmetaphorik« wird hier im Sinne 

Hans Blumenbergs verstanden. Vgl. Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Meta-
phorologie [1960], hg. von Anselm Haverkamp, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 91. 

45 Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt 
a.M.: Suhrkamp 1977, S. 568. 

46 Ebd., S. 569; Kursivierung im Original gesperrt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 107 

 
 

sam gemacht: damit ist ein – an dieser Stelle freilich nicht explizit und näher be-
stimmtes – Über intendiert. Was in der Bildsprache wiederum mit der wörtlichen 
Bedeutung des »Absoluten« korrespondiert: dem Losgelösten. Der Hinweis auf 
die Bodenverbundenheit des ›homo phaenomenon‹ weist diesen demgegenüber 
als ein durch Naturgesetze – z.B. die Schwerkraft – notwendig determiniertes 
Wesen aus, das als solches – letztlich also als res extensa – der Erde ebenso an-
gehört wie Tiere und Dinge. Man wird zwar zögern, der Rede von den »Erzeug-
nisse[n] des Bodens« gleiche metaphorische Dignität wie der von der »Selbsthal-
terin« beizumessen. Aber auch ihr scheint ein imaginativer Überschuss einge-
schrieben, der auf die Leitmetaphorik deutet. Denn das gerade die Bodenzugehö-
rigkeit und -rückgebundenheit des Naturwesens Mensch für erwähnenswert er-
achtet wird – und damit implizit die tellurische Nicht-Zugehörigkeit des Men-
schen als Vernunftwesen markiert wird –, ist nicht selbstverständlich.47 Es kann 
als Indiz für eine unterschwellige Virulenz des Bildfeldes auch über das rein Me-
taphorische hinaus gelesen werden: die Metapher weist über sich selbst hinaus.48  

Der an das Kantische Denken gerichtete Vorwurf, es leiste statt einer Über-
windung des durch den Cartesianismus virulent gewordenen Leib-Seele-
Dualismus lediglich seine Transformation und Verschiebung,49 findet in der 
Bildsprache einen Beleg. Seine Metaphorik weist das Kantische Subjekt in aller 
Anschaulichkeit als ein Bewohner zweier Welten aus: als Naturwesen (bzw. 
Sinnenwesen und Erscheinung) ist es erd-, weil bodengebunden, als freies und 
                                                             
47 Vgl. in diesem Zusammenhang auch den nachfolgenden § 12, in dem Kant argumen-

tiert, dass »[d]as Hinknien oder Hinwerfen zur Erde […] der Menschenwürde zuwi-
der« sei. Ebd., S. 571. Es überschneiden sich metaphorische und anthropologisch-
diskursive Textschichten. Hier wäre zum Beispiel an den anthropologischen Topos 
vom aufrechten Gang zu denken, der als anatomisch größtmögliche Distanzierung 
vom Erdboden zugleich menschliche Selbstbehauptung zu symbolisieren vermag. 
Vgl. hierzu die ideengeschichtliche Studie von Bayertz, Kurt: Der aufrechte Gang. Ei-
ne Geschichte des anthropologischen Denkens, München: C. H. Beck 2014 [2012]. 

48 Man könnte dies beispielsweise am auffälligen Vorkommen des Bildfeldes von Fun-
dament und Gebäudebau in der scheinbar zufälligen Wahl veranschaulichender Bei-
spiele im Argumentationsgang bei Kant und auch bei Fichte zeigen. 

49 Die man dann außer in der Differenz von theoretischer und praktischer Vernunft etwa 
auch in der Unterscheidung von Empirischem und Transzendentalem lokalisieren 
könnte. Eine Diagnose, wie sie sich etwa in der Historisierung der neuzeitlichen Sub-
jektivität bei Foucault findet, der in diesem Zusammenhang von einer »empirisch-
transzendentale[n] Dublette« sprach. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine 
Archäologie der Humanwissenschaften [1966], Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 
384. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | MORITZ BENSCH 

 
 

moralisches Vernunftwesen hält es sich selbst im Zwischen vom Himmel und 
Erde in der Schwebe.50  

 
Fichte II 
 
Wirft man vor diesem Hintergrund noch einmal einen Blick auf Fichtes Pro-
grammschrift, könnte man sagen, dass im weiteren Verlauf dieses Textes eine 
metaphorische »Loslösung vom Boden« inszeniert wird und der Text damit auf 
seine oben skizzierten metaphorisch-systematischen Inkonsistenzen reagiert. Die 
Spezifik dieser Reaktion, die in der Umstellung auf eine alternative System-
Metaphorik besteht, ist – so die These – vor dem Hintergrund der eben ausei-
nandergesetzten praktischen Philosophie Kants zu sehen. Dies hat systematisch 
Ursache darin, dass Fichte die beiden Momente der Kantischen Philosophie, das 
Theoretische und das Praktische, in einem System darzustellen bemüht ist. Nach 
der weiter oben referierten Textstelle, die die für eine idealistische Philosophie 
voraussetzungsloser Selbstbegründung problematische Implikation der Fundie-
rungs-Metapher offenbarte, nämlich dass jeder Akt von Fundierung bereits einen 
vorgegebenen Boden voraussetzt, stellt der Text bemerkenswerter- aber – so die 
These dieses Aufsatzes – auch nachvollziehbarerweise auf ein durchaus anderes 
System-Modell samt veränderter Metaphorik um. Fichte imaginiert das philoso-
phische System an späterer Stelle der Programmschrift – im Textverlauf ziem-
lich unvermittelt – nicht mehr als fundiertes bzw. zu fundierendes Gebäude, son-
dern als eine Art losgelöste, selbsttragende Konstruktion:  
 
»[S]oll ein vollendetes und Einiges System im menschlichen Geiste seyn, so muß es einen 
solchen höchsten und absolut-ersten Grundsatz geben. Verbreite von ihm aus sich unser 
Wissen in noch so viele Reihen, von deren jeder wieder Reihen u. s. f. ausgehen, so müs-
sen doch alle in einem einzigen Ringe festhangen, der an nichts befestigt ist, sondern 
durch seine eigne Kraft sich, und das ganze System hält. – Wir haben nun, einen durch 
seine eigene Schwerkraft sich haltenden Erdball, dessen Mittelpunkt alles, was wir nur 
wirklich auf dem Umkreis desselben, und nicht etwa in die Luft, und nur perpendikular 
und nicht etwa schiefwinklicht angebaut haben, allmächtig anzieht, und kein Stäubchen 
aus seiner Sphäre sich entreissen läßt.«51 

                                                             
50 Eine vollständige Metaphorologie der Kantischen Philosophie hätte schließlich noch 

die Kritik der Urteilskraft zu berücksichtigen, die u.a. in den argumentativen Zuspit-
zungen der »Analytik des Erhabenen« und einer ›Idealisierung des Organismus‹ zwi-
schen Synthesis und Selbstdestruktion der gesamten Systematik oszilliert. 

51 J. G. Fichte: Über den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 109 

 
 

Diese vielleicht als planetarisch charakterisierbare und bei genauerer Hinsicht si-
cherlich von Widersprüchen nicht freie Metaphorik – die Aspekte von in der 
Ideengeschichte und zumal der idealistischen Philosophie um 1800 virulenten 
Modellen von Zirkularität und Organismus einbezieht52 – wird nicht nur dem 
Anspruch des Fichteschen Idealismus gerechter, eine Theorie freier und unab-
hängiger, weil von keiner Vorbedingung abhängiger Subjektivität zu sein.53 Ihr 
gelingt es auch, eine Dynamik anzudeuten, die diesem Idealismus inhärent ist, 
der statt statischer Substanz-Metaphysik das Denken des Vollzugs von aktualem, 
handelndem Bewusstsein in seinem Verhältnis zu Welt systematisch rekonstruie-
ren will.  

Von einer statischen Auffassung von Systemphilosophie, wie sie noch in der 
von Descartes, Kant und Reinhold herrührenden Fundierungs- und Architektur-
Metaphorik zum Ausdruck kam, hat sich Fichte 1796 in einer in Friedrich Im-
manuel Niethammers Philosophischem Journal veröffentlichten Replik auf die 
Kritik des Jenaer Professors Karl Christian Erhard Schmid nachdrücklich distan-
ziert:  

 
»Bei allem Philosophiren nach Herrn Schmids Weise sind die Objecte des Philosophirens 
etwas Ruhendes, und Festes; in der Wissenschaftslehre ist das Object ein thätiges, in sei-
ner Thätigkeit Dargestelltes. Der Zweck der letztern Wissenschaft ist nicht der, ein Sys-
tem von Dingen zu rechtfertigen, sondern eine Reihe von Handlungen zu beschreiben.«54 
  

                                                             
52 Vgl. dazu den instruktiven Aufsatz von Strub, Christian: »Organisch verkettet. Zur 

Tropologie des Systems«, in: Anselm Haverkamp/Dirk Mende (Hg.). Metaphorologie. 
Zur Praxis von Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 108-133. 

53 Gleichwohl ist zu sehen, dass die Bildlichkeit von »Erde« insofern noch präsent ist, 
als von einem »Erdball« die Rede ist – jetzt aber ist das System sozusagen eine Erde 
für sich. Das Problem des Externen oder anders gesprochen: der System-Umwelt-
Differenz ist – zumindest auf einen ersten Blick – überwunden. 

54 Fichte, Johann Gottlieb: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-
ten. Bd. I,3: Werke 1794-1796, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann 1966, S. 256; 
Kursivierung im Original gesperrt. Der Aufsatz trägt den Titel »Vergleichung des von 
Hrn. Prof. Schmid aufgestellten Systems mit der Wissenschaftslehre« und wurde zu-
erst veröffentlicht in der 12. Ausgabe des 1. Jahrgangs von Niethammers Journal. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | MORITZ BENSCH 

 
 

RESÜMEE 
 
Seit Descartes imaginiert die Vernunft im Bild der Fundierung sich selbst zu 
konstituieren um mittels einer solchen Begründung eine Stabilisierung von  
Welt-, Selbst- und Wissensbezügen zu ermöglichen. Der metapherngeschichtli-
chen These Blumenbergs von der Umbesetzung der philosophischen Metaphern 
von Architektur und Fundament in der Neuzeit weg von der Frage nach dem Ab-
schluss nach oben und hin zur der nach dem Anfang von unten ist prinzipiell zu-
zustimmen. Allerdings mit zwei Einschränkungen bzw. Ergänzungen.  

Erstens: Kants Metaphorik intendiert durchaus noch die Konturierung nach 
oben. Aber freilich ist die Sorge um den oberen Abschluss des Vernunft-
Gebäudes bei ihm schon zu einem guten Teil säkular, weil szientifisch motiviert. 
Eine vernunftkritische Überdachung bedeutet ihm Selbstbeschränkung der theo-
retischen Philosophie nicht so sehr in Hinblick auf ein Höheres, sondern zwecks 
der Versicherung rationaler Solidität der theoretischen Vernunft.  

Der zweite Einwand besteht dagegen in einer Zuspitzung der These Blumen-
bergs. Nicht nur wird das Fundieren thematisch, zunehmend wird es problema-
tisch und zur prekären Metapher, in deren Prekarität sich eine problemgeschicht-
liche Konstellation abzeichnet. Ihre Implikation unvordenklicher Erdgebunden-
heit steht in Spannung zum Anspruch autonomer Selbstkonstitution transzenden-
taler Subjektivität. Obgleich die Angemessenheit der Metaphorik bereits – wie 
gezeigt werden könnte – seit Descartes zweifelhaft anmutet, scheint ihre starke 
bildliche Suggestion von Solidität und Stabilität sie unter veränderten philoso-
phiegeschichtlichen Bedingungen bis ins 20. Jahrhundert hinein stets von neuem 
attraktiv zu machen.55 In der Zeit um 1800 ist jedoch eine Zuspitzung des Prob-
lems und der Fraglichkeit des Modells Fundierung zu beobachten, die etwa auch 
in Texten Friedrich Schlegels, Friedrich Wilhelm Joseph Schellings und Georg 
Wilhelm Friedrich Hegels beobachtbar ist. Zudem ist spätestens seit dieser Zeit 
eine Mehrdimensionalität der Metaphorik zu konstatieren: die Rede von Grund 
und Boden tangiert nicht nur begründungstheoretische und systemphilosophische 
Probleme, sondern bekommt auch eine wissenschafts- bzw. kulturkritische Di-

                                                             
55 Die Konjunktur der philosophischen Metaphern von Fundament und Architektur en-

det keinesfalls mit der Genese des Deutschen Idealismus von Fichte bis Hegel. Auch 
im 20. Jahrhundert findet sie in programmatischer Absicht noch Verwendung, ohne 
dabei etwas von ihrer Problematik einzubüßen. Ein Autor, an dem die Aktualisierung 
der Metaphorik gut beobachtet werden kann, ist Martin Heidegger, für den das Bild-
feld von Grund und Boden seit den 20er Jahren bis in sein Spätwerk hinein von Be-
deutung ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 111 

 
 

mension. Die philosophischen Metaphern von Grundlegung und Gebäudebau 
haben seit Descartes einen rhetorischen Überschuss. Sie sind in Inszenierungen 
von neuen Anfängen eingebunden, zu deren Rhetorik gehört, eine tiefgreifende 
Neu-Gründung als notwendigen und radikalen Bruch mit überkommenen, nicht 
mehr tragfähigen Traditionen initiieren zu wollen. 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das sichverschließend Aufgehende 
Zu Heideggers ontologischer Differenz als Ausweitung  

des Bedeutungsspektrums der Erde im Yijing 

(Buch der Wandlungen) 

SARAH EICHNER 
 

 
 
EINFÜHRENDE BETRACHTUNGEN: 
 
Im Zentrum meines Beitrags steht eine Figur des Raumgebenden, die, wie ich zu 
zeigen hoffe, maßgeblich mit dem 2. Zeichen des Yijing verbunden ist. In der 
überlieferten Fassung des Yijing trägt es den Namen Kun und wird dem traditio-
nellen, d.h. dem maßgeblich auf der Kommentartradition des Yijing basierenden 
Verständnis zufolge, als die (dem Himmel, Qian, gegenüberstehende) Erde auf-
gefasst. Hiernach nehmen beide Zeichen, Kun und Qian, nicht nur zahlenmäßig 
die ersten zwei Plätze im Yijing ein, sondern markieren als Paarzeichen in ihrer 
inneren Dynamik und in ihrer Relation zueinander auch den Anfang oder Ur-
sprung aller weiteren 62 Zeichen, die als eine modellhafte und bildlich-
symbolische Darstellung der Manifestation der Wirklichkeit betrachtet werden 
können. Gemäß dem philosophisch einflussreichsten Kommentar des Yijing, der 
sogenannten Großen Überlieferung soll das Yijing den Kosmos und seine Wirk-
mächte (oder Prinzipien) in seinen Zeichen abbilden: Der Titel Yi (Wandlung) 
bezeichnet demnach nicht nur die Wandlungen der Linienbilder im Text, son-
dern auch die Wandlungen von Himmel und Erde (der gesamten Natur, des 
Kosmos). Diesem Verständnis folgend liegen in Qian und Kun die Bilder der 
höchsten und allumfassendsten Wirkmächte des Kosmos vor. Sie werden in den 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | SARAH EICHNER 

 

Kommentartexten mit dem Himmel und mit der Erde identifiziert.1 Im Grunde 
genommen sind Qian und Kun jedoch nicht identisch mit Himmel und Erde bzw. 
nicht ohne weiteres mit ihnen identifizierbar: Weder sind ihre Namen etymolo-
gisch rekonstruierbar noch kennen wir die genaue Bedeutung der Zeichen im 
Yijing. Dieser Zusammenhang ist von Belang, sofern das (der Kommentartraditi-
on folgende) traditionelle Polaritätsmodell Kun und Qian als Himmel (yang) und 
Erde (yin) interpretiert, was zugleich zu einem Unterordnungsverhältnis der Erde 
unter den Himmel bzw. einer Dominanz des Himmels über die Erde beigetragen 
hat – eine Auffassung, die sich mit früheren Zugangsweisen zu Qian und Kun 
nicht verträgt. Eine Analyse des Spruchwerks und dessen mythologischer Fäden 
zeigt, dass diese Subordination das Resultat späterer Interpolationen ist. Dass 
Kun keine untergeordnete Rolle zukommen kann, sondern ihre Wirkmacht um-
gekehrt konstitutiv ist für das Gesamtschema der Wandlungen wird sehr deutlich 
mittels einer Auslegung Kuns (und ihres Sinn- bzw. Linienbildes) vor dem Hin-
tergrund der (phänomenologisch verstandenen) Figur dessen, was ich das Raum-
gebende nennen möchte. Räumliche Motive finden sich auch in dem Spruchwerk 
zu Kun sowie ihrer mythologischen Vorgeschichte. Vor allen Dingen soll jedoch 
ihr Linienbild selbst und die Figur, die sich darin sinnbildlich verkörpert, im 
Hinblick auf eine phänomenologische Sichtweise des Raumgebenden strukturell 
betrachtet und interpretativ entwickelt werden.  

Die Verbindung zwischen Kun und dem Raumgebenden soll es ermöglichen, 
einen sich von dem traditionellen Verständnis des Yijing abhebenden (post-
patriarchalen) Zugang zu eröffnen. Werden nämlich einige der bildlich-
symbolischen und textuellen Sinnfäden aufgenommen, welche es erlauben Kun 
als Raumgebendes zu situieren, zeigt sich, dass der Ort, der Kun dem traditionel-
len Verständnis nach im Ganzen des Yijing zugewiesen wird, eine als ideolo-
gisch zu entlarvende Einschränkung und Reduktion ihres Wirkspektrums und ih-
rer fundamentalen Rolle ist. Dies gilt nicht nur von Kun als einer allem Erschei-
nenden und dessen Aufeinanderbezogensein vorgängigen Erscheinungsmatrix 
des Lebendigen, sondern auch als einer sich potenzierenden Kraft, die nicht nur 
alle erscheinenden Dinge stützt, trägt und nährt, sondern in allen Phänomenen 
auf eine je individuelle Weise zur Erscheinung gelangt, ohne selbst dabei zu er-

                                                             
1 Mit Himmel und Erde stehen wiederum verschiedene Göttergestalten in Verbindung, 

deren nähere Charakterisierung jedoch aus den Zeichen nicht genau hervorgeht. Qian 
und Kun geben primär religiöse und mythische Symbole wieder: bereits zur Entste-
hungszeit des Yijing wurden die Zeichen als Embleme von Wesen – von Gottheiten, 
Ahnen der Geschlechter und von Tieren – verstanden, denen spezifische Wirkungs-
mächte auf die Geschehnisse der Welt zugeschrieben wurden. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 115 

scheinen. Wird Kun durch eine Vertiefung ihres Wirkspektrums und ihrer pri-
mären Funktion als Schlüsselfigur zum Yijing betrachtet, führt dies zu einer 
Transformation der gesamten im Yijing symbolisch dargestellten Ordnung. 
Durch einen dekonstruktiven Abbau verschiedener Sinnschichten innerhalb der 
Überlieferung des Yijing, kann eine umfassendere Dimension von Kun erschlos-
sen werden, die über den ihr im kodifizierten Ganzen zugewiesenen Status hin-
ausreicht und eine neue Sichtweise auf die dem Yijing zugrundeliegende kos-
misch-kosmologische Weltauffassung ins Spiel bringt. 

Obwohl nämlich die rein graphische Darstellung von Erde, Kun , und 
Himmel, Qian , strukturell ein Verhältnis wechselseitiger Inhärenz und Sym-
metrie impliziert, wird aus diesem Verhältnis auf der Ebene der Sinnaneignung – 
die sich systematisch in den Überlieferungen des Yijing ausdifferenziert – eine 
hierarchische Struktur entworfen, die eine Logik der Subordination von Kun 
(hier als Erde verstanden) nach sich zieht. Qian, der Himmel, besitzt hiernach 
den Status eines dominanten Bedeutungsträgers, der die ganze symbolische Ord-
nung bestimmt. Dieser Status wird durch dasjenige gerechtfertigt, was ich ›Her-
meneutik der Macht‹ nennen möchte, durch die sich im Laufe der Wirkungsge-
schichte des Yijing das Verständnis der Tradition konsolidiert hat. Gleichzeitig 
wurde diese Hermeneutik als Legitimationsgrund verschiedener politischer und 
gesellschaftlicher Verhältnisse herangezogen. Die Entwicklung dieser Herme-
neutik der Macht hängt methodisch mit einer Reduktion des vollen Bedeutungs-
spektrums der Erde auf eine Funktion zusammen, die der Einrichtung einer Öko-
nomie der Herrschaft dient, in dessen Zentrum der Himmel steht. Die Freilegung 
der verdeckten Sinnschichten von Kun kann zu einer radikalen Dekonstruktion 
der Macht beitragen, und zwar nicht in dem Sinne, dass die Machtposition des 
Himmels durch eine Herrschaft der Erde ersetzt wird, sondern vielmehr durch 
einen selbstdekonstruktiven Abbauprozess, der, wie ich zu zeigen hoffe, dem 
immanenten Wirkpotential von Kun selbst entspricht. Kun führt nämlich nicht 
nur eine Öffnung in das systematische Ganze ein, wodurch der bisherige Bedeu-
tungsrahmen gewissermaßen gesprengt wird, sondern ist strukturell betrachtet 
selbst diese Öffnung und kann ihr daher keine neue Konstruktion angehaftet 
werden. 

Diese ursprüngliche Öffnung, die sich in Kun systematisch und strukturell 
verkörpert spielt für die Idee des Raumgebenden eine herausragende Rolle: sie 
zeigt auch den Weg für ein phänomenologisches Verständnis der chthonischen 
Dimension der Manifestation, sofern die Thematisierung des Chthonischen – 
trotz aller Verhaltenheit ihm gegenüber – zum Kern des phänomenologischen 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | SARAH EICHNER 

 

Aufschließens der Weltlichkeit der Welt gehört.2 Der Weg des phänomenologi-
schen Verständnisses vermag, die chthonische Dimension der Manifestation d. h. 
eines der Ökonomie der Herrschaft vorgehenden (und sogar sich entziehenden) 
Untergrundes freizulegen, z. B. in der Auffassung der Erde als eines Raumge-
benden diesseits der üblichen Polaritätsbeziehung zu einem als männlich konzi-
pierten Operator. In diesem Kontext kann eine ontologische Konzeption im 
abendländischen Denken nicht übersehen werden, die sehr viel zur radikalen 
Selbstkritik (d. h. zur Destruktion) der Metaphysik und zur Aufstellung von neu-
en Parametern der Ontologie jenseits der üblich tradierten Sedimentierungen die-
ses Begriffs beigetragen hat: Martin Heideggers Auffassung der Erde in ihrer 
Beziehung zur griechischen physis.  
 
 
1.  DIE ERDE ALS CHIFFRE EINER RADIKALEN (SELBST-) 

KRITIK DER ABENDLÄNDISCHEN METAPHYSIK AM 
BEISPIEL VON MARTIN HEIDEGGER 

 
Betrachtet man Heideggers Radikalisierung der phänomenologischen Auffas-
sung von physis und Erde, so findet man gleichzeitig eine In-Frage-Stellung der 
metaphysisch bedingten Vorstellung vom ›Grund‹ und deren Aufbewahrung in 
einem maßgeblichen Bestimmungsfaktor, der mit der ontologischen Differenz 
zusammenhängt. Heidegger denunziert auf seine eigene Weise die metaphysi-
sche Vernähung des Denkens und legt die leere Stelle des Seienden frei, eine 
epochal unsichtbare Stelle oder Quelle des Seienden, die im Sinne einer Ereig-
nisstätte (d. h. einer Stätte der Wahrheit des Seins mitten in der geschichtlichen 
Vergessenheit der Seinswahrheit) gedeutet wird. Gerade aus diesem Grund liegt 
es nahe, Heideggers Einsicht in die ›chthonische Dimension‹ dieser ontologi-
schen Wahrheit konzeptuell zu rekonstruieren, selbst wenn seine Konzeption be-
stimmte Momente zeigt, die auf eine Wiedereingliederung des primordialen 
Sich-Öffnens in eine logoshafte Struktur hinweisen.  

Besonders von Belang ist eine Stelle in seiner Heraklit-Vorlesung von 1944, 
in der Heidegger auf die Bedeutung des griechischen Wortes techné eingeht. 
Nach Heidegger kann techné (Hervor-bringen, Her-stellen) griechisch gedacht 
keineswegs von physis (Von-sich-aus-Aufgehen) getrennt werden, wie man im 

                                                             
2 Vgl. Komel, Dean: »Die Erde als phänomenologisches Thema«, in Heinrich 

Hüni/Peter Trawny: Die erscheinende Welt, Festschrift für Klaus Held, Berlin 2002, 
S. 55-69; hier S.56. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 117 

modernen Sinne vermutet3. Ich lasse die philologische Frage bei Seite, was das 
Adverb ›griechisch‹ für Heidegger überhaupt bedeutet, wenn er sagt, man solle 
›griechisch‹ denken; ich setze hingegen dieses Adverb mit dem Ausdruck ›her-
meneutisch-phänomenologisch‹ gleich, und zwar im Sinne der mühsamen Her-
ausarbeitung seiner ontologischen Differenz, d. h. der Enthüllung des Seienden 
aus dem Gesichtspunkt von dessen radikalstem Wesungsmodus. Damit hängt ei-
ne wichtige Frage zusammen, auf die Heidegger nachdrücklich hinweist: die 
Frage nach dem in der Moderne nicht mehr spürbaren Zusammenhang zwischen 
dem Terminus téchne und dessen verbalem Stammwort: tékô, tíktô – dessen 
Grundbedeutung ›erzeugen‹ ist, d. h. für Heidegger »sowohl zeugen als gebären 
[...] aber vorwiegend das zweite«4. Die Entfernung des Wortes téchne von dem 
semantischen Feld des Machens und Anfertigens (woran das moderne Denken 
gewöhnt ist) eröffnet eine andere Ebene der Reflexion über Episteme und Logik, 
die nicht mehr von der westlichen Rationalitätsherrschaft gekennzeichnet ist. 
Dass im Wort ›Architekt‹ das griechische téktôn beinhaltet ist, entzieht sich Hei-
deggers Reflexion keineswegs. Er verbindet die Tätigkeit des Architekten mit 
der Hervorbringung eines Tempels und weist damit auf eines der Beispiele für 
das Ins-Werk-Setzen der Wahrheit des Seins (d. h. der ursprünglichen Entber-
gung des Seienden diesseits aller ontischen Bestimmungen und modern-
technischen Überlagerungen) hin, die er in einem vorherigen Aufsatz von 1936, 
Ursprung des Kunstwerkes, anführt, wo u. a. wesensmäßig von der Erde die Re-
de ist. Téchne steht daher, ›griechisch gedacht‹ (so Heidegger), in einem wesent-
lichen Bezug zur physis, sofern beides eine besondere Beziehung zur Unverbor-
genheit und Verbergung darstellen. Die Dynamik der physis, die Heidegger für 
viel mehr als ›Natur‹ (im modernen Sinne) hält5, hängt mit ihrer Bewegung des 
Aufgehens und Verschließens zusammen. Techeîn setzt seinerseits ein »Hervor-
bringen oder Hin-stellen ins Unverborgene (die Welt)« voraus, dessen Haupt-
merkmal »ein Sichauskennen im Unverborgenen« ist und »in den Weisen, das 
Unverborgene zu erlangen«6. Die Gefahr dieser Tendenz zum Erkennen der Ge-
samtheit des Seienden , d. h. zur metaphysischen Einstellung zum Kosmos im 7

                                                             
3 Heidegger, Martin: GA Band 55. Heraklit. Der Anfang des abendländischen Denkens. 

Logik. Heraklits Lehre vom Logos, Hg. von Manfred S. Frings. Frankfurt a. M.: Vit-
torio Klostermann 1994, S. 200. 

4 Ebd., S. 201. 
5 Ebd., S. 202. 
6 Ebd., S. 202. 
7 Dieses systematische Erkennen könnte als der Übergang vom Kosmos zur Geschichte,

sofern die hegelsche Dialektik die rätselhafte und dem Denker zum Erstaunen bewe-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | SARAH EICHNER 

 

hegelschen Sinne, erwähnt er am Anfang seiner Heraklit-Vorlesung von 1943, 
und zwar als Gegenbeispiel zur Dunkelheit des heraklitischen Denkens. Dunkel-
heit heißt für Heidegger so viel wie »eine wesensnotwendige Weise des Sichver-
bergens. Der Denker Heraklit ist der Dunkle, weil sein Denken dem Zu-
denkenden das Wesen wahrt, das ihm gehört, [...] weil er das Sein als Sich-
Verbergen denkt und gemäß diesem Gedachten das Wort sagen muss«.8 Für 
Heidegger wird das Dunkle vom Wort des anfänglichen Denkens weder über-
wunden noch aufgehoben, sondern gehütet, und das Grundwort im Sagen des an-
fänglichen Denkens ist nichts anderes als physis9. 

Was ist aber die Beziehung zwischen physis und Erde? Heidegger übersetzt 
das griechische Verb phyein mit ›Aufgehen‹, to phyon ist deshalb ›das Aufge-
hen‹ im Sinne des Herkommens aus dem Verschlossenen und Verhüllten10. Es ist 
interessant, anzumerken, dass die Grundbedeutung des phyein für Heidegger »im 
Aufgehen des in die Erde versenkten Samenkorns«11 unmittelbar anschaulich 
wird. Die physis ist in diesem Sinne ein zu erfahrendes Geschehnis, sie ist das 
Wachsen, das erst das Offene, in welches das Wachsen hineingeht, als es selbst 
zur Erscheinung bringt12: 
 
»Die  als Aufgehen kann überall, z. B. [...] am Wachstum der Pflanzen, am Hervor-
gehen von Tier und Mensch aus dem Schoß, erfahren werden. Aber , das aufgehende 
Walten, ist nicht gleichbedeutend mit diesen Vorgängen, die wir heute noch zur ›Natur‹ 
rechnen. Dieses Aufgehen und In-sich-aus-sich-Hinaustreten darf nicht als ein Vorgang 

                                                                                                                                  
gende Offenheit des Kosmos in eine Systematik der Geschichte (als Sich-Setzen des 
Geistes in seiner Unendlichkeit) transformiert und damit jegliche wesenshafte Dun-
kelheit vollkommen vertilgt. Kein Wunder, dass Heidegger das Verb kosmeîn mit 
»zieren« übersetzt, nicht aber als ›schmücken‹ sondern vielmehr als ›entstehen lassen‹ 
im Sinne einer lichtenden Fügung (und damit sehr eng verbunden mit dem Glanz der 
Ur-Flamme: pyr, und dem Aufgehen der physis) deutet (vgl. Ebd., S. 163).  

8 Ebd., S. 32. 
9 Ebd., S. 85. 
10 Ebd., S. 85. 
11 Ebd., S. 87. 
12 Vgl. Trawny, Peter: Martin Heideggers Phänomenologie der Welt, in: Karl-Heinz 

Lembeck/Ernst Wolfgang Orth/Hans Rainer Sepp (Hg.), Phänomenologie. Texte und 
Kontexte (Band 3), Freiburg/München: Karl Alber 1997, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 119 

genommen werden, den wir unter anderem am Seienden beobachten. Die  ist das 
Sein selbst, kraft dessen das Seiende erst beobachtbar wird und bleibt.«13  
 
Zentral scheint hier, dass physis, obschon sie die Eröffnung des Ganzen ist, in-
dem sie das Seiende im Ganzen aufgehen und in solchem Aufgehen es zugleich 
in seine Gestalt kommen lässt, selbst jedoch nicht erscheint. Das Fragment des 
Heraklit bringt dies so zum Ausdruck:   14. Die sich entfal-
tende Eröffnung des Seienden im Ganzen, die wir an uns selbst und in der Welt 
erfahren können, bleibt als sie selbst entzogen.15 Das Wesen der Natur hält sich 
im Sein verborgen.16 Heidegger fasst die Erde im Andeuten an das ursprüngliche 
Wesen der physis als ›das Bergende‹ auf. Die Erde tritt auf eine spezifische Wei-
se in Erscheinung, und zwar als eine Art unsichtbare Kehrseite des Sichzeigens, 
oder besser gesagt: als das Sichverschließen, weswegen und wodurch Seiendes 
ins Licht des Erscheinens aufgeht: Das ist auch der Grund, warum Heidegger 
physis anfänglich gedacht hat als unsichtbare Fügung (harmonía aphanés), d. h. 
als die Fügung, »die das Aufgehen zurückfügt in das bergende Verbergen«17.  

Aus dem bisher Erläuterten wird es deutlich, dass physis für Heidegger min-
destens zwei Grundcharakteristika beinhaltet, die für unsere Reflexion über Kun 
und Erde jenseits der Polaritätsauffassung von Belang sind:  

 
1. Sie erschöpft sich nicht in der Bestimmung der ta onta, sondern sie deutet auf 

das, was die Gesamtheit einer ontischen Situation in ihrer ontologischen Dy-
namik (d. h. jenseits der im Ganzen verorteten Seienden) ausmacht. In diesem 
Sinne muss man zwischen den immer schon verorteten Elementen einer Welt-
situation und der sich-öffnenden oder raumgebenden (d. h. Erdgebundenen) 
Instanz unterscheiden, welche die Situation als solche ermöglicht. Das erste ist 
die Ebene des Erscheinenden, das zweite beinhaltet das Erscheinen des Er-
scheinenden in seiner unbegreifbaren Komplexität.  
 

                                                             
13 Heidegger, Martin: Einführung in die Metaphysik, Tübingen: Max Niemeyer 1953, S. 

11. 
14 Mansfeld, Jaap (Auswahl der Fragmente, Übersetzung und Erläuterung): Die Vorsok-

ratiker I, Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam 1999, S. 252. Heidegger übersetzt: 
»Das Aufgehen dem Sichverbergen schenkt’s die Gunst«. Heidegger: GA 55, S. 144. 

15 Vgl. P. Trawny: Martin Heideggers Phänomenologie der Welt, S. 133. 
16 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, Pfullingen: Neske 1986, S. 97f. 
17 M. Heidegger: GA 55, S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | SARAH EICHNER 

 

2. Sie deutet nicht nur auf das lichtende Aufgehen des Seienden hin, sondern 
auch auf das (ultimativ unsichtbare) Anfängliche des Erscheinungsgeschehens, 
dessen ›Wesung‹ nur mit einer Nicht-Figur eines unhintergehbar Sich-
Entziehenden wiedergegeben werden kann. Mit anderen Worten: die ontologi-
sche Dimension ist nicht nur eine reine Differenz im Seienden, sondern sie 
stellt eine Dynamik des Gesamtlebendigen dar, die ihren eigentlichen Sinn so-
gar unabhängig von der konstituierten Ordnung in allen möglichen Variatio-
nen des ontisch-ontologischen Vorrangs erhält.  

 
Über den ersten Aspekt ist Heidegger sich vollkommen bewusst, und seine Dar-
legung der ontologischen Dynamik ist vielfach und nuanciert. Was den zweiten 
Aspekt anbelangt, ist das Moment des Sich-Verschließenden, d. h. das, was wir 
chthonische Dimension nennen, symptomatisch depotenziert gegenüber der 
Macht des Logos, selbst wenn Heidegger das semantische Feld der griechischen 
Logik in den unsicheren und manchmal sogar abgründigen ›Boden‹ einer chtho-
nischen Ursprungsfigur rückt, die strenggenommen als Nicht-Figur (gähnende 
Öffnung, Schließung) definiert werden sollte. Diese Radikalisierung des phäno-
menologischen Blicks findet in einem Aufsatz statt, in dem Heidegger über et-
was Angefertigtes, Technisches, Artefakten-Artiges schreibt: das Kunstwerk. 
Die anscheinende Thematisierung eines angefertigten Dings18, des Kunstwerkes, 
dessen Bedeutungsintensität einen Akt der philosophischen Reflexion verlangt, 
ist aber nur der schon von Husserl in Frage gestellte ›natürliche Blick‹ auf die 
Sache. Mit bemerkenswerter Subtilität vollzieht Heidegger eine Umkehrung der 
Perspektive: Das Kunstwerkt erscheint nicht als höchster, d. h. vom Menschen 
gemachter Ausdruck der Hervor-bringung (oder Bezugspunkt zwischen artefac-
tum und spiritus) nach dem Zeughaften des Zeuges (instrumentum) und dem 
Dinghaften des Dinges (ens creatum), sondern im Gegenteil: Das Wesen des 
Kunstwerkes als vor-ontisches Wahrheitsgeschehen offenbart sowohl das Zeug-
hafte des Zeuges als auch das Dinghafte des Dinges, indem es allen Bedeutungs-
bestimmungen einer partikulären Situation der onta (je nach ihrer Funktion im 
Kontext – ens artefactum – oder nach ihrer Stelle im Ganzen – ens naturale) ihre 
Relevanz überhaupt gibt. Die Thematisierung der Erde kreist um das ursprüngli-
che Geben, ausgehend von welchem Möglichkeitsbedingungen nicht nur des Er-
scheinenden, sondern auch des Erscheinens ziemlich radikal in den Blick ge-
bracht werden. Dieses ursprüngliche Geben ist nach Heidegger nicht mehr in den 
Dingen der Natur oder in den Zeugen der Kultur sichtbar, nicht weil solche Zeu-

                                                             
18 Vgl. Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes, Stuttgart: Reclam 2008, S. 

10. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 121 

gen und Dinge prinzipiell nicht ontologisch tauglich sind, sondern weil der mo-
derne Blick sehr drastisch eingeengt wurde und der Mensch etwas Besonderes 
braucht, wodurch der natürliche Blick und seine reduktionistische Brücke zum 
Erscheinenden einstürzt. Es bedarf daher einer Erschütterung der Wahrneh-
mungsebene, und das ist genau das, was ein Kunstwerk im strengen Sinne aus-
löst. Durch diese Erschütterung gelangt der Mensch dazu, »die Eröffnung des 
Seienden in seinem Sein«, d. h. »das Geschehnis der Wahrheit« zu erblicken, 
wie Heidegger selber sagt: »Worauf es ankommt, ist eine erste Öffnung des Bli-
ckes dafür, daß das Werkhafte des Werkes, das Zeughafte des Zeuges, das Ding-
hafte des Dinges uns erst näher kommen, wenn wir das Sein des Seienden den-
ken«19.  

Gerade in den Beispielen, die Heidegger anführt, meldet sich etwas Anderes 
als das, was man von vorherigen Schriften Heideggers, z. B. von Sein und Zeit 
kennt. Wenn Welt-Sein mit Welt-Aufstellung d. h. mit dem Gelichtet-Sein des 
Seienden und das Halten dieses Offenen (der Welt) offen zusammenhängt20, ist 
das Geschehen der Wahrheit nicht nur das In-Erscheinung-Treten eines schon 
immer (d. h. im Stattfinden und als Ereignis) zusammenhängenden Ganzes 
(Welt), sondern auch das Tragende, Sich-Verschließende und der Ordnung des 
gelichteten und verorteten Seienden grundsätzlich Entzogene (Erde). Das Irredu-
zible der Erde in Bezug auf alles andere (d. h. eventuell Bestimmbare) zeigt sich 
ganz deutlich, wenn Heidegger ihr ›Erscheinen‹ mit dem Nicht-Ort verbindet, 
»wo sie [die Erde] als wesenhaft unterschließbare gewahrt und bewahrt wird«21. 
Dies geschieht exemplarisch in Van Goghs Gemälde »Ein Paar alte Schuhe«. 
Dort tritt weder ein Stück Tierhaut (Leder) noch ein gewöhnliches Zeug (Bau-
ernschuhe), sondern eine ganze Welt in Erscheinung, auf die man sich verlassen 
kann, denn das Bild »hält alle Dinge je nach ihrer Weise und Weite in sich ge-
sammelt«22, d. h. es hält uns geborgen in der Verlässlichkeit des dargestellten 
Zeuges. Die tiefste Zugehörigkeit der Schuhe betrifft aber nicht diese Welt, son-
dern die Erde als »das Hervorkommend-Bergende« oder die »verborgene Ur-
sprünglichkeit der Herkunft [des Seins]« . Der griechische Tempel, ein Werk 23

                                                             
19 Ebd., S. 34.  
20 Ebd., S. 40-41. 
21 Ebd., S. 43. 
22 Ebd., S. 28. 
23 Ebd., S. 46. Es ist nicht unwichtig, der sprachlichen Asymmetrie zwischen dem unbe-

stimmten Artikel, den Heidegger für das Substantiv ›Welt‹ verwendet, und dem be-
stimmten, welcher dem Wort ›Erde‹ zukommt. Während ›Welt‹ ein Begriff ist, der 
sich auf die Vielheit, Dynamik und Variation des Erscheinenden bezieht, zeigt der be-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | SARAH EICHNER 

 

der Baukunst, ist Heideggers zweites Beispiel für das Geschehen der Wahrheit 
des Seins: »Das Tempelwerk eröffnet dastehend eine Welt und stellt diese zu-
gleich zurück auf die Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund 
herauskommt«24. Heidegger erkennt ein Kunstwerk im griechischen Tempel, 
weil die Dinge dort ein Gesicht haben und die Menschen eine Aussicht auf sich 
selbst, aber insbesondere weil der Gott aus dem Ort nicht geflohen ist25. Die Zu-
sammenfügung von Dingen, Menschen und Götter wird im Kunstwerkt beson-
ders spürbar, aber die ontologische Öffnung zum Wahrheitsgeschehen, bzw. zu 
dem, was sich entzieht, um Seiendem als solchem einen Erscheinungsraum zu 
gewähren, begrenzt sich nicht auf die Kunst als téchne. Kunst hat für Heidegger 
eine Vorrangstelle nur, insofern die Weise des Sich-Zeigens im Kunstwerk der 
ontischen Verschließung der epochalen Seinsvergessenheit wesensmäßig wider-
steht. Der Sinn der Erde hängt daher mit einem offenen Verbergen26 zusammen, 
und dieses Verbergen ist gleichzeitig der höchste Ausdruck dessen, was Heideg-
ger später »Phänomenalität«27 nennen würde. 

Heideggers Betrachtungen zum Streit (pólemos) von Welt und Erde machen 
deutlich, dass die offene Stelle dessen, was er Lichtung (clairière) nennt, letzt-
lich nicht aus einer an das Register des Logos gebundenen Differenz stammt. 
Das Offene, das inmitten des Seienden geschieht, setzt die Fügung von Welt und 
Erde voraus, genauer: eine asymmetrische Zusammenfügung von einer Welt und 
der Erde28. Die Asymmetrie besteht darin, dass die Erde als tiefster und niemals 
völlig zu erreichender Wesenszug des Wahrheitsgeschehens fungiert. Anders ge-
sagt: Die Erde ist dasjenige, was sich jeglicher Form von Herrschaft – auch der 
ultimativen technischen Verschließung der planetarischen Moderne in der Ma-
chenschaft – entzieht und eine unberührte Dimension der Unverborgenheit des 
Seienden auf eine mysteriöse Weise bewahrt. Diesen Aspekt hat Heidegger sehr 
deutlich gesehen, allerdings hat er sich für ein sehr starkes und im Rahmen sei-

                                                                                                                                  
stimmte Artikel den Substrat-Charakter der Erde – allerdings nicht im metaphysischen 
Sinne, sondern vielmehr im Sinne eines wesenhaft Unerschließbaren, einer Chiffre 
des Unscheinbaren.  

24 Ebd., S. 38. 
25 Ebd., S. 39. 
26 »Die Verbergung kann ein Versagen sein oder nur ein Verstellen. Wir haben nie gera-

dezu die Gewißheit, ob sie das eine oder das andere ist« (Ebd., S. 52). 
27 Vgl. Heidegger, Martin: »Das Ende der Phänomenologie und die Aufgabe des Den-

kens«, in: Zur Sache des Denkens«, S. 11. 
28 »Zum Offenen gehört eine Welt und die Erde« (M. Heidegger: Der Ursprung des 

Kunstwerkes, S. 53, Hervorhebung durch die Verfasserin).  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 123 

ner Ontologie unüberwindbares Polaritätsmodel entschieden: »Welt und Erde 
sind je in sich ihrem Wesen nach streitig und streitbar. Nur als diese treten sie in 
den Streit der Lichtung und Verbergung«29. Diese Betrachtung hängt mit seiner 
Gleichsetzung von physis und logos zusammen. Offensichtlich gibt es für Hei-
degger kein Aufgehen (phyein) ohne Sammlung der Elemente (légein), aber ei-
gentlich sollte die Sache umgekehrt sein: Woher stammt die Kraft der Samm-
lung? Diese Kraft ist nicht plausibel ohne das ursprüngliche d. h. erdhafte Lich-
ten, wie Heidegger selber an einer Stelle schreibt: »Der Baum und das Gras, der 
Adler und der Stier, die Schlange und die Grille gehen erst in ihre abgehobene 
Gestalt ein und kommen so als das zum Vorschein, was sie sind. Dieses Heraus-
kommen und Aufgehen selbst und im Ganzen nannten die Griechen frühzeitig 
die physis. Sie lichtet zugleich jenes, worauf und worin der Mensch sein Woh-
nen gründet. Wir nennen es die Erde«30. 
 
 
2.  PROBLEMATIK DES TRADITIONELLEN 

VERSTÄNDNISSES VON KUN ALS ›ERDE‹ IM YIJING 
 

Kun im Sinne der Erde im Yijing ist das die 10 000 Dinge (wanwu) Gebärende, 
Tragende und Nährende. Die Fruchtbarkeit der Erde lässt alles wachsen und gibt 
den uns tragenden Boden und den Ort des Lebens und Zusammenlebens von 
Tier, Pflanze und Mensch. Im Yijing wird ihr eine ethische Kraft beigemessen: 
»Weit erstreckt sich der Erstling des Erdreichs! Die zehntausend Wesen bedien-
ten sich seiner zu ihrer Geburt [...] Keine Grenze ist dem gegeben, was der Erde 
entspricht.«31 »Auf dem Höhepunkt, wahrlich, ist die Güte der Erde, gestützt da-
rauf entstehen die zehntausend Dinge [...]. Die Erde ist so umfangreich, dass sie 
die [Seins-]Dinge trägt, ihre ethische Kraft reicht ins Grenzenlose. Großes ent-
haltend ist sie ausgedehnt, die [Seins-]Dinge sind alle prächtig.«32 Wie wir noch 
sehen werden ist es ihre wesensmäßige Offenheit, die es der Erde erlaubt alle 
Wesenheiten gleichermaßen zur Erscheinung zu bringen und in einen Ort zu ge-
ben. In diesem Sinne ist ihre Dynamik und Offenheit uneingeschränkt und um-
fasst die Gesamtheit des Erscheinenden. Dieser allumfassende und grundlegende 

                                                             
29 Ebd., S. 54. 
30 Ebd., S. 38. Hervorhebung von Heidegger. 
31 Schilling, Dennis (Hg. und Übers.): Yijing. Buch der Wandlungen, Frankfurt a. 

M./Leipzig: Verlag der Weltreligionen 2009, S. 20. 
32 Simon, Rainald (Hg. und Übers.): Yijing. Buch der Wandlungen, Stuttgart: Reclam 

2014, S. 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | SARAH EICHNER 

 

Aspekt erlaubt Erde von Kun zu differenzieren, insofern Kun auf die Wirkmacht 
der Erde verweist und ihre ursprüngliche Größe und auch Souveränität zur Gel-
tung bringt. Diese Dimension bleibt in der das allgemeine Gesamtverständnis 
des Yijing bestimmenden Auslegung der Kommentartradition eingeschränkt.  

Nach diesem Verständnis wird Kun im Yijing als Erde verstanden, jedoch mit 
der besonderen Konnotation »fügsam«33 versehen und führt zu der Auffassung 
von Kun als dem Sich-Fügen der Erde. Das Sich-Fügen wird zu ihrer wesentli-
chen Eigenschaft erhoben und erfährt definitionsmäßig seine volle Bedeutung in 
Bezug auf Qian, den Himmel, der umgekehrt als das »zwingend Waltende«34 
bezeichnet wird. Dabei gilt es zu beachten, dass die Bezeichnung des Fügsamen 
der Beschreibung der Erde aus der bereits zitierten Überlieferung des Urteils 
entnommen ist. Diese bildet die erste der insgesamt sieben Überlieferungen zum 
Yijing, die zwischen dem 4. und 2. Jh. v. u. Z. entstanden sind. Zu Kun lesen wir 
dort: »Weit erstreckt sich der Erstling des Erdreichs! Die zehntausend Wesen 
bedienten sich seiner zu ihrer Geburt. Sodann empfängt (das Erdreich) gefügig 
den Himmel.«35 Die bedeutungsmäßige Verknüpfung der Erde mit dem »Fügsa-
men« der Überlieferung des Urteils basiert methodisch betrachtet auf den Eigen-
schaften der Naturbilder, welche den Teilzeichen zugeordnet sind. Aus den spe-
zifischen Eigenschaften der Naturbilder wird eine familiäre Stellungsfolge in-
nerhalb des Zeugungsvorganges (des Kosmos) entworfen, wonach Kun als Na-
turkraft der Erde der Stellung der Mutter entspricht, die (naturgemäß) dem 
Himmel als Vater untergeordnet wird. Hiernach hängt die Fügsamkeit der Erde 
mit dem Fruchtbringenden im Sinne des Austragens der Nachkommenschaft zu-
sammen: Die Erde empfängt den Himmel und trägt die Impulse dieser Zeugung 
zur Reife (in Form der verschiedenen Lebewesen) aus. Dieses Muster kommt 
auch durch das Linienbild im Ganzen zum Ausdruck: Kun, die Erde, besteht aus 
sechs weichen (geteilten) Linien und versinnbildlicht die Vagina, deren Bewe-
gungen das Sich-Öffnen und Schließen sind, während Qian, der Himmel, aus 
sechs harten (ungeteilten) Linien besteht und den Phallus veranschaulicht, des-
sen Bewegungen das Sich-Zusammenziehen und Ausstrecken sind. Innerhalb 
dieser Komplementaritätslogik zeigt sich eine quasi natürliche Hierarchie, die 
eine Subordination der Erde unter den Himmel im Dienste der Generativität im-
pliziert und die zugleich die Errichtung einer Herrschaftsstruktur bedeutet. Die 
Erde bereitet folgsam den fruchtbaren Boden für die Reproduktion des himmli-

                                                             
33 Vgl. Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 446.  
34 Ebd., S. 425.  
35 Ebd., S. 20.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 125 

schen Samens, dessen Nachkommenschaft Gründung und Fortbestehen seiner 
Herrschaft garantiert.  

Die Erde fungiert demnach als Austragungsort für die Genesis: Als Mutter 
aller Wesen ist sie ein Ort, indem etwas erzeugt, hervorgebracht oder entwickelt 
wird, ein Ort der Herkunft und des Wachstums. Das Eindringen des schöpferi-
schen Himmels in den Schoß der Erde als Möglichkeitsbedingung der Kos-
mogenese stellt zugleich eine (gewaltsame) Beherrschung der Erde dar. So im-
pliziert Qian, der Himmel, als Naturkraft ein »kräftiges Wirken«, das zwingend 
waltet und auch als »Erstarken« glossiert wird, was auf das Wort »einrammen« 
zurückgeführt werden kann.36 Die Befruchtung der Erde durch den Himmel wird 
im Bild der »Erschütterung« gedacht: »Die erschütternde Macht des Himmels ist 
fruchtbar für die Erde, und so ist die Macht des Herrschers fruchtbar für die Re-
gionen.«37 Im Wenyan Kommentar lesen wir eine Auslegung zur Überlieferung 
des Urteils des Zeichens Qian: »Groß, wahrhaft ist der Zapfen! Hart geworden, 
ist er kräftig tätig. Ist die Mitte getroffen, ist er gerade, lassen Same und Seim 
sich drillen.«38 Der Ausdruck die »Mitte treffen« bedeutet hier das Eindringen in 
die Vagina im Zeugungsakt, gleichzeitig steht er aber auch mit der Gründung des 
Reiches (als Ort der Herrschaft) in Verbindung, wonach der Herrscher einen 
Punkt in die Mitte (des Landes, der Erde) setzt, von dem ausgehend das Land 
aufgerichtet und geteilt wird. Diese Motive entstammen dem Spruchwerk zu Kun 
und sind für die Thematisierung des Raumgebenden zentral. Es wird ersichtlich, 
dass die phallozentrische Beherrschung der Erde durch den Himmel offensicht-
lich gleichbedeutend ist mit der Gründung und Beherrschung des Reiches (der 
Erde) durch den Herrscher. Im Wenyan Kommentar zu Kun steht: »Ist das Erd-
reich weich geworden, läßt es sich bewegen. Ist das Harte zur Ruhe gekommen, 
ist die Tauglichkeit [die Kraft des Erdreichs] überall.« 39 »Später erhält [die Erde 
ihren] Herrscher und dies ist eine Gesetzmäßigkeit. Es [das Erdreich] umschließt 
die zehntausend Wesen und lässt [ihre] Macht glänzen. Wie gehorsam ist der 
Weg des Erdreichs! Es empfängt den Himmel, daß die Jahreszeiten sich vollzie-
hen.«40 Nur in ihrer weichen, biegsamen Form kann die Erde als Gefäß des 
himmlischen Samens, als Mutterboden der Schöpfung dienen und ist sie tauglich 
zur Einrichtung einer Ökonomie der Herrschaft. Der Weg der Erde, ihr Dao, ist 
damit auf das Fügsame, die Gefolgschaft beschränkt: Indem sie den Himmel 

                                                             
36 Vgl. Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 425. 
37 Ebd., S. 697. 
38 Ebd., S. 17.  
39 Ebd., S. 22  
40 Ebd., S. 44.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | SARAH EICHNER 

 

aufnimmt, nimmt sie ihn zugleich als Herrscher an. Dass sowohl die Erde als 
auch die zehntausend Wesen den Himmel als Herrscher annehmen, geschieht aus 
Sicht der Tradition in Form von natürlichen Gesetzmäßigkeiten. Shun, das Füg-
same der Erde, ist mit dem Begriff des Gemäßen und Angepassten, des Folge-
richtigen, verbunden.  

Die Logik der Unabänderlichkeit, der natürlichen Folge, drückt das Natur-
verständnis aus, das den Weg Dao der Erde bestimmen soll: Die Erde bringt die 
zehntausend Wesen hervor und der Himmel herrscht über sie, die ihm mit dem 
Lauf der Jahreszeiten, der Fülle und Schönheit des Lebendigen folgt: »Obwohl 
das Prinzip Yin das Schöne [in sich] hat, enthält es dies [nur], um damit den 
Dienst des Königs auszuführen, wage nicht ihn zu vollenden. Zum Weg Dao der 
Erde [gehört] die Ehefrau, gehört der Untertan. Der Weg Dao der Erde ›findet 
keine Vollendung‹, und doch setzt er an ihre Stelle das ›glückliche En-
de‹«(Wenyan-Kommentar).41 Die Erde selbst kennt im Gegensatz zum Himmel 
keine Vollendung, als Verkörperung des Irdischen ist sie rezeptiv und kann des-
halb nur die Prozesse zu Ende führen, die durch den Himmel als Generator in 
Gang gesetzt wurden. So wie die Erde als die Yin-Kraft dem Himmel als Yang-
Kraft Folge leisten muss, so hat die Ehefrau dem Ehemann und der Untertan 
dem Herrscher zu folgen.42  

Diese Logik der Subordination der Erde sowie ihre Reduktion auf das Füg-
same basiert gemäß dem traditionellen Verständnis auf einer naturgegebenen 
Notwendigkeit: Im Grunde genommen dient sie jedoch der Etablierung einer 
Herrschaftsideologie, die den Boden für ein hierarchisch gegliedertes Gesell-
schaftsmodell schafft. Sie findet sich bereits in den frühen Überlieferungen, wird 
dann aber in der einflussreichsten Überlieferung des Yijing, der so genannten 
Großen Überlieferung topographisch weiter systematisiert: »Der Himmel ist 
würdig, die Erde niedrig. So waren das Walten und das Sich-Fügen gesetzt. 
Niedriges und Hohes breiten sich aus. So wurde dem Adel und dem niederen 
Stand Rang gegeben. [...] Der Weg des Waltens bringt die Männer hervor. Der 
Weg des Sich-Fügens bringt die Frauen hervor.«43 An dieser Stelle zeigt sich, 
wie die auf den Naturbildern aufgebaute Asymmetrie zwischen Himmel und Er-
de in einer vertikalen Korrelationslogik verankert und auf ein gesellschaftliches 
Modell übertragen wird. Hier wird es deutlich, dass in dem beschreibenden Ur-
teil (oben Himmel, unten Erde) schon ein Werturteil (Himmel würdig, Erde nied-
rig) vorhanden ist, das nicht von dem ersten abzulösen ist. Das beschreibende 

                                                             
41 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 45. 
42 Vgl. Ebd., S. 46 
43 Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 209.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 127 

Urteil erscheint als Spiegel des Kosmos, während das Werturteil eine gesell-
schaftliche Ordnung gründet. Zwischen beiden Momenten gibt es keinen Hiatus, 
sondern eine perfekte Kontinuität. Der Himmel fungiert in diesem Sinne als ein 
Identitätsprinzip, das eine Aufstiegsbewegung impliziert: Alle Seienden erheben 
sich vom Niedrigen zum Erhabenen, die Anordnung der Linien der 64 Hexa-
gramme spiegelt diese Hierarchie wieder.44 

Im Folgenden soll nun eine andere Hermeneutik entwickelt und gezeigt wer-
den, dass Kun ein Weg (Dao) entspricht, der nicht auf das Sich-Fügen (wie es 
die Tradition versteht) eingeschränkt werden kann, der die Erde funktional in die 
Begründung einer hierarchischen Logik der Macht einbindet und dadurch ver-
fügbar macht. Ganz im Gegenteil soll die Erde wesensmäßig als uneingeschränkt 
Offenes zugänglich werden, das die Notwendigkeit eines Ethos des Unverfügba-
ren nahelegt und die himmelszentrierte Ökonomie der Herrschaft radikal in Fra-
ge stellt.  

An dieser Stelle soll noch einmal auf Heidegger zurückgegangen werden. So 
spricht er von einer seinsgeschichtlichen Dimension der Erde, was eine phäno-
menologische Besinnung des Erdhaften not-wendig macht. Der von Heidegger 
im Kunstwerkaufsatz entborgene Streit zwischen der Erde und der Welt als ei-
nem Geschehen der Wahrheit verschwindet geschichtlich, was vom Weltzerstö-
ren, Erdeverwüsten, der Flucht der Götter und von der Entmenschlichung beglei-
tet wird:45 »Warum schweigt die Erde bei dieser Zerstörung? Weil ihr nicht der 
Streit mit einer Welt, weil ihr nicht die Wahrheit des Seyns verstattet ist«.46 
Zentral für eine Wiedererweckung dieses Streits ist für Heidegger nun das Be-
achten des sich-verbergenden Charakters des Erdhaften.47 Die Gründe für eine 
Thematisierung der Erde reichen also nicht nur zum Phänomenbegriff und damit 
›zu den Sachen selbst‹ zurück, sondern schließen in sich nach Heidegger gar eine 
seinsgeschichtliche Notwendigkeit ein. Wir wollen Heidegger soweit folgen, 

                                                             
44 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 458. 
45 D. Komel: »Die Erde als phänomenologisches Thema«, S. 64. 
46 Heidegger, Martin: Beiträge zur Philosophie, GA 65, hg. von Friedrich-Wilhelm v. 

Herrmann, Frankfurt am Main: Klostermann 32003, S. 177. 
47 Und weiter noch: Der Gegenstreit der Welt und Erde über-eignet sich dem Menschen 

als der Ort des geschichtlichen Kehrens des Seinsbezug auf der Erde, unter dem 
Himmel und in der Welt. Der Streit wandelt sich topologisch in den ›Ort‹, was wesen-
haft für die Deutung der Welt als Geviert bzw. der Erde und des Himmels, des Sterb-
lichen und Göttlichen ist. Vgl. D. Komel: »Die Erde als phänomenologisches Thema«, 
S. 67. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | SARAH EICHNER 

 

dass es für einen wesensmäßigen Seinsbezug des Menschen zur Erde, möge er 
den Vollzug einer seynsgeschichtlichen Kehre bereiten oder nicht, grundlegend 
ist, eine strukturelle Besinnung auf ihre Wesensstruktur zu vollziehen. Durch 
diese Art von Besinnung wird die Bildlichkeit und das Symbolische der Erde, ihr 
Sinn- oder Linienbild in den Vordergrund gerückt.  

 
 

3. DAS UNEINGESCHRÄNKT OFFENE DER ERDE:  
 

Die wesensmäßige Bestimmung der Erde durch das Sich-Fügen ist problema-
tisch, und zwar aus folgenden Gründen. Das Naturbild der Erde weist grundsätz-
lich auf ihre Fruchtbarkeit bzw. unterschiedslose Bereitschaft zu empfangen hin. 
Die Erde zeigt eine reine d. h. uneingeschränkte Offenheit (was strukturell in ih-
rer Zeichenstruktur versinnbildlicht ist) und überschreitet damit letztlich alle 
Abgrenzungsbestimmungen. In der Bezeichnung der Erde als das Sich-Fügende 
wird der Modus des Empfangens (die Art und Weise, wie die Erde in Bezug zum 
Himmel gesetzt empfängt) zur hauptsächlichen Bestimmung der Erde selbst er-
klärt. Dies unterstützt die Einschränkung der Erde auf eine dem Himmel unter-
geordnete und von ihm abhängige Position im Prozess der Weltentstehung und 
folgt der Vorstellung des väterlichen Zeugens und des mütterlichen Gebärens: 
Die Erde wird als passives Austragungsfeld der himmlischen Impulse betrachtet, 
die sie widerstandslos aufnimmt und austrägt. Das Linienbild der Erde zeigt je-
doch eine radikale d. h. die Wurzel (des Seins) betreffende Offenheit. Und in der 
Tat muss die Erde als Anfangs- und Endpunkt jeder Gestaltwerdung aufgefasst 
werden – nicht nur im Sinne eines vorgängigen Ortes der Herkunft, sondern im 
Sinne einer permanenten Stätte der kosmischen Wandlung: als Tor zu Leben und 
Tod. Die Idee des Folgsamen hängt in erster Linie damit zusammen, dass die Er-
de keine Unterschiede macht, indem sie empfängt, dass sie uneingeschränkt of-
fen ist für das in ihr zur Erscheinung gelangende, für die Vielheit des Seienden, 
damit der Kreislauf des Lebens sich in seiner alles umfassenden Weise vollzie-
hen kann. Die Voraussetzung dieser uneingeschränkten Offenheit bildet die Ei-
genschafts- und Bestimmungslosigkeit der Erde selbst: Nur dadurch, dass sie 
ohne eigene Bestimmung und Form bleibt, kann sie der Vielfalt aller Bestim-
mungen und zugleich der Vielfalt alles Lebendigen stattgeben. Das Geschehen 
des zurückweichenden Raumgebens der Erde erfordert also eine wesensmäßige 
Leere der Erde. 

Das Lebendige als phänomenales Gewebe des Seienden erscheint demnach 
im leeren Feld der Erde. Kun als das Raumgebende ist die große Erscheinungs-
matrix des Lebendigen. Durch ihre leere Offenheit hindurch konstituiert sich das 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 129 

Gewebe des Lebendigen zu einem erscheinenden und bewegten Ganzen: Sie bil-
det als das dauerhaft Nährende der Erscheinungsformen die leere Mitte des 
Wandlungsgeschehens. Im Yijing kann dies durch das Zusammenspiel des Zei-
chenbildes für die Erde (2), des Zeichenbildes für die Wiederkehr (24) und des 
Zeichenbildes für die Zersplitterung (23) veranschaulicht werden. Die Zeichen-
struktur von Kun zeigt reine Erde. Dies besagt, dass die Erde unsichtbar d. h. on-
tisch inkonsistent ist, sie besitzt keinerlei Solidität, ist, so könnte man sagen, rei-
nes Fließen, oder philosophisch ausgedrückt: der Grad Null des Erscheinens. Der 
Fluss der Erde ist reine (im Sinne einer noch nicht bestimmten) Wandlung – et-
was, das impliziert, dass die Wandlung aufgrund der ontischen Inkonsistenz der 
Erde immer schon angefangen hat. Dieser dynamische Fluss ist dabei kein Nich-
tiges, sondern bildet den Rahmen der Gesamtwandlung der Erscheinungsformen, 
etwas, das ich als ›ontologische Konsistenz‹ bezeichnen möchte. Von dieser on-
tologischen Konsistenz der Erde hängt der gesamte Prozess des Entstehens und 
Vergehens ab. Was nun in dem Übergang vom Zeichenbild der Erde zum Zei-
chenbild der Wiederkehr veranschaulicht wird, ist eine Verfestigung d. h. das 
Konsistent- bzw. Sichtbarwerden des Unsichtbaren. Mit dieser ersten Feststel-
lung einer Protoform (welche die erste Wandlungsebene der Erde bildet) hängt 
erst das Lichte des Himmels zusammen, das vor diesem Hintergrund als die Ver-
festigung von Formen verstanden werden muss und daher auch – im Rahmen der 
sich beständig vollziehenden Wandlung – als Wiederkehr (des Lichten, d. h. der 
Form) bezeichnet wird. Das Lichte des Himmels bildet das erste Zeichen einer 
ontischen Konsistenz, die einen Prozess – nämlich die Vervielfältigung von ver-
ortbaren Erscheinungsformen – in Gang setzt. Der Himmel befindet sich hier-
nach in dem Wandlungsvorgang der Erde und kann als erstes Resultat dieser on-
tisch-ontologischen Wandlung der Erde betrachtet werden. Dies bedeutet, dass 
die Wandlung des Himmels nur ontisch und nicht ontologisch ist. Die Verfesti-
gung (die dauerhafte Wiederkehr der Erscheinungsformen) wird letztlich nicht 
von dem Himmel, sondern von der Erde hervorgebracht. Der Himmel bildet da-
her kein Telos des Wandlungsprozesses, sondern ist Teil einer größeren, allum-
fassenderen Dynamik, die von dem Nährenden der Erde getragen wird.  

Die letzte Wandlungsstufe der Erde erscheint im Zeichenbild der Zersplitte-
rung: Es ist der Tod, der hier aber lediglich als ein Inkonsistentwerden des Er-
scheinenden verstanden werden kann. Der Mensch (wie alle anderen Lebewe-
sen) bedarf eines Verfestigungsgrads, um sich am Leben zu erhalten. Damit 
hängt ein Prozess des Identitätsaufbaus zusammen, dessen Grundoperator im 
Falle des Yijing der Himmel ist. In diesem Sinne bedeutet die Identifikation des 
Menschen mit dem Himmelsprinzip eine Anhaftung an die Ebene der Selbstbe-
hauptung der Erscheinungsformen und daher eine Nicht-Akzeptanz der Dynamik 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | SARAH EICHNER 

 

der Erde. Dies kommt auf der obersten Wandlungsebene von Kun zum Aus-
druck, wo die Rückkehrbewegung (das Inkonsistentwerden des letzten Yang-
Striches, was dem Tod des Individuums entspricht) durch Widerstand und 
Kampf angedeutet ist. Wird jedoch die Erde als das ontologische Prius der 
Wandlungen erkannt, sind Leben und Tod im Sinne des Entstehens und Verge-
hens von Einzelerscheinungen lediglich Kategorien des Erscheinens und nicht 
des Seins, d. h. ontologisch betrachtet gibt es keinen Tod, sondern nur Wandlun-
gen: »Das kosmische Tor wird einmal geöffnet, einmal wieder geschlossen, die 
Onta strömen daraus hervor, die Onta strömen wieder hinein: Das wird als 
Wandlung bezeichnet.«48 Traditionsgemäß (nach der Logik der komplementären 
Entsprechung) wird der Erde im Jahreskreislauf der Herbst und der Winter zuge-
ordnet, wodurch aber nur eine Seite ihres Wirkspektrums betont wird – nämlich 
der Zerfall, der Tod –, die Erde fungiert aber nicht nur als Nehmerin, sondern 
auch als Geberin des Lebens: Sie ist Geburt, Wandlungs- und Todesstätte in ei-
nem. Daraus ergibt sich eine Offenheit und Dynamik als Wesensmerkmale von 
Kun, welche uneingeschränkt wirkt und dadurch die Gesamtheit des Erscheinen-
den umfasst. Die Erscheinungen konstellieren sich durch die leere Matrix der 
Erde hindurch. Sie zeigt sich als permanenter Ort der Einschreibung aller Le-
bensbilder, wie sie durch die 64 Hexagramme des Yijing zum Ausdruck gebracht 
werden. Jegliche Form und Bewegung wird in der Leere der Erde geboren, ihr 
Dao ist das dauerhaft fließende Geben, das der wechselnden Gestaltwerdung des 
Kosmos Statt gibt. 

Diese Vorstellung von Kun kommt auch in der noch in der Antike bekannten 
Schreibweise des Zeichens zum Ausdruck , die dem Zeichen für chuan, Fluß 
ähnelt, das im Mawangdui-Yijing anstelle von Kun steht. In dieser Linie steht 
auch die Beschreibung des Dao von Laotse, das dezidiert weibliche Züge trägt 
und in Form eines kosmischen Geburtsorgans – als Tor der mystischen Vagina – 
beschrieben wird. Hiernach ist das Dao leer und unerschöpflich wie der leere 
Raum des Tals: »Das wie ein Tal [leere] Geistwesen vergeht nicht. Das heißt 
›Mystische Vagina‹. Das Tor der Mystischen Vagina – dies heißt Wurzelgrund 
von Himmel und Erde.«49 
 
 
 
 

                                                             
48 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 477. 
49 Laozi: Daodejing. Das Buch vom Weg und seiner Wirkung, übers. und hg. v. Rainald 

Simon, Stuttgart: Reclam Bibliothek 2009, S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 131 

4. Ethos des Unverfügbaren 
 
Das Dao der Erde hängt mit ihrer Wirkungsform als Erscheinungsmatrix des Le-
bendigen zusammen: Hiernach wird die Permanenz des gesamten Wandlungs-
prozesses des Erscheinenden durch ihre Leere – verstanden als reines dynami-
sches Fließen – hindurch gewährleistet. Nur dadurch, dass die Erde keine eigene 
Bestimmung oder Form hat, sondern uneingeschränkt offen ist, kann sie die 
Vielheit der Erscheinungsformen – das Gewebe des Lebendigen – als zusam-
menhängend ermöglichen. Ihr dauerhaft fließendes Geben, das der wechselnden 
Gestaltwerdung des Kosmos stattgibt, manifestiert sich im Yi jing in Form der 
sich wandelnden Zeichen. Analytisch betrachtet bildet die Erde als Raumgeben-
des ein Scharnier zwischen der ontologischen Konsistenz der Erde (das heißt der 
Tatsache, dass die Totalität der Wandlungen durch die Erde im Sinne eines rei-
nen dynamischen Fließens getragen wird) und der ontischen Vielheit der er-
scheinenden Dinge. Auf Erfahrungsebene gibt es aber keinen Unterschied zwi-
schen diesen zwei Bereichen, insofern die Wandlungsdynamik anfangs- und 
endlos ist. Die Erde als Erscheinungsmatrix ist für uns unverfügbar: Sie er-
scheint nicht als solche, weil sie nur so die Gesamtheit aller Erscheinungsformen 
gewährleisten kann. Dieser Wirkkraft der Erde d. h. dem, was sie ermöglicht, zu 
entsprechen, erfordert ein Ethos des Unverfügbaren. Das Ethos des Unverfügba-
ren betrifft im Kern die Weise, wie sich der Mensch angesichts dieser Wirksam-
keit der Erde verhält und eröffnet eine andere Erfahrungsdimension des Ganzen. 
Das Menschsein kann als die Erfahrung einer Trennung im Zusammenhang des 
Ganzen verstanden werden. Aufgrund seiner psychobiologischen Ausstattung 
tendiert der Mensch dazu, sich in sich zu verschließen und gegen alle anderen 
Seienden abzugrenzen bzw. seine Individualität grenzüberschreitend zu behaup-
ten. Die Selbstaffirmation des Menschen schließt die uneingeschränkte Offenheit 
seines eigenen Ursprungs aus. Der Ausschluss der Erde bildet in diesem Sinne 
die Möglichkeitsbedingung der Konsolidierung von Macht. Ethos des Unverfüg-
baren bedeutet die Entschränkung des Blicks auf die Wirkkraft der Erde, die Er-
öffnung einer Erfahrungsdimension, die als eine Einübung in das Lebendige ver-
standen werden kann. Der Mensch übt sich in das Lebendige ein, indem er sich 
uneingeschränkt auf das Geschehen der Wandlung einlässt, in dessen Kern ihm 
die notwendige Unverfügbarkeit der Erde im Spiegel der Vielheit der Erschei-
nungsformen bewusst wird.  
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Genius Loci von Monte Verità  
und Glastonbury 
Die sakrale Topologie lebensreformerischer und New Age 

Bewegungen des 20. und 21. Jahrhunderts in Europa 

SILVIA CARNELLI 
 
 
 
Der vorliegende Text beschäftigt sich mit zwei Orten, die im Laufe der Ge-
schichte des 20. Jahrhunderts mit spezifischen kulturellen Bedeutungen aufgela-
den wurden: Monte Verità (CH) und Glastonbury (UK). In der Tat sammelten 
sich an beiden Orten seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts einige subkulturelle 
Gruppen, deren Vorstellungen jeweils auf die Lebensreform der Jahrhundert-
wende und auf die spätere New-Age-Spiritualität zurückzuführen sind. Natur-
apostel, Anarchisten, Vegetarier, Okkultisten und Theosophen kreisten um den 
Monte Verità bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts; Hippies, neuheidnische Kreise 
und Geomanten verwandelten Glastonbury in ein berühmtes Zentrum der New-
Age-Kultur in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. An beiden Orten sam-
melten sich gegenkulturelle Strömungen, die sich durch die Bezeichnung »alter-
nativ« beschreiben lassen. 

Zur besseren Erläuterung des Begriffs »alternativ« für den Monte Verità und 
Glastonbury werden im Folgenden die Ziele bzw. die Vorstellungen der Strö-
mungen kurz skizziert. Diese differenzierten sich in drei Hauptbereiche aus: Po-
litik, Medizin, Spiritualität. Auf politischer Ebene entstand Monte Verità als 
anarchistische Landkommune, die sich auf finanzielle Selbstversorgung, unab-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | SILVIA CARNELLI 

hängig von der Industrie und vom Staat, stützte.1 Bei den jährlichen »Glastonbu-
ry Festivals« zentralisierte sich seit den 1970er Jahren die britische Hippie-
Bewegung, die unter anderem nach der Verstärkung eines ökologischen Be-
wusstseins in der Gesellschaft aufrief und somit die grüne Bewegung stärkte.2 Im 
medizinischen Bereich wurden an beiden Orten jeweils ein Sanatorium und Hei-
lungszentren gegründet, mit Schwerpunkt auf der Behandlung von Erkrankungen 
durch Naturheilverfahren und Bewegungstherapie.3 Schließlich wurden eigene 
Spiritualitätsformen an beiden Orten praktiziert, die sich von der Vorstellung ei-
nes transzendenten monotheistischen Vater-Gotts des traditionellen Christen-
tums bewusst abgrenzten. Insbesondere wurde Glastonbury zum Treffpunkt eso-
terisch geprägter und neuheidnischer Religionen, die eine immanente, pantheisti-
sche und holistische Gottesvorstellung verkündeten.4  

Im Allgemeinen lassen sich die ›Alternativen‹, die in den drei Bereichen 
aufgestellt wurden, auf eine gemeinsame Zielvorstellung zurückführen: auf die 
Einführung einer Lebensweise, die sich von den Lebensumständen sowie von 
der etablierten Sozialordnung der industrialisierten, westlichen Gesellschaft des 
20. Jahrhunderts unterscheiden sollte.5 Diese zeichnete sich laut den meisten ›al-
ternativen‹ Gruppen beider Orte durch ein gestörtes Verhältnis zwischen Mensch 
und Natur aus, das zerstörerische Folgen sowohl für die Erde als auch für das In-
dividuum habe.6  

                                                           
1 Vgl. Tripold, Thomas: Die Kontinuität romantischer Ideen. Zu den Überzeugungen 

gegenkultureller Bewegungen. Eine Ideengeschichte, Bielefeld: Transcript Verlag 
2012, S. 40. 

2 Vgl. Aubrey, Crispin/Shearlaw, John: Glastonbury. An Oral History of the Music, 
Mud & Magic, London: Ebury Press 2005, S. 22. 

3 Vgl. Wedemeyer, Bernd: »Culto del corpo e attività sportiva. Un centro di cultura fi-
sica all’avanguardia al Monte Verità«, in: Andreas Schwab/Claudia Lanfranchi (Hg.), 
Senso della vita e bagni di sole. Esperimenti di vita e arte al Monte Verità, Ascona: 
Fondazione Monte Verità 2001, S. 90-104, hier S. 98-101. 

4 Vgl. Garrard, Bruce: Free State. Glastonbury’s Alternative Community 1970 to 2000 
and Beyond, Glastonbury: Unique Publications 2014, S. 320. 

5 Vgl. Kammel, Frank Matthias: »Nach Sonnenaufgang. Jugend als Sinnbild kultureller 
Erneuerung um 1900«, in: G. Ulrich Großmann (Hg.), Aufbruch der Jugend. Deutsche 
Jugendbewegung zwischen Selbstbestimmung und Verführung, Nürnberg: Verlag des 
Germanischen Nationalmuseums 2013, S. 19-27, hier S. 19. 

6 Vgl. Heelas, Paul: The New Age Movement. The Celebration of the Self and the Sa-
cralization of Modernity, Oxford/Cambridge (Massachusets): Blackwell Publishing 
1996, S. 33-35. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 135 

Unter anderem scheinen solche lebensreformerischen Vorstellungen eine 
Wirkung auf das Ortsverständnis zu haben. An erster Stelle führte die pantheisti-
sche und holistische Gottesvorstellung sowohl auf dem Monte Verità als auch in 
Glastonbury zu etlichen Beschreibungen des Ortes als einer Manifestation des 
Sakralen bzw. einer kosmischen »Lebenskraft«. In diesem Zusammenhang wur-
de das Konzept des Genius Loci (»Geist des Ortes«) verwendet, dessen »Prä-
senz« sich an verschiedenen Mikroorten sammelte: auf dem Monte Verità, auf 
dem naheliegenden »Balladrum« und am Seeufer Moscia; auf dem Hügel »Glas-
tonbury Tor«, an der Quelle »Chalice Well« und auf dem Wallfahrtsgelände der 
Glastonbury Abbey.  

Im Allgemeinen sind die Genius-Loci-Anschauungen beider Orte durch eine 
spezielle Strömung der westlichen Ideengeschichte geprägt: die Esoterik, insbe-
sondere deren später entstandene Auslegungen der Theosophie und der Geoman-
tie. Seit Anfang des 20. Jahrhunderts verbreiteten sich solche Strömungen be-
sonders im künstlerischen und gegenkulturellen Bereich,7 beispielsweise inner-
halb der Künstlergruppen vom Monte Verità und von Glastonbury. Diese trugen 
zur Verbreitung der bereits erwähnten Genius-Loci-Vorstellungen in Bezug auf 
beide Orte wesentlich bei, indem sie z.B. die Verbindung zum Ortsgeist in ihre 
Rituale integrierten.  

Eine kritische Auseinandersetzung mit solchen esoterisch geprägten Genius-
Loci-Vorstellungen bedarf einer Erläuterung aus kulturhistorischer Perspektive. 
In diesem Zusammenhang bietet Paul Heelas Analyse der Lebensreform, der 
Hippie-und der New-Age-Bewegung als Manifestationen der »Neuromantik« ei-
nen fruchtbaren Boden für die Beschreibung der Genius-Loci-Vorstellungen 
vom Monte Verità und von Glastonbury. Laut Heelas stützt sich das Gedanken-
gut der bereits genannten Phänomene des 20. Jahrhunderts auf einige Kernmoti-
ve der Romantik des 19. Jahrhunderts. Dazu gehöre die Abgrenzung von der in-
dustrialisierten Moderne, gekoppelt mit der Mission, das Magische in der Welt, 
an erster Stelle in der Natur, wiederzuentdecken.8 Als Vertreter der Lebensre-
form und der späteren New-Age-Kultur zeigten die Gruppen vom Monte Verità 
und von Glastonbury die gleichen »neuromantischen« Vorstellungen. Diese be-
stimmten nicht nur die Ziele der gegründeten Gemeinschaften, sondern auch die 
Konzeption des Ortes selbst. In der Tat liegt den Genius-Loci-Vorstellungen bei-
der Orte die Annahme zugrunde, dass der Ort von Kräften bewohnt wird, die – 

                                                           
7 Vgl. Doering-Manteuffel, Sabine: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magi-

sche Praktiken (= C.H. Beck Wissen, 2713), München: 2011, S. 22. 
8 Vgl. Heelas, Paul: Spiritualities of Life. New Age Romanticism and Consumptive 

Capitalism, Oxford: Blackwell Publishers 1996, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | SILVIA CARNELLI 

mit Novalis gesprochen – mit dem »Unbekannten, Mystischen und dem Unend-
lichen«9 verknüpft und deswegen durch die Rationalität kaum erreichbar sind. 

Der folgende Text nun setzt sich aus drei Teilen zusammen. Die ersten bei-
den beschreiben die jeweiligen Genius-Loci-Vorstellungen von Monte Verità 
und Glastonbury. Der dritte beschäftigt sich mit deren Analyse aus der ideenge-
schichtlichen Perspektive, indem die jeweiligen Vorstellungen als Produkt der 
Kontinuität einiger Ideen der romantischen Epoche beschrieben werden. 

 
  

1.  DER GENIUS LOCI DES MONTE VERITÀ 
 

1.1  Ascona, Monte Verità: Ein »Kraftortnetz« von Erdenergie 
und Ortsgeistern  

 
Den Namen »Monte Verità«, aus dem Italienischen »Berg der Wahrheit«, erhielt 
der Ort durch die ersten Lebensreformer, die sich 1900 auf dem Hügel Moscia 
ansiedelten. Dieser Hügel liegt im schweizerischen Tessin am Ufer des Lago 
Maggiore, oberhalb des damaligen Fischerdorfs Ascona. Nach einer kurzen Be-
sichtigung entschied sich der belgische Industriellensohn Henri Oedenkoven 
(1875-1935) im November 1900 dafür, ein Gelände auf dem Hügel zu kaufen.10 
Zusammen mit der Musiklehrerin und späteren Lebensgefährtin Ida Hofmann 
(1864-1926) wollte Oedenkoven das Projekt eines Sanatoriums, oder besser ei-
nes Naturheilzentrums, umsetzen. Dieses sollte sich nach dem Vorbild des 1855 
in Bled (Slowenien) von Rikli gegründeten Naturheilzentrums richten, in dem 
körperliche genauso wie psychische Störungen durch Bewegung im Freien, ve-
getarische Ernährung sowie Sonnen- und Wasserbäder behandelt wurden.11  

Zur Zeit der Gründung waren auch die Lebensreformer Lotte Hattemer 
(1875-1906) und die Brüder Karl Gräser (1875-1920) und Gusto Gräser (1879-
1958) am Projekt beteiligt. Besonders die Brüder Gräser wünschten sich eine 
Landkommune von Selbstversorgern, unabhängig von Privatbesitz, Geld und 

                                                           
9 Novalis: Aphorismen, Paderborn: Paderborner Großdruckbuch Verlag 2013, Kap. V. 

Aphorismen und Fragmente 1798-1800, [20]. 
10 Vgl. Antognini, Luigi: »Una storia tra tante altre della collina di Ascona«, in: Giò 

Rezzonico (Hg.), Antologia di cronaca del Monte Verità, Locarno: Arti Grafiche Rez-
zonico e figli 2000, 13-70, hier S. 28. 

11 Vgl. Zidov, Nena: »An Overview of the History of Homeopathy in Slovenia in the 
19th Century«, in: Medizin, Gesellschaft und Geschichte 23 (2004), 183-199, hier 
S. 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 137 

staatlichen Strukturen. Dennoch setzte sich Oedenkovens und Hofmanns lebens-
reformerischer Plan durch, der einen unternehmerischen Aspekt enthielt: ein Sa-
natorium, bestehend aus dem Zentralhaus »Casa Annata« (mit Speise- und Ge-
meinschaftssaal), mehreren kleinen Holzhütten für die Gäste und einem Garten 
für die Selbstversorgung, Garten- und Sonnentherapie, begleitet von Kursen in 
Gymnastik und in modernem Tanz.12  

Nach Oedenkovens und Hofmanns Umzug in südlichere Gebiete im Jahr 
1920 wechselte die Siedlung am Monte Verità mehrfach ihre Besitzer. Der be-
rühmteste war der Kaufmann Graf Baron Eduard von der Heydt (1882-1964), 
der das in ein Hotel verwandelte Zentralhaus zu einem Museum der asiatischen 
und afrikanischen Kunst machte.13 1956 übertrug der Baron von der Heydt den 
Monte Verità an den Kanton Tessin, in dessen Händen die Siedlung heutzutage 
liegt.  

Bereits zur Zeit der Gründung spielten die ortsspezifischen Eigenschaften ei-
ne große Rolle, vor allem für Hofmann und Oedenkoven. Obwohl sie mehr oder 
weniger zufällig auf Ascona gestoßen waren, war die Wahl der geographischen 
Lage, nämlich Tessin, immer geplant gewesen – und zwar aufgrund ihrer geo-
klimatischen Eigenschaften, wie Hofmann in ihrer programmatischen Schrift 
Monte Verità. Wahrheit ohne Dichtung (1905) erklärt: »Mässige Erhebungen, 
sowie ausgedehnte Landstrecken, mildes Klima und reiche Vegetation lassen mir 
diesen Punkt Norditaliens für vegetarische Ansiedlungen geeignet erscheinen«.14 
Zugleich nennt Hofmann »das Märchenhafte der Gegend«15 und »ihren Zau-
ber«16 als weitere Gründe für die Ortswahl.  

Die gleiche Art von örtlichem Zauber wurde auch von Robert Landmann er-
wähnt, der nach dem Verkauf des Sanatoriums die Siedlung am Monte Verità 
mit einer anderen Gruppe von Künstlern für eine kurze Zeit verwaltete. Ihm zu-
folge zeichnet sich Ascona durch botanische und geologische Eigenschaften aus, 
in denen »Nord und Süd« (z.B. durch die kargen schweizerischen Alpen und die 

                                                           
12 Vgl. Voswinckel, Ulrike: Freie Liebe und Anarchie. Schwabing – Monte Verità. Ent-

würfe gegen das etablierte Leben, München: Allitera Verlag 2009, S. 21-26. 
13 Vgl. Heydt, Eduard von der/Rheinbaben, Werner von: Auf dem Monte Verità. Gedan-

ken und Gespräche, Zürich: Atlantis Verlag 1958, S. 21. 
14 Hofmann-Oedenkofen, Ida: Monte Verità. Wahrheit ohne Dichtung. Aus dem Leben 

erzählt von Ida Hofmann-Oedenkoven, Lorch: Karl Rohm Verlag 1906, S. 25. 
15 Ebd., S. 11. 
16 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | SILVIA CARNELLI 

mediterrane Vegetation) »zusammentreffen«17 würden. Dadurch gewinne der Ort 
»ein[en] Zauber, den niemand fassen, den niemand definieren, dem niemand sich 
entziehen kann«.18 Dieser Zauber habe verschiedene Persönlichkeiten, z.B. den 
berühmten Hermann Hesse, zum Ort geführt. Durch diese Menschen sei schließ-
lich eine »spannungsreiche Atmosphäre«19 entstanden, die den Geist des Ortes 
zusätzlich verstärke. Unter anderem ist Hofmanns und Landmanns Betonung des 
südlichen Elements als entscheidendes Merkmal für die Anziehungskraft des Or-
tes auf einen »Mythos des Südens« zurückzuführen, der sich seit der Romantik 
im deutschsprachigen Raum verbreitete.20 Dabei wurde die Idee des »animali-
schen Paradieses«,21 verbunden mit der Vorstellung einer unversehrten, ent-
spannten Lebensart, auf südliche, von Natur aus hellere und wärmere Gebiete 
projiziert, die als Gegenbilder für den zivilisierten und rationalisierten Norden 
galten.22 

Dennoch lassen sich in der Geschichte des Monte Verità auch einige Autoren 
finden, die sich für ein weniger metaphorisches Verständnis seines »Ortsgeistes« 
einsetzten. Im Katalog der Ausstellung über den Monte Verità, die 1968 vom 
Kunstprofessor Harald Szeemann (1933-2005) zur Wiederbelebung des Ortes 
durch die Erinnerung an seine Geschichte organisiert wurde, erwähnt Szeemann 
die »magnetische Anomalie im Raume von Ascona«23 bereits in der Einleitung. 
Er stützt sich dabei auf einen Bericht vom »Ufficio geologico cantonale di Bel-
linzona«, nach dem die Zone von Ascona einen großen Anteil an speziellen Ge-
steinen enthält, die innerhalb von der Geologie als »ultrabasisch« bezeichnet 
werden. Solche Gesteine, die tief aus der Erdkruste stammen, brächten durch ih-
ren hohen Magnetismus Abweichungen im lokalen Magnetfeld hervor. Laut 
Szeemann ist die Präsenz dieser magnetischen Gesteine die Ursache für »die 

                                                           
17 Landmann, Robert: Ascona – Monte Verità. Auf der Suche nach dem Paradies, Frau-

enfeld: Verlag Huber 2009, S. 10. 
18 Ebd., S. 11. 
19 Ebd., S. 9. 
20 Vgl. Kneubühler, Theo: »Die Künstler und Schriftsteller und das Tessin (von 1900 bis 

zur Gegenwart)«, in: Harald Szeemann (Hg.), Monte Verità. Die Brüste der Wahrheit, 
Milano: Electa Editrice 1978, S. 136-178, hier S. 137 ff. 

21 Ebd., S. 136. 
22 Vgl. ebd. 
23 Szeemann, Harald: »Monte Verità – Berg der Wahrheit«, in: Harald Szeemann (Hg.), 

Monte Verità. Die Brüste der Wahrheit, Milano: Electa Editrice 1978, S. 5-9, hier 
S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 139 

Anziehungskraft des Ortes«.24 Ob solche Abweichungen einen Einfluss auf die 
menschliche Psyche, oder auf das von ihm benannte »menschliche Magnet-
feld«25 hätten, sei zwar nicht wissenschaftlich bewiesen, aber »nicht leichter-
dings von der Hand zu weisen«.26 Seine Recherchen über die intensive Strahlung 
des Ortes begann er aufgrund von Aussagen zahlreicher Ortsbewohner und eini-
ger Piloten der Fluggesellschaft Swissair.27 

Trotz der Ablehnung sowohl der magnetischen Anomalie als auch ihrer Wir-
kung auf die menschliche Psyche aufseiten der Wissenschaft fanden solche Spe-
kulationen über die magnetische Anziehungskraft des Ortes erhebliche Resonanz 
nach 1978. Für diese Entwicklung spielte die Entdeckung einer keltischen Sied-
lung auf dem naheliegenden Berg »Balladrum« durch den Maler und Hobbyar-
chäologen Ernst Frick (1881-1956) eine wichtige Rolle.28 Zum Beispiel prägte 
die Idee einer keltischen Spur auf dem Monte Verità Claudio Andrettas (geb. 
1975) Theorien. Andretta, der als offizieller Reiseleiter für die italienische 
Schweiz tätig ist, gilt als der aktuell wichtigste Vertreter der These des Genius 
Loci von Ascona.  

Im Jahr 2015 veröffentlichte Andretta das Buch Orte der Kraft im Tessin, in 
dem er die »Kraftorte« von Ascona aufgrund von magnetischen Werten be-
schreibt, die er nach dem vom Physiker Alfred Bovis etablierten Verfahren ge-
messen habe. Genauso wie Szeemann behauptet Andretta, dass der hohe Anteil 
an Mineralien- und Eisen des dortigen Gesteins starke magnetische Schwingun-
gen verursache, die auch Menschen bewusst wahrnehmen könnten.29 Der Berg 
»Balladrum« sei nach seiner Messung einer der stärksten »Kraftorte« der Ge-

                                                           
24 Ebd. 
25 Ebd. 
26 Ebd. 
27 Vgl. Schwab, Andreas: »›Lei non può lamentarsi di aver passato il suo tempo an-

noiandosi‹. Harald Szeemann e l’esposizione sul Monte Verità«, in: Claudia Lanfran-
chi Cattaneo/Andreas Schwab (Hg.), Il fondo Harald Szeemann dell’Archivio Fonda-
zione Monte Verità. Dalla visione al chiodo. Dal chiodo alla visione (= Quaderni del 
Bollettino Storico della Svizzera Italiana, Band 12), Bellinzona: Salvioni arti grafiche 
2013, S. 173-220, hier S. 183.  

28 Vgl. Butz, Richard: »Es gibt keinen vernünftigen Grund, Maler zu werden. Ernst 
Frick, 1947«, in: Esther Bertschinger-Joos/Richard Butz (Hg.), Ernst Frick 1881-
1956. Anarchist in Zürich, Künstler und Forscher in Ascona, Monte Verità, Zürich: 
Limmat Verlag 2014, S. 151-368, hier S. 272. 

29 Vgl. Andretta, Claudio: Orte der Kraft im Tessin, Aarau/München: AT Verlag 2015, 
S. 124. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | SILVIA CARNELLI 

gend, die eine »energetische Aufladung«30 oder einen »Kraftimpuls«31 enthiel-
ten. Diese Energieströme stellt Andretta interessanterweise als Ausdruck einer 
»starken göttlichen Urkraft«32 dar, die durch die ganze Gegend um Ascona strah-
le. Darüber hinaus liege die Kraft des Ortes an seiner Lage: Balladrum, Monte 
Verità und die naheliegende Waldhöhle von Arcegno, die von den befreundeten 
Gusto Gräser und Hermann Hesse als Wohn- und Meditationsort verwendet 
wurde, situiert Andretta auf der »Insubrischen Linie«, d.h. auf der unterirdischen 
Grenze zwischen den Kontinentalplatten von Europa und Afrika. Aus diesem 
Grenzgebiet würden sich unter anderem Spannungen ergeben, die eine anzie-
hende Wirkung an der Oberfläche hätten.33 Aus diesen Gründen bezeichnet And-
retta die Gegend um Ascona als einen »transzendentalen Kraftort«.34 

Andrettas Überlegungen wurden kürzlich von der »Fondazione Monte 
Verità« – der Stiftung, die seit 1989 den Monte-Verità-Komplex verwaltet, be-
stehend aus Vertretern des Kantons, der ETH Zürich und der Gemeinde Ascona 
– ins Kulturprogramm des Ortes aufgenommen. Unter den Führungen, die heut-
zutage auf dem Monte Verità angeboten werden, steht auch die sogenannte 
»Wanderung zu Orten der Kraft«. Dabei führt Andretta die Besucher zu jenen 
Orten der Gegend um Ascona, die eine »geomantische Relevanz« haben sollen 
bzw. mit einer außerordentlichen Kraft aufgeladen seien.35 Diese Wanderung be-
ginnt auf dem Monte Verità, dessen Gelände (inklusiv Hotel und Park) von einer 
»hohen Lebenskraft«36 belebt sei. Dabei bildet der so genannte »Chiaras Regen-
bogen« die erste Etappe: Ein farbiges Mosaik in Schlangenform auf der Hotelter-
rasse, welches in den 1980er Jahren unter der Leitung von italienischen und 
schweizerischen Architekten zur räumlichen Darstellung der unterirdischen 
Kräfte vom Monte Verità gebaut wurde. Die Besucher werden auf den Parcours 
geführt, während Andretta die psychische Wirkung jeder Farbe nach der hinduis-
tischen »Chakralehre« erklärt.37 Darüber hinaus bietet der Park vor dem Hotel 
am Monte Verità auch eine Grünteeplantage mit einem Zen-Garten und einem 

                                                           
30 Ebd., S, 123. 
31 Ebd. 
32 Ebd. 
33 Vgl. ebd., S. 125. 
34 Vgl. ebd., S. 123. 
35 Siehe http://www.monteverita.org/de/39/fuhrungen.aspx 
36 C. Andretta: Orte der Kraft im Tessin, S. 119 ff. 
37 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 141 

Zen-Haus, in dem die Besucher an einer japanischen Teezeremonie teilnehmen 
können.   38

 
1.2  Moscia: Der Genius-Loci-Ignotus-Kreis 
 
Im Laufe des 20. Jahrhunderts wurde die Vorstellung einer intrinsischen Kraft 
auch einem weiteren Ort um Ascona zugeschrieben. Dieser Ort namens 
»Moscia« befindet sich direkt am Ufer des Lago Maggiore, unter dem Hügel 
Monte Verità. In einer der Buchten am Seeufer liegt eine alte Villa, die Oe-
denkovens Freund und Hausverwalter Karl Vester (1879-1963) gehörte. 1920 
wurde sie von Olga Fröbe-Kapteyn (1881-1962), einer holländisch-britischen 
Künstlerin, gekauft. Nachdem sie 1919 an den Naturheilungsbehandlungen auf 
dem Monte Verità teilgenommen hatte, hatte sie sich dafür entschieden, dorthin 
zu ziehen. Somit entstand die sogenannte »Villa Gabriella«, in der sich ein ande-
res kulturhistorisch wichtiges Ereignis vollzog.39 

Denn ab 1933 organisierte Fröbe-Kapteyn die sogenannten »Eranos-
Tagungen« in ihrer Villa. Diese Tagungen waren nach Fröbes Willen als «Be-
gegnungsstätte für Ost und West«40 gedacht, oder besser als Austausch unter 
Akademikern und Gelehrten über europäische und nicht europäische Darstellun-
gen verschiedener Aspekte des Religiösen und des Spirituellen.41 Fröbes synkre-
tistischer Ansatz, der sie zum Vergleich verschiedener Traditionen der Mensch-
heitsgeschichte führte, wurde von der theosophischen Bewegung, unter anderem 
durch ihre Freundschaft mit Alice Bailey, stark beeinflusst.42 Das Interesse an 
verschiedenen Religionen zeigte sie auch durch ihre bildende Kunst, indem sie 
z.B. den Mandala-Kreis als Ausgangsmotiv für sämtliche Darstellungen ihres ei-
genen Inneren verwendete.43  

Olga Fröbe schloss sich der berühmte Psychoanalytiker Carl Gustav Jung 
(1875-1961) als Leiter der Eranos-Tagungen an. 1949 ließ er mithilfe des Bild-
hauers Paul Speck einen Stein zum »unbekannten Ortsgeist« (Genius Loci Ig-
notus) anfertigen, der in der Mitte des Gartens von Casa Gabriella platziert wur-
de. Vor diesem Stein stand der Tisch, an dem die Mahlzeiten vor und nach den 

                                                           
38 Siehe http://www.monteverita.org/de/39/fuhrungen.aspx 
39 Vgl. Bernardini, Riccardo: Jung a Eranos. Il progetto della psicologia complessa, Mi-

lano: FrancoAngeli s.r.l. 2011, S. 251 ff. 
40 Ebd., S. 42. 
41 Vgl. ebd. 
42 Vgl. ebd., S. 259. 
43 Vgl. ebd., S. 100 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | SILVIA CARNELLI 

Symposien eingenommen wurden.44 Für Jung und den Theologen Gerardus van 
der Leeuw, der sich am Entwurf des Steins mitbeteiligt hatte, galt dieser als 
räumliche Darstellung jenes Archetypen, der die Geister der Teilnehmer der Ta-
gungen im Hintergrund animierte.45 In der Mitte des Steins, unter der Inschrift, 
prägte der Bildhauer zwei Dreiecke, deren jeweilige längere Seite einerseits nach 
oben (zum Himmel) und andererseits nach unten (zur Erde) gerichtet sind, als 
symbolische Darstellung des Wissendrangs bzw. der geistigen Entwicklung der 
Eranos-Teilnehmer.46 

Laut Fröbe waren die ganzen Eranos-Treffen von einer geistigen Kraft be-
wegt, die sie nach Jungs Wortschatz als »Weg der Suche« oder als »Weg der In-
dividuation« bezeichnete.47 Dabei handele es sich um eine Urkraft, deren magne-
tische Anziehung all diejenigen, die ihrem Ruf nachfolgen, in einen energiebela-
denen Kreis anlocke.48 Fröbe verstand diese magnetische Urkraft unter anderem 
als ortsverbundene Kraft, die »im Wind und im Wasser, in der Sonne und in der 
fruchtbaren Erde von Moscia«49 enthalten sei. Diese fasste sie durch den Aus-
druck »Erdgeist = Natura«50 zusammen, der in ihrem letzten Eranos-Mandala zu 
finden ist. 

Der Glaube an den Genius Loci Ignotus wurde später auch von Rudolf 
Ritsema (1918-2006) unterstützt, der die Leitung nach Fröbes Tod für kurze Zeit 
übernahm. Seine Entscheidung, die akademische Stelle aufzugeben und nach 
Moscia zu ziehen, begründete er damit, dass er sich gegenüber dem Genius [von 

                                                           
44 Vgl. Bremer, Thomas S.: »The Genius Loci Ignotus of Eranos and the Making of a 

Sacred Place«, in: Elisabetta Barone/Matthias Riedl/Alexandra Tischel (Hg.), Pi-
oniere, Poeten, Professoren. Eranos und der Monte Verità in der Zivilisationsge-
schichte des 20. Jahrhunderts (= ERANOS, Band 11), Würzburg; Königshausen & 
Neumann 2004, S.79-82, hier S. 79. 

45 Vgl. Hakl, Hans Thomas: Eranos. An Alternative Intellectual History of the Twentieth 
Century, Sheffield/Bristol (USA): Equinox Publishing 2013, S. 219 ff. 

46 Vgl. ebd. 
47 Fröbe-Kapteyn, Olga: »The Psychological Background of Eranos«, in: Nancy Cater 

(Hg.), Eranos. Its Magical Past and Alluring Future. The Spirit of a Wondrous Place 
(= Spring. A Journal of Archetype and Culture, Band 92), New Orleans, Louisiana: 
Spring Journal 2015, S. 29-38, hier S. 32. 

48 Vgl. ebd. 
49 Ebd., S. 36. 
50 Vgl. R. Bernardini: Jung a Eranos. Il progetto della psicologia complessa, S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 143 

Eranos] verpflichtet fühlte.51 Ritsema, der Fröbes theosophische Ansichten teilte, 
legte den Schwerpunkt der folgenden Eranos-Tagungen lediglich auf die psy-
choanalytische und mystische Interpretation des chinesischen I-Ching – eine 
Entscheidung, die zur definitiven Spaltung unter den akademischen Eranos-
Mitgliedern führte.52 

 
 

2. DER GENIUS LOCI VON GLASTONBURY 
 
2.1  »Glastonbury Tor« – »Chalice Well«: Ein »Kraftortnetz« von 

Göttern und Ley-Linien 
 
Genauso wie der Hügel Monte Verità neben dem kleinen Dorf Ascona liegt, liegt 
der Hügel »Glastonbury Tor« in der Nähe der kleinen Stadt Glastonbury. In den 
1970er Jahren leitete Philip Rahtz (1921-2011) die größte archäologische Unter-
suchung der Gegend und führte dessen erste Besiedlung auf die neolithische Ära 
zurück. Nach seinen Einschätzungen entwickelte sich der »Tor« zu einer militä-
rischen Burg zwischen dem 5. und dem 7. Jahrhundert nach Christus – also in 
etwa zu der Zeit, in der laut den Annalen der später berühmt gewordene König 
Artus über die Region herrschte.53 Im Laufe des Mittelalters, mit der Ankunft der 
Christen, wurde ein Kloster auf dem »Glastonbury Tor« errichtet, das bis zur 
Auflösung unter Heinrich VIII existierte.54 

Zur gleichen Zeit von Rahtzs Forschungen warf der Kulturhistoriker Geoff-
rey Ashe (geb. 1923) eine weitere Frage bezüglich der Verwendung des Hügels 
»Glastonbury Tor« auf. In seinem Buch The Glastonbury Maze (1969) wies er 
auf die Terrassen hin, die sich spiralförmig von den Füßen des Hügels bis zur 
Spitze erstrecken. Insbesondere spekulierte Ashe über die religiöse Nutzung der 
Terrassen bei den neolithischen Völkern. Ihm zufolge wurden solche spiralför-
migen Terrassen als Labyrinth angefertigt, um ein ganzes Spektrum an Mutter-

                                                           
51 Vgl. T. Hakl: Eranos. An Alternative Intellectual History of the Twentieth Century, 

S. 220. 
52 Vgl. ebd., S. 74. 
53 Vgl. Rahtz, Philipp/Watts, Lorna: Glastonbury. Myth and Archaeology, Stroud: The 

History Press 2009, S. 71. 
54 Vgl. ebd., S. 78 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | SILVIA CARNELLI 

Erde-Ritualen auszuführen. Später wurden laut Ashe viele dieser Rituale von den 
britischen Kelten übernommen, um ihre eigenen Naturgötter anzubeten.55  

Trotz Mangels an Belegen erzeugte diese Darstellung große Resonanz in den 
1970er Jahren, vor allem innerhalb der New-Age-Szene. In dieser Zeit veröffent-
lichte der esoterisch orientierte Autor John Michell das Buch The New View O-
ver Atlantis, in dem er den »Glastonbury Tor« als Kraftort beschreibt.56 In seiner 
Vorstellung bilde der Hügel einen der energiegeladenen Punkte der von ihm be-
nannten »St. Michael’s Line«: einer »Ley Line«, d.h. eines mit starker »Er-
denergie« geladenen Linie durch die Region Somerset, die unter anderem bis 
zum berühmten Stonehenge ziehe.57 Genauso wie die meisten Vertreter der west-
lichen »Geomantie« – jener esoterischen Lehre, die nach unterirdischen Kräften 
sucht – bezieht sich Michell auf die chinesische daoistische Lehre des »Feng-
Shui«, die sich um die Harmonisierung zwischen Mensch und Umgebung durch 
die sich ergänzenden kosmischen Kräfte »yin« und »yang« kümmert.58 

Zehn Jahre nach der Veröffentlichung der beiden Theorien wurde die Vor-
stellung vom »Glastonbury Tor« als Kraftort von den neuheidnischen Bewegun-
gen »OBOD« (»Glastonbury Order of Druids«) und »Goddess Movement« in ih-
re sakrale Topographie eingeflochten. Beide Gruppen, die sich auf die religiöse, 
polytheistische und pantheistische Tradition der britischen Kelten berufen, feiern 
seit den 1990er Jahren die Sonnenwende, das Fruchtbarkeits- und Frühlingsfest 
»Beltane« und das jährliche »Goddess Fest« auf dem »Glastonbury Tor«. Zu 
diesen Anlässen treffen sich die Mitglieder gewöhnlich am Fuß des Hügels (bei 
der Sonnenwendefeier bereits um 04:30 Uhr), ziehen tanzend und singend hinauf 
zum Gipfel, sprechen Gebete oder üben Meditation im Kreis.59  

In diesem Zusammenhang sind die Leitsätze des neuheidnischen »Goddess 
Movement« am repräsentativsten. Ihre Begründerin Kathy Jones eröffnete 2002 
den ersten offiziellen »Goddess Tempel« in Glastonbury, weil sie diesen Ort als 
Kraftzentrum des britischen Heidentums versteht. Denn laut einigen Überliefe-
rungen, die auf mittelalterliche Mönche zurückzuführen sind, galt Glastonbury 
als »Avalon« für die keltischen Bewohner der Gegend. »Avalon« war die Insel 

                                                           
55 Vgl. Ashe, Geoffrey: The Glastonbury Tor Maze, Glastonbury: Gothic Image Publica-

tions 1979, S. 1 ff. 
56 Vgl. Michell, John: The New View Over Atlantis, London: Thames and Hudson Ltd 

1983, S. 167 ff. 
57 Vgl. ebd., S. 182. 
58 Vgl. ebd., S. 60. 
59 Siehe http://www.glastonburyorderofdruids.com/25th_Beltane_Celebration.html 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 145 

der Toten, deren Gott im Inneren des Tors wohnte.60 Diese mittelalterliche Le-
gende und sämtliche weiblichen Gottheiten aus der Keltentradition wurden in 
Jones’ Schriften mit der Ley-Linien-Lehre so zusammengeführt, dass Glastonbu-
ry als ein lebendiger und gotterfüllter Ort dargestellt wird. 

Innerhalb der neuheidnischen Religion wird die »Goddess« als die lebenge-
bende- und nehmende Kraft verstanden, die die Welt immer neu schöpfe. Auf-
grund ihrer gebärenden Eigenschaft soll diese Kraft nach Jones nicht als »Va-
ter«, sondern als »Mutter« bezeichnet und geehrt werden.61 An erster Stelle sei 
diese weibliche Urkraft in der Natur tätig – in ihren Erscheinungen, unter ande-
rem in den Formen der Landschaft. Demnach identifiziert Jones mehrere Ort-
schaften um den Hügel »Glastonbury Tor«, aus deren geographische Lage sich 
»der Körper der Göttin«,62 auf der Erde liegend, erkennen lasse. Als Körperglie-
der der Göttin seien solche Orte »von mystischen Vibrationen erfüllt«.63 Aus 
diesem Grund gehören sogenannte »Goddess Pilgrimages« zu den Hauptritualen 
der »Goddess Movement«: Wanderungen durch »die sakrale Landschaft«, bei 
Bedarf auch in Begleitung von einer Priesterin, auf denen die Gläubigen bei 
wichtigen Ortschaften verweilen und meditieren, um »Ihre Stimme [Die Stimme 
der Göttin] und Ihre Präsenz in Ihrer Natur«64 zu spüren. Jones zufolge bildet der 
Hügel »Glastonbury Tor« als die linke Brust der Göttin einen dieser sakralen Or-
te. Darüber hinaus käme die geheimnisvolle Kraft des »Glastonbury Tors« auch 
von seiner allgemeinen Lage innerhalb der Region Somerset, d.h. als »Erd-
chakra« (Kraftzentrum der Erde) auf der von Michell bereits erwähnten »St. Mi-
chael’s Ley Line«.65  

Darüber hinaus spielt ein weiterer Ort in Glastonbury eine wichtige Rolle in-
nerhalb des von Jones beschriebenen »Kraftortnetzes«: »Chalice Well«. Dabei 
handelt es sich um eine Wasserquelle am Fuß des Hügels »Glastonbury Tor«. 
Die rötliche Farbe des fließenden Wassers, durch die hohe Konzentration von 
Eisen verursacht, begünstigte die Entstehung sämtlicher Legenden seit dem Mit-
telalter. Die berühmteste von ihnen erzählt, dass das Wasser durch das Blut 
Christi seine rötliche Farbe gewann, nachdem Joseph von Arimathäa, der angeb-

                                                           
60 Vgl. http://www.bbc.co.uk/religion/religions/paganism/subdivisions/goddess.shtml 

vom 25.10.2004. 
61 Vgl. Jones, Kathy: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s 

Sacred Landscape, Glastonbury: Ariadne Publications 2007, S. 6. 
62 Ebd., S. 5. 
63 Vgl. ebd., S. 5. 
64 Ebd., S. 29. 
65 Vgl. ebd., S. 56 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | SILVIA CARNELLI 

lich nach dem Tod Jesu auf der britischen Insel gelandet war, den Kelch Christi 
in die Quelle geworfen hatte.66 Jedoch wurde in den 1970er Jahren, genauso wie 
für »Glastonbury Tor«, auch über eine religiöse Verwendung der Quelle in Zei-
ten vor der Institutionalisierung des christlichen Glaubens diskutiert. In diesem 
Zusammenhang waren die Schriften des esoterisch orientierten Autors Nicholas 
Mann (geb. 1952) von großer Bedeutung. In The Red & White Springs. The Mys-
teries of Britain at Glastonbury (1992) und The Isle of Avalon. Sacred Mysteries 
of Arthur and Glastonbury (2001) nennt er einige Spuren, die ihm zufolge auf 
eine vorchristliche heidnische Präsenz deuten: die Lage der Kammer über der 
Quelle, die am Sonnenwendekalender orientiert sei, und Ritzen an den Wänden, 
die Ähnlichkeiten mit denen von Stonehenge aufweisen.67 

Solche Behauptungen wurden ab den 1980er Jahren von den Vertretern der 
New-Age-Kultur zum Zwecke des kommerziellen Aufbaus von »Chalice Well« 
kolportiert. An erster Stelle machte man Werbung für die heilende Kraft des 
Wassers, das dort seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts in drei Becken geleitet 
worden war. Die ersten zwei Becken, »Lion’s Head« und »Arthur’s Pool«, wur-
den jeweils zum Trinken und zum Baden verwendet. Das dritte Becken baute der 
Architekt Frederick Bligh Bond (1864-1945) in Form einer »vesica piscis«, be-
stehend aus zwei Kreisen, die sich in einem Schnittpunkt kreuzen.68  

Die Darstellung von »Chalice Well« als magischer Ort wurde allerdings be-
sonders vom amerikanischen Ehepaar Colleen und Fred Rosado gefördert, die 
1996 die Leitung des Ortes im Auftrag des »Chalice Well Trust« übernahmen, 
und »Chalice Well« als Kraftort mit »durchquerenden Energieströmungen«69 
propagierten. Zur gleichen Zeit entstand das bis heute weitergeführte New-Age-
Programm, das Meditationskreise und »Healing Weekends« in »alternativer Me-
dizin« (mit solchen Behandlungsmethoden wie »Gong Baths«, »Spiritual Heal-
ing«, »Sonic Massage« und »Transformational Soul Healing«) anbietet.70 

 

                                                           
66 Vgl. Capt, Raymond E.: The Traditions of Glastonbury, Muskogee, Oklahoma: Arti-

san Publishers 2008, S. 90. 
67 Vgl. Mann, Nicholas: The Isle of Avalon. Sacred Mysteries of Arthur and Glaston-

bury, London: Green Magic 2001, S. 145 ff. 
68 Vgl. B. Garrard: Free State. Glastonbury’s Alternative Community 1970 to 2000 and 

Beyond, S. 249 ff. 
69 Ebd., S. 252. 
70 Siehe 

http://www.chalicewell.org.uk/index.cfm/glastonbury/Events.Details/event_id/323 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 147 

Trotzdem verdankt sich die Popularität von »Chalice Well« unter den New-
Age-Touristen auch dem »Goddess Movement«. In ihren Schriften beschreibt 
Kathy Jones die Quelle als ein Kraftzentrum, in dem die Gläubigen sitzen, medi-
tieren und durch die »fruchtbare Natur«71 eine geistige Erfrischung erleben kön-
nen. Insbesondere sei laut Jones die Kraft der »Goddess« im heilenden Wasser 
enthalten. Aus diesem Grund empfiehlt sie z.B. als Ritual, das Quellwasser in 
einer Flasche zu sammeln und es während der Meditation tropfenweise zu trin-
ken.72 Schließlich vertritt Kathy Jones die Auffassung, dass die Göttin Natur eine 
heilende Wirkung sowohl auf den Geist als auch auf den Körper habe. Aus die-
sem Grund gründete das »Goddess Movement« zusätzlich zu seinem Tempel 
den »Goddess House of Healing«. Ähnlich wie die Leiter des Sanatoriums auf 
dem Monte Verità in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts bietet Jones in 
ihrer Naturheilanstalt sogenannte »holistic natural therapies« an, d.h. homöopa-
thische und psychosomatische Behandlungsmethoden für verschiedene körperli-
che und geistige Erkrankungen.73  

 
2.2  Glastonbury Abbey: Die ›Geister‹ der Vergangenheit  

 
Wie bereits erwähnt, nahm am Anfang des 20. Jahrhunderts der Architekt Fre-
derick Bligh Bond an der Konstruktion der Identität von »Chalice Well« als 
›Kraftort‹ durch die Errichtung der drei Becken teil. Nicht nur der Quelle, son-
dern auch einem anderen Ort in Glastonbury schrieb er eine außergewöhnliche 
Kraft zu: der katholischen Glastonbury Abbey.  

Diese Abtei entstand aus einer kleinen Kirche, die bereits im 2. Jahrhundert 
nach Christus von einer Mönchgemeinde errichtet worden war. Ihren offiziellen 
Status als katholische Abtei erhielt sie im Jahr 443. Seit dieser Zeit bildete sie 
einen der wichtigsten katholischen Wallfahrtsorte auf der britischen Insel.74 Zwi-
schen 1908 und 1922 förderte die Kirche eine große archäologische Untersu-
chung des Geländes und gab den Auftrag dazu an den damals als Architekt täti-
gen Frederick Bligh Bond. In der Tat entdeckte er viele Teile der ehemaligen 
Abtei unter dem Gelände, z.B. mehrere Kapellen, und lieferte eine detaillierte 
Beschreibung zu deren Lage, Größe und Innenräumen. Dennoch wurde ihm 
1922 der Auftrag entzogen und seine Forschung wurde von der Kirche nicht an-

                                                           
71 K. Jones, The Goddess in Glastonbury, S. 30. 
72 K. Jones: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s Sacred 

Landscape, S. 74. 
73 Siehe http://glastonburygoddesshouse.co.uk/goddesshousehealing/ 
74 Vgl. R. E. Capt: The Traditions of Glastonbury, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | SILVIA CARNELLI 

erkannt. Der Grund dafür lag den Kirchenvertretern zufolge darin, dass er unwis-
senschaftliche Methoden für die Forschungen angewandt habe.75  

Neben den mittelalterlichen, schriftlichen Berichten der Baumeister und den 
kunstgeschichtlichen Einordungsmethoden aufgrund der stilistischen Merkmale 
der Gebäude benutze Bligh Bond nämlich das »automatische Schreiben«. Wie er 
in dem umstrittenen Werk The Gate of Remembrance (1918) erklärt, übte er die-
se Technik mit seinem Freund John Alleyne aus. Dieser war laut Bond in der 
Lage, sich selbst in einen Trancezustand zu versetzen, durch den er Kontakt mit 
dem Geist von einem Mönch der Abtei aufnehmen könne, der während der Zeit 
der normannischen Eroberung in der Abtei gelebt hatte. Bei einer solchen Gele-
genheit stellte Bligh Bond Fragen über die Abtei, die sein Freund, durch den 
Geist des Mönchs geleitet, schriftlich beantwortete. Denn dieser Geist benutzte 
laut Bligh Bond Alleynes Unterbewusstes als Medium zur Kommunikation mit 
der Gegenwart, direkt aus dem »kosmischen Gedächtnis«.76  

Nach seiner Entlassung im Jahre 1922 verbreitete Bligh Bond seine von ihm 
als »psychische Archäologie« bezeichnete Methode unter den esoterischen Krei-
sen in Großbritannien, bevor er endgültig in die USA zog.77 In diesem Zusam-
menhang integrierte er die katholische Abbey als Hauptteil des bereits etablier-
ten »Kraftortnetzes« »Glastonbury Tor«-»Chalice Well«. Zu diesem Zweck 
diente auch die Form der »vesica piscis«, die er von den Freimaurern übernom-
men hatte.78 Laut Bligh Bond lag diese Form auch an der Basis der »Lady’s 
Chapel«, einer der wichtigsten Kapellen der mittelalterlichen Abtei, die unter der 
angeblichen Leitung des Mönchs ausgegraben worden war.79 Wie bereits er-
wähnt, wurden Bligh Bonds Vorstellungen zum größten Teil durch seinen Kon-
takt zu okkultistischen und esoterischen Kreisen geprägt. Denn zu Lebenszeiten 
stand Bligh Bond in Verbindung mit den Freimaurern von Bristol, mit der »The-
osophical Society«80 und mit Dr. Goodchilds »Holy Grail Church« von Bristol, 
die den Glauben an eine göttliche weibliche Kraft, im Kelch des berühmten 

                                                           
75 Vgl. P. Rahtz/L. Watts: Glastonbury. Myth and Archaeology, S. 87 ff.  
76 Vgl. ebd. S. 13-16. 
77 Vgl. ebd., S. 88. 
78 Siehe http://www.odeion.org/gematria/gemchap-iii.html 
79 Vgl. F. Bligh Bond: The Gate of Remembrance. The Story of the Psychological Ex-

periment Which Resulted in the Discovery of the Edgar Chapel at Glastonbury, Mil-
ton Keynes: General Books 2010, 2nd Edition, S. 62.  

80 Vgl. Hopkinson-Ball, Tim: The Rediscovery of Glastonbury. Frederick Bligh Bond. 
Architect of a New Age, Stroud: Sutton Publishing 2007, S. 14, 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 149 

»Grals« verkörpert, verkündete.81 Nach seinem Tod wurden seine Auffassungen 
von Kathy Jones neuheidnischer Bewegung übernommen. Unter anderem griff 
Jones auf seine Spekulationen über den Geist der Abtei zurück und integrierte 
sie letztlich in ihre eigene sakrale Topographie des Ortes.  

In ihrem Buch In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glaston-
bury’s Sacred Landscape vertritt Jones die These, dass Glastonbury Abbey 
genauso ein Kraftort sei wie »Glastonbury Tor« und »Chalice Well«. An erster 
Stelle liege die Abtei, nach ihrer bekannten Interpretation der Landschaftsfor-
men, in der Gebärmutter der Göttin.82 Als Folge bilde sie einen der »magischsten 
Orten auf der Insel Avalon«83 und zugleich einen Teil der größten Ley-Linie 
zwischen »Glastonbury Tor« und Stonehenge.84 Genauso wie alle Kraftorte sei 
Glastonbury Abbey von einem Geist belebt, einem »energetischen Vortex auf 
der Achse zwischen Himmel und Erde«,85 den sie zu den »herrschenden Ener-
gien auf der südlichen Hälfte der britischen Inseln«86 zählt. Solche ortsverbun-
denen Energien, so argumentiert Jones, seien den Kelten und den ersten Christen 
dermaßen wichtig gewesen, dass sie eine sakrale Stätte gebaut hätten – die später 
als »Lady’s Chapel« bezeichnete Kapelle, aus der sich der ganze Abteikomplex 
entwickelt. Mit diesem Argument nimmt Jones auch Bligh Bonds Aussagen über 
die »vesica piscis« auf, indem sie den ehemaligen Mönchen und Baumeistern 
der Abtei geomantische, heutzutage als »esoterisch« bezeichnete Kenntnisse zu-
schreibt. Aus diesen Gründen startete die erste »Goddess Conference« (die jähr-
liche größte Zelebration der Bewegung) im Jahre 1995 genau in der »Lady’s 
Chapel«, in der eine Wasserquelle entspringt. Vor dieser Quelle fand ein ähnli-
cher Ritus wie bei »Chalice Well« statt, der von Kathy Jones geleitet wurde: Die 
Gläubigen huldigten der Goddess Mary mit Gesängen und tranken aus dem 
Quellwasser. Heutzutage gehört Glastonbury Abbey immer noch zu den von Ka-
thy Jones ausgeschriebenen Wallfahrtsorten in der Stadt Glastonbury.87  

 
 

                                                           
81 Vgl. Benham, Patrick: The Avalonians, Glastonbury: Gothic Image Publications 

1993, S. 100. 
82 Vgl. K. Jones: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s Sacred 

Landscape, S. 146. 
83 Ebd., S. 148. 
84 Vgl. ebd., S. 153. 
85 Ebd., S. 148. 
86 Ebd., S. 153. 
87 Vgl. ebd., S. 147 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | SILVIA CARNELLI 

GENIUS-LOCI-VORSTELLUNGEN: AUF DER SPUR
 DER NEUROMANTIK 

 
In den vorigen Abschnitten wurden einige Vorstellungen über den Genius loci 
der beiden Orte Monte Verità und Glastonbury erläutert. Im Allgemeinen teilen 
alle erwähnten Autoren den Gedanken, dass ein Ort eine intrinsische, d.h. nicht 
nur durch die menschliche Wahrnehmung hervorgerufene Kraft besitze. Zusätz-
lich tritt bei mehreren Kraftortanschauungen die Idee vor, dass diese ortsintrinsi-
sche Kraft einer kosmischen Ordnung zuzuschreiben sei, d.h. aus der gleichen 
Quelle stamme, aus der sowohl der Mensch als auch die Welt geschöpft seien. In 
diesem Zusammenhang bilden Olga Froebes Genius Loci Ignotus und Kathy Jo-
nes’ sakrale Topologie exemplarische Beispiele. 

Besonders die Vertreter jener Ortskonzeptionen, die den Genius Loci auf ei-
ne göttliche Abstammung zurückführen, lassen sich aus kulturhistorischer Sicht 
einer spezifischen Strömung zuordnen, die mit dem Okkultismus und mit der 
Esoterik verwandt ist. Der Okkultismus gewann im Laufe des 19. Jahrhunderts 
eine neue Dynamik, insbesondere durch die Verbreitung von Franz Anton Mes-
mers Methode, welche die Lenkung magnetischer Ströme von der Umwelt auf 
den Menschen nutzte, um solche Erkrankungen wie Wassersucht, Paralyse, 
Gicht, Skorbut, Taubheit und Blindheit zu heilen.88 Die Esoterik blühte vor allem 
im 20. Jahrhundert, und zwar durch die Gründung solcher Geheimbünde wie He-
lena Petrovna Blavatskys Theosophical Society (gegründet 1875) und Aleister 
Crowleys Orden Astrum Argenteum (gegründet zwischen 1904 und 1907). Durch 
asketische, mystische und ekstatische Übungen, die zum größten Teil vom Ge-
dankengut des Neuplatonismus und des Hermetismus der Renaissance über-
nommen wurden, zielten die Mitglieder solcher Kreise auf eine innere Heilung 
durch die Transformation des Bewusstseins ab. Aus beiden Strömungen kristalli-
sierte sich letztlich der Kern der gegenwärtigen New-Age-Bewegung,89 der die 
meisten ›alternativen‹ Gruppen des Monte Verità und von Glastonbury angehö-
ren. Die von ihnen verkündeten Glaubensvorstellungen und Lebensweisen 
zeichnen sich hauptsächlich durch einen »eklektizistischen Synkretismus«90 aus, 
d.h. sie bedienen sich sowohl der bereits erwähnten okkultistischen und esoteri-

                                                           
88 Vgl. T. Tripold: Die Kontinuität romantischer Ideen. Zu den Überzeugungen gegen-

kultureller Bewegungen. Eine Ideengeschichte, S. 154. 
89 Vgl. S. Doering-Manteuffel: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magische 

Praktiken, S. 22. 
90 Vgl. Runggaldier, Edmund: Philosophie der Esoterik, Stuttgart: Verlag W. Kohlham-

mer 1996, S. 200. 

3.

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 151 

schen Traditionen und der im Westen etablierten monotheistischen Religionen 
(Christentum, Judentum, Islam) als auch anderer nicht-europäischen Lehren (vor 
allem Hinduismus). Darüber hinaus berufen sich viele der New-Age-
Bewegungen auf heidnische Religionen (z.B. auf die keltische), deren Magie 
bzw. Naturverbundenheit besonders hervorgehoben wird. In diesem Zusammen-
hang gewannen nach den 1970er Jahren, vor allem dank der Verbreitung der 
Frauen-und Ökologiebewegung, die heidnischen Mutter-Erde-Kulte immer mehr 
an Bedeutung.91 Eine synkretistische Konstruktion des eigenen Gottesbildes und 
die Sakralisierung der Natur, die meistens mit der Vorstellung einer weiblichen 
Urkraft gekoppelt ist, bilden auch die wichtigsten gemeinsamen Merkmale der 
Bewegungen von Monte Verità und Glastonbury. 

Im Kontext einer Philosophie des Ortes ist es interessant, dass solche Glau-
bensvorstellungen zu einer spezifischen Ortsbestimmung führen. Wie bereits er-
wähnt, wurden beide Orte von den oben erwähnten Gruppen als lebendige räum-
liche Teile der Welt betrachtet, die genauso wie Mensch und Tiere von einer ei-
genen Lebenskraft unbekannter und/oder mystischer (Genius Loci) Herkunft, 
bewohnt sind. Solcher Konzeption des Ortes liegt eine bestimmte Vorstellung 
der Welt zugrunde, die auf der »Immanenz des Göttlichen«92 beruht: auf der Idee 
einer übermenschlichen Kraft, die alle Geschöpfte (Mensch, Tiere und Umwelt) 
in Form von Energie verbindet und sich insbesondere durch Naturerscheinungen 
manifestiert. Hinter einer solcher Vorstellung steckt unter anderem die Kritik an 
der rationalisierten Hochindustrialisierung der Neuzeit, nach der die Menschen 
durch die Technik aufgehört haben sollen, das Göttliche in der Natur zu erken-
nen und entsprechend zu behandeln.93 Dieses Argument bildete den Kern jener 
gesellschaftskritischen Bewegungen, die sich bereits im Industriezeitalter entwi-
ckelten, zu denen sowohl die Lebensreform vom Monte Verità als auch die spä-
tere New Age von Glastonbury gehören. 

Nicht aus Zufall berufen sich die meisten Darstellungen des Genius Loci von 
Monte Verità und Glastonbury auf die natürlichen Eigenschaften beider Orte, 
z.B. auf das Klima, die Landschaft, den Boden, die Fauna und Flora, um ihre 

                                                           
91 Vgl. Maske, Verena Ninon: »Alternative Religiosität in der Spätmoderne am Beispiel 

der freien Gruppe der ›Weisen Frauen‹«, in: Michael Klöcker/Udo Tworuschka (Hg.), 
Handbuch der Religionen. Kirchen und andere Glaubensgemeinschaften in Deutsch-
land und im deutschsprachigen Raum, Kulmbach: Mediengruppe Oberfran-ken – 
Fachverlage GmbH & Co. KG 2006, S. 1-14, hier S.3. 

92 Ebd., S. 8. 
93 Vgl. S. Doering-Manteuffel: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magische 

Praktiken, S. 18 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | SILVIA CARNELLI 

vermeintliche Lebendigkeit zu begründen. Aus dieser Einstellung entstanden 
sowohl die Zurück-zur-Natur-Philosophie der Lebensreformer von Monte 
Verità, die als Hauptmotto ihres lebensreformerischen Sanatoriums galt, als auch 
Fröbes und Andrettas Darstellungen der Gegend um Ascona als Kraftort. Insbe-
sondere zeichnen sich Andrettas Vorstellungen durch den Bezug auf die »alten« 
Naturvölker, und zwar auf die Kelten, aus. Der gleiche Bezug spielte eine wich-
tige Rolle bei den New-Age-Gruppen von Glastonbury. In dieser Hinsicht ver-
fügte Glastonbury durch die mittelalterlichen Legenden über Avalon und die Ar-
tussage über einen reicheren Boden für die Übertragung heidnischer Spuren zu 
New-Age-Lehren als Monte Verità. Trotzdem macht die Rückkehr zu den heid-
nischen vorchristlichen Traditionen den gesellschaftskritischen Charakter beider 
Gruppen aus. Denn den ›alten‹ Völkern wird ein nicht durch technisches Wissen 
gestörtes Verhältnis zur Natur zugeschrieben, aufgrund dessen das Göttliche, 
z.B. der Genius Loci, erkannt werden kann. Diese Fähigkeit erlaubt laut der 
New-Age-Einstellung jenes harmonische Dasein auf Erden, das der Mensch 
durch die starke Entwicklung der Industrie verloren hat.94  

Wie bereits erwähnt, lässt sich die Fokussierung auf die Wirkung des Geistes 
im Kosmos auf die Zeit der Renaissance, unter anderem auf die neuplatonische 
Philosophie von Marsilio Ficino (1433-1499) und auf die hermetische Lehre des 
Universalgelehrten Agrippa von Nettesheim (1486-1535) zurückführen.95 Dieses 
Interesse für das Unsichtbare hinter dem Sinnlichen, das zur Erklärung des 
Mensch-Natur-Verhältnisses dienen sollte, blühte besonders in der romantischen 
Kulturepoche, d.h. zwischen dem Ende des 18. Jahrhunderts und dem Ende des 
19. Jahrhunderts. Denn die Sehnsucht nach dem Erhabenen in der Welt, wie es 
sich in der Natur manifestiert, gekoppelt mit der Kritik an der modernen westli-
chen und durch die Rationalität zerrissenen Gesellschaft, bilden einige der Ele-
mentarideen der Romantik, die Thomas Tripold unter den Begriff »holistisches 
Pathos« zusammenfasste.96 Damit ist die höhere Bewertung der emotionalen und 
sensitiven Verbindung zu sich selbst, zur Umwelt und zu den außeralltäglichen 
Sphären gemeint, welche den romantischen Drang nach Einheit erfüllen soll.97 

                                                           
94 Vgl. Hunt, Stephen J.: Alternative Religions. A Sociological Introduction, Farn-

ham/Burlington (USA): Ashgate Publishing 2003, S. 139. 
95 Vgl. S. Doering-Manteuffel: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magische 

Praktiken, S. 19 und 22. 
96 Vgl. T. Tripold: Die Kontinuität romantischer Ideen. Zu den Überzeugungen gegen-

kultureller Bewegungen. Eine Ideengeschichte, S. 27. 
97 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 153 

Die gleichen Grundideen lassen sich auch bei den lebensreformerischen und 
New-Age-Strömungen von Monte Verità und Glastonbury wiederfinden. Die 
These, nach der die gegenkulturellen Strömungen des 20. Jahrhunderts und der 
Gegenwart ein »neuromantisches Produkt« sind, wurde vom britischen Soziolo-
gen Paul Heelas (geb.1946) aufgestellt. In Spiritualities of Life. New Age Ro-
manticism and Consumptive Capitalism (2008) führt er das von den Lebensre-
formern und den New-Agers geteilte Motiv einer Lebenskraft, welche die ganze 
Schöpfung durchdringt und nicht durch die Vernunft zu begreifen ist, auf das 
Kernrepertoire der deutschsprachigen und der englischsprachigen Romantik des 
19. Jahrhunderts zurück, insbesondere auf deren magische und mystische Natur-
betrachtung.98 Daraus entwickelten die Lebensreformer von Monte Verità laut 
Heelas eine Form von »popular romanticism«99 oder »romanticism in prac-
tice«,100 indem sie die Sakralisierung des Natürlichen in den öffentlichen Berei-
chen Gesundheit, Bildung und Landwirtschaft umzusetzen versuchten.101 Der 
gleiche Ansatz lasse sich auch im ökologischen Streben der Gegenbewegung der 
1960er und der 1970er Jahren feststellen, sowie in jenen naturorientierten Spiri-
tualitätsformen, die sich ab den 1980er Jahren innerhalb der New-Age-Kreise 
etablierten.102 In diesem Zusammenhang liefern die neuheidnischen Bewegungen 
von Glastonbury laut dem Soziologen Stephen Hunt eines der wichtigsten aktu-
ellen Beispiele für die neuromantische Verehrung der Natur als Verortung geis-
tiger Kräfte.103 

Die romantische Prägung einer sakralisierenden Konzeption des Ortes wurde 
schließlich auch in Robert Kozljaniçs neueren Forschungen hervorgehoben. In 
seinem Buch Der Geist eines Ortes. Kulturgeschichte und Phänomenologie des 
Genius Loci (2004) bezeichnet er den Erlebensmodus der Romantiker als »my-
thisch, magisch und dämonisch«.104 Dieser konkretisiere sich zum einen durch 
den Glauben an jene Lokaldämonen, die in den mittelalterlichen Sagen beschrie-

                                                           
98 Vgl. P. Heelas: Spiritualities of Life. New Age Romanticism and Consumptive Capi-

talism, S. 25. 
99 Ebd., S. 43. 
100 Ebd. 
101 Vgl. ebd. 
102 Vgl. P. Heelas: The New Age Movement. The Celebration of the Self and the Sa-

cralization of Modernity, S. 56. 
103 Vgl. S. J. Hunt: Alternative Religions. A Sociological Introduction, S. 143. 
104 Vgl. Kozljaniç, Robert Josef: Der Geist eines Ortes. Kulturgeschichte und Phäno-

menologie des Genius Loci. 2. Band: Neuzeit – Gegenwart, München: Albunea Ver-
lag 2004, S. 159. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | SILVIA CARNELLI 

ben werden (vor allem bei den Frühromantikern), und zum anderen durch ein 
»pantheistisches Erleben der Landschaft«,105 das zum seelischen Erheben, d.h. 
zur Empfindung erhabener und übermenschlicher Kräfte, führt. Aus diesem 
Grund sei die Entstehung der romantischen Bewegung zugleich als Beginn des 
Naturschutzes zu betrachten.106  

Dieser romantische Ansatz hinsichtlich des Genius Loci entspricht auch den 
Vorstellungen von Monte Verità und Glastonbury. Insbesondere lassen sich die 
neuromantischen Spekulationen beider Orte in zwei Gruppen teilen. Die erste 
Gruppe umfasst jene Vorstellungen, die einen spezifischen, benennbaren »Orts-
daimon« erkennen. Dieser wird meistens entweder mit den geobiologischen oder 
mit den geschichtlichen Eigenschaften des Ortes verbunden, z.B. mit den Kräf-
ten der vergangenen Geister, die durch den Ort gewandert sind. Zu dieser Grup-
pe zählen: Landmanns »Nord-und-Süd-Genius«, dessen Anziehungskraft durch 
die berühmten Künstler und Gelehrten, die sich im Ort sammelten, verstärkt 
worden sei; Fröbes und Jungs Genius Loci Ignotus von Moscia, dessen Energie 
sich zum einen durch die Natur und zum anderem durch den geistigen Einsatz 
der Teilnehmer entwickelt habe; Bligh Bonds Geist der Glastonbury Abbey, der 
ihn bei den Ausgrabungen unterstützt hätte; Kathy Jones Personifikationen der 
Göttin, die auf die Gestalten der lokalen keltischen Mythen bezogen sind.  

Die zweite Gruppe betrifft die Vorstellung des Genius Loci im Sinne einer 
kosmischen und deswegen nicht ortsverbundenen und nennbaren Kraft. In die-
sem Kontext zählt die Idee der Ley-Linien, sowie sie von Andretta auf Monte 
Verità und von den neuheidnischen Bewegungen in Glastonbury vertreten wur-
de, als exemplarisches Beispiel. Aus kulturgeschichtlicher Sicht lassen sich sol-
che Spekulationen über Erdenergien direkt auf den Mesmerismus zurückführen. 
Darüber hinaus weisen die Autoren Andretta, Michell und Jones auf eine andere 
Tradition hin, nämlich die des »Feng Shui«. Dabei handelt es sich um eine alte 
chinesische Lehre, die sich mit der Einrichtung von Wohnräumen in Harmonie 
mit den Landschaftsformen und deren entsprechenden Energien beschäftigt. Das 
Ziel der Anwendung dieser Lehre besteht darin, den gebauten Ort in einer mög-
lichst harmonischen Beziehung mit dem natürlichen Hintergrund zu errichten, 
um den zukünftigen Bewohnern Gesundheit, Glück und Wohlstand zu verspre-
chen.107  

                                                           
105 Ebd., S. 180. 
106 Vgl. ebd., S. 242. 
107 Vgl. Brönnle, Stefan: »Geomantie als Brücke zwischen den geistigen Ebenen von 

Mensch und Ort«, in: Lara Mallien/Johannes Heimrath (Hg.), Genius Loci. Der 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITÀ UND GLASTONBURY | 155 

Einige Begriffe aus der Feng-Shui-Lehre gewannen eine besondere Bedeu-
tung in der westlichen esoterischen Ley-Line-Bewegung. An erster Stelle das 
Bild des Drachens, der im dualistischen Erdenergiesystem des Feng Shuis das 
männliche Element repräsentiert und meistens mit Bergrücken identifiziert wur-
de.108 So stellt Andretta die Berge um Ascona als »Empfänger und Verteiler von 
Chi [»Lebensenergie« im Feng Shui]«109 und die dazu gehörigen Wasserflüsse 
als energievolle Orte dar. Andretta selber erwähnt, dass dieser Wortschatz direkt 
aus der Feng-Shui-Lehre stammt.110 Auf die gleiche Weise vergleicht Michell 
die Haupt-Ley-Line von Glastonbury, welche die Abtei, Chalice Well und den 
Gipfel des Tor-Hügels verbinde, mit den bereits erwähnten Drachenlinien der 
chinesischen Lehre.111 Diese Vorstellung einer »Drachen-Ley-Line« wurde auch 
von Kathy Jones übernommen, um die Abtei in ihre Wallfahrtspläne zu den 
Kraftorten von Glastonbury integrieren zu können.112 Schließlich ist der Bezug 
auf eine nicht-europäische Lehre für die Konstruktion einer europäischen, orts-
gebundenen Genius-Loci-Vorstellung ein Beispiel für den bereits erwähnten 
synkretistischen Arbeitsmodus der New-Age-Bewegung, die solche Autoren wie 
Andretta, der als Yoga-Lehrer und Vertreter der westlichen Geomantie arbeitet, 
einschließt. Genauso wie die Theosophie in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts nach der von allen Religionen geteilten Quintessenz suchte,113 verknüpften 
die Vertreter der New-Age-Spiritualität östliche Motive und Praktiken mit ro-
mantisch geprägten, pantheistischen und holistischen Glaubensvorstellungen, um 
die angestrebte geistige und körperliche Erneuerung im Westen zu erreichen.114 

Im Allgemeinen teilen beide Gruppen den Glauben an eine versteckte Ein-
heitlichkeit hinter den weltlichen Erscheinungen. Diese Einheit wird laut den 
meisten Vertretern durch eine kosmische Energie/Urkraft geleistet, die mal lokal, 

                                                           
Geist von Orten und Landschaften in Geomantie und Architektur, Klein Jasedow: 
Drachen Verlag 2009, S. 51-60, hier S. 57. 

108 Vgl. ebd. 
109 C. Andretta: Orte der Kraft im Tessin, S. 14. 
110 Vgl. ebd., S. 12. 
111 Vgl. J. Michell: The New View Over Atlantis, S. 182. 
112 Vgl. K. Jones: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s Sa-

cred Landscape, S. 153. 
113 Vgl. Blake, Martha: »Derselbe blaue Himmel«, in: Sunrise 7 (1963), S. 121-126, 

hier S. 123. 
114 Vgl. S. J. Hunt: Alternative Religions. A Sociological Introduction, S. 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | SILVIA CARNELLI 

d.h. als »Ortsdämon«, mal als »numinose Energie in der Natur des Ortes«115 dar-
gestellt wird. Aus einer kulturgeschichtlichen Perspektive stützen sich solche 
Ortskonzeptionen, wie Paul Heelas und Robert Kozljaniçs Forschungen zeigen, 
auf die Grundideen der romantischen Epoche. Vor allem die romantische natur-
verbundene Spiritualität, die eine tiefgründige Korrelation zwischen Mikrokos-
mos (Mensch, Tiere, Pflanzen) und den makrokosmischen Kräften (Natur und 
Universum) verkündete,116 prägte den Ansatz der dargestellten gegenkulturellen 
Bewegungen des 20. Jahrhunderts, die sich als erste ›Alternativen‹ zum Le-
bensmodus der industriellen modernen Gesellschaft verbreiteten. Aus diesem 
Grund bilden Orte wie Monte Verità und Glastonbury wichtige Ausgangspunkte 
für die Forschung über solche ›alternative‹ Phänomene, die heutzutage vor allem 
durch die Medien, immer mehr präsent sind. 

 

                                                           
115 Vgl. Kozljaniç, Robert Josef: Der Geist eines Ortes. Kulturgeschichte und Phäno-

menologie des Genius Loci. 1. Band: Antike – Mittelalter, München: Albunea Ver-
lag 2004, S. 123. 

116 Vgl. Rommel, Gabriele: »Romantik und Naturwissenschaft«, in: Helmut Schanze 
(Hg.), Romantik-Handbuch, Stuttgart: Kröner 1994, S. 605-614, hier S. 606. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Die Ruine als Träger der nationalen  
télé-histoire im mexikanischen Film 

SERGEJ GORDON 
 
Cantan a través de los siglos  
las ruinas su canción. 
(JOSÉ BOHR, CANTO A MI TIERRA) 

Une ruine est un accident ralenti. 
(JEAN COCTEAU, MON PREMIER VOYAGE) 

I. 
 
Unter den emblematischen Orten der Época de Oro, der Blütezeit des mexikani-
schen Films (konventionell datiert von 1936 bis 1959), muss man einen Ortstyp 
hervorheben, der eine bedeutsame Referenz für präkolumbinische Zivilisations-
formen darstellt. Ein Ort, der auf die télé-histoire1 der modernen mexikanischen 
Nation verweist und mithin als Monument für das mesoamerikanische Unvor-
denkliche verstanden werden muss: Die Rede ist hier von der Ruine, und zwar 

                                                             
1  Zum Begriff der télé-histoire vergleiche man Braudel, Fernand: La Méditerranée. 

Bd.1. L’espace et l’histoire, Paris: Flammarion 1985, S. 163ff. In seiner kanonischen 
Studie begibt sich der französische Historiker auf die Suche nach überhistorischen und 
überregionalen Konvergenzlinien innerhalb der mediterranen Region. Zu Braudel als 
Schlüsselfigur einer topologischen, wenngleich nicht geodeterministischen Historio-
graphie, eignet sich der Aufsatz von Piltz, Eric: »›Trägheit des Raums‹. Fernand 
Braudel und die Spatial Stories der Geschichtswissenschaft«, in: Jörn Döring/Tristan 
Thielmann (Hg.): Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften, Bielefeld: Transcript 2009, S. 75-102. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | SERGEJ GORDON 

 

von der archäologischen Ruine oder dem Archäotop2, wie es der mexikanische 
Anthropologe Roger Bartra treffend fasst. Mehr als eine bloße Reminiszenz an 
die archaischen Wurzeln einer Nation, fungiert die Ruine als architektonisch er-
schlossene Raumeinheit, die einen weiten Schatten in die Zukunft wirft und zur 
Durchdringung der Gegenwart herangezogen werden kann. Im mexikanischen 
Film lässt sich an der Instrumentalisierung der Ruine als Gedächtnisort oder 
Mnemotop3 gut beobachten, wie ein topologischer Sinnträger eines sowohl hiera-
tischen als auch traumatischen Gedächtnisses zur Herausbildung des »Gemein-
samen und Übergreifenden« (Jörn Rüsen) einer Gesellschaft beiträgt, ja das Ge-
schichtsbewusstsein konstruiert und ordnet.4 Das Nachleben der Archäotopie im 
Sinne eines gegenwartsbezogenen Dialogs mit antiken Zivilisationsspuren trägt 
in erheblichem Maße zum Nation-Building moderner Gesellschaften bei. 

Es liegt dabei auf der Hand, dass der untersuchte Ortstypus ein sehr geeigne-
tes Auffangbecken für kollektive Ursprungsnarrative bietet. Mit Hilfe der kine-
matographischen Inszenierung der Ruine ließen sich sogenannte foundational 
fictions5 illustrieren oder erst konstruieren, erhärten und in seltenen Fällen hin-
                                                             
2  Bartra traktiert in seiner mythenkritischen Studie zur mexikanischen Identität die 

präkortesianischen Orte als Archäotope, als Orte, die an den subvertierten Garten 
Eden Mexikos und die scharfe zivilisationsgeschichtliche Zäsur im Zuge der Conquis-
ta gemahnen. Bartra argumentiert gegen die vergangenheitsfixierte Funktionalisierung 
der mexikanischen Archäotope als Orte der überhöhten Melancholie. Siehe dazu: Bar-
tra, Roger: La Jaula de la Melancolía – Identidad y metamorfosis del mexicano, Méxi-
co: Grijalbo 1987. 

3  Zum Begriff des Mnemotops als einer Erinnerungslandschaft mit identitätsstiftendem 
Vergangenheitsbezug, im Rückgriff auf Maurice Halbwachs‘ Ausführungen zur topo-
graphie légendaire Palästinas schreibt Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis, 
München: C.H. Beck 72013 [1992], S.59f. Philologische Operationalisierungen des 
Mnemotopie-Begriffs sind enthalten in Pethes, Nicolas: »Mnemotop«, in: Andreas 
Mahler/Jörg Dünne (Hg.)(eBook), Handbuch Literatur & Raum, Berlin/Boston: de 
Gruyter 2015, Kap. II.17.

4  Den hier vorliegenden Überlegungen zur Ruine als gesellschaftlichen Sinnträger lie-
gen Jörn Rüsens einschlägige Thesen und Reflexionen zu Geschichtskultur, Ge-
schichtsbewusstsein und Selbstthematisierung zu Grunde. Vgl. Rüsen, Jörn: »Was ist 
Geschichtskultur? Überlegungen zu einer neuen Art, über Geschichte nachzudenken«, 
in: Klaus Füßmann/Heinrich Theodor Grütter/Jörn Rüsen (Hg.), Historische Faszina-
tion – Geschichtskultur heute, Köln/Weimar/Wien: Böhlau 1994, S. 3-26.

5  Die Rehabilitierung der literarischen Fiktion als nationalen lateinamerikanischen Kitt 
findet man im viel diskutierten Beitrag: Summer, Doris: »Foundational Fictions: 
When History Was Romance In Latin America«, in: Salmagundi, No. 82/83 (Spring-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 159 

 
 

terfragen. Die weitgehend didaktische Nutznießung archäotopischer Drehorte 
führte nicht selten zu einer uniformen Traktierung der Ruine und der darin sedi-
mentierten Zeitschichten. Mit wenigen Ausnahmen stellte die Ruine im mexika-
nischen Film also eine geographische und symbolische (eben topologische) Le-
gitimationsgrundlage für Homogenisierungsprozesse der kollektiven Identität 
dar. Und das, wohlgemerkt, in einer divergenten und fragilen postrevolutionären 
Gesellschaft. 

Mit diesen sozialkonstruktivistischen Prämissen einhergehend soll nachfol-
gend gezeigt werden, wie die Ruine zum haut lieu des Nation- und Memory-
Building in der mexikanischen Kinematographie avancierte und wie anhand der 
Ruine ein ortsbasiertes Gedächtnis in filmische Diskurse der gesellschaftlichen 
Selbstverständigung eingeflochten wurde. Aus den zahlreichen Verarbeitungen 
der Ruine im mexikanischen Film werden, nach einer Heranführung zur Ruine 
als Mnemotop, drei paradigmatische Beispiele angeboten, die die Época de Oro 
historisch rahmen. An der Schwelle zum Boom steht der Prolog von Eisensteins 
unvollendetem Pionierwerk Que viva Mexico! (1930) in welchem die télé-
histoire eines urtümlichen Mexikos sich in der Logik der ewigen Wiederkehr auf 
die Gegenwart projiziert findet. In Chilam Balam (1955) wird die Archäotopie 
hingegen als ein Ort evoziert, an dem die moderne mestizische Nation Mexikos 
aus der Taufe gehoben wird. Abschließend scheint in Cascabel (1977) eine Ret-
rospektive auf, die sich nicht nur kritisch mit der (Re-)Konstruktion des histori-
schen Apriori auseinandersetzt, sondern übergreifend die Blütezeit des mexika-
nischen Films als eine monumentale Mythenfabrik entlarvt. 

II. 
 
Wenn wir die Filmproduktion als alternative »Biographie einer Nation«6 verste-
hen, lohnt es sich, den Parcours der Gedächtnisorte im mexikanischen Film mit 
der Untersuchung historisch weit zurückliegender Zeiträume zu beginnen. Wenn 
architektonische Hinterlassenschaften, mit Alexander Kluge und Peter Schamoni 
gesprochen, »vom Geiste ihrer Erbauer zeugen«7, kann man die Ruine durchaus 
                                                                                                                                  

Summer 1989), S. 111-141. Zur historischen Imagination als notwendiges Attribut der 
Geschichtsschreibung siehe auch Tenorio Trillo, Mauricio: Culturas y memoria: 
manual para ser historiador, México: Tusquets 2012, v.a. das Kapitel zur imaginación 
histórica, S. 138-181. 

6  Anderson, Benedict: Imagined Communities – Reflections on the Origin and the 
Spread of Nationalism, London/New York: Verso 1991 [1983], S. 201. 

7  Vgl. Brutalität in Stein (GER 1961, R: Peter Schamoni/Alexander Kluge).  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | SERGEJ GORDON 

 

als eloquenten Verweis auf die Urgeschichte einer Gesellschaft begreifen. Das 
Bewusstsein für die télé-histoire ist dabei, um bei Braudel zu bleiben, gleichbe-
deutend mit der Suche nach einer maximalen longue durée, die in den verwitter-
ten Spuren früher Zivilisationen ihr latentes Dasein fristet. Die historische Spu-
renlese bedarf, sofern herkömmliche Quellen fehlen, anderer materieller Hinter-
lassenschaften – Ruinen als »Signaturen der Vergängnis«8 sind hierbei sehr ge-
eignete, teilweise die einzigen vorhandenen Artefakte für rekonstruktive Erinne-
rungsarbeit.  

Das Bewusstsein für die Ruine als kulturgeschichtliches Phänomen wird da-
bei, wenn man Hartmut Böhme folgt, erst im Zuge der humanistischen Retro-
spektive und Rückbesinnung auf die Antike emergent.9 Die Arbeit an der Ruine 
als Versuch, die verlorene Kontinuität zur Antike wiederherzustellen, markiert 
nebenbei auch die Geburtsstunde der klassischen Archäologie im 18. Jhd., deren 
geisteswissenschaftliche Ausläufer und interdisziplinäre Derivate neue Reflexi-
onsbögen im Hinblick auf das ortsgebundene Gedächtnis oder, allgemein ge-
sprochen, auf ein ausgelagertes Gedächtnis ermöglichen: 

»Seit Gelehrte und Künstler der Renaissance die Kunst und Architektur der Antike ent-
deckt haben, gibt es die Faszination der Ruinen. An ihnen entwickelt sich historisches 
Denken, nimmt die ›Archäologie des Wissens‹ ihren Ausgang. Kunstwissenschaft, Histo-
rie, Altertumskunde, Philologie, ja selbst die Psychoanalyse, die Freud in einem durchaus 
nichtmetaphorischen Sinn mit der Archäologie verwandt sieht, arbeiten an Trümmern, 
Bruchstücken, Relikten, Torsi, Fragmenten. Nicht ohne Grund kennzeichnet Michel 
Foucault die Arbeit jedes Humanwissenschaftlers als archäologische: die Vergangenheit 
insgesamt ist Ruine. Das einst lebendig erfüllte Gehäuse vergangener Gegenwart wird 

                                                             
8  Böhme, Hartmut: »Die Ästhetik der Ruinen«, in: Dietmar Kamper/Christoph Wulf 

(Hg.), Der Schein des Schönen, Göttingen: Steidl 1989, S. 287-304, hier S. 290. 
9  Aleida Assmann spricht zwar der »kommemorativen Reise« eine Bedeutung zu, die 

sich bis in die antike Gelehrtenreise, etwa zu den Ruinen der Platonischen Akademie, 
zurückverfolgen lässt. Die ungleich bedeutendere Rückbesinnung auf die Ruine als 
generationsübergreifenden Speicherort datiert sie jedoch, im Einklang mit Böhme, auf 
die Renaissance als einer Epoche starker Überblendungen von Antike und Gegenwart. 
(Vgl.: Assmann, Aleida: »How history takes place«, in: Indra Sengupta (Hg.), 
Memory, History, and Colonialism: Engaging with Pierre Nora in Colonial and Post-
colonial Contexts. Bulletin of the German Historical Institute London. Supplement 1, 
London: German Historical Institute 2009, S. 151-165, hier S. 159). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 161 

 
 

durch bloßes Verrinnen der Zeit, durch Vergessen, aber auch durch Verdrängen und Über-
lagern zur Ruine.«10  

 
Böhmes Traktierung der Ruine als historisches Palimpsest hat selbstredend auch 
für die Neue Welt Relevanz, denn auch dort war die Ruine eine prominente, in-
terdisziplinär herangezogene Ortskategorie. Der Topos der Ruine (im metaphori-
schen wie auch im ursprünglich-geografischen Sinne) wurde in anthropologi-
schen, historischen, staats- und kulturtheoretischen Diskursen erschlossen. Nicht 
zuletzt lyrische Approximationen11 spielten die Ruine in das Bewusstsein der 
sich neu formierenden Nationalkollektive, üblicherweise in Form eines elegisch 
nobilitierten locus melancholicus in Korrespondenz zu der, wie es Simmel be-
zeichnet, »kosmischen Tragik«12 – einer in der lateinamerikanischen Ideenge-
schichte rekurrenten Denkfigur, die gemeinhin unter dem Schlagwort ruptura 
subsummiert wird. 

Im mexikanischen Kontext gilt es das Moment der architektonischen Trans-
kulturation zu bedenken. Die koloniale Bautätigkeit stand im Hinblick auf Ar-
chäotope zunächst weniger im Zeichen der Anastylose, d.h. der sorgfältigen Re-
konstruktion zerstörter oder zum Zeitpunkt der Conquista bereits verwahrloster 
Bauformen, als vielmehr im Zeichen der Rehabilitierung verwitterter Monumen-
te für symbolische Akte der territorialen Bemächtigung. In der Regel wurden 
dabei die Pyramiden von kleinen santuarios gekrönt, katholisch geweihten Orten 
auf monumentalen, unzerstörbaren Hinterlassenschaften. Neben der Kathedrale 
von Mexiko-Stadt, die auf dem Templo Mayor, dem aztekischen hieros topos 
schlechthin, errichtet wurde, ist die architektonische Einschreibung der neuen 
mexikanischen Souveräne vor allem auch am imposanten Beispiel der Pyramide 
von Cholula zu sehen, auf der die verhältnismäßig kleine »Iglesia de Nuestra 
Señora de los Remedios« errichtet wurde. Mit anderen Worten haben wir es 
hierbei mit einem architektonischen Hybrid zu tun: Auf einem kolossalen histo-
rischen Sockel haben die Konquistadoren ihren in Architektur geronnenen Welt-

                                                             
10  Böhme, Hartmut: »Ruinen – Landschaften. Zum Verhältnis von Naturgeschichte und 

Allegorie in den späten Filmen von Andrej Tarkowskij«, in: Ders.: Natur und Subjekt, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 334-379, hier S. 353. 

11  Neben Salomé Ureña de Henríquez, die mit Ruinas (1876) einen epischen Abgesang 
auf die koloniale Grandeur der Dominikanischen Republik vorlegt, ist im mexikani-
schen Kontext José María Heredia hervorzuheben, der in En el Teocalli de Cholula 
(1820) einen wehmütigen Aus- und Rückblick von der Spitze der Pyramide aus vor-
nimmt.  

12  Simmel, Georg: »Die Ruine«, in: Ders.: Jenseits der Schönheit. Schriften zur Ästhetik 
und Kunstphilosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008 1919 , S. 34-41, hier S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | SERGEJ GORDON 

 

geist inthronisieren können. Diese Form der kolonialen Nutznießung der Ruine 
für eigene Ewigkeitsgesten ist eine Art topologisches Recycling und zeitigt ein 
sehr anschauliches, materialisiertes Exempel der Warburgschen Einverleibung.13 
Nebenbei haben wir es hier mit einer treffenden Allegorie für die epistemologi-
sche Bruchlinie in der Neuen Welt zu tun: Die architektonische Verwerfung 
markiert die »kosmische Tragik«, die Georg Simmel in der Ruine vorfindet in 
Form einer markanten epochalen Zäsur. Die Monumente aus präkolumbinischer 
Welt werden profaniert und der bestehende Kosmos ins Chaos gestürzt.14 Die 
Ruine bleibt jedoch als unauslöschliches Denkmal zurück und wird erneut sakra-
lisiert, jetzt aber im Zeichen einer neuen Kosmologie. Das Moment der kulturel-
len Überblendung, bei dem Prozesse der Topoklastik und Topogenese Hand in 
Hand gehen, markiert einen Ursprungsort des Mestizentums und versieht die Ru-
ine mit der Logik einer traumatischen Matrix des modernen Mexikaners, wie wir 
nachfolgend am Filmbeispiel Chilam Balam in plakativer Weise vorgeführt fin-
den. 

III. 
 
Es lohnt sich eine weitere Besonderheit, eine Art topologische Eigengesetzlich-
keit der Ruine den Filmbesprechungen vorauszuschicken. Die Ruine als Mahn-
mal eines verschollenen Legats oder des Epistemizids ist, gerade weil sich viele 
Kontroversen um den Topos ranken, zu einem langlebigen Kristallisationspunkt 
kollektiver Identitäten geworden, zu einem kulturellen Totem, an dem sich Dis-
kurse der Selbstverständigung und Selbstbestimmung entzünden. Die kollektive 
souci de soi erhebt die Archäologie in Anbetracht der Ruine zu einer Leitdiszip-
lin samt der neueren psychoanalytischen und kulturanthropologischen Derivate, 
die Michel Foucaults Beiträge in den Geisteswissenschaften verankert haben. 
Blicken wir konkret auf die Ruine in Prozessen des mexikanischen Nation-
Building, müssen wir darüber hinaus auf die beredte Überschneidung staatsbil-
                                                             
13  Zur kolonialen Praxis der kulturellen Kannibalisierung und Totemisierung mortifizier-

ter Bauobjekte stellt Wyss (2012) stichhaltige Überlegungen in Anlehnung an War-
burg und Freud an. Siehe: Wyss, Beat: »Vasari, der Etrusker. Totemismus und kultu-
relle Identität«, in: Peter Greimer/Michael Hagner (Hg.): Nachleben und Rekonstruk-
tion. Vergangenheit im Bild, München: Wilhelm Fink (eikones) 2012, S. 95-110. 

14  Zur kulturgeschichtlichen Dynamik der Profanation und Sakralisierung von Orten 
eignet sich nach wie vor die ambitionierte, kultur- und religionsübergreifende Studie 
Eliade, Mircea: Cosmos and History – The Myth of Eternal Return, New York: Har-
per & Brothers 1954. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 163 

 
 

dender Prozesse mit einer Blütezeit der archäologischen Tätigkeit im postrevolu-
tionären Mexiko hinweisen.  

 
Abbildung 1: Der verlassene, in sich ruhende Tempel von Kukulcán in 
seinem natürlichen Zustand des »accident ralenti« (Jean Cocteau), eines 
Unfalls in Zeitlupe vor der Rekonstruktion, aufgenommen im Jahr 1860 
von dem französischen Archäologen und Neue-Welt-Enthusiasten Désiré 
Charnay.  

Quelle: Lerner, Jesse: »Chichén Itzá: Ruinas en Construcción«, in: Dimensión 
Antropológica, Cristal Bruñido, Vol. 42, 165-187, hier S. 170. 

 
Zur Illustration der postrevolutionären Sinnpflege am Phänomen der Archäoto-
pie kann die Rekonstruktion der Kukulcán-Pyramide Pate stehen, ein Bauwerk, 
das ohnehin einen sehr prominenten Platz unter den mexikanischen Archäotopen 
einnimmt und in den ersten beiden nachfolgend besprochenen Filmbeispielen zu 
sehen ist. Als Teil der verlassenen Maya-Stadt Chichén Itzá ruhte der Tempel, 
den die Spanier bereits verlassen vorgefunden und auf die schlichte Bezeichnung 
»El Castillo« umgetauft hatten, über viele Jahrhunderte im Zustand der Verwitte-
rung und Überwucherung, schwer zugänglich im Urwald der Halbinsel Yukatan, 
wie es die Fotoaufnahmen sporadischer Expeditionen bezeugen (Abbildung 1).  

 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | SERGEJ GORDON 

 

1923 beauftragte das reformierte mexikanische Kultusministerium die Car-
negie Institution of Washington zur archäologischen Aufbereitung der Stätte. Die 
Umbaumaßnahmen wurden in einer Zeit vorgenommen, in der die postrevoluti-
onäre Sehnsucht nach nationaler Einheit und das Traditionsbewusstsein in Mexi-
ko wieder Konjunktur hatten. Bei den nachfolgenden Arbeiten, die erst 1944 
vollendet werden konnten, wurde der Ruine die Simmelsche Natürlichkeit eines 
urwüchsigen Verfalls genommen.15 Hierzu äußert der mexikanische Kulturan-
thropologe Qetzil Castañeda folgende Kritik: 

»In eighteen years of cutting, chopping, digging, sifting, drawing, measuring, writing, 
painting, photographing, and cleaning, the archaeologists – Mexican, Anglo, and Yucatec 
North Americans – literally peeled back the jungle growth to carve out of, and inscribe in, 
puro monte their visions of the Maya. With hundreds of Maya workmen …  the archae-
ologists created ruins, ruins in ruins, and ruined ruins. This ›foundational act‹ was the ritu-
al and originary reenactment of the scientific cosmovision of early-twentieth-century ar-
chaeology that created – out of the chaos of the profane and ›undifferentiated‹ space of the 
everyday, that is, out of earth, stone, paper, and ink – the sacred and ordered space of 
modern ruins.«16 

Das Ergebnis des archäologischen Eingriffs war eine ruinierte Ruine, wie Cas-
tañedas Scheintautologie lautet, eine Ruine also, die ihrer Natürlichkeit beraubt 
wurde und ihre Signatur der Vergänglichkeit einbüßen musste im Tausch gegen 
ein publikumsfreundliches, historisches Spektakel, analog zu den im archäologi-
schen Fieber des 19. Jhd. instandgesetzten Monumenten der europäischen Anti-
ke. 

Einst der sukzessiven Aufhebung geweiht, wird die Ruine auf den ersten 
Blick in dem Schwebezustand der Verwitterung fixiert. Tatsächlich wird die ar-
chitektonische Dysfunktionalität der Ruine jedoch überführt in neue, selbstbild-
prägende Funktionen im kommerziellen Schlüssel. Die modernisierte Pyramide 
von Kukulcán strahlt nach der Rekonstruktion eine andere Aura aus, denn die 
moderne Sakralisierung schreitet mit der Logik eines historischen Spektakels 
einher, das die »unfassbaren Gewissheiten«17 des mexikanischen Ursprungs an 
sich bindet. Der rehabilitierte Status des hieros topos im Dialog mit der Vergan-
                                                             
15  Vgl. G. Simmel: »Die Ruine«, S. 35f.  
16  Castañeda, Quetzil E.: »The Aura of Ruins«, in: Gilbert Joseph/Anne Rubenstein/Eric 

Zolov (Hg.), Fragments of a Golden Age. The Politics of Culture in Mexico Since 
1940, Durham: Duke UP 2001, S. 452-467, hier S. 455. 

17  Iser, Wolfgang: Das Fiktive und das Imaginäre, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993 
1991 , S. 506. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 165 

 
 

genheit versieht die Archäotopie zwar wieder mit jener Bewandtnis der »topo-
graphischen Anomalie«18, die das historische Bewusstsein schult, ja geradezu 
herausfordert – diesmal jedoch in didaktischer Aufbereitung unter staatlicher 
Aufsicht.19 Mit der Pyramide von Kukulcán als eine Art Inbegriff und Motiviko-
ne mexikanischer Ruinen, wird das Phänomen des präkolumbinischen Monu-
ments zu einem Sinnbild einer monumentalen Urgeschichte und zwar mit all den 
Problemen, die Nietzsche in seinen unzeitgemäßen Betrachtungen der »monu-
mentalischen Historie« zuschreibt, allem voran die Verwischung der Grenzen 
zwischen Geschichte und mythischer Fiktion sowie der fatale, allzu verklärende 
Imitationseifer.20 

Wenn die Ruine nun als Träger einer ohnehin schwach determinierten télé-
histoire verstanden werden muss, ist das Nachleben der aufbereiteten Ruine in 
historischen, aber vor allem auch populärkulturellen Diskursen von einer gera-
dezu zeitresistenten Hartnäckigkeit. Doch welche Art von Gedächtnis wird an-
hand der télé-histoire in Mexiko konstruiert? Kann man bei dem Phänomen der 
télé-histoire tatsächlich noch von einer belastbaren, historiographisch flankierten 
Perspektive sprechen? Oder spielt hier die Dimension einer spekulativen, my-
thisch überformten popular memory eine ungleich größere Rolle? Mit Eliade 
lässt sich zeigen, dass sich im Ort der Ruine die Mythisierung der Geschichte in 
paradigmatischer Klarheit vollzieht: jahrhundertealte Zeitschichten werden in 
                                                             
18  B. Anderson: Imagined Communities, S. 170.  
19  Heute sind es über 2000 offiziell angemeldete archäologische Stätten in Mexiko, die 

sich unter dem Protektorat der INAH befinden, dem Dachverband für Anthropo- und 
Archäologie in Mexiko. Die Zahl ist dabei steigend, denn in Zeiten einer »Hypertro-
phy of Memory« (Huyssen, Andreas: Present Pasts. Urban Palimpsests and the Poli-
tics of Memory, Stanford: Stanford UP 2003, S. 3), in der »ère de la commémoration« 
(Nora, Pierre (Hg.): Les lieux de mémoire III: Les France, 3. De l’archive  
l’embleme, 3 Bände., Paris: Gallimard 1992, S. 977-1012) ist die Vermarktung archä-
ologischer Stätten zweifelsohne ein lukratives Geschäft. 

20  Vgl. Nietzsche, Friedrich: »Vom Nutzen und Nachteil der Historie für da Leben«, in: 
Ders.: Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 2, München: dtv 21988 1967 , S. 
243-334, hier S. 258-265. Im mexikanischen Kontext werden Nietzsches geschichts-
philosophische Betrachtungen bei González, dem Vater der mexikanischen Microhis-
toria, rezipiert und mit der treffenden Kategorie einer historia de bronce (González, 
Luis: »De la múltiple utilización de la historia«, in: Carlos Pereyra/Luis Villoro/Luis 
González/et al. (Hg.), Historia, ¿Para qué?, Siglo XXI: Mexiko D.F. 212005 1980 , S. 
53-74, hier S. 64,ff) enggeführt. In jüngster Zeit rekurriert v.a. Tenorio Trillo (Cultur-
as y memoria) auf Nietzsche bei seinen Reflexionen zur mexikanischen Historiogra-
phie. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | SERGEJ GORDON 

 

der Ruine nämlich auf mythologische Verstehensebenen verlagert, auf Ebenen 
also, die das Gebot der chronologischen Verzeitlichung und die Akkuratesse der 
historiographischen Arbeit zu Gunsten eines archetypischen und ritualisierten 
Geschichtsbewusstseins opfern: 

»The recollection of a historical event or a real personage survives in popular memory for 
two or three centuries at the utmost. This is because popular memory finds difficulty in re-
taining individual events and real figures. The structures by means of which it functions 
are different: categories instead of events, archetypes instead of historical personages. The 
historical personage is assimilated to his mythical model…, while the event is identified 
with the category of mythical actions…. If certain epic poems preserve what is called ›his-
torical truth‹, this truth almost never has to do with definite persons and events, but with 
institutions, customs, landscapes.«21 

Bei der Auslagerung des historischen Apriori in eine fixierte Landschaft, findet 
die archetypische und kategorische Retrospektion in der modernen Ruine ein 
ideales topologisches Auffangbecken. Das kollektive Gedächtnis sei laut Eliade 
letztlich ahistorisch und nicht im Stande, historische Ereignisse jenseits archety-
pischer Kategorien zu verwahren.22 Es handelt sich dabei um eine Erkenntnis, 
die sich auch bei Jörn Rüsens Zeitsynthese oder bei Maurice Halbwachs‘ Ideen 
um eine selektive Rekonstruktion der Vergangenheit abzeichnet, aber auch bei 
Gramscis Ausführungen zur populärkulturellen Wissensvermittlung und zum 
Alltagsverstand (senso comune). Für die Analyse von Filmen in welchen tenden-
ziell populäre Formen der Geschichtsvermittlung beheimatet sind, haben diese 
theoretischen Bausteine eine hohe Relevanz.23 

Eliades Ausführung zur Mythologisierung der Geschichte in Orten der télé-
histoire lässt die moderne Ruine als »Mystery Theater«24 zum idealen Ort für 
genealogische Selbstinszenierungen werden. Das Paradigmatische, Archetypi-
sche und Rituelle der archaischen Ontologie bei Eliade wird aufgefangen, so ei-
ne mögliche These, in einer modernen Verklärung der Ruine als sakralem Muse-
um des Unvordenklichen, als hieros topos einer säkularen Gesellschaft, die ihre 
transzendentale Obdachlosigkeit in einer Suche nach archaischen Selbstbildern 
aufzufangen sucht. Und die Kinematographie leistet dieser neuen nationalen 
                                                             
21  Eliade, Mircea: Cosmos and History. The Myth of Eternal Return, New York: Harper 

& Brothers 1954, S. 43. 
22  Vgl. ebd. S. 46. 
23  Eine weiterführende Studie zur Kinematographie im Lichte Gramscis bietet Landy, 

Marcia: Cinematic Uses of the Past, Minneapolis, u.a.: Minnesota UP 1996. 
24  Q. E. Castañeda, zitiert in: J. Gilbert et al: Fragments of a Golden Age, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 167 

 
 

Selbstverständigung Vorschub, indem sie die historischen Trümmer aufbereitet 
und zelebriert. Wie kein anderes Medium war gerade der Film dazu berufen, die-
se moderne Funktion der Ruine als Ursprungsort und Vehikel für mythisch auf-
geladene Ursprungsnarrative in die Gesellschaft zu transportieren.  

IV. 
 
Que viva Mexico! (1930/1979) 
 
»Cantan a través de los siglos las ruinas su canción« – Über Jahrhunderte hinweg 
singen die Ruinen ihr Lied, so lautet eine Sentenz aus dem mexikanischen Re-
vuefilm »Mexico Canta« (Mexiko singt) von José Bohr aus dem Jahr 1939. 
Doch was genau sang die filmisch inszenierte Ruine? Was von diesem Lied 
blieb im kollektiven mexikanischen Bewusstsein haften, was blieb unverstanden 
im Unbewussten zurück? Wer waren die neuen Interpreten, wer die Ghostwriter 
dieser Lieder, und welche ideologischen Vektoren hatten die Diskurse rund um 
die Ruine im postrevolutionären Mexiko?  

In Que viva Mexico!, dem vielleicht bekanntesten unvollendeten Film aller 
Zeiten, verwendet Sergej Eisenstein die Ruine als ein formales Archiv, mit des-
sen Hilfe er die mexikanische Gegenwart zur mexikanischen télé-histoire in Be-
zug setzt. Man könnte auch sagen, dass hier ein Dialog zwischen der mexikani-
schen Gegenwart und seiner formalen Ewigkeit eröffnet wird. Bereits bei seiner 
Ankunft signalisierte Eisenstein der Presse, sein Vorhaben sei es einen Film zu 
drehen, der auf der »lebendigen Geschichte« Mexikos basiere.25 Dass er für das 
Incipit seiner filmischen Symphonie zu Mexiko ausgerechnet das yukatekische 
Archäotop Chichén Itzá als eine der ältesten Zivilisationsspuren in der mexikani-
schen Biographie wählte, ist daher nicht weiter verwunderlich.  

Die im Szenario festgehaltene Atmosphäre des Prologs ermöglicht viele 
Analogien zur nachfolgend in der mexikanischen Filmindustrie vorherrschenden 
Suche nach einer verschollenen mexikanischen Identität. Was hier bereits auf-
scheint ist Eisensteins Erkenntnis der besonderen Qualität der Ruine als eines 
                                                             
25 Vgl. Seton, Marie: Sergei M. Eisenstein. London: Dennis Dobson 1978 [1952], S. 

194; sowie Vega Alfaro, Eduardo de la: »La eternidad y el presente: Eisenstein en 
Yucatán«, in: 

 und Gordon, Sergej: »Sergej Eisenstein: ¡Qué viva México! 
(1930, obra inconclusa)«, in: Christian Wehr (Hg.), Clásicos del cine Mexicano. 31 
películas emblemáticas desde la Época de Oro hasta el presente, Madrid/Frankfurt 
a.M.: Iberoamericana/Vervuert 2016, S. 11-38.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | SERGEJ GORDON 

 

heiligen, mythologischen, ja überhistorischen Ortes. Wie Eisenstein in einem 
Brief an seinen Mäzen Upton Sinclair offenlegt, schien sich anhand der Ruine 
eine idealtypische Brücke zur mexikanischen télé-histoire schlagen: 

»Death. Skulls of people. And skulls of stone. The horrible Aztec gods and the terrifying 
Yucatan deities. Huge ruins. Pyramids. A world that was and is no more. Endless rows of 
stones and columns. And faces. Faces of stone. And faces and flesh. The man of Yucatan 
today. The same man who lived thousands of years ago. Unmovable. Unchanging. Eternal. 
And the great wisdom of Mexico about death. The unity of death and life. The passing of 
one and the birth of the next one. The eternal circle. And the still greater wisdom of Mexi-
co: the enjoying of this eternal circle.«26 

Eisensteins Interesse für die ewige Wiederkehr ist dabei nicht erst in Mexiko ge-
reift, hat aber bei seinem einzigen Projekt, das er im Ausland realisieren konnte, 
eine markante Ausprägung erfahren.27 Als Begründer der intellektuellen Monta-
ge war Eisenstein stets auf der Suche nach unerwarteten historischen Synthesen, 
und nach einer latenten archaischen Ontologie, die nicht nur die mexikanische 
Gegenwart prägt, sondern in jeder Gesellschaft als verborgene Determinante 
schlummert (Abbildung 2). 

In seiner Version von Mexiko legt Eisenstein im Prolog von Que viva Mexi-
co! seine Idee von der ewigen Rückkehr in die Vergangenheit offen. Der ewige 
Kreislauf im Prolog mündet dabei in einen Zustand, den Benjamin als eine 
»messianische Stillstellung des Geschehens«28 in mythopoetischen Geschichts-
diskursen bezeichnete, wobei die konkreten historischen Ereignisse, darunter 
auch das Trauma der Conquista zunächst aufgehoben werden, so wie Eliade das 
bei sakralen Orten analysiert. Eisensteins Ruine ist also nicht der Ort einer ele-
                                                             
26  Zitiert in M. Seton: Sergei M. Eisenstein, S. 197 und in Eisenstein, Sergei M.: Notes 

for a General History of Cinema, hg. von Naum Kleiman u. Antonio Somaini, Ams-
terdam UP 2016, S. 79. 

27  Bordwell spricht in diesem Zusammenhang von »Eisenstein‘s epistemological shift« 
(Bordwell, David: »Eisenstein Epistemological Shift«, in: Screen 15 (4) (1974), S. 29-
46). Auch Bohn sieht Eisensteins Mexikophase als Umbruchmoment im Vorfeld zu 
seinen filmtheoretischen Auseinandersetzungen die in der Publikation des umfangrei-
chen Kompendiums Metod gipfelten. (Vgl. Bohn, Anna: Film und Macht. Zur Kunst-
theorie Sergej M. Eisensteins 1930-1948, München: diskurs film 2003, S. 97-103 et 
passim). 

28 Benjamin, Walter: »Über den Begriff der Geschichte«, in: Rolf Tiedemann/Hermann 
Schweppenhäuser (Hg.), Gesammelte Schriften. Band I, 2., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 
1974, S. 691–704, hier S. 703. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 169 

 
 

gisch-retrospektiven Kontemplation, aber doch ein Ort, der die Zeitlichkeit gera-
de thematisiert, indem er sie aufhebt. In der vorerst endgültigen, bekanntesten 
Fertigstellung, die der Co-Regisseur Grigori Aleksandrow 1979 mehr als 30 Jah-
re nach Eisensteins Tod vorlegt, hört man ein Voice-Over, in dem Eisensteins 
Drehbuch zitiert wird: 

»Zeit im Prolog ist die Ewigkeit. Es könnte heute sein, es könnte sich vor 20 Jahren bege-
ben haben oder auch vor 1000 Jahren. 
Steine – Götter – Menschen –. 
Die Einwohner von Yukatan, dem Land der Ruinen und der enormen Pyramiden, haben in 
ihren Gesten und ihren Formen den Geist ihrer Vorfahren, der großen Mayazivilisation, 
bewahrt.  
In ferner Zeit …  zwischen heidnischen Tempeln, heiligen Städten und majestätischen 
Pyramiden, im Reich der Toten, da wo die Vergangenheit immer noch die Gegenwart be-
stimmt, haben wir den Beginn situiert. Einem Symbol gleich, das die Vergangenheit her-
aufbeschwört, als Abschiedsritual an die Mayazivilisation, wird eine bizarre Begräbnisze-
remonie abgehalten.«29 

Abbildung 2: Que viva Mexico! – Der Mensch in ikonischer Symbiose 
mit den Relikten seiner télé-histoire. 

Quelle: ¡Qué viva México! (1930, unvollendet; R: Sergei M. Eisenstein) 

                                                             
29  Eigene Übersetzung, zitiert in: M. Seton: Sergei M. Eisenstein, S. 198 (dort im Kapi-

tel »Eternal Circle«, das Eisensteins Mexikophase illustriert). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | SERGEJ GORDON 

 

Die Vorstellung eines zeitlosen Mexikos, einer lebendigen Urgeschichte als 
Überblendung von Vergangenheit und Gegenwart, deckt sich mit der Idee einer 
ewigen Wiederkehr, die Eliade später beschreiben sollte, der Idee einer unhin-
tergehbaren Mythologie, die hartnäckig ihren langen Schatten in die Zukunft 
wirft. Folgerichtig lanciert Eisenstein bereits im Prolog das zentrale Motiv des 
Films, wenn nicht der mexikanischen Folklore schlechthin: die Verschränkung 
von Leben und Tod. Das Archäotop Chichén Itzá erlangt in dieser Lesart den 
Status eines sakralen Übergangsortes zu transzendenten Sphären.  

Das angekündigte Begräbnisritual am Ende des Prologs lässt sich als arche-
typisches Schwellenereignis auf unterschiedliche Weise interpretieren: Zum ei-
nen vollzieht sich in der Gegenüberstellung der Urgeschichte mit dem Tod der 
ewige Zyklus des Lebens und markiert die Ahistorizität des mythischen Ortes. 
Zum anderen wird die Ruine hier aufgeladen mit der Logik eines hieros topos, 
eines sakralen Schwellenortes, der für finale Übergangsriten aufgesucht wird. 
Auf allegorischer Verstehensebene, die Eisenstein im Drehbuch andeutet, wird 
bei diesem Gedenkritus aber einmal mehr die Maya-Zivilisation beigesetzt, so 
dass die Ruine bei dieser Lesart zu einem Nekrotop wird, einem Ort, an dem die 
Episteme vergangener Hochkulturen begraben liegt. Obwohl Eisenstein 1930 be-
reits einen weitgehend modernisierten Ruinenkomplex vorgefunden hatte, der 
sich auf bestem Weg befand, zu einem Rummelplatz der mexikanischen Fronts-
tage-Kultur zu verkommen, trägt die Archäotopie in Que viva Mexico! noch un-
verkennbar die Züge der »kosmischen Tragik« und wird dem Zuschauer als his-
torischer Andachtsort, als Mahnmal stillgelegter Utopien präsentiert. 

Im Prolog des Films hat die Geschichte der modernen mexikanischen Nation 
noch nicht angefangen, und doch sind die Fundamente schon greif- und sichtbar. 
Um historische Narrative bereinigt, ist Eisensteins Ruine ein Steinbruch, mit 
dem sich ein mexikanischer Formenhaushalt in einem fast schon fatalistischen 
Rückgriff auf eine absolute Vergangenheit konstruieren lässt – wir stehen vor ei-
nem zeitlosen, einem überhistorischen Ort, in dem die Gegenwart eine ewige 
Mimesis des Unvordenklichen darstellt. Und auch wenn Eisensteins Version der 
Archäotopie mit gewissem anthropologischem Pathos aufgeladen war, findet 
sich der Beginn der mexikanischen Geschichte in Que viva Mexico! höchstens in 
abstrakter Form versinnbildlicht, denn die télé-histoire behält sich das Privileg 
der ontologischen Unschärfe vor. 
 
  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 171 

 
 

Chilam Balam (1955) 
 
Wie nun foundational fictions explizit in die Ruine eingebettet wurden, zeigt das 
zweite Filmbeispiel. Das Werk Chilam Balam aus dem Jahr 1955 verarbeitet die 
Vorlage der Maya-Prophezeiungen als epistemologischen Vektor, um eine recht 
ambitionierte Relektüre der Eroberung Mexikos durch die Spanier zu entwerfen. 
Eine Gemeinsamkeit zu Que viva Mexico! ist dabei in der Zeitsynthese aus Ver-
gangenheit und Gegenwart zu sehen, die beide Werke anhand des Ruinenkom-
plexes Chichén Itzá konstruieren. Jedoch eignet sich Chilam Balam in höherem 
Maße für die Analyse der Kinematographie in ihrer Funktion der historischen 
Alphabetisierung der Massen. Es handelt sich hierbei um ein historisches Melo-
dram mit Zügen einer Epopöe, in dem eine fiktionalisierte Version der spani-
schen Conquista transportiert wird.  

Der Titelheld Chilam Balam (Mayathan für »Jaguar-Priester«) ist eine her-
kömmlich nicht belegbare historische Figur und geht zurück auf eine Reihe von 
gleichnamigen Maya-Überlieferungen, in welchen unter anderem eine bis heute 
kontrovers debattierte Prophezeiung der Ankunft der Spanier enthalten ist. Das 
dräuende Unheil, das die Maya-Zivilisation erwartet, wird im Film mit zahlrei-
chen Menetekeln antizipiert, bevor es sich in der finalen Schlachtsequenz in der 
Ruinenstadt vollzieht. Die Fiktion macht zwar keinen Hehl daraus, dass die Spa-
nier Chichén Itzá bereits verlassen vorgefunden und keinen unmittelbaren Ein-
fluss auf die Dysfunktionalisierung der alten Maya-Stadt ausgeübt hatten. Den-
noch ließ der Regisseur Iñigo de Martino die Eroberung des antiken Mexikos mit 
einer inszenierten Erstürmung von Chichén Itzá versinnbildlichen – zum Leid-
wesen der offiziellen Historiographie, aber zur vermeintlichen Freude des schau-
lustigen Publikums. Aus der Opferperspektive erzählt, wird in diesem Fall die 
Tragik des mexikanischen Archäotops mit einem spektakulär-kontrafaktischen 
Ereignis aufgeladen, und eine homogenisierte, um schwer rekonstruierbare 
präkolumbinische Zeitschichten bereinigte Geschichtsversion postuliert. Damit 
einhergehend wird in Chilam Balam die Entwicklungsgeschichte prähispanischer 
Hochkulturen fallen gelassen und das Rätsel um den Untergang der Maya-
Zivilisation mit vagen Andeutungen und einer prekären Geschichtsklitterung ge-
löst. Um der Knechtschaft zu entrinnen, bläst der tragische Held Chilam Balam 
zum letzten Kampf gegen die Spanier, und stirbt, einem letzten Mohikaner 
gleich, im Pfeilhagel mitten in Chichén Itzá. Mit einem letzten Blick auf die 
Kukulcán-Pyramide äußert er seine letzten, mit zivilisationsgeschichtlichem Pa-
thos aufgeladenen Worte:  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | SERGEJ GORDON 

 

»Todo toca a su fin. Su sangre se mezclará con la nuestra: En el suelo por el odio, en los 
cuerpos por el amor. Y nacerá otro pueblo. Alles kommt zu seinem Ende, ihr Blut wird 
sich mit dem unseren vermischen und in den Boden fließen aus Hass, und in die Körper 
aus Liebe. Und es wird ein neues Volk entstehen .«30  

Die fatale Vorahnung des tragischen Helden ist damit real geworden und die ver-
lassene Stadt zu einer Ruine in statu nascendi. Nichts desto weniger hat das his-
torische Trauerspiel seinen ungleich bedeutsameren Gegenwartsbezug in der 
programmatischen Hybridisierung der Kulturen. Der Ruine bleibt die wichtige 
Funktion eines Identitätsbollwerks vorbehalten, an welchem das labile mestizi-
sche Selbstbewusstsein einen möglichen Ursprung verorten kann. In der Koda 
des Films finden wir eine markante allegorische Fusion altamerikanischer und 
europäischer Kulturen: ein Eheschluss zwischen Naya, Chilam Balams Tochter, 
und dem Soldaten Francisco de Montejo. Es handelt sich dabei freilich um ein 
Derivat der prototypischen mestizischen Doublette Hernán Cortés und Malintzin, 
die man als mexikanische Reprise von Adam und Eva begreifen kann. Nach ei-
nem dramatischen Sonnenuntergang hinter der stufenförmigen Silhouette des 
Kukulcán-Tempels sehen wir das junge Paar Hand in Hand vor einem hybriden 
Altar stehen, einem Kreuz, das sich auf dem Jaguar-Thron aufgepfroft findet, 
während ein allwissender Erzähler eine monumentale Epochenschwelle be-
schwört: 

»La profecía de Chilam Balam se cumplió, y su pueblo cayó en pleno ocaso. Y de la 
sangre de esas dos razas nació una nueva: joven y vigorosa Die Prophezeiung von Chilam 
Balam ging in Erfüllung, sein Volk war dem Untergang geweiht. Und aus dem Blut dieser 
zwei Rassen entstand eine neue: jung und kräftig. .«31  (Abbildung 3 & 4) 
 
Chilam Balam kann daher, cum grano salis, als Birth of a Nation à la mexicana 
gelesen werden, dem filmischen Urtext zur US-amerikanischen Natiogenese. In 
der mexikanischen Spielart basiert die Geburt des modernen Staates jedoch nicht 
auf der Zurückdrängung der First Nations, sondern auf dem historischen Fun-
dament der histoires croisés, einem zwar ähnlich verhängnisvollen Kulturkon-
takt, der aber eher im Zeichen der Fusion denn einer trennscharfen Koexistenz 
zu begreifen ist.32 Topologisch gesehen wird die Ruine dabei als die Wiege des 
                                                             
30  Chilam Balam (MEX 1955, R: Iñigo de Martino), 1:31:10.  
31  Ibid., 1:31:36.  
32 Diese und andere Unterscheidungskriterien bemüht Octavio Paz (1983), um eine zivi-

lisationsgeschichtliche Kontrastierung der Gesellschaftsmodelle dies- und jenseits des 
Rio Bravo vorzunehmen (Paz, Octavio: »México y Estados Unidos: posiciones y con-

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 173 

 
 

Mestizentums semantisiert, wobei die Verherrlichung der kosmischen Rasse 
(raza cósmica) selbstredend Hand in Hand geht mit den eugenischen Diskursen 
von José Vasconcelos, der als Apostel eines neuen, postrevolutionären Mexikos 
die Überlegenheit kultureller und genetischer Hybride propagierte. 
 
                      Abbildung 3: Chilam Balams letzter Blick auf Kukulcán

                         Quelle: Chilam Balam (MEX 1955, R: Iñigo de Martino)
 

                      Abbildung 4: Hybrider Ehebund vor einem hybriden Altar 

                         Quelle: Chilam Balam (MEX 1955, R: Iñigo de Martino) 

                                                                                                                                  
traposiciones«, in: Ders.: Tiempo nublado, Barcelona: Seix Barral 1983, S. 139-160). 
Ungeachtet der mitunter recht essentialisierenden mentalitätsgeschichtlichen Schlüsse, 
spiegelt der Aufsatz mit argumentativer Eleganz die Idealtypen der mexicanidad so-
wie des nördlichen Antagonisten wider, die beharrlich auf makrostrukturellen Dis-
kursebenen zirkulieren.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | SERGEJ GORDON 

 

Doch wie bereits erwähnt hatte die filmische Geburt der modernen mexikani-
schen Nation auch ihre angeborenen Defekte, nämlich die romantischen Vergan-
genheitsversionen, um nicht zu sagen grobe historische Aberrationen, mit denen 
die Zuschauer historisch alphabetisiert werden sollten. Zur Untersuchung der 
Mnemotopie der Ruine sind aber gerade diese »schiefen Geschichtsbilder«33 sehr 
dienlich. Das Geschichtsbild in Chilam Balam mag schief gewickelt sein, doch 
es ist symptomatisch für ein nationales Kino, das mit historischen Unschärfen 
und Idealisierungen arbeitet; ein Kino, das die historische Wahrheit einem nor-
mierten Selbstverständnis unterordnet. Die Ruine wird hierbei recht einseitig mit 
historischen Narrativen ausstaffiert, die mit entsprechenden ideologischen 
Schablonen arbeiten, und verkommt so zu einer monumentalen Kulisse, vor de-
ren Hintergrund fadenscheinige Ursprungsfiktionen vollzogen werden. 

Bei all der Kritik darf man jedoch nicht die Wirkungsgeschichte von Chilam 
Balam vergessen. Der aufwendige Film war nämlich ein großer Flop, weil die 
Zuschauer eben nicht auf das historische Spektakel hinter einer kostumbristi-
schen Fassade reinfallen wollten, so dass das ambitionierte Filmprojekt bereits 
nach zwei Wochen aus dem Kinoprogramm verschwunden war. Wenn also 
schon zur Blütezeit des mexikanischen Kinos simplifizierte Geschichtsversionen 
für Unmut und Langeweile bei den Zuschauern gesorgt hatten, gingen die Regis-
seure des Nuevo Cine Mexicano ab den 60-er Jahren noch schonungsloser mit 
der Época de Oro um, und schickten sich an, diese als ein kommerziell durchaus 
erfolgreiches aber allzu illusorisches Kino zu archivieren, das nicht selten von 
lapidaren didaktischen Impulsen und einem problematischen Manichäismus 
durchzogen war. Selbstredend wurde dabei auch die einseitige Nutznießung der 
Ruine sowie die problematischen Interpretationen der in ihr ruhenden »mnemi-
sche n  Energie«34 einer scharfen Revision unterstellt. 

 
Cascabel (1977) 
 
Das dritte und letzte hier behandelte Filmbeispiel, das die mexikanische Archä-
otopie thematisiert, fällt auf eine Zeit der Desillusion im Hinblick auf die grands 
récits der mexikanischen Revolution. Das Unbehagen an der Alleinherrschaft 
des PRI, der scheinbar auf ewig institutionalisierten Revolutionspartei, wurde in 

                                                             
33 Vgl. Ferro, Marc/Rother, Reiner (Hg.): Bilder schreiben Geschichte: der Historiker im 

Kino, Berlin: Wagenbach 1991, S. 7. 
34 Aby Warburg, zitiert in Assmann, Jan: »Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identi-

tät«, in: Jan Assmann/Tonio Hölscher (Hg.), Kultur und Gedächtnis, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1988, S.9-19, hier S. 12.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 175 

 
 

zahlreichen Filmen manifest, die mit dem ästhetischen Paradigma der nationalen 
Filmindustrie brachen und Kritik an der kinematographischen Repräsentation 
Mexikos übten. So auch in Raúl Araizas Cascabel (Klapperschlange) von 1977, 
einem autoreferenziellen Werk, das sich die Strategien des reflexiven Kinos zu 
eigen macht. Der Ruinenkomplex von Palenque im Staat Chiapas, der südmexi-
kanischen Hochburg der Subalternen, wird als Film im Film vorgeführt und ist 
dabei das Fragment eines scharf zensierten Staatsauftrags, den Alfredo, die un-
glückselig-fremdbestimmte Figur des Regisseurs, zur folklorischen Lobhudelei 
reduziert findet. Die Inszenierung der Ruine wird prompt zu einem Schauplatz 
der Revision konventioneller Instrumentalisierungen der Archäotopie. Im Dialog 
des fiktiven Regisseurs mit seinem Kameramann, der die Ruine gerade ad usum 
delphini einzufangen versucht, wird die Ruinenstätte zu einem Ort des kritischen 
Geschichtsbewusstseins erhoben, einem Ort, an dem außenwirksame Schablonen 
der mexicanidad an den Pranger gestellt werden: 

»Don Miguel, a esta toma le ponemos música de mariachis y se gana usted su Ariel. Don 
Miguel, diese Einstellung werden wir mit Mariachi-Musik unterlegen und Sie stauben ei-
nen Ariel Anm.: die bedeutendste mexikanische Auszeichnung für Filmschaffende  
ab .»35 (Abbildung 5 & 6) 
 
                  Abbildung 5: Entstehung eines documental oficialista

                    Quelle: Cascabel (MEX 1977, R: Raúl Araiza)
                   
 
 

                                                             
35  Cascabel (MEX 1977, R: Raúl Araiza), 1:05:54.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | SERGEJ GORDON 

 

                  Abbildung 6: Die Ruinen in der Höhle der Zensoren 

                   Quelle: Cascabel (MEX 1977, R: Raúl Araiza) 
 

Nach dem Schnitt sehen wir, wie regierungsnahe Bürokraten die Ruinendarstel-
lungen goutieren (Abbildung 6). »Ja, das ist Kino«, hört man sie Zunge schnal-
zend sagen, »welch Augenweide, welch Komposition, schauen sie sich nur die 
Ruinen, schauen sie sich nur die Landschaften an«. Was Araiza dabei in Frage 
stellt, ja nahezu ridikülisiert, ist die unhinterfragte filmische Darstellungskon-
vention der mexikanischen Archäotope, die die Ruine und die dazugehörenden 
Eingeborenen lediglich als photogene Epiphänomene behandelt.  

Unschwer zu erkennen ist dabei, dass Araiza sein Fadenkreuz auch auf die 
einseitigen, formalen Nachahmungen der Eisensteinschen Ruinen richtet, die die 
mexikanischen Leinwände kolonisiert und einen »Kult des Hieratismus« mits-
amt der exaltiert-pittoresken Filmrhetorik befördert hatten.36 Wenn die staatli-

                                                             
36 Obwohl Eisensteins filmische Symphonie unvollendet blieb, weisen viele Klassiker 

der Folgezeit unverkennbare formale Ähnlichkeiten zur Mise-en-scène in Que viva 
Mexico! auf. So schreibt etwa Hermann Doetsch, dass Emilio »Indio« Fernández, der 
wohl bekannteste Regisseur der Epoche, die rushes des Films kannte und die auffal-
lende ästhetische Verwandtschaft zwischen Que viva Mexico! und Rio Escondido 
(1948) nicht von ungefähr kommt. (Vgl. Doetsch, Hermann: »Emilio Fernández: Rio 
Escondido«, in: Christian Wehr (Hg.), Clásicos del cine Mexicano. 31 películas 
emblemáticas desde la Época de Oro hasta el presente, Madrid/Frankfurt a.M.: 
Iberoamericana/Vervuert 1948, S. 203-230, S. 215.) Zu Eisensteins formalem Nach-
lass im mexikanischen Film vergleiche man auch Gordon, Sergej: »Sergej Eisenstein: 
¡Qué viva México!«, in: Wehr (op. cit.), S. 34ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 177 

 
 

chen Scharfrichter daraufhin ankündigen, dass sie »außerdem die Staudämme, 
das Erdöl, Punta Arena, die Küste – kurz und gut, alles Schöne an Chiapas her-
vorheben und die Interviews …  nach und nach eliminieren« werden, ist die 
Bedenklichkeit traditioneller Repräsentationen der Ruine endgültig offengelegt, 
und wir stehen folglich vor einem Lehrstück, bei dem Verwalter der heritage in-
dustry die Vergangenheit für hegemoniale Absichten vereinnahmen. 

Cascabel entstand an der Schwelle zur Ära des postnationalen Kinos. Raúl 
Araizas autoreferenzielle Hauptfigur ist daher ein klassischer Vertreter des refle-
xiven Kinos, in dem weltweit obsolete Filmparadigmen torpediert wurden. Als 
kritischer Regisseur, der die tiefe Diskrepanz zwischen der mexikanischen Reali-
tät und ihrer Repräsentation erkennt, sträubt er sich, ein Mexiko nach altem 
Brauch zu porträtieren. Es erscheint nur zu konsequent, dass er dabei ausgerech-
net die Ruine als haut lieu des mexikanischen Nationalbewusstseins zum Epi-
zentrum einer künstlichen mexicanidad erklärt, der die homogenisierte Bilderflut 
der Época de Oro ihren mächtigen ikonographischen und ideologischen Stempel 
aufgedrückt hatte. Mehr als der nostalgische Nachruf auf eine Blütezeit ist 
Cascabel eher die zynische Abrechnung mit einer Epoche, die großenteils naiv-
optimistische Heimatfilme hervorgebracht hat, einer Epoche, in der sich der Kul-
turbetrieb bemühte, eine Nation aus einem Guss zu schmieden und die Schatten 
einer beschönigten Vergangenheit auf eine frohe Zukunft zu projizieren. 

V. 

In Zeiten des postnationalen, fragmentierten Kinos hat die Ruine als Drehort und 
Topos die Qualität eines homogen kolportierten Gedächtnisortes eingebüßt. Die 
Vergegenwärtigung der Vergangenheit folgt im heutigen Mexiko immer mehr 
der Frage, wer die kinematographischen Diskurse zur nationalen Identität kon-
trolliert und was die Stimme des Autors ist, die das Lied der Ruinen singt. Wenn 
in der Época de Oro die Vergangenheit hauptsächlich mit Hilfe von »reconstruc-
ciones románticamente antihistóricas«37 vergegenwärtigt wurde, lassen sich Rui-
nen heute nicht mehr so einfach für große Spektakel der télé-histoire instrumen-
talisieren, in welchen eine normative Geschichte der Nation didaktisch aufberei-
tet wird. Spätestens seit dem Massaker von Tlatelolco (1968) am Platz der drei 
Kulturen, der bezeichnenderweise wiederum einen aztekischen Tempelkomplex 
unter sich trägt, wird die Ruine als locus melancholicus mit neuen traumatischen 
Narrativen angereichert, die die Ruine als Kulisse für seichtes Unterhaltungskino 

                                                             
37 Ayala Blanco, Jorge: La aventura del cine mexicano, México: Era 1968, S. 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | SERGEJ GORDON 

 

und kulturarchäologischen Schabernack ungeeignet machen.38 Stellvertretend für 
eine heranreifende Generation der Überdrüssigen fängt Roger Bartra die Stim-
mung der jüngsten mexikanischen Geschichte mit folgenden Worten auf:  

 
»Wir haben von Tausend mythischen Helden geträumt, aber von der Nation sind nur noch 
Ruinen geblieben. …  Der mexikanische Nationalismus hat einen kritischen Punkt er-
reicht: …  heute ist er nur mehr eine verhasste Legitimationsquelle für eine dominante 
Ausbeutung, die versucht, eine drastische Ungleichheit mit Hilfe einer uniformierten poli-
tischen Kultur zu rechtfertigen.«39 

 
Ob man Bartras Ruinenmetapher nun renaturalisieren mag oder nicht, fest steht, 
dass Ruinen bleiben und damit die Einladung, sie als historische Meilensteine 
und Interpretationsvorlagen zu betrachten. Die Deutungsversuche der Ruinen als 
Mnemotope jenseits patriotischer Simplifizierungen verzweigen sich heute ein-
mal mehr und verweigern sich einer vergangenheitsverklärenden Durchdrin-
gung. Jenseits einer touristischen Nutznießung als historische Kuriosität für die 
leisure class ist die Ruine im heutigen Mexiko eine ideologische Arena, in wel-
cher die Selbstbestimmung innerhalb einer dynamischen und stark fragmentier-
ten Nation ausgefochten wird. Damit behält sich die Ruine die Funktion eines 
Ortes vor, der Relektüren der Vergangenheit begünstigt – der Vergangenheit, die 
man hier verstehen muss als den Raum eines komplexen, eines ambigen, eines 
transkulturellen Gedächtnisses. 

 
 

 

                                                             
38 Zum realhistorischen Massaker an der Ruinenstätte Tlatelolco in Mexiko Stadt hat 

Jorge Fons 1989 den Spielfilm Rojo Amanecer vorgelegt, in dem der mexikanischen 
Ruine ein anderer, kontroverser Gegenwartsbezug eingeräumt wird. 

39 Eigene Übersetzung von R. Bartra: La Jaula de la Melancolía, S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Ökonomie verorten 
 Vergnügungstopographien der Großstadtnacht 

RAPHAEL SCHWEGMANN 
 
 
 

A) EINLEITUNG 
 
Ökonomie braucht Orte. Was sich in Zeiten neoliberalen Wetteiferns zwischen 
Großstädten um Prestige, Rankingplatzierungen und Investitionen schon tags-
über vielerorts beobachten lässt, zeigt sich gleichwohl auch nachts in nicht min-
der ausdifferenzierter Ausprägung. Dieser Beitrag synthetisiert Aussagen eines 
humangeographischen Forschungsprojekts zu nächtlichen Ökonomien der Groß-
stadtnacht, das bereits in zwei Monographien publiziert wurde: einer ersten, eher 
theoretisch-konzeptionell und allgemein ausgerichteten, mit Blick auf typische 
Nacht-Orte innerhalb von Städten;1 einer zweiten mit Fokus auf konkrete empiri-
sche Fallbeispiele anhand des Nachtlebens von Paris, Berlin und Frankfurt am 
Main in deren wechselseitiger Beeinflussung seit dem 19. Jahrhundert.2  

Vor diesem Hintergrund soll im vorliegenden Text in Form von vier Unter-
kapiteln überblicksartig über zentrale Fragen ortsbezogener Nachtökonomie aus 
kulturtheoretischem Blickwinkel informiert werden. Nach einer Schilderung der 
generellen Entwicklung der Nacht und ihrer Orte als Markt kann die Präsentation 
dreier Fallbeispiele (Paris, Berlin und Frankfurt am Main) zunächst dabei helfen, 
in historisch-geographischer Ausrichtung konkrete Großstädte in ihren nächtli-
chen Gemeinsamkeiten und Unterschieden zu vergleichen. Der Vorstellung ak-
tueller Typen von mittlerweile stark ästhetisierten Nacht-Orten, wie sie in vielen 
                                                             
1  Schwegmann, Raphael: Nacht-Orte. Eine kulturelle Geographie der Ökonomie, Biele-

feld: transcript 2016. 
2  Ders.: Kraft-Horte. Mobile Vergnügungstopographien europäischer Großstadtnächte, 

Bielefeld: transcript 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | RAPHAEL SCHWEGMANN 

 

Großstädten auftreten, folgt schließlich eine theoretische Einordnung nächtlicher 
Vergnügungstopographien unter Rückgriff auf Foucaults Konzept der Heteroto-
pien,3 um die Nacht als faszinierenden Gegenraum zum Alltag zu analysieren.  
 
 
B) NACHT-ORTE I: HISTORISCHE GEOGRAPHIEN 
 
Eine Analyse und Interpretation der Nacht kann nur in der Einbettung in räumli-
che und zeitliche Zusammenhänge erfolgen.4 Die Kommodifizierung der Nacht 
kann dementsprechend als Teil einer umfassenden Ökonomisierung der Zeit an-
gesehen werden, die seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zunächst in Eu-
ropa sowie den USA und schließlich global wirksam wurde – wenngleich paral-
lel unterschiedliche Integrationsgrade der Vereinnahmung durch Zeit und Geld, 
analog zur unterschiedlich starken Integration in Wissens- und ökonomische 
Netzwerke, regional bestehen konnten.5 Ein historischer Rückblick mit konse-
quentem Bezug zu gegenwärtigen Entwicklungen kann vor diesem Hintergrund 
helfen, Nacht als Prozess zu begreifen. 

»Man nähert sich einer Mentalitätengeschichte des 19. Jahrhunderts, wenn 
man nach Zeiterfahrungen fragt, die möglicherweise für die Epoche charakteris-
tisch sind«, so der Globalhistoriker Osterhammel.6 Eng mit technologischen In-
novationen verwoben, erfolgte ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts unter-
schiedlich schnell eine »Chronometrisierung« der Gesellschaften, die in der 
letztlich global wirksamen »Allgegenwart von Uhren und der Gehorsamkeit ih-
rer Besitzer und Benutzer gegenüber einem mechanischen Zeitdiktat« ihren ent-
betteten Ausdruck fand.7 Die Vermessung der Zeit und die damit einhergehende 
Standardisierung des menschlichen Lebens wirkte als umfassend-revolutionäre 
Transformation und als Beschleunigungskatalysator;8 mithin wurden Menschen 
in verantwortliche Kalkulatoren mit permanentem Blick auf die ökonomische 

                                                             
3  Foucault, Michel: Die Heterotopien/Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge. Über-

setzt von Michael Bischoff, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005. 
4  Vgl. Chatterton, Paul: »Governing Nightlife. Profit, Fun and (Dis)Order in the Con-

temporary City«, in: Entertainment Law 1 (2) (2002), S. 23-49, hier S. 23. 
5  Vgl. Osterhammel, Jürgen: Die Verwandlung der Welt: Eine Geschichte des 19. Jahr-

hunderts, München: C.H.Beck 2009, S. 116 ff. 
6  Ebd., S. 118. 
7  Ebd., S. 121f. 
8  Vgl. ebd., S. 126. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÖKONOMIE VERORTEN | 181 

 

Relevanz ihrer geplanten oder gerade durchgeführten Tätigkeit ausgerichtet, mo-
bilisiert und kognitiv transformiert. 

Insbesondere die europäische (Groß)Stadtnacht wurde zwischen 1830 und 
1930 »einem rasanten Wandel der beschleunigten Veränderung unterworfen«, 
ausgelöst durch die Fortschritte der Straßen- und Schaufensterbeleuchtung, 
durch den zunehmenden Verkehr, doch auch durch neue Redeweisen über die 
Nacht.9 Gleichzeitig blieb aber die seit allen Zeiten natürlich-wiederkehrende, 
mithin selbstverständliche Regelmäßigkeit der Nacht und somit ihre Grundstruk-
tur erhalten, was laut Schlör »zahlreiche Konflikte, Widersprüche und Ungleich-
zeitigkeiten« hervorrief.10 Ungleichzeitigkeiten deshalb, weil gerade die techni-
schen Neuerungen die Städte unterschiedlich schnell und an unterschiedlichen 
Orten innerhalb der Stadt erreichten;11 Einzelne und Gruppen je nach sozialer 
Herkunft, Religion, Geschlecht, Alter, Familienstand, Wohnlage und Verbun-
denheit mit ›ihrer‹ Stadt entwickelten unterschiedliche Vorstellungen der Nacht, 
was dazu führte, dass einige – gerade um 1840 noch – die Nacht ›nur‹ als »Zeit 
des Rückzugs von außen nach innen, von der Straße ins Haus, Zeit für Schlaf, 
Erholung, Regeneration« sahen, während anderswo bereits »Vergnügen, Unter-
haltung, Zerstreuung« gesucht wurde.12 Es gab also viele sich stark unterschei-
dende und zugleich sich stark überschneidende Vorstellungen, sodass unter-
schiedlich nuanciert teils (noch) eher die Schrecken, teils (schon) die Faszinatio-
nen der Nacht ausschlaggebend für Beschreibung und Bewertung derselben wa-
ren. Dadurch ergeben die Quellen auf den ersten Blick ein überaus widersprüch-
liches, konfliktbergendes Bild der Nacht, zumindest kein homogenes.13  

Die vielfältigen, divergierenden zeitgenössischen Meinungen bezüglich der 
Frage, wie die Nacht sinnvoll zu nutzen sei, kulminierten verständlicherweise in 
Zank und Zwist: Oft öffentlich ausgetragen, stellten sich die Befürworter einer 
Öffnung der Nachtzeit für Unterhaltung, Vergnügen und Arbeit gegen jene, die 
eine strikte Nacht-Ordnung für (moralisch) unumstößlich hielten. Wechselseitig 
wurden daher entweder eher die Errungenschaften und Leistungen des glanzvol-
len und strahlenden Nachtlebens, oder aber die neuen Gefahren und Behinderun-
gen betont.14 Gewalt, Sexualität, Vergnügen und Anonymität sind in diesem Zu-

                                                             
9  Schlör, Joachim: Nachts in der großen Stadt: Paris, Berlin, London 1840-1930, Mün-

chen u.a.: Artemis & Winkler 1991, S. 22. 
10  Ebd., S. 22. 
11  Vgl. ebd., S. 22f. 
12  Ebd., S. 23. 
13  Vgl. ebd. 
14  Vgl. ebd., S. 23f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | RAPHAEL SCHWEGMANN 

 

sammenhang Motivbündel, die das Bild der Nacht ausmachten.15 Die entstehen-
den Konflikte drehten sich in erster Linie um die Begriffe Sicherheit, Sittlichkeit 
und Zugänglichkeit, wie Schlör gezeigt hat: Die Behörden standen in einer viel-
bevölkerten Stadt vor einem Sicherheitsproblem, das aus den potentiell zu erwar-
tenden kriminellen Aktionen einiger dieser Nachtschwärmer, deren Frei-
heitssehnsüchte den Einschränkungsversuchen der Obrigkeit gegenüberstanden, 
herrührten.16 Sittlichkeitsvorstellungen der Kirchenvertreter und Stadtväter tra-
fen auf zu vermutende »Formen öffentlicher Sexualität«, wie etwa der Prostituti-
on.17 Zugänglichkeits(un)möglichkeiten resultierten aus und führten zu Un-
gleichheiten zwischen Arm und Reich, Alt und Jung, Mann und Frau oder auch 
Zuwanderern und Alteingesessenen: Nicht jede(r) durfte sich zu jedem Zeitpunkt 
an jedem Ort aufhalten.18  

Dabei wurde die Faszination eines regen Nachtlebens stark geschürt – durch 
die ausgedehnte Berichterstattung über das nächtliche Treiben in Zeitungen, in 
Fremdenführern, in Polizeiberichten, aber auch durch Schilderungen von Au-
genzeugen. Wie Schlör gezeigt hat, muss hierbei beachtet werden, dass sich die 
Sicht der Nacht als Gegenwelt zur städtischen Ordnung des Tages im Laufe des 
19. Jahrhunderts zwar einerseits grundlegend gewandelt hat; nichtsdestotrotz las-
sen sich Kontinuitäten hinsichtlich der Vorstellung der Nacht als Zeit (und 
Raum) der Gefahr, der Unberechenbarkeit, gar des Schreckens feststellen. Diese 
Denkweise wirkte bis ins 20. Jahrhundert nach und äußerte sich in diversen Ver-
ordnungen der Obrigkeit zur Regelung, Reglementierung, Lenkung und somit 
Steuerung des nächtlichen Lebens in der Großstadt.19  

In der Nacht und durch die Nacht wirken demnach bestimmte Wahrnehmun-
gen von Machtverhältnissen und Raum. In der Moderne wurde Macht verräum-
licht, wurden Gesellschaften durch geordnete und abgegrenzte Räume in Form 
von territorialen Konstruktionen vielfach diszipliniert, reguliert, normalisiert und 
hygienisiert.20 Ähnliche Tendenzen treten in postmodernen Gesellschaften und 

                                                             
15  Vgl. ebd., S. 14. 
16  Vgl. ebd., S. 25f. 
17  Ebd., S. 25. 
18  Vgl. ebd. 
19  Vgl. ebd., S. 134f. 
20  Vgl. Foucault, Michel: »Andere Räume«, in: Wenz, M. (Hg.), Stadt-Räume. Die Zu-

kunft des Städtischen, Frankfurt a. M. u.a.: Campus 1991, S. 65-72, zit. nach Müm-
ken, Jürgen: Die Ordnung des Raumes. Die Foucaultsche Machtanalyse und die 
Transformation des Raumes in der Moderne, Bensheim u.a.: Edition Ergon 1997, 
S. 31 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÖKONOMIE VERORTEN | 183 

 

Wissenskulturen (nicht nur in der Tradition des Spatial Turn) verstärkt auf; wie-
der entsteht ein neues Raumbewusstsein (gar eine veränderte Raumwahrneh-
mung?), das diesmal im Zuge von Datenmobilität sowie neuer Informationstech-
nologien in enger Wechselwirkung zwischen ›virtuellen‹ und physisch-
greifbaren Räumen zu neuen Ortsrealisierungen und damit verbundenen Identi-
tätsneuformierungen führt, mithin jede Art der Wahrnehmung, als brüchig, fluid 
und hybrid begreifen lässt.21 Neoliberale Wirtschaftsordnungen führen gleichzei-
tig zu einer verstärkten Ökonomisierung von Raum und Zeit. Als Neoliberalis-
ierung soll dabei »one among several tendencies of regulatory change that have 
been unleashed across the global capitalist system since the 1970s«22 verstanden 
werden:  

 
»It prioritizes market-based, market-orientated or market-disciplinary responses to regula-
tory problems; it strives to intensify commodification in all realms of social life; and it of-
ten mobilizes speculative financial instruments to open up new areas for capitalist profit-
making«23  

 
Diese Art der Vermarktlichung und Ökonomisierung von Gesellschaft weist 
mehrere Spezifika auf. Sie ist »historically specific, unevenly developed, hy-
brid« und kann als »patterned tendency of market disciplinary regulatory restruc-
turing« bezeichnet werden.24 Vor allem der erste Punkt, die historische Dimensi-
on dieses Prozesses, sollte hervorgehoben werden, wurzelt der Neoliberalismus 
postmoderner Prägung doch aus wirtschafts- und mentalitätshistorischer Per-
spektive auch in der Belle Époque des späten 19. sowie im (britischen) Imperia-
lismus des frühen 20. Jahrhunderts – just zu jenem Zeitpunkt, als die Nacht ein 
erstes Mal verstärkt ökonomisiert wurde.25 Am Beispiel der nächtlichen Vergnü-
gungskultur in (europäischen und nordamerikanischen) Großstädten kann in die-
sem Sinne die – destruktiv-limitierende wie kreativ-ermöglichende – Macht von 

                                                             
21  Vgl. Holischka, Tobias: CyberPlaces – Philosophische Annäherungen an den virtuel-

len Ort, Bielefeld: Transcript 2016; Pott, Andreas: »Identität und Raum: Perspektiven 
nach dem Cultural Turn«, in: Berndt, C./R. Pütz (Hg): Kulturelle Geographien. Zur 
Beschäftigung mit Raum und Ort nach dem Cultural Turn, Bielefeld: Transcript 2007, 
S. 27-52, hier S. 34. 

22  Brenner, Neil/Peck, J./Theodore, N.: »After neoliberalization?«, in: Globalizations 7 
(3) (2010), S. 327-345, hier S. 329. 

23  Ebd., S. 329f. 
24  Ebd., S. 330. 
25  Vgl. J. Schlör: Nachts in der großen Stadt.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | RAPHAEL SCHWEGMANN 

 

Nachtdiskursen innerhalb transnationaler Kommunikationsnetzwerke zwischen 
Metropolen, der policy transfer sowie transnationale Standardsetzungs- und 
Steuerungsregime nachvollzogen werden.  26

Das großstädtische Nachtleben wurde dabei lange Zeit, bis ins 20. Jahrhun-
dert hinein, weitgehend – wenn auch nicht ausschließlich – als soziales Problem 
verstanden, als Ursache und Ausdruck von Kriminalität oder Verstoß gegen 
herrschende Sittlichkeits- und Moralvorstellungen. Demgegenüber gilt Nachtle-
ben heute primär als Quelle der Zerstreuung, Freizeitgestaltung und Regenerati-
onszeit, als notwendige Kehrseite zum geschäftigen Alltagsleben – und wird 
schon allein durch diese Erkenntnis für ökonomisch wertvoll erachtet.27 

Seit den Jahrzehnten um 1900 hat sich auch aus anderen Gründen einerseits 
viel verändert: Frauen konnten sich mit der Zeit zunehmend freier in der Nacht, 
die heute dans l’ensemble mehr fasziniert denn verschreckt, bewegen. Insgesamt 
hat sich die Nacht innerhalb der letzten 150, 200 Jahre von einem unsicheren 
Raum der Angst zu einem geschützten Raum des Vergnügens gewandelt, wenn-
gleich es Ausnahmen gibt: Der Friedhof bei Nacht, die dunkle, leere, zwielichti-
ge Seitengasse in bestimmten Vierteln oder U-Bahn-Stationen gelten nach wie 
vor als »Angsträume« oder »gefährliche Räume«28 – nicht nur (obgleich: beson-
ders) für Frauen.29  

Dass die Gefahr natürlich nie vom Raum an sich, als vielmehr von den po-
tentiellen Tätern ausgeht, wird dabei meist unbewusst im Diskurs kaschiert.30 So 
werden Ängste und die mit ihnen belegten Räume oft reproduziert und so wie-
derkehrend, gar verstärkend realisiert. Großstadtnächte rufen daher andererseits 
auch heute noch bei Menschen im Allgemeinen verschiedenste Konnotationen 
und ambivalente Gefühle hervor. Dennoch soll an dieser Stelle davon ausgegan-
gen werden, dass für Nachtgänger zumindest die Vergnügungslandschaft, die im 
Zuge dieser Überlegungen primär Gegenstand sein soll, prinzipiell als Ort der 
Faszination und des Erlebens semantisch positiv aufgeladen ist und nur Teilräu-

                                                             
26  N. Brenner et al.: Globalizations 7 (3), S. 7. 
27  Vgl. Talbot, Deborah/Böse, M.: Racism, criminalization and the development of 

night-life economies: Two case studies from London and Manchester, in: Ethnic and 
Racial Studies 30 (1) (2007), S. 95-118, hier S. 95. 

28  Noller, P./Ronneberger, K.: Neue Technologien, Technikleitbilder, Lebensstile und 
Urbanität. Frankfurt a.M.: Institut für Sozialforschung 1994, S. 235 ff. 

29  Vgl. Roller, F.: Stadt, Angst, Lust, o.O.: Eigenverlag 2001. 
30  Vgl. Harvey, David.: »Zwischen Raum und Zeit: Reflektionen zur Geographischen 

Imagination«, übersetzt von Bernd Belina, in: B. Belina/B. Michel (Hg.): Raumpro-
duktionen, Münster: Westfälisches Dampfboot 2007, S. 36-60, hier S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÖKONOMIE VERORTEN | 185 

 

me – z.B. das Rotlichtmilieu – ambivalent konnotiert sind. Die erwähnten 
»Angsträume« als negativ belegte, potentiell Gefahren beherbergende und den 
Orten der Vergnügungskultur kontrastiv gegenüberstehenden Topographien fal-
len nicht in den Bereich des Amüsierbetriebs, wenngleich auch sie von Nacht-
schwärmern des Öfteren notgedrungen und/oder bewusst (z.B. ›Slumming‹ als 
soziale Praxis der Grenzüberschreitung)31 tangiert werden (müssen), da das Netz 
an interessanten Lokalitäten Löcher und mehr oder minder klare Grenzen auf-
weist, die zumindest beim Ein- und Austritt in das bzw. aus dem Nachtleben in 
der Regel durchquert und überschritten werden müssen.32  

Einer ersten Entdeckung der Nacht in den Jahrzehnten um 1900 folgt nun 
gut hundert Jahre später eine zweite – mit mindestens ebenso revolutionären 
Folgen. Fand um 1900 bereits eine Ökonomisierung nächtlicher Zeit und urba-
nen Raumes mit vielfältigen sozialen, ökonomischen, kulturellen und identitäts-
bezogenen Implikationen statt, wie in der eingangs als zweites erwähnten Mono-
graphie33 herausgearbeitet, so ist der aktuelle Wandel noch viel tiefgreifender: 
Konkurrierten damals nur einige wenige Metropolen – in Europa gemeinhin 
London, Paris, Wien und Berlin – primär um globale Bedeutung, Macht und 
monetäre Ressourcen als Hauptstädte in einer national organisierten Welt,34 so 
wettstreiten heute Kommunen auf allen Maßstabsebenen um Humankapital und 
um damit – so die Hoffnung – verbundene finanzielle Mittel. Diverse Städteran-
kings belegen diese Logik der ungebremsten Konkurrenz regelmäßig.35 Während 
um 1900 die Nacht vor allem als das moralisch Verwerfliche eine Faszination 
des gesellschaftlich Verbotenen, Anrüchigen schürte, wird nun das Erlaubte, 
längst Salonfähige, Gewöhnliche stärker denn je einer Werbemaschinerie ausge-
setzt, die Nachtleben als unabdingbare Voraussetzung für eine pulsierende, jun-
ge, ›coole‹, kulturell und letztlich ökonomisch prosperierende Postmodernopolis 
inszeniert.36 Die lebenswerte Stadt des 21. Jahrhunderts oszilliert in einer spek-
takulären Atmosphäre des Nächtlichen, so der Tenor in der Tradition Floridas, 
das in seiner toleranten Diversität keine Wünsche seiner Zielgruppe – vor allem 

                                                             
31  Vgl. Heap, Chad C.: Slumming: sexual and racial encounters in American nightlife, 

1885-1940. Chicago: University of Chicago Press 2009. 
32  Vgl. J. Schlör: Nachts in der großen Stadt. 
33  R. Schwegmann: Kraft-Horte. 
34  Vgl. J. Schlör: Nachts in der großen Stadt. 
35  Vgl. z.B. Berndt, C./Goeke, P./Lindner, P./Neisen, V.: Kreativwirtschaftsbericht 

Frankfurt, Frankfurt a.M.: Institut für Humangeographie, im Auftrag der Wirtschafts-
förderung Frankfurt GmbH 2008, S. 18. 

36  Vgl. R. Schwegmann: Nacht-Orte. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | RAPHAEL SCHWEGMANN 

 

Akademiker als Repräsentanten der neuen, kreativen Dienstleistungsgesellschaft 
– offen lassen soll.37  

Orte, auch und besonders nächtliche, werden dabei im 21. Jahrhudert insbe-
sondere – wenn gleich nicht nur – im, durch und/oder mit Hilfe des Internets 
hergestellt:  

 
»Fixings of place in names, stories, songs, books, newspapers, videos, and other cultural 
media matter because those stabilizations, in turn, become the basis for how we under-
stand, produce, reproduce, enact and re-enact the places and cities we live in. Never before 
have so many representations of the meaning of places […] been so readily available for 
consumption and contestation«38  

 
Die ›digitale Revolution‹ der letzten ein bis zwei Jahrzehnte führte zu einer 
Vielzahl verschiedenster (Re)Präsentationen von Räumen – sei es über Software, 
soziale Netzwerke, Internetportale, Suchmaschinen etc.39 Diese virtuellen Visua-
lisierungen offerieren auch ein breites Sortiment an Räumen und Bildern, die auf 
nächtlichen Konsum abzielen. Wer in Google Maps beispielsweise nach Restau-
rants oder Clubs sucht, kann – mit entsprechendem technischem Wissen ausge-
stattet – innerhalb kürzester Zeit Informationen über materielle Angebote erhal-
ten bzw. generieren. Nichtsdestotrotz ist der Nutzer im Zuge dessen nicht nur 
passiver Konsument der ihm bereitgestellten Informationen; stattdessen kann er 
mittlerweile selbst aktiv werden, Informationen anderen Nutzern bereitstellen, 
bestehende Angebote bewerten und modifizieren, Räume erschaffen und verän-
dern.40  

In postmodernen Zeiten stellen nämlich Geoapplikationen, »augmented reali-
ty« und »identification devices« zentrale Werkzeuge dar, die vielfach genutzt 
werden. Sie wirken gleichzeitig wirklichkeitsbeschreibend und -konstituierend, 
bedeutungsentfaltend und -ermöglichend und erfreuen sich zunehmend größerer 

                                                             
37  Vgl. Florida, Richard: The Rise of the Creative Class. And How It s Transforming 

Work, Leisure and Everyday Life, New York: Basic Books 2002; Vgl. Flusty, Steven: 
»Culturing the World City: An Exhibition of the Global Present«, in: Neil Bren-
ner/Roger Keil (Hg.): The global cities reader, New York: Routledge 2006, S. 346-
352. 

38  Graham, Mark/Zook, Matthew: »Augmented Realities and Uneven Geographies: Ex-
ploring the Geolinguistic Contours of the Web«, in: Environment and Planning A 45 
(1) (2013), S. 77-99, hier S. 77. 

39  Vgl. ebd. 
40  Vgl. ebd., S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÖKONOMIE VERORTEN | 187 

 

Beliebtheit.41 Gemein ist ihnen allen, dass sie Mobilität und Ökonomie ermögli-
chen, auslösen, verstärken oder zumindest beeinflussen können. 

Dabei gilt: Die Nacht erscheint im öffentlichen und privaten Diskurs (noch) 
als Gleichmacher, verspricht sie doch Grenzüberschreitung und Abenteuer für – 
auf den ersten Blick – sämtliche Schichten der Gesellschaft.42 Gleichzeitig fin-
den aber nachts die tagsüber bestehenden Unterschiede zwischen sozialen Grup-
pen ihre Fortsetzung – die »dominance of a ›mainstream‹ form of nightlife« 
marginalisiert Minderheiten, die eigene Räume verteidigen oder auch erobern 
müssen.43 Hollands und Chatterton bezeichnen dies als »social polarisation«44.  

An dieser Stelle sollen nun vor diesen Hintergründen konkrete Fallbeispiele 
der multiplen Geschichte(n) und Geographie(n) der nächtlichen Vergnügungsto-
pographien Europas vergleichend vorgestellt werden: Paris, Berlin und Frankfurt 
am Main. Hierbei muss es selbstverständlich bei einem rudimentären Überblick 
ohne jedweden Anspruch auf Vollständigkeit bleiben. 

 
 

C)  NACHT-ORTE II: FALLBEISPIELE EUROPÄISCHER 
NACHTÖKONOMIE 

 
Wie sich im Zuge des eingangs erwähnten Foschungsprojekts45 herausgestellt 
hat, bestanden bereits um 1900 intensive, transnationale Verflechtungen zwi-
schen Großstädten. Nicht nur mediale Diskurse, auch Reisende und technische 
Infrastrukturen trugen zu einer Verbreitung von Ideen über nächtliche Ökono-
mien bei. Zwar gab es noch keine expliziten Konferenzen von Experten, Politi-
kern und Wissenschaftlern zum spezifischen Thema der nächtlichen Vergnü-
gungsszenerie, aber schon Diskurse über die Lebenswertigkeit von Städten 

                                                             
41  Vgl. z.B. Cochoy, Franck: Exploring the commercial space with a smartphone: Curi-

osity, geotraceability and self-marketing, Unveröffentlichtes Manuskript, o.O. 2011. 
42  Vgl. Bretthauer, Bastian: Tableaus aus dem dunklen Berlin. Frankfurt a.M. u.a.: Cam-

pus 1999. 
43  Hollands, Robert: »Divisions in the Dark: Youth Cultures, Transitions, and Segment-

ed Consumption Spaces in the Night-Time Economy«, in: Journal of Youth Studies 5 
(2) (2002), S. 153-171, hier S. 153. 

44  Hollands, Robert/Chatterton, Paul: »Changing Times for an Old Industrial City: Hard 
Times, Hedonism and Corporate Power in Newcastle's Nightlife«, in: City 6 (3) 
(2002), S. 291-315, hier S. 291. 

45  Insbesondere R. Schwegmann: Kraft-Horte. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | RAPHAEL SCHWEGMANN 

 

konnten und können konkrete Praktiken und damit auch z.B. Mobilitätsentschei-
dungen bedingen.  

Dabei muss konstatiert werden, dass sich angesichts der überaus großen 
Bandbreite an unterschiedlichen Angeboten, die abendlichen und nächtlichen 
Stunden zu verbringen, und gleichzeitig den verschiedensten Anforderungen, die 
an die Nacht gestellt wurden, nicht von einem, sondern von vielen Nachtleben 
gesprochen werden sollte. Beispielsweise fußen konkrete Unterschiede zwischen 
dem Berliner und dem Pariser Nachtleben in der Erkenntnis, dass (anknüpfend 
an die Tradition des Flanierens auf den großen Boulevards) der Straße in Paris 
ein weitaus größerer Stellenwert zugesprochen wurde als in Berlin, wo die 
nächtlichen Aktivitäten – auch aufgrund der polizeilichen Kontrollen, aber eben-
so aus utilitaristischen und ökonomischen Überlegungen der Wirte, Prostituier-
ten sowie anderen Anbietern von Leistungen – an feste Orte gekoppelt waren. In 
diesem Zusammenhang muss besonders die Rolle der zahlreichen Ausschankbe-
triebe und Tanzlokale hervorgehoben werden, die der Berliner Vergnügungskul-
tur eine besondere Note zu geben wussten.  

Zudem entwickelte sich das Nachtleben in beiden Metropolen in zeitlicher 
Hinsicht unterschiedlich: In den Jahren nach 1900 avancierte der Aufsteiger Ber-
lin zum innovativsten, modernsten Ort des Nachtlebens, während Paris darauf 
bedacht war, seine Stellung als Kulturmetropole zu wahren und vor Sittenverfall 
noch stärker zu warnen als in Berlin, das umso mehr Wert darauf legte, sein 
Nachtleben touristisch attraktiv zu vermarkten sowie es in bewussten Kontrast 
zum in Reiseführern übermittelten offiziellen und für gebildete, obere Schichten 
der Gesellschaft gedachten Bild der (hoch)kulturell und moralisch einwandfrei-
en, (ab)gehobenen französischen Vorzeigestadt zu präsentieren. Dass sich Berlin 
umso stärker an den durch viele Berichte und nicht zuletzt des Kaisers Aussagen 
auch aus Paris bekannten moralisch verwerflichen Auswüchsen des Nachtlebens 
(z.B. der Prostitution) aufrichtete und diese verstärkt übernahm, lässt auf die 
starke Orientierung an der Seine-Metropole schließen – ein Übernahmeversuch, 
der sich eben im Kontrast zum Image der Pariser Noblesse darstellte, da Berlin 
die kulturelle Vorbildfunktion von Paris nie hätte ablösen können.  

Berlin konstituierte dabei letztlich – auch durch verschriftlichte Diskurse – 
ein eigenständiges Nachtleben, das zwar auf Anleihen des Bezugsortes Paris 
nicht verzichtete, dessen Elemente aber nicht vollständig übernahm, sondern ei-
gene Merkmale hinzufügte – wie zum Beispiel Wirtshäuser und Tanzlokale, die 
in dieser Form in Paris nicht existierten. In diesem Kontext können nach 
Foucault die Topographien des nächtlichen Paris für Berlin als »lokalisierte[] 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÖKONOMIE VERORTEN | 189 

 

Utopien«, »vollkommen andere Räume«46 begriffen werden. Die Orte des Pari-
ser Nachtlebens stellten Gegenräume zum Alltäglichen und Gewohnten dar und 
sind dabei immer an imaginierte Wunsch-(T)Räume gekoppelt. Nicht jeder und 
besonders nicht jede hatte Zugang zu ihnen. Hieran anschließend können aber 
auch die Orte der Berliner Nachtkultur als derartige Gegenräume (im zunächst 
abgeschwächten Maße, weil Paris der Bezugspunkt war) begriffen werden, da 
sie auf die Eigen- und Fremdwahrnehmung in Paris durch die Netzwerke zwi-
schen beiden Städten durchaus Einfluss gehabt haben werden. All dies ereignete 
sich mitunter gleichzeitig und divergierte sogar teils im lokalen und regionalen 
Kontext der unterschiedlichen Räume der Stadt: in physisch-materiellen, in 
technischen, in sozial konstruierten und in kulturell überformten Wahrneh-
mungsräumen. Weiterführende Arbeiten könnten sich mit der Analyse der 
Wahrnehmung Berlins aus Pariser Perspektive beschäftigen. 

Verallgemeinerungen sollten mit Vorsicht genossen werden, wenngleich 
dennoch Gemeinsamkeiten in der (touristischen) Vermarktung und öffentlich-
keitswirksamen Inszenierung der nächtlichen Vergnügungskulturen zu konstatie-
ren sind. Neben Prestigedünkel rückten in allen betrachteten Metropolen – in je 
unterschiedlichem Maße zu unterschiedlichen Zeiten – ökonomische Erwägun-
gen in den Mittelpunkt der Imagebildung und -pflege. Polizei und Presse fun-
gierten in diesem Zusammenhang als mediale Mittler und wirkungsmächtige In-
szenierungsinstanzen, die Schrecken und Attraktion der Nacht entscheidend 
publizierten und somit die Wahrnehmung und Einschätzung derselben beeinflus-
sen konnten. Ebenso beeinflussten Reiseführer unter dem Deckmantel der Ob-
jektivität Wahrnehmungen, kreierten (scheinbar?) realisierbare Utopien und tru-
gen so zur ökonomisch und prestigebedingt motivierten Imagebildung bei. Als 
besonders kontrovers diskutierte Erscheinung der Großstadtnacht um 1900 
transportierte das Bild der Prostitution gerade in Paris und Berlin Hoffnungen 
und Ängste der Bevölkerung. Insbesondere wohlhabende Bürger nutzten die 
Nacht ferner als Zeit und Ort der Grenzüberschreitung, zur Kontaktaufnahme mit 
den unteren Schichten – sowohl in Paris, als auch in Berlin. Während gerade die 
(weiblichen) unteren Schichten allerdings mitunter überaus verzweifelt nach Er-
werbsmöglichkeiten strebten, stand für die oberen Schichten vielmehr das Ver-
gnügen im Vordergrund. Dennoch wurde die Nacht auch von ihnen als Möglich-
keit zum Knüpfen von wirtschaftlichen Kontakten angesehen – dann aber immer 
innerhalb der eigenen Schicht. 

 

                                                             
46  M. Foucault: Die Heterotopien/Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge, S. 10f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | RAPHAEL SCHWEGMANN 

 

Neben Paris und Berlin hat sich der Autor in seinen zu Beginn dieses Arti-
kels erwähnten Studien zu nächtlichen Vergnügungstopographien auch der Stadt 
Frankfurt gewidmet.47 Die Stadt am Main definiert sich selbst sowie auch ihr 
Nachtleben als kulturell und begreift sich zudem als in ökonomischen Zusam-
menhängen im interurbanen Städtewettbewerb stehend.48 Dies ist sowohl Aus-
druck von als auch Ursache und Anleitung für eine zunehmend stärkere, meist 
unbewusst ablaufende Selbstökonomisierung – analog zu einer Selbstkulturali-
sierung, wie sie Reckwitz49 konzipierte. In einem sich kontinuierlich reproduzie-
renden Kreislauf reziproker Bedeutungskonstituierung und Identitätsperzeption 
wird Nacht durch den Gebrauch sprachlicher Mittel, narrativer Muster, Akteurs- 
und Machtkonstellationen sowie materieller Implementierungen mit bestimmten 
Bedeutungen aufgeladen, die die Nacht als Markt legitimieren und zirkulär zur 
verstärkten Selbstkulturalisierung und -ökonomisierung beitragen. In diesem 
Kontext begünstigt ein letztlich funktionales Nachtverständnis, bei dem Nacht 
als soziales und ökonomisches Mittel begriffen, mithin als Ressource aufgefasst 
wird, ein ökonomisches Selbstverständnis, das heißt ein unreflektiertes, reflexar-
tiges ›Sich-selbst-Denken‹ in machtvollen, sozio-technisch-ökonomischen Zu-
sammenhängen, denn die Vorstellung von Nacht ist immer an die Existenz be-
stimmter Institutionen, technischer Infrastrukturen, baulich-materieller Aus-
drucksformen sowie an ökonomische Macht geknüpft. Nachtkultur braucht zu-
gleich bestimmte Orte, um gedacht werden zu können; andererseits sind diese 
sich materialisierenden Expressionen mobil, wenn Diskurse als zirkulär und im 
Zuge dessen als wandelbar verstanden werden.  

Allein durch einen – durchaus auch kritischen – Diskurs über entsprechende 
nächtliche Prozesse und kreative Möglichkeitsräume können eben diese kreiert, 
reproduziert und/oder verändert werden. Speziell Frankfurt kann gleichwohl auf 
eine lange Tradition des Widerstandes zurückblicken, die die propagierte 
Wachstumspolitik und hiermit verbundene Verdrängungsprozesse seit den 
1960er Jahren begleitete.50 Ob dabei in Zukunft ein Umdenken bezüglich der 
Ökonomisierung und damit in Verbindung stehenden Mobilisierungen der Nacht 
einsetzt (und ob dies überhaupt wünschenswert wäre), bleibt abzuwarten – der-

                                                             
47  Vgl. R. Schwegmann: Kraft-Horte. 
48  Vgl. P. Noller/K. Ronneberger: Neue Technologien, Technikleitbilder, Lebensstile 

und Urbanität. 
49  Reckwitz, Andreas: »Die Selbstkulturalisierung der Stadt. Zur Transformation moder-

ner Urbanität in der ›creative city‹«, in: Mittelweg 36 (2) (2009): S. 2-34. 
50  Vgl. P. Noller/K. Ronneberger: Neue Technologien, Technikleitbilder, Lebensstile 

und Urbanität, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÖKONOMIE VERORTEN | 191 

 

zeit erscheint ein radikaler Strategiewechsel aufgrund der gefestigten mentalen 
Selbstwahrnehmung und Identitätskonstruktion der Frankfurter Bevölkerung 
fraglich, denn »mit dem Mythos von der aufstrebenden Weltstadt hatten die 
Konservativen ein identitätsstiftendes Raumbild geschaffen, dessen Faszinati-
onskraft wichtige Teile der Mittelklasse veranlasste, der Metropolenentwicklung 
positiv gegenüberzustehen«51. 

Trotz der soeben erwähnten Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen 
den untersuchten Metropolen Paris, Berlin und Frankfurt: Selbst in einer Stadt, 
selbst auf einer Straße, selbst im selben Lokal, konnten auf den Konsumenten 
verschiedenste Gestaltungsmöglichkeiten warten, nicht jeder wollte und konnte 
zu jeder Zeit die Zeit gleich, aber auch nicht jeder anders, verbringen. Unter-
schiedliche zeitliche Einteilungen der Nacht sind kaum möglich, da sich vieles 
überschnitt, und dennoch verweist auch diese Einsicht wieder auf die unabding-
bare Notwendigkeit, die Nacht als ein facettenreiches Patchwork oder Puzzle 
multidimensional zu denken; räumliche, zeitliche, soziale Dimensionen spiel(t)-
en ineinander und müssten in einer umfassenden Nachtanalyse ebenso bedacht 
werden wie Grauflächen an den Rändern der Nacht und den Teilräumen. Ein 
schlichtes ›Schwarz-Weiß‹-Denken würde dem entgegenwirken: Die Nacht war 
– und ist – mehr. Ein multiperspektivisches Bild der Nacht – als Ideallösungs-
entwurf – setzt eine Rekonstruktion, Dekonstruktion und generell Reflexion der 
sich in den Denkmustern der Zeitgenossen (sowie der mit historischem Abstand 
urteilenden Betrachter) befindlichen multidimensionalen Teilräume voraus. 

 
 

D)  NACHT-ORTE III: TYPOLOGIE URBANER 
TEFLONSCHICHTEN 

 
Die Orte der nocturnen Ökonomie sind heute vielfältig und heterogen: Straßen, 
Kneipen, Clubs und Diskotheken, private Orte und Feiern (zum Beispiel studen-
tische WG- oder beschränkt zugängliche After-Work-Partys), Bordelle und viele 
weitere erscheinen als Topographien des Konsums, der Produktion und/oder der 
Arbeit. Einige von ihnen visualisieren Status und Konsum, inszenieren die Auf-
führungen ihrer Akteure als regelrechte Schauplätze. Andere halten nächtliche 
Ökonomie – aus verschiedenen Gründen – im Verborgenen, verstecken sie oder 
verweisen gleichzeitig in Form symbolischer Codes und mehr oder minder auf-
fälliger Zeichen auf ein wie auch immer geartetes ›Mehr‹ (z.B. durch Beleuch-
tung, die Praktiken schemenhaft ›in-szeniert‹) – und appellieren so an die Identi-

                                                             
51  Ebd. S. 53f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | RAPHAEL SCHWEGMANN 

 

tätsentwürfe und Imaginationskraft des Einzelnen, dessen sakrales Verlangen auf 
baulich-symbolische sowie atmosphärische Deutungsangebote stößt. Aus der 
Dialektik zwischen Aufführung und Verbergen speisen sich Faszination und 
Schrecken der Nacht, die als Motoren von Konsumentscheidungen wirken.52  

Um zumindest einigen der vielfältigen Charaktereigenschaften von Orten zu 
begegnen, habe ich in meiner Dissertation53 zunächst vier topographische Typen 
unterschieden: Markt-Plätze (Orte offensichtlicher Ökonomie, z. B. Kneipen, 
aber auch Orte nächtlicher Arbeit wie das Taxi oder das Krankenhaus), Tat-Orte 
(Verunsicherung, dadurch zugleich aber auch Faszination auslösende, negativ 
konnotierte Orte), Schau- und Spiel-Plätze (ästhetisierte Orte der inwertgesetzten 
Inszenierung) sowie Pilger-Stätten (quasi-religiöse Tempel, die im krassen Ge-
gensatz zum Alltag stehen). Dabei bezog ich die urbane ›Teflonschicht‹ – die 
materielle, aber gleichsam auch die digitale Oberfläche der Großstadt, welche 
Nacht ästhetisiert – als Teil der nachtmachenden Diskursteilnehmer mit ein, oh-
ne das Nächtliche in seiner Wirkung und Realisierung entzaubern zu wollen. 

All diese genannten Ortstypen appellieren an die Imaginationskraft des 
Nachtgängers und reproduzieren sich in ökonomisierter Form, wenn wir ihre 
Rolle als Relaisstation im schnellen Umschaltspiel zwischen Ästhetik, Identität 
und Konsum interpretieren. Alle Typen von Nacht-Orten sind schließlich Teil 
der Realisierung von nächtlicher Inwertsetzung – selbst verschreckende Tat-Orte 
können den faszinativen Charakter von Nachtleben verstärken, indem sie an die 
imaginativen Geographien der Grenzüberschreitung appellieren und diskursive 
Auseinandersetzungen mit eben diesen bedingen. Neben den vorgestellten 
Nacht-Orten könnten ferner auch weitere identifiziert werden, die ebenfalls 
wirkmächtige Bilder und nachhaltige Denkanstöße ermöglichen könnten. So 
könnte mit dem Bild von Nacht als Orchester die Symphonie des Städtischen 
sowie deren Dirigenten – die bestimmenden Akteure in der nocturnen Macht-
asymmetrie – vorgestellt werden. Nacht als Zirkus könnte durch das Bild der 
Manege als Schauplatz exotischer und spektakulärer Aufführungen beschrieben 
werden; ebenfalls würde sich hier die Frage nach den Dompteuren und Schau-
stellern stellen.  

Nacht-Orte erscheinen aber in der Praxis gleichwohl selten als derart vonei-
nander abgrenzbar oder gar unabhängig, sondern vielmehr als janusköpfig, poly- 
und ambivalent; zugleich als sich bedingend. Durchmessenen Schrittes habe ich 
die Inwertsetzung der Nacht dergestalt zu fassen versucht, dass ich die Einarbei-

                                                             
52  Vgl. J. Schlör: Nachts in der großen Stadt; R. Schwegmann: Nacht-Orte; Ders.: Kraft-

Horte. 
53  R. Schwegmann: Nacht-Orte. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÖKONOMIE VERORTEN | 193 

 

tung und Verwebung ›von Ort in Ort‹ (in Wert setzende In-Ort-Setzung) aufzei-
gen wollte. Denn es gilt zu beachten: Die vorgestellten Nacht-Orte sind auf un-
terschiedliche Art und Weise miteinander verwoben, mitunter gar ineinander 
verschränkt. Dies wird schon deutlich, wenn wir uns mit Kneipen oder Clubs be-
fassen. Diese erscheinen als kommodifizierte und kommodifizierende Vergnü-
gungsdestinationen, als Bühne und Tempel, aber auch als Quelle, Projektionsflä-
che und Produkt von sozialen Verwerfungen: Zart ziseliert, zerströmen zauber-
hafte Zysten in den Zisternen. Ebenso sind Bordelle als moralisch verwerfliche 
Problem-Plätze gleichsam Schau- und Spiel-Plätze; ebenfalls generieren sie eine 
mysteriöse Aura des Ver- und Entbergens, deren faszinativer Charakter zur 
Vermarktlichung der künstlichen Vulkane beiträgt. Daher lassen sich die noctur-
nen Topoi nur zusammen denken – als Facetten, die durchaus an ein und dem-
selben Ort ein prosperierendes Potpourri des urbanen Ambientes kreieren. Als 
Beispiel für eine oppulente »Ökonomie der Faszination«54 ergießt sich der frag-
mentierte Rhythmus urbaner Nachtsemantiken demnach in den unscharfen Kon-
turen der neoliberalen Postmoderne.  

 
 

E)  NACHT-ORTE IV: HETEROTOPIEN 
 
Foucaults Konzept der »Heterotopien«55 eignet sich hervorragend zur raum- und 
zeitübergreifenden theoretischen Erschließung der facettenreichen Orte des 
Nachtlebens; Foucault bezieht sich mit den Heterotopien auf spezielle Ortstypen, 
über die Gesellschaft diszipliniert wird.  

Foucault unterscheidet grundsätzlich zwei verschiedene, aber letztlich doch 
ähnlich bedingte Typen des Raumes: zum einen die Utopien, d.h. Vorstellungen 
– oft Wünsche und Hoffnungen – ohne materiellen Ort.56 Zum anderen nennt 
Foucault mit den Heterotopien realisierte Utopien, konkret-materialisierte Orte, 
sogenannte »Gegenräume«57, die gegen die »herrschende« Kultur gerichtet seien 

                                                             
54  Schmid, Heiko: »Ökonomie der Faszination: Aufmerksamkeitsstrategien und unter-

nehmensorientierte Stadtpolitik«, in: Christian Berndt/Robert Pütz (Hg.): Kulturelle 
Geographien. Zur Beschäftigung mit Raum und Ort nach dem Cultural Turn, Biele-
feld: Transcript 2007, S. 289-316; Schmid, Heiko: Economy of Fascination. Dubai 
and Las Vegas as Themed Urban Landscapes. Berlin, Stuttgart: Gebrüder Borntraeger 
2009. 

55  M. Foucault: Die Heterotopien/Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge. 
56  Vgl. ebd., S. 11. 
57  Ebd., S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | RAPHAEL SCHWEGMANN 

 

und in denen die »normalen« Plätze und Orte der Kultur trotzdem »zugleich re-
präsentiert, bestritten und umkehrt werden«58. Den utopischen Vorstellungen des 
Ursprungs und der Vollendung ständen somit konkret erfahrbare Heterotopien 
gegenüber. Oder anders ausgedrückt: Utopien bleiben »an die Kategorien Konti-
nuität und Kausalität gebunden, welche die Ordnung der Dinge garantieren. 
Während das utopische Denken somit eine beruhigende Funktion innehat, steht 
das heterotopische Denken dagegen im Zeichen der Unruhe«, erklärt Chlada59 in 
Anlehnung an Foucaults Ausgangsüberlegungen. 

Chlada charakterisiert eine Heterotopie weiter als einen »Ort, der in einem 
besonderen Verhältnis zur Gesamtgesellschaft« steht. Heterotopien können mit-
hin  

 
»Orte sein, die von einer Gesellschaft errichtet wurden, um das Anormale besser kontrol-
lieren und bestenfalls disziplinieren zu können. Es können darüber Orte sein, die sich al-
lein der Lust, der Schönheit oder dem Widerstand verschrieben haben, Orte, die nur so-
lange ›toleriert‹ werden, wie sie kein ›öffentliches Ärgernis‹ oder gar eine Gefahr für die 
Allgemeinheit darstellen.«60  
 
Heterotopien werden in diesem Verständnis also konstruiert und dienen der 
Normierung, wobei beispielsweise die Autoren von Reise- und gar spezialisier-
ten Nachtführern61 zwar einerseits die Rolle der Konstrukteure übernehmen, an-
dererseits aber auch immer geltenden Moralvorstellungen und Sittlichkeitsidea-
len unterworfen sind, an denen sie ihre Werke ausrichten müssen. Das vielleicht 
wichtigste Merkmal von Heterotopien kulminiert aber in der Tatsache, dass sie 
andere Räume negieren: 

 
»entweder wie in den Freudenhäusern, […] indem sie eine Illusion schaffen, welche die 
gesamte übrige Realität als Illusion entlarvt, oder indem sie ganz real einen anderen realen 
Raum schaffen, der im Gegensatz zur wirren Unordnung unseres Raumes eine vollkom-
mene Ordnung aufweist.«62  

                                                             
58  Chlada, Marvin: Heterotopie und Erfahrung. Abriss der Heterotopologie nach Michel 

Foucault, Aschaffenburg: Alibri 2005, S. 58.  
59  Ebd., S. 27.  
60  Ebd., Klappentext. 
61  Z.B. Lieberum, Annette: Schlaflos in Frankfurt. Der Stadtführer durch die Nacht. 

Frankfurt a.M.: Societäts-Verlag 2011.  
62  M. Foucault: Die Heterotopien/Der utopische Körper. Zwei Radiovorträge, S. 19f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÖKONOMIE VERORTEN | 195 

 

Auch die Orte des Nachtlebens, wie z.B. das Freudenhaus, aber ebenso Cafés, 
Kneipen oder die Straße, stellen in diesem Sinne Heterotopien im Sinne 
Foucaults dar. Sie bilden sich nach Foucault aufgrund »imaginäre[r] Werte«, die 
man mit ihnen verbindet, sie bieten ein großes »Reservoir für die Fantasie« und 
verheißen glanzvolle Abenteuer.63 Speziell die für ihr Nachtleben berühmt-
berüchtigten Städte Paris und Berlin stell(t)en daher konkrete Räume in Form 
von breit angelegten Massenheterotopien dar, die sich aus kollektiven und indi-
viduellen Vorstellungen und Erwartungen zu einem symbolisch aufgeladenen, 
engmaschigen Netz vieler Einzel-Heterotopien verdichteten.64 In den Weltstäd-
ten um 1900, zu denen beide Metropolen gezählt werden müssen, erschien trotz 
lokaler Unterschiede dieser allgemein gültige Typus der Heterotopie einer stark 
aufgeladenen Großstadtnacht. Reiseführer, aber heutzutage auch andere, gar wis-
senschaftliche Publikationen über das Nachtleben wie auch technische Anleitun-
gen (z.B. durch Smartphones) wirken in diesem Kontext als Steuerungsorgane 
und als Teile der Normierung, indem sie Heterotopien – und so letztlich auch 
kognitive Prozesse und Wahrnehmungen – erschaffen, verändern und lenken 
können. Dabei wirken Heterotopien hochgradig mobil bzw. mobilisierend, in-
dem sie die Idee eines ökonomisch wert-vollen Nachtlebens in Bewegung setzen 
und verbreiten sowie konsumorientierte Praktiken und Mobilitätsentscheidungen 
hervorrufen (können). 

Dies gilt umso mehr für das 21. Jahrhundert, das zunehmend von digitalen 
Heterotopien geprägt ist. Diese realisieren faszinierende Gegenräume, indem 
durch Informationstechnologien Neugier erzeugt wird.65 Hieraus bilden sich 
wiederum Entscheidungen für oder gegen bestimmte Mobilitäten. Der Smart-
phonenutzer kann zwischen verschiedenen, ihm nahe gelegten Möglichkeiten 
wählen, wird aber gleichzeitig meist als potentieller Kunde ökonomisiert. Die 
ihm offerierten Möglichkeitsräume erreichen in homogenisierter, inszenierter 
Visualisierung Identifikation und wirken so bewusstseinsbeeinflussend, identi-
tätsstiftend und mitunter normierend auf kognitive Prozesse und mentale Räume. 
Der Nutzer kann zwar wählen, allerdings immer nur zwischen den ihm präsen-
tierten (Ausschnitt an) Bildern, Karten und Orten, wodurch seine Handlungs- 
und Entscheidungsfähigkeit eingeschränkt ist. Menschen sind damit einer Wer-
bemaschinerie ausgesetzt, die Konsumtionsentscheidungen begünstigt.  

 

                                                             
63  Ebd., S. 20 ff.  
64  Vgl. R. Schwegmann: Nacht-Orte, S. 55 ff. 
65  Vgl. F. Cochoy: Exploring the commercial space with a smartphone. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | RAPHAEL SCHWEGMANN 

 

Dennoch ermöglichen die visualisierten Elemente auf dem Smartphone erst 
sein Handeln und Entscheiden. In einem reziproken Reproduktionsprozess wir-
ken emotionale Faktoren (Neugier, Atmosphäre, Faszination), technische Infra-
strukturen (wie das Smartphone und mit ihm verknüpfte Geoapplikationen) und 
konkretes Handeln (Entscheidungen für oder gegen Mobilität und Konsum) in, 
an und durch Orte(n) zusammen.  

 
 

F)  FAZIT: MOBILE ORTE NÄCHTLICHER ÖKONOMIE 
 
Folgende übergreifende Ergebnisse der eingangs erwähnten und hier aufgegrif-
fenen Studien lassen sich nun konstatieren: Erstens ist Nacht als stadtpolitisches, 
Ökonomie anleitendes Konzept schon seit der Moderne mobil. Dennoch sind 
»Nightscapes«66 zugleich auch fixiert, an konkrete Orte gebunden und so auch 
physisch oder digital (über Geoapplikationen), in jedem Fall aber real, d.h. wirk-
lichkeitskonstituierend erfahrbar. Zweitens entpuppen sich Nächte immer als 
machtdurchtränkte Räume und Zeiten, die gleichzeitig ermöglichend, stimulie-
rend und integrativ, aber auch exklusiv und differenzierend wirken können. 
Denn sie sind mobil und mobilisierend, ökonomisiert und ökonomisierend, kul-
turalisiert und kulturalisierend. Durch den unterschiedlichen Zugang zu Ressour-
cen können Nächte aber ebenso als immobil bzw. immobilisierend gelesen wer-
den, als digital nicht zugänglich, ökonomischen Gesetzen nicht dermaßen stark 
gehorchend und nicht gleichermaßen stark kulturalisiert wie der Tag. Diese 
Asymmetrien sollen deshalb hervorgehoben werden, um die Nacht als einen he-
terodoxen Raum, eine widersprüchliche Zeit zu charakterisieren, die stark vom 
jeweiligen Kontext und der Perspektive, vom Blickwinkel auf Nacht abhängt. 
Wenn man Nacht in diesem Sinne als nicht nur räumliche, sondern ebenso zeitli-
che Segregation liest,67 können Nightscapes drittens als überaus ambivalentes 
Phänomen erklärt werden, die viertens als Prozesse ständigem Wandel durch un-
terschiedliche, sich verändernde Einflüsse unterliegen können.68  

                                                             
66  Vgl. Boyd, Jade: »Producing Vancouver’s (hetero)normative nightscape«, in: Gender, 

Place & Culture 17 (2) (2010), S. 169-189; P. Chatterton/R. Hollands: Urban 
nightscapes; R. Schwegmann: Nacht-Orte. 

67  Vgl. Pohl, Thomas: Entgrenzte Stadt: Räumliche Fragmentierung und zeitliche Flexi-
bilisierung in der Spätmoderne, Bielefeld: Transcript 2009, S. 142. 

68  Vgl. auch R. Schwegmann: Nacht-Orte, S. 52 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÖKONOMIE VERORTEN | 197 

 

Nacht wirkt zudem in vierfacher Hinsicht als Stimulator der Ökonomie:69 
erstens als Raum und Zeit des unmittelbaren nächtlichen Konsums und der Ar-
beit, als eigenständiger Markt, der mit täglichen Ökonomien vielfach verwoben 
ist und somit direkte und indirekte Auswirkungen auf vielerlei andere Ökono-
mien hat; zweitens als Raum und Zeit der Anhäufung von sozialem Kapital (z.B. 
durch Spendieren eines Drinks), das wiederum in ökonomisches Kapital in Form 
von Geschäftsbeziehungen umgewandelt werden kann;70 drittens als Raum und 
Zeit des Vergnügens, das als notwendiger Ausgleich zum täglichen geschäftigen 
Treiben die ökonomische Leistungsfähigkeit der Nachtgänger reproduzieren 
kann; viertens als faszinierender Diskurs und wirklichkeitsrealisierende Praxis 
der Inszenierung von Lebensqualität und pulsierender Nachtkultur, wodurch im 
Städtewettbewerb Menschen und so auch Kapital angezogen werden können, 
was wiederum zur Reproduktion des Modells der kommodifizierten, inwertge-
setzten, ›nutzbaren‹ Nacht durch konkrete Handlungsanleitung beiträgt und in 
Form von policy mobility zirkulieren und an anderen Orten sowie zu anderen 
Zeiten adaptiert bzw. modifizierend übernommen werden kann. 

Urbanes Nachtleben kann dabei als ›reisendes‹ und zugleich an konkrete Or-
te gekoppeltes Konzept betrachtet werden, das sowohl diskursive als auch prak-
tisch-materielle Entsprechungen aufweist, die einander reziprok bedingen. Reali-
sierung erfährt dieses Konzept gerade im Prozess der raum-zeitlichen Mobilisie-
rung, die sowohl grundsätzliche Reproduktion als auch moderate Modifikationen 
in dessen muliplen Geschichten und Geographien bedeutet. In diesem Kontext 
muss besonders betont werden, dass sich ›Reisen‹ nicht ›nur‹ auf räumliche 
Ortswechsel beschränkt: Nächte sind, wie der vorliegende kurze Abriss anzudeu-
ten versuchte, ökonomisierte und zugleich ökonomisierende ›Zeit-Reisende‹ par 
excellence. 

 

                                                             
69  Vgl. ebd., S. 71f., 134f. 
70  Vgl. Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteils-

kraft, Übersetzt von Bernd Schwibs, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Zur Philosophie des virtuellen Ortes 

TOBIAS HOLISCHKA 
 
 
 

EINLEITUNG 
 

Das Zeitalter der computergestützten und vernetzten Kommunikation hat in rela-
tiv kurzer Zeit zu tiefgreifenden Veränderungen in der Lebenswelt vieler Men-
schen geführt. Diese Veränderungen bedürfen einer wissenschaftlichen Reflexi-
on der unterschiedlichsten Disziplinen und können in vielfacher Weise interpre-
tiert werden. Die Wahl der dafür verwendeten Konzepte ist ausschlaggebend für 
den Umfang der daraus hervorgehenden Erklärungen: Je spezialisierter eine 
Analyse angelegt ist, desto weniger vermag sie die mit den neuen Medien ein-
hergehenden Phänomene als Ganzes zu begreifen. Fragen nach den technischen 
Grundlagen, nach Kommunikationsmodellen, Machtstrukturen, Bildungswerten, 
Darstellungsformen und gesellschaftlichen Partizipationsmöglichkeiten erhellen 
wichtige, aber sehr spezifische Problemlagen. Umfassendere Erklärungsmodelle 
erfordern jedoch ein Zurücktreten im Sinne einer Erweiterung des zu untersu-
chenden Gegenstandes. Dieser Beitrag1 unternimmt den Versuch, computergene-
rierte Virtualität mit dem Ansatz der Ortsphänomenologie zu verbinden und auf 
diese Weise zu einem neuen und umfassenden Erklärungskonzept zu gelangen. 
Es zeigt sich, dass der Ort als versammelndes Ereignis eine Brücke zu schlagen 
vermag zwischen der menschlichen Lebenswelt und den davon scheinbar ent-
rückten neuen virtuellen Umgebungen. 

 

                                                           
1 Es handelt sich um eine Kurzdarstellung ausgewählter Aspekte meines Dissertations-

projekts, das im Frühjahr 2016 unter dem Namen CyberPlaces. Philosophische Annä-
herungen an den virtuellen Ort bei transcript erschienen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | TOBIAS HOLISCHKA 

 

RAUM UND ORT IN VIRTUELLEN UMGEBUNGEN 
 

Wann immer wir uns die Frage stellen, wo sich eine Person oder ein Objekt be-
findet, ist schnell von Raum die Rede. Menschen versammeln sich im öffentli-
chen Raum, Möbel verschönern den Wohnraum, Eventualitäten residieren im 
Möglichkeitsraum, und alles Stoffliche überhaupt wird vom Weltraum gefasst. 
An dieser Vorstellung ist nichts auszusetzen, sofern sie sich gewahr bleibt, dass 
Raum ein abstraktes Konzept bezeichnet, das der Physik entlehnt ist und darin 
eine sich in drei Dimensionen erstreckende geometrische Größe repräsentiert. Im 
Sinne etwa der Innenarchitektur ist es natürlich von Bedeutung zu wissen, wie 
viel Platz in einem Zimmer zu Einrichtungszwecken zur Verfügung steht. Die 
Gefahr dieser abstrakten Hinsicht besteht in ihrer Verabsolutierung. Die eigenen 
vier Wände und alle sich darin befindenden Gegenstände lassen sich mit geo-
metrischen Einheiten in ihrer Ausdehnung benennen. Eine derartige Beschrei-
bung erfasst jedoch gerade nicht das, was dieses Zimmer als das eigene Heim 
charakterisiert, sondern reduziert es auf eine Sammlung messbarer Daten. Genau 
hier setzt die Ortsphänomenologie an, indem sie den abstrakten Raum vom Phä-
nomen des Ortes unterscheidet. Der Begriff Ort richtet sich demnach am subjek-
tiven Erleben aus, an der Art und Weise, wie sich dieses Phänomen ereignet2 
und uns im Akt des Erfahrens entgegentritt. Die Ortsphänomenologie beschreibt 
und bestimmt den Unterschied zwischen Heimat und Fremde, Sakralbau und 
profaner Turnhalle, zwischen anonymen Transiträumen und behaglichen Gast-
stuben. Die räumliche Ausdehnung spielt dabei nur eine untergeordnete Rolle. 
Es geht vielmehr um ein unvoreingenommenes Betrachten dessen, wo wir uns 
befinden. 

Ebendieses Wo? offenbart sich als entscheidender Schlüssel zum Verständ-
nis von Virtualität. Im Umgang mit moderner Computertechnologie zeigt sich 
ein grundlegender Ortsbezug schon auf sprachlicher Ebene: E-Mails befinden 
sich in Postfächern und Dateien in Ordnern, virtuelle Gespräche finden in Chat-
rooms statt, Dokumente werden heruntergeladen und gespeichert. Man spricht 
vom Globalen Dorf3, wenn die Vernetzung der Internet-Community den Ein-
druck erzeugt, dass die räumliche Distanz ihrer Mitglieder zunehmend an Be-

                                                           
2 Vgl. Casey, Edward S.: »Vom Raum zum Ort in kürzester Zeit. Phänomenologische 

Prolegomena«, in: Phänomenologische Forschungen 2003, S. 55-95, hier S. 74. 
3  Vgl. McLuhan, Marshall/Powers, Bruce R./Leonhardt, Claus-Peter: The Global Vil-

lage. Der Weg der Mediengesellschaft in das 21. Jahrhundert, Paderborn: Junfermann 
1995. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 201 

 

deutung verliert. Edward Casey, einer der einflussreichsten Ortsphilosophen, 
stellt dieses Verständnis dezidiert in den Kontext der Phänomenologie: 

 
»I seem to share the ›same space‹ with others who are in fact stationed elsewhere on the 
planet. This virtual coimplacement can occur in image or word, or in both. The compara-
tive coziness and discreteness of such compresence – its sense of having boundaries if not 
definite limits – makes it a genuine, if not fully understood, phenomenon of place.«4 

 
Es liegt also nahe, diese Spur weiter zu verfolgen. Bereits in den 1990er Jahren 
etablierte sich ein Begriff, der die Frage nach der Position virtueller Entitäten 
metaphorisch zu verdeutlichen suchte: CyberSpace, dem Wort nach ein kyberne-
tisch erzeugter Raum, gilt seither als inhaltlich unbestimmter Platzhalter für den 
Verbleib von Inhalten des World Wide Web mitsamt den sich aus der internetba-
sierten Kommunikation ergebenden sozialen Phänomenen. Im erweiterten Sinne 
bezieht er sich auch auf komplexere virtuelle Umgebungen, wie etwa die von 
Computerspielen. Legt man die Logik des Raumes als geometrische Konstrukti-
on5 an den Begriff CyberSpace an, so offenbaren sich eine Reihe impliziter An-
nahmen, die damit einhergehen. Sie entstammen der technischen Sphäre, in der 
Programmierer und Designer virtuelle Umgebungen konstruieren, und übertra-
gen sich auf das Verständnis der Anwender. Zunächst beschreibt CyberSpace ei-
nen abstrakten virtuellen Datenraum, der in zwei oder drei Dimensionen mithilfe 
des kartesischen Koordinatensystems strukturiert ist. Die Elemente auf dem Mo-
nitor haben eine definierte Größe entsprechend der Bildschirmauflösung und ei-
ne relative Position zueinander. Sie sind in dieser strukturellen Sichtweise trotz 
inhaltlicher Unterschiede als homogen zu bezeichnen. Ihre Anordnung unterliegt 
den Regeln des Designs, das sich wiederum an der zu erzielenden Wirkung ori-
entiert. Ferner wird der virtuelle Raum isotrop gedacht, also unabhängig von der 
Position des Anwenders, der diese in gewissem Maße ohnehin selbstständig be-
stimmen kann, und daher ebenso unabhängig von dessen Richtung, die sich aus 
diesem Wechsel der Position ergibt. Außerdem wird der virtuelle Raum als un-
endlich und kontinuierlich verstanden. Er selbst hat keine relevanten Eigenschaf-
ten, sondern dient gewissermaßen als Container für virtuelle Objekte, der sich 

                                                           
4  Casey, Edward S.: The Fate of Place. A Philosophical History. Berkeley/Los Angeles/ 

London: Univ. of California Press 1997, S. xiv. 
5  Siehe dazu etwa Panofsky, Erwin: »Die Perspektive als ›symbolische Form‹«, in: 

Ders.: Aufsätze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. von Hariolf Oberer und 
Egon Verheyen, Berlin: Spiess 1980, S. 99-167, hier S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | TOBIAS HOLISCHKA 

 

prinzipiell ins Unendliche erweitern ließe, sofern die dafür notwendige Rechen-
leistung gegeben ist.  

Das World Wide Web als Raum zu denken konkretisiert sich also entspre-
chend folgenderweise: Die dezentrale Vernetzung von Servern und Heimcompu-
tern schafft eine virtuelle Umgebung, die alle Internetseiten umfasst. Einige da-
von sind nicht frei zugänglich (passwortgeschützt, VPNs, P2P-Netze etc.), je-
doch grundsätzlich gleichermaßen aufrufbar. Jede Seite ist mit einer individuel-
len Adresse versehen, die sie von den anderen abgrenzt. Die Ausdehnung des 
virtuellen Raumes ist kaum konkret bestimmbar. Nach dem derzeitigen techni-
schen Stand können etwa 340 Sextillionen (2128) Adressen vergeben werden. Ei-
nen Überblick darüber, wie viele tatsächlich in Gebrauch sind, hat niemand. Jede 
Zählung der konkret vorhandenen Internetseiten scheitert schon daran, dass ein-
zelne Anfragen an eine Suchmaschine viele weitere Seiten generieren, um die 
Ergebnisse darzustellen. In dieser Hinsicht vergrößert sich der CyberSpace also 
bereits durch den Versuch, ihn auf diese Weise in seiner Gesamtheit zu erfassen. 
Ebenso unbegrenzt ist der Raum der Computerspiele. Dem Entwickler steht eine 
dreidimensionale homogene und isotrope Matrix zur Verfügung, in die er grafi-
sche Elemente einbettet und relativ zueinander ausrichtet. Bei manchen Spielen 
stehen Algorithmen zur Verfügung, die die Spielwelt entsprechend den Aktivitä-
ten des Spielers sukzessive automatisch erweitern, bis hin zu einem (derzeit) 
technisch bedingten Maximum, das einem Vielfachen der Oberfläche unserer 
Erde entspricht.6 Die Ausdehnung des virtuellen Raumes unterliegt also techni-
schen Beschränkungen (insbesondere Rechen- und Speicherleistung, jedoch 
auch nur für den Anspruch einer gleichzeitigen Darstellung aller Inhalte), dem 
Begriff nach hat er jedoch eine unendliche Ausdehnung. Die Gesamtheit dieser 
Konzeption und insbesondere ihre Auswirkungen auf den Menschen werden in 
einem zweiten Schritt von den verschiedenen Disziplinen analysiert. Die Sozio-
logie etwa sieht sich mit der grundsätzlichen Frage konfrontiert, wie soziale In-
teraktion in einem Raum stattfinden kann, der zwar Nähe und Distanz nivelliert, 
eine persönliche Begegnung jedoch unterbindet. 

Diese Darstellung eines abstrakten Raumes steht geradezu diametral entge-
gengesetzt zum Erleben des Nutzers. Sein Anliegen ist nicht die Konstruktion 
einer virtuellen Umgebung, sondern vielmehr deren praktische Nutzung, für die 
die Art der Erzeugung letztlich unerheblich ist. Jenseits des technischen Hinter-

                                                           
6  Als Beispiel sei das Spiel Minecraft angeführt, dessen Welt über eine theoretische 

Größe von 3,6 Milliarden Quadratkilometern verfügt. Siehe dazu: Holischka, Tobias: 
CyberPlaces. Philosophische Annäherungen an den virtuellen Ort, Bielefeld: 
transcript 2016, S. 44 und S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 203 

 

grundes stellen sich virtuelle Umgebungen als etwas dar, das subjektiv erlebt 
werden kann. Um diese Phänomene zu beschreiben ist das Konzept des Raumes 
als Abstraktion unangebracht. Das konkrete Erleben schon beim Start eines Pri-
vatcomputers konfrontiert den Nutzer mit einem virtuellen Ort. Der Desktop ist 
einem Schreibtisch funktional nachempfunden. Er versammelt verschiedene 
Elemente in sich, die als Ausgangspunkt für weitere Tätigkeiten dienen. So las-
sen sich virtuelle Fenster öffnen, um Dateien in Ordnern zu betrachten und zu 
bearbeiten, in etwa so, wie man mit einer Aktenmappe verfahren würde. Ein 
Schreibprogramm wiederum dient zum Anfertigen und Verändern von Doku-
menten. Es bietet eine Umgebung, die seinerseits in Anlehnung an das konventi-
onelle Schreiben mit einer Schreibmaschine alle dafür notwendigen Funktionen 
bereitstellt. Ungeachtet der technischen Hintergründe wird der Anwender an ei-
nen virtuellen Ort und in eine entsprechende Situation versetzt, die mit Empfin-
dungen von Privatheit, Arbeitsatmosphäre, Konzentration und Kreativität konno-
tiert ist. Das abstrakte Konzept des CyberSpace findet in diesem konkreten Er-
lebnisraum keinen Anknüpfungspunkt.  

Insbesondere der Ort, an dem sich elektronische Daten befinden, wird viel-
mehr im Sinne eines Containers verstanden. Daten werden als ‚im Computer’ 
oder ‚auf der Festplatte’ abgespeichert gedacht, ohne dass man mit dem Finger 
auf die exakte Position innerhalb des Geräts deuten könnte. Obgleich sie in vir-
tuellen Ordnern organisiert sind, lässt sich diese Vorstellung analogisch be-
schreiben als eine Kiste gefüllt mit Bauklötzchen, die darin mehr oder weniger 
chaotisch herumliegen. Dabei spielt auch das Bewusstsein davon eine Rolle, 
dass digitale Information stets auf einen materiellen Träger angewiesen ist. Vor 
diesem Hintergrund werden besonders mobile Datenträger wie USB-Sticks als 
Container verstanden, mit denen Daten die materielle Wirklichkeit von einem 
Computer zum anderen durchqueren können. Der Datenträger wird als Ort be-
griffen, an dem sich konkrete, persönliche Daten befinden, und nicht etwa als 
abstrakter Raum. 

Dem Schreibprogramm sehr ähnlich ist der E-Mail-Client. Er bringt den Pri-
vatcomputer mit einem virtuellen Postfach in Verbindung, über welches Nach-
richten empfangen und versendet werden können. Auch das Postfach wird als 
Ort erlebt, an dem vertrauliche Nachrichten ausgetauscht werden, die sorgsam 
formuliert und verwaltet werden. Die Inhomogenität dieser Elemente wird in der 
Bedeutung ersichtlich, die der Nutzer den verschiedenen Nachrichten beimisst: 
E-Mails von engen Freunden oder beruflichen Vorgesetzten haben einen anderen 
Wert als etwa anonyme Newsletter-Nachrichten, wenngleich sie auf technischer 
Ebene in gleicher Weise behandelt werden. Der Browser wiederum eröffnet den 
Zugang zum World Wide Web. In der Perspektive des CyberSpace steht dem 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | TOBIAS HOLISCHKA 

 

Nutzer darin ein Fenster zu einem unendlichen Datenraum mit interaktiven Ele-
menten und hochvernetzter Kommunikation offen. Die tatsächliche Erfahrung 
beginnt jedoch zunächst mit einer Startseite, bei der es sich gewöhnlich um die 
einer Suchmaschine handelt. Von dort aus – man beachte besonders in diesem 
Umfeld die ortszentrierte Sprechweise – surft der Nutzer zu weiteren Seiten, in-
dem er sich mit Hilfe von Links vorarbeitet. Insbesondere hier offenbart sich ei-
ne Anisotropie in der Erfahrung des Nutzers, insofern es für ihn durchaus einen 
Unterschied macht, auf welchem Wege er eine Seite erreicht. Auch deren Inho-
mogenität wird deutlich, wenn wir etwa ein Online-Banking-Portal mit einem 
öffentlichen Diskussionsforum vergleichen. Während sich Ersteres insbesondere 
durch stark abgesicherte Privatheit auszeichnet, liegt der Sinn von letzterem im 
genauen Gegenteil. Der Begriff des CyberSpace entspricht also nicht den Phä-
nomenen, die dem Nutzer im Umgang mit seinem Computer entgegentreten. Die 
eingangs erwähnte Metapher vom Globalen Dorf im Sinne eines virtuellen Zu-
sammenrückens der hochvernetzten weltweiten Internetgemeinschaft spielt 
dementsprechend gerade nicht auf ein etwa durch Solidarität überwundenes Ver-
lorensein im abstrakten Datenraum an, sondern vielmehr auf das Erleben von 
virtuellen Orten, die die Nutzer in sich versammeln und einander näherbringen. 
Aus diesem Grund scheint mir der Begriff CyberPlace deutlich adäquater zu 
sein, insofern er die technischen Hintergründe zugunsten einer Fokussierung auf 
erlebte Inhalte ausblendet. 

Noch deutlicher erscheint das Phänomen des virtuellen Ortes im Zusammen-
hang mit zeitgenössischen dreidimensionalen Computerspielen. In der Regel bil-
det hier die Verortung in einer virtuellen Umgebung die Grundlage der Spielme-
chanik. Meist geht es dabei darum, allgemein gesprochen, Orte zu entdecken, zu 
erobern und zu verteidigen. Die Spielwelten ähneln funktional den Spielbrettern 
konventioneller Brettspiele, sind aber vor dem Hintergrund der technischen 
Möglichkeiten verblüffend eindrucksvoll. Insbesondere bei Computerspielen ist 
jedoch zu beachten, dass sie, obwohl sie in einigen Fällen der materiellen Wirk-
lichkeit ihrem Aussehen nach auffallend deutlich ähneln, keineswegs den An-
spruch erheben, sich als Teil dieser zu verstehen. Ihren Bezug zur Wirklichkeit 
werden wir an späterer Stelle ausführlich besprechen. 

 
 

 
 
 
  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 205 

 

DIE DREI ASPEKTE DER VIRTUELLEN VERORTUNG 
 

Wie bereits dargestellt, treten virtuelle Orte in vielen verschiedenen Arten inner-
halb virtueller Umgebungen auf. Wenngleich dabei jeweils der Ort als Phäno-
men zutage tritt, so lassen sich vor dem Anspruch, alle virtuellen Orte zu syste-
matisieren, drei grundlegende Aspekte betonen.7 

Als Wiederverortung ist eine Verortung von in der Alltagswelt gegebenen 
Ortskonzepten in virtuellen Umgebungen unter Zuhilfenahme einer symbolhaf-
ten Darstellung von Computerfunktionen zu bezeichnen. Das Beispiel des Text-
verarbeitungsprogramms ist dafür paradigmatisch, indem es die konventionelle 
Umgebung für das Verfassen von Texten virtualisiert und auch weitergehende 
Funktionen darin symbolhaft einbettet. Diese Form ergibt sich keineswegs aus 
technischen Anforderungen und könnte darauf bezogen auch völlig anders reali-
siert werden. Stattdessen wird hier ein weitläufig bekannter Ort ins Virtuelle 
adaptiert, um eine für den Anwender vertraute Umgebung zu schaffen. Im Sinne 
der Wiederverortung erhält ein virtueller Ort seine Bedeutung aus der materiel-
len Alltagswelt. Als weiteres Beispiel ist hier das virtuelle Schachspiel aufzufüh-
ren. Das konventionelle Spielprinzip und der Sinn seiner Bestandteile bleiben 
dabei vollständig erhalten, lediglich der Ort wird ins Virtuelle verlagert. 

In Abgrenzung dazu findet eine Neuverortung statt, wenn Fragmente des 
Denkmöglichen oder des Fiktiven, die ihrerseits der materiellen Wirklichkeit 
entspringen, im Virtuellen verortet werden. Derartige virtuelle Orte beziehen 
sich nicht auf Vorlagen in der Alltagswelt, sondern stellen insofern neue Orte 
dar, als sie das Potenzial technischer Virtualität zur Darstellung örtlicher Sinnzu-
sammenhänge ausschöpfen, insbesondere im Zusammenhang mit komplexen 
Computerspielen. Auch außerhalb dieses Kontexts finden sich Neuverortungen, 
etwa am Beispiel von sozialen Netzwerken und Internetforen. Sie können als Or-
te der hochvernetzten asynchronen Kommunikation verstanden werden, wie sie 
als solche in der Alltagswelt nicht vorkommen. 

In Anlehnung an die bereits angesprochene notwendige materielle Verortung 
von digitaler Information entspricht der Wiederverortung und der Neuverortung 
stets eine Rückverortung in der materiellen Wirklichkeit. Virtuelle Orte bedin-
gen stets technische Systeme, die sie technisch hervorbringen und aufrechterhal-
ten, und die dabei selbst verortet sind. Die Vorstellung einer unabhängigen Exis-
tenz von virtuellen Welten ist in vielerlei Hinsichten, von denen wir noch einige 
beleuchten werden, illusorisch. Umso mehr gilt es hervorzuheben, dass mit der 
quantitativen Zunahme von virtuellen Orten auch zunehmend Orte der Alltags-

                                                           
7  Vgl. dazu T. Holischka: CyberPlaces, S. 21 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | TOBIAS HOLISCHKA 

 

welt für die technische Fundierung belegt werden. Die Rückverortung zeigt sich 
anhand von Computern, die etwa in Büros und Privaträumen ihren Platz bean-
spruchen, als auch besonders anschaulich an der wachsenden Zahl der Rechen-
zentren, die die Server zur Erzeugung von virtuellen Umgebungen beherbergen. 
In dieser Hinsicht kann von einer zweifachen Verortung gesprochen werden – 
zum einen im Virtuellen, zum anderen in technischen Systemen in der Alltags-
welt.  

Obgleich sowohl die Wiederverortung als auch die Neuverortung in der All-
tagswelt verwurzelt sind und sich die Rückverortung wiederum als Auswirkung 
auf dieselbe verstehen lässt, ist diese Differenzierung nicht zirkulär. Zwar kön-
nen Formen der Rückverortung zum inhaltlichen Ausgangspunkt für ihre beiden 
Pendants werden, doch ist ihr Verhältnis nicht symmetrisch, insofern nicht je-
dem virtuellen Ort ein materieller entspricht. Vielmehr ergibt sich daraus ein 
proportionaler Zusammenhang von Virtualisierung und Technisierung der All-
tagswelt, der davon ausgehend gesellschaftliche Fragen etwa im Hinblick auf Si-
cherheit und Kontrolle aufwirft. 

 
 

ZWISCHEN MÖGLICHKEIT UND FIKTION 
 

Nach der Abgrenzung des CyberPlace vom CyberSpace und seiner dreigliedri-
gen Differenzierung sei nun der Blick auf den Begriff des Virtuellen selbst ge-
lenkt, um dessen Wesen näher zu bestimmen.8 Er hat seine etymologische Wur-
zel im lateinischen virtus, das sowohl mit Tugend oder Tüchtigkeit, aber auch 
mit Kraft (vis) übersetzt werden kann. Virtus entspricht wiederum dem grie-
chischen , das seinerseits konkurrierend mit potentia Verwendung findet 
und dazu eine gewisse inhaltliche Überschneidung aufweist. Potentia meint im 
Sinne der aristotelischen Metaphysik eine noch nicht realisierte Möglichkeit, die 
ein Vermögen einschließt, das sich im Akt verwirklicht. Es handelt sich dabei 
nicht um eine beliebige denkmögliche Kontingenz, sondern um eine Veranla-
gung auf ein konkretes Ziel hin. So ist etwa im Kirschkern der Kirschbaum be-
reits als Möglichkeit oder Potentialität angelegt und realisiert sich im Zuge des 
Wachstumsprozesses. An dieser Stelle ist festzuhalten, dass der Begriff der 
Möglichkeit im Sinne von potentia nicht der Wirklichkeit gegenübersteht, son-

                                                           
8  Vgl. dazu Roth, Peter: »Virtualis als Sprachschöpfung mittelalterlicher Theologen«, 

in: Ders. u. a. (Hg.), Die Anwesenheit des Abwesenden, Augsburg: Wißner 2000, S. 
33-42, hier S. 33 ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 207 

 

dern die Wirklichkeit vielmehr als Sonderform der Möglichkeit zu fassen ist, 
nämlich als diejenige, die realisiert wurde. 

Hinsichtlich des Bezugs zur Wirklichkeit grenzt sich der Begriff der Virtua-
lität jedoch von dem der Potentialität in einem wichtigen Detail ab. Im Gegen-
satz zur reinen Möglichkeit wirkt die Virtualität nämlich bereits aktiv als Kraft 
in die Wirklichkeit hinein. Bereits die scholastische Tradition verwendet dieses 
Konzept, um die Anwesenheit des Leibes Christi in der Eucharistie an verschie-
denen Orten zu beschreiben: In natürlicher Weise (modo naturali) sei er nur an 
einem Ort, der Kraft nach (modo virtuali) könne er jedoch an mehreren Orten 
zugleich sein.9 Virtualität erweist sich in dieser Auffassung also nicht als der 
Wirklichkeit entgegengesetzt, sondern vielmehr als immaterielles Pendant zur 
Körperlichkeit. Die Wirkung, die Virtualität in die Wirklichkeit hinein entfaltet, 
ist keineswegs Illusion oder gar Täuschung. Ausgehend von dieser Begriffsbe-
stimmung erweist sich der virtuelle Ort seiner Kraft nach als Teil der Wirklich-
keit, wenngleich er nicht materiell zu fassen ist.  

Dieses Verhältnis lässt sich anhand des berühmten Beispiels der hundert Ta-
ler10 von Immanuel Kant verdeutlichen: wenn hundert gedachte Taler sich in 
nichts weiter als dem Modus der Existenz von hundert wirklichen Talern unter-
scheiden, dann lässt sich diese Beziehung auch auf hundert virtuelle Taler über-
tragen. Und ebendies praktizieren wir tagtäglich im bargeldlosen Zahlungsver-
kehr. Das Geld auf einem Girokonto steht uns virtuell zu Verfügung und entfal-
tet seine Wirkung, wenn wir mit einer Kreditkarte unseren Einkauf bezahlen. 
Auch wenn es sich bei einer Bank mühelos in materielles Bargeld tauschen lässt, 
so kämen wir kaum auf die Idee, dem virtuellen Geld eine geringere Wirkung im 
Sinne von Wert zuzuschreiben. Der bargeldlose Zahlungsverkehr erweist sich 
als völlig alltäglicher Umgang mit Virtualität, und die Frage nach dem Ort unse-
res virtuellen Kapitals verweist uns auf das Girokonto als virtuellen Ort. Im Sin-
ne der Wiederverortung adaptiert er das Prinzip konventioneller Orte der Auf-
bewahrung von Vermögen, wie etwa den Tresor oder das Sparschwein, und 
vollzieht seine Rückverortung in Kreditkarten-Terminals, Bargeldautomaten und 
den Großrechnern von Banken. 

 

                                                           
9  Hildebertus Cenomenensis: De sacramento altaris, PL 171, 1150C-1151A. Zit. n. P. 

Roth: Virtualis als Sprachschöpfung mittelalterlicher Theologen, S. 36. 
10  Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Origi-

nalausgabe hg. von Jens Zimmermann, mit einer Bibliographie von Heiner Klemme, 
Hamburg: Meiner 2003, A 599 ff. und B 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | TOBIAS HOLISCHKA 

 

Kant legt seinem Beispiel von den hundert Talern jedoch einen Möglich-
keitsbegriff zugrunde, der sich von dem des klassischen Verständnisses unter-
scheidet. Während die aristotelische Potenzialität ein konkretes, noch nicht ver-
wirklichtes Vermögen meint, bezieht sich Kant auf Possibilität im Sinne eines 
Modus von Existenz zwischen Wirklichkeit und Notwendigkeit. Die klassische 
Verwendungsweise definiert den Begriff der Virtualität hinsichtlich des Bezugs 
zur Wirklichkeit, wohingegen uns der modale Gebrauch einen Hinweis darauf 
gibt, was Virtualität inhaltlich zu illustrieren vermag. Ferner verweist die letztere 
Form weniger auf Virtualität im Sinne der Wiederverortung einzelner Ortsphä-
nomene, sondern vielmehr auf virtuelle Welten in einer umfassenderen Hinsicht, 
wie sie sich etwa in komplexen Multiplayer-Computerspielen findet. 

Historisch lässt sich das Konzept der modalen Möglichkeit bereits bei Gott-
fried W. Leibniz11 in einer Weise aufzeigen, die zum Verständnis virtueller Wel-
ten einen wichtigen Ausgangspunkt darstellt. Er fasst alles ontologisch Mögli-
che, auch das sich gegenseitig als unverträglich ausschließende, als in möglichen 
Welten existent, aus deren Menge Gott die beste aller möglichen Welten wählt 
und schließlich realisiert. Saul A. Kripke12 interpretiert modallogische Aussagen 
vor diesem Hintergrund und ergänzt sie um eine Relation zwischen möglichen 
Welten. Er versteht modale Operatoren als Quantifikatoren von Sätzen über 
mögliche Welten: Demnach heißt eine Aussage dann möglich oder kontingent, 
wenn sie in mindestens einer (möglichen) Welt wahr ist. Handelt es sich dabei 
um unsere Welt, dann sprechen wir von Wirklichkeit. Unmöglich ist eine Aussa-
ge, die in keiner Welt wahr ist, notwendig dagegen, wenn sie in allen Welten 
wahr ist. Auf diese Weise lassen sich nun irreale Konditionalsätze in einer neuen 
Herangehensweise untersuchen, insofern sie Kripke zufolge als mögliche Welten 
beschrieben werden können, in denen sie Geltung haben. Der Satz »Wenn Platon 
einen Sohn gehabt hätte, dann ...« konstituiert also entsprechend Kripkes Theo-
rie eine mögliche Welt, in der er zutrifft, die hinsichtlich ihres Bezugs zu unserer 
Realität untersucht werden kann. Kripke postuliert hier jedoch keineswegs paral-
lele Wirklichkeiten: 

 
 

                                                           
11  Vgl. Leibniz, Gottfried W.: Die Theodizee. Zweite, durch ein Literaturverzeichnis 

und einen einf. Essay von Morris Stockhammer ergänzte Auflage, Hamburg: Meiner 
1968. 

12  Vgl. Kripke, Saul A.: Name und Notwendigkeit, übers. von Ursula Wolf, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 1981. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 209 

 

»Eine mögliche Welt ist kein fernes Land, auf das wir stoßen oder das wir durch ein Fern-
rohr betrachten. [...] Eine mögliche Welt ist gegeben durch die deskriptiven Bedingungen, 
die wir mit ihr verbinden. [...] ›Mögliche Welten‹ werden festgesetzt (stipulated), und 
nicht durch starke Fernrohre entdeckt.«13  

 
Kripkes Ansatz kann allerdings nicht erklären, warum unmögliche Welten nicht 
existieren können, denn einer reinen Festsetzung gedanklicher Entitäten steht 
nichts im Wege. Vor diesem Hintergrund geht David K. Lewis14 über Kripke 
hinaus, indem er von einem modalen Realismus ausgeht: Die Wahrheitsbedin-
gungen modaler Aussagen lassen sich Lewis zufolge nur dann vollumfänglich 
explizieren, wenn sie als real existierend angesehen werden. Während also die 
reine Vorstellung einer unmöglichen Welt im Sinne von Kripke allein noch kein 
Problem ergibt, so verletzt dagegen die Behauptung, dass eine solche Welt auch 
existiert, den Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch15 und ist erst deswegen 
unmöglich. 

Lewis’ modaler Realismus gilt als umstritten und die hier angerissenen Prob-
lemstellungen brauchen für die weitere Darstellung nicht weiter ausgebreitet zu 
werden. Der Bezug zu virtuellen Welten liegt in dem Ansatz, sie als Explikatio-
nen möglicher Welten zu verstehen. In modallogischer Perspektive ähneln sie 
möglichen Welten, insofern sie ebenfalls irrealen Konditionalsätzen entstammen 
und in dieser Hinsicht einen ähnlichen Bezug zur Wirklichkeit aufweisen. Die 
virtuelle Welt beispielsweise eines Computerspiels geht also ebenso zunächst 
von der Wirklichkeit aus und beschreibt dazu ihre charakteristischen Unter-
schiede, während Gemeinsamkeiten implizit übernommen werden. Folgerichtig 
kann die computergenerierte Virtualität in diesem Bezug metaphorisch als 
Kripkes Teleskop verstanden werden, mit dessen Hilfe mögliche Welten darge-
stellt und betrachtet werden können. Der modale Realismus nach Lewis wiede-
rum offenbart eine wichtige Grenze dieser Auffassung, denn demnach können 
unmögliche Welten aus guten Gründen nicht nur nicht existieren, sondern auch 
nicht virtualisiert werden. Virtuelle Welten dürfen also keine inhärenten Wider-

                                                           
13  Ebd. S. 54. 
14  Vgl. Lewis, David K.: Counterfactuals, Oxford: Blackwell 1986 sowie Lewis, David 

K.: »Counterpart Theory and Quantified Modal Logic«, in: Ders., Philosophical Pa-
pers: Volume I, New York, Oxford: Oxford Univ. Press 1983, S. 26-46. 

15  Siehe Aristoteles zum Satz des ausgeschlossenen Widerspruchs: »[...] denn es ist nicht 
möglich, daß dasselbe demselben in derselben Beziehung zugleich zukomme und 
nicht zukomme [...].« Aristoteles, Aristoteles: Metaphysik: Schriften zur Ersten Philo-
sophie, übers. und hg. von Franz F. Schwarz, Stuttgart: Reclam 1993, IV 3, 1005b. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | TOBIAS HOLISCHKA 

 

sprüche enthalten, um als Welten dargestellt werden zu können, wenngleich in-
haltliche Ungereimtheiten im Zuge eines Spielgeschehens natürlich nicht als 
derartige Widersprüche angesehen werden können. 

Virtuelle Welten beziehen sich in ihrer inhaltlichen Ausgestaltung nur selten 
auf das rein Denkmögliche, obgleich sie daraus im Rahmen der aufgezeigten 
Grenzen schöpfen können. Häufig orientieren sie sich an bereits bestehenden 
fiktionalen Elementen, die sie in einen neuen Sinnzusammenhang bringen und 
um Spielmechaniken ergänzen. Dies wiederum rückt sie in die Nähe von fiktio-
nalen Welten, zu denen sie ebenfalls beachtenswerte Parallelen aufweisen.  

Wie auch mögliche Welten gründen fiktionale Welten zunächst in der Wirk-
lichkeit und beziehen sich auch in weiten Teilen darauf. Ihre charakteristischen 
Besonderheiten ergeben sich jedoch erst in den Bereichen, die sie davon unter-
scheiden. Die Welt von Doyles Sherlock Holmes etwa führt den Protagonisten 
sowie dessen Freunde, Helfer und Antagonisten als fiktive Bausteine neu ein, 
ebenso wie einige Schauplätze der Handlung, die als fiktive Orte an anderer Stel-
le gewürdigt werden sollten. Der übergreifende Sinnhorizont jedoch entstammt 
der Stadt London des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts.16 Diese lokalen, 
sozialen, politischen, ökonomischen usw. Grundlagen des Romans werden im-
plizit vorausgesetzt und lediglich nebenbei erwähnt. Ein in dieser Welt angesetz-
tes Computerspiel zu Sherlock Holmes17 könnte ebenso verfahren. Virtuelle 
Welten bedienen sich also gelegentlich fiktionaler Welten als Schauplatz. 

Beide unterscheiden sich jedoch in zwei wichtigen Punkten. Der erste betrifft 
die sogenannten Leerstellen. Literarische Fiktion vermag ihre Schauplätze nicht 
in allen Einzelheiten zu beschreiben, weil sie sich damit schlicht zu sehr aufhal-
ten würde. Sie begnügt sich mit der Darstellung markanter Details und überlässt 
den Rest der Imagination des Lesers. Verfilmungen wiederum müssen diese 
Leerstellen in weit größerem Umfang füllen, um ein glaubwürdiges Szenario zu 
erzeugen. In Roman und Film hängt die Darstellung jedoch maßgeblich davon 
ab, was der Autor oder Regisseur dem Leser oder Zuschauer zeigen möchte. 
Letztere können stets nur die Perspektive einnehmen, die ihnen gewährt wird. Im 

                                                           
16  »Also müssen wir zugeben, daß wir selbst bei der unmöglichsten aller Welten, um 

von ihr beeindruckt, verwirrt, verstört oder berührt zu sein, auf unsere Kenntnis der 
wirklichen Welt bauen müssen. Mit anderen Worten, auch die unmöglichste Welt 
muß, um eine solche zu sein, als Hintergrund immer das haben, was in der wirklichen 
Welt möglich ist.« Eco, Umberto: Im Wald der Fiktionen. Sechs Streifzüge durch die 
Literatur. Harvard-Vorlesungen (Norton Lectures 1992-93), übers. von B. Kroeber, 
München/Wien: Hanser 1994, S. 112. 

17  Siehe dazu etwa Sherlock Holmes jagt Jack the Ripper, Frogwares, 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 211 

 

Computerspiel hingegen hat der Spieler an vielen Stellen die Möglichkeit, die 
virtuelle Welt in gewissen Grenzen auf eigene Faust zu entdecken. Insbesondere 
eine Detektiv-Adaption gewinnt ihren Reiz gerade erst im Lösen von Rätseln 
durch den Spieler. Um dessen spielerische Nachforschungen nicht völlig eindi-
mensional verlaufen zu lassen, muss die virtuelle Welt detaillierter ausgestaltet 
sein, als es die Lösung des Rätsels verlangt. Auf der Suche nach Hinweisen wird 
der Spieler also beispielsweise Wandschränke und Kommoden öffnen, die im 
Vergleich zu Roman oder Film auch sinnvoll befüllt sein müssen, bevor er etwa 
die Mordwaffe unter der Couch findet. 

Die Problematik der Leerstellen ist wiederum eng mit der Interaktivität vir-
tueller Welten verbunden, die sie von ihren fiktionalen und denkmöglichen Pen-
dants in einem zweiten Punkt unterscheidet. Während letztere als narrativ bzw. 
modallogisch statisch zu bezeichnen sind, weil in ihnen keine Veränderung ab-
seits der direkt vom Autor intendierten möglich ist, verfügt der Nutzer in virtuel-
len Welten über einen deutlich höheren Grad an Handlungsfreiheit. Dies wird 
insbesondere an Muliplayer-Spielen deutlich, in denen mehrere Spieler gemein-
sam in derselben Welt interagieren.  

Im Gegensatz zu den möglichen Welten der Modallogik sind fiktionale Wel-
ten nicht notwendig an die Bedingung der ontischen Konsistenz gebunden, da 
ihr tatsächliches, reales Bestehen nicht behauptet wird. Die Autoren von Roma-
nen sind diesbezüglich frei in ihrem Schaffen. Die Grenze der Fiktion wird je-
doch darin erreicht, dass sie von menschlicher Imagination abhängt. Während 
denkmögliche Welten auch solche umfassen, die nicht vorstellbar sind, so müs-
sen demgegenüber fiktionale Welten von einem Autor imaginiert werden kön-
nen, um formuliert werden zu können. Virtuelle Welten stellen sich am Ende 
dieser Untersuchung nun als Schnittmenge von möglichen und fiktionalen Wel-
ten heraus, die den Einschränkungen beider Pendants unterworfen sind. Virtuelle 
Welten bedingen ontische Konsistenz, um in direkter Interaktion erfahrbare 
Welten sein zu können. Zudem können sie aus demselben Grund in unterschied-
licher Hinsicht den Boden der menschlichen Vorstellungskraft nicht übersteigen, 
wenngleich die technischen Voraussetzungen dafür gegeben sind. 

Auch an dieser Stelle ist noch einmal darauf hinzuweisen, dass diese Ein-
schränkungen nur bedingt auf narrative Spielinhalte anzuwenden sind, sondern 
sich vorrangig auf virtuelle Welten als Welten beziehen, denen diese Untersu-
chung gilt. 
 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | TOBIAS HOLISCHKA 

 

VIRTUELLE UND WIRKLICHE WELT(EN) 
 

Abschließend widmen wir uns der Frage nach dem Bezug virtueller Welten zur 
Wirklichkeit. Zunächst ist hervorzuheben, dass der Begriff Welt bereits alles um-
fasst, was gegeben ist. Es macht keinen Sinn, von Welten im Plural zu sprechen. 
Dennoch verwenden wir diesen Ausdruck, um Sinnzusammenhänge zu referen-
zieren, die vermeintlich außerhalb unserer Welt liegen, also etwa kontrafaktische 
mögliche oder fiktive Welten. Dabei ist zu beachten, dass gerade die Abgren-
zung von unserer Welt eigentlich auf eine substanzielle Rückbindung hinweist, 
denn diese beiden Arten von Welten bestehen ja gerade durch ihre Abgrenzung 
zur Wirklichkeit. Fassen wir sie jedoch als das, was sie sind, nämlich mehr oder 
weniger verfasste Gedankenkonstrukte, dann sind sie für sich genommen Teil 
der Wirklichkeit. Die fiktive Welt von Sherlock Holmes etwa ist nicht wirklich, 
aber als Geschichte ist sie es. Ebenso ist die beispielhafte mögliche Welt, in der 
Platon einen Sohn hat, als Möglichkeit Teil der Wirklichkeit.  

Für virtuelle Welten gilt dieselbe Relation.18 Als technische Konstruktion 
geht sie kausal aus der Alltagswelt hervor und ist physikalisch an sie im Sinne 
der Rückverortung gebunden. Des Weiteren verwendete sie auch inhaltlich Ele-
mente, die der Alltagswelt entstammen, indem sie deren Situationen und Be-
zugssysteme nachbildet. Noch enger erweist sich die Verbindung in den Berei-
chen der Sprache und der symbolischen Bedeutungen, aber auch den morali-
schen und rechtlichen Orientierungssystemen, die auch in virtuellen Welten na-
hezu dieselbe Geltung haben. Selbst das Prinzip des Spiels entstammt der All-
tagswelt. Nicht zu vergessen sind insbesondere auch die Nutzer, die nicht zuletzt 
aufgrund ihrer körperlichen Bedürfnisse, aber auch aufgrund ihrer sozialen Be-
ziehungen stets an die Alltagswelt gebunden sind. Jeff Malpas bringt die Ver-
bindung von Virtualität und Wirklichkeit auf den Punkt: »The virtual is merely 
another part or aspect of the everyday world. [...] There is thus only the one 
world, and the virtual is a part of it.«19 

Virtuelle Umgebungen sind also in vielerlei Hinsicht eng mit der Alltagswelt 
verwoben. Doch erst das Prinzip des Ortes erweist sich als verbindende Struktur, 
die die computergenerierte Virtualität zu einer Erweiterung der Wirklichkeit 
macht. Während die genannten Berührungspunkte lediglich eine einseitige Bin-
dung der Virtualität an die Wirklichkeit beschreiben, stellt der virtuelle Ort ein 
eigenständiges Phänomen dar, das seinerseits eine Wirkung in der Wirklichkeit 

                                                           
18  Vgl. dazu Malpas, Jeff: »On the Non-Autonomy of the Virtual«, in: Convergence 

2009 (15), S. 135-139. 
19  Ebd., S. 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 213 

 

entfaltet und dadurch selbst zu einem Teil davon wird. Der virtuelle Ort ver-
sammelt ein Geschehen in sich, das ungeachtet seiner Immaterialität direkten 
Einfluss auf unsere Lebenswirklichkeit nimmt, indem er als Antwort auf die 
Frage nach dem Wo? in dieser zunehmend von Virtualität durchdrungenen All-
tagswelt auf sich selbst verweist. Der virtuelle Ort ist nicht Schein oder Illusion, 
sondern Wirklichkeit, und an ihm entscheidet sich unser Verständnis über eine 
der prägendsten Technologien unserer Zeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Autorinnen und Autoren 

 
 
 
Bensch, Moritz: Moritz Bensch (M.A.) ist Doktorand der Germanistik an der 
Universität Konstanz. 2007-2012 Studium der Deutschen Literatur und Soziolo-
gie an der Universität Konstanz, von 2013-2016 Mitglied des Graduiertenkollegs 
»Philosophie des Ortes« an der Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt. 
 
Carnelli, Silvia: Silvia Carnelli, geb. 1988 in Mailand, studierte Anglistik und 
Germanistik an der Katholischen Universität Mailand (Bachelor) und Europa-
studien an der Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt (Master). Seit 2013 
promoviert sie in Europastudien mit Schwerpunkt Kulturgeschichte. Die Haupt-
bereiche ihrer Forschung sind die Lebensreformbewegung, die New-Age-
Bewegung und neuheidnische Religionen. 
 
Eichner, Sarah: Sarah Eichner hat Philosophie in Freiburg, Heidelberg und 
Wien studiert. Sie beschäftigt sich mit antiker chinesischer Philosophie und Phä-
nomenologie. Sie arbeitet an dem Promotionsprojekt: »Das Raumgebende der 
Erde. Phänomenologische Annäherungen an das Yijing«. 
 
Gordon, Sergej: Sergej Gordon ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl 
für Romanische Literaturwissenschaft der KU Eichstätt-Ingolstadt und Mitglied 
des Zentralinstituts für Lateinamerikastudien (ZILAS). Seine Forschungs-
schwerpunkte liegen in der Memoria-Forschung, der phantastischen Literatur, 
dem lateinamerikanischen Roman des XIX. und XX. Jhd., sowie den urbanen 
Räumen in Literatur und Film. In seinem Dissertationsprojekt im Rahmen des 
Graduiertenkollegs »Philosophie des Ortes« widmet er sich der Mnemotopie im 
mexikanischen Film der Época de Oro.  
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | ORT UND VERORTUNG 

 

Hähnel, Martin: Martin Hähnel (Dr. phil.), seit 2014 wissenschaftlicher Mitar-
beiter an der Professur für Bioethik der KU Eichstätt-Ingolstadt; 2013 Promotion 
zum Dr. phil., 2004-2009 Studium der Philosophie, Romanistik und Wirtschafts- 
und Sozialgeschichte an der TU Dresden.  
 
Holischka, Tobias: Tobias Holischka (Dr. phil.) ist akademischer Rat am Lehr-
stuhl für Philosophie der Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt. Seine 
Forschungsschwerpunkte liegen in den Bereichen Technikphilosophie, Virtuali-
tät und Ortsphänomenologie. Im Jahre 2016 promovierte er zum Thema Virtuel-
le Orte (CyberPlaces. Philosophische Annäherungen an den virtuellen Ort. Biele-
feld: transcript 2016).  
 
Hünefeldt, Thomas: Thomas Hünefeldt (Dr. phil., Dr. psych.) war Postdoc im 
interdisziplinären Graduiertenkolleg »Philosophie des Ortes« an der Kath. Uni-
versität Eichstätt-Ingolstadt. Er ist Privatdozent an der Sapienza Universität Rom 
und Managing Editor der Zeitschrift »Cognitive Processing – International 
Quarterly of Cognitive Science«. Seine Forschungsschwerpunkte liegen im 
Grenzbereich zwischen Philosophie und Psychologie.  
 
Rasche, Michael: Michael Rasche (Dr. phil. Dr. theol.), 2004 Promotion zum 
Dr. theol., 2010 Promotion zum Dr. phil., 2016 Habilitation und Erteilung der 
Lehrbefugnis für das Fach Philosophie. Seitdem Privatdozent an der KU 
Eichstätt-Ingolstadt. Forschungsschwerpunkte sind die Antike Philosophie sowie 
die Sprachphilosophie. 
 
Schlitte, Annika: Annika Schlitte (Dr. phil.) ist seit 2016 Juniorprofessorin an 
der Johannes Gutenberg–Universität Mainz. Davor war sie Postdoc und Spreche-
rin des Graduiertenkollegs »Philosophie des Ortes« an der Katholischen Univer-
sität Eichstätt-Ingolstadt. Ihre Dissertation befasste sich mit Georg Simmels Phi-
losophie des Geldes, aktuell forscht sie zu Hermeneutik und Phänomenologie 
von Raum und Ort.  
 
Schwegmann, Raphael: Raphael Schwegmann (Dr. rer. nat.) lehrt am Institut 
für Geographie der Westfälischen Wilhelms-Universität Münster und forscht aus 
kulturtheoretischer Perspektive zu den Themenfeldern Recht, Wirtschaft und Po-
litik im Kontext von Migration und Stadt. Bei transcript erschienen: »Nacht-
Orte. Eine kulturelle Geographie der Ökonomie« (2016) und »Kraft-Horte. Mo-
bile Vergnügungstopographien europäischer Großstadtnächte« (2017). 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN | 217 

 

Stahl, Marion: Marion Stahl hat Philosophie in Bamberg studiert und war Mit-
glied beim interdisziplinären Graduiertenkolleg »Philosophie des Ortes« an der 
Kath. Universität Eichstätt-Ingolstadt. Ihre Forschungsschwerpunkte liegen im 
Bereich der Politischen Philosophie, der Angewandten Ethik, der Philosophi-
schen Anthropologie und der Phänomenologie. 
 
Torkler, René: René Torkler (Dr. phil.) nimmt seit 2015 die Juniorprofessur für 
Didaktik der Ethik an der Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt wahr. 
Seine Forschungsschwerpunkte liegen in der Didaktik der Philosophie und Ethik 
sowie in der Philosophie der Bildung. Zudem beschäftigt er sich mit Themen der 
praktischen Philosophie, wobei das Werk Hannah Arendts einen Schwerpunkt 
seiner Arbeit bildet. 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Björn Vedder

Neue Freunde
Über Freundschaft in Zeiten von Facebook

März 2017, 200 S., kart.  
22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4 
E-Book 
PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8 
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jürgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europäer in den Krieg?

2015, 136 S., kart.  
14,99 € (DE), 978-3-8376-3324-5 
E-Book 
PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9 
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi
Für eine neue Kunst der Aufmerksamkeit  

im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart.  
22,99 € (DE), 978-3-8376-3175-3 
E-Book 
PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7 
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten  
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
Franck Fischbach

Manifest für eine Sozialphilosophie
(aus dem Französischen übersetzt von Lilian Peter,  

mit einem Nachwort  

von Thomas Bedorf und Kurt Röttgers)

2016, 160 S., kart.  
24,99 € (DE), 978-3-8376-3244-6 
E-Book 
PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0  

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbürgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.  
19,99 € (DE), 978-3-8376-3477-8 
E-Book 
PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2 
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Karl Hepfer

Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 S., kart.  
24,99 € (DE), 978-3-8376-3102-9 
E-Book 
PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3102-3  

https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Der topographische Beginn der Philosophie: Anaximander
	»… um einer Vielheit statt«
	Einen Ort in der Welt haben
	Der Ort des Politischen im Werk Hannah Arendts
	Fundierung und Selbsthaltung
	Das sichverschließend Aufgehende
	Der Genius Loci von Monte Verità und Glastonbury
	Die Ruine als Träger der nationalen télé-histoire im mexikanischen Film
	Ökonomie verorten
	Zur Philosophie des virtuellen Ortes
	Autorinnen und Autoren

