Annika Schlitte,
Thomas Hinefeldt (Hg.)

ORTUND
VERORTUNG

Beitrage zu einem neuen Paradigma
interdisziplindrer Forschung

[transcript] Edition Moderne Postmoderne



https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annika Schlitte, Thomas Hiinefeldt (Hg.)
Ort und Verortung

Edition Moderne Postmoderne

https://dokorg/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - =) XN


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dokorg/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:

:32. https://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access - [/ EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANNIKA ScHLITTE, THOMAS HUNEFELDT (HG.)

Ort und Verortung

Beitrage zu einem neuen Paradigma interdisziplinarer Forschung

[transcript]

https://dokorg/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - =) XN


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ein besonderer Dank fiir die Unterstiitzung des Graduiertenkollegs »Philosophie
des Ortes« und die Realisierung dieses Sammelbandes gilt der Pidagogischen
Stiftung Cassianeum Donauworth.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY).
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2017 im transcript Verlag, Bielefeld
© Annika Schlitte, Thomas Hiinefeldt (Hg.)

Umschlag: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Print-ISBN 978-3-8376-3852-3

PDF-ISBN 978-3-8394-3852-7
https://doi.org/10.14361/9783839438527
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-down-

load

https://dokorg/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - =) XN


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Einleitung
Annika Schlitte/Thomas Hiinefeldt | 7

Der topographische Beginn der Philosophie: Anaximander
Michael Rasche | 15

»... um einer Vielheit statt«

Schellings Konzeption objektiver Raumlichkeit und ihr Beitrag
zu einer Philosophie des Ortes

Martin Héhnel | 31

Einen Ort in der Welt haben
Orientierungsversuche mit Heidegger und Arendt
René Torkler | 45

Der Ort des Politischen im Werk Hannah Arendts
Marion Stahl | 73

Fundierung und Selbsthaltung
Aspekte einer prekaren philosophischen Metaphorik um 1800
Moritz Bensch | 93

Das sichverschlieBend Aufgehende

Zu Heideggers ontologischer Differenz als Ausweitung

des Bedeutungsspektrums der Erde im Yijing (Buch der Wandlungen)
Sarah Eichner | 113

Der Genius Loci von Monte Verita und Glastonbury

Die sakrale Topologie lebensreformerischer und New Age Bewegungen
des 20. und 21. Jahrhunderts in Europa

Silvia Carnelli | 133

Die Ruine als Trager der nationalen télé-histoire

im mexikanischen Film
Sergej Gordon | 157

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Okonomie verorten
Vergnugungstopographien der Grof3stadtnacht
Raphael Schwegmann | 179

Zur Philosophie des virtuellen Ortes
Tobias Holischka | 199

Autorinnen und Autoren | 215

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

ANNIKA SCHLITTE/THOMAS HUNEFELDT

Der vorliegende Sammelband ist aus der Abschlusstagung des interdisziplindren
Graduiertenkollegs »Philosophie des Ortes« hervorgegangen, welche im Juli
2016 an der Katholischen Universitédt Eichstdtt-Ingolstadt stattfand, und enthilt
Texte, die entweder im Graduiertenkolleg selbst oder im Umfeld des Kollegs
entstanden sind. Das Kolleg widmete sich in den Jahren 2013 bis 2016 der Re-
flexion einer grundlegenden Spannung, welche die kultur- und sozialwissen-
schaftliche Wende seit ihren Anféngen begleitet hat, ohne bisher ausreichend
analysiert worden zu sein, ndmlich der Spannung zwischen dem abstrakten geo-
metrischen Raum auf der einen und dem lebensweltlich erfahrbaren Ort auf der
anderen Seite. Wéhrend »Ort« und »Raum« im kultur- und sozialwissenschaftli-
chen Diskurs in Deutschland vielfach synonym verwendet werden, hat sich in
der englischsprachigen Diskussion in enger Auseinandersetzung mit der Hu-
mangeographie seit den 1970er-Jahren eine philosophische Richtung herausge-
bildet, die explizit den Ort und seine Differenz zum Raum ins Zentrum ihrer
Uberlegungen stellt. Ein wesentliches Anliegen des Kollegs war es daher, diese
Tradition nicht nur im Hinblick auf ihre philosophischen Grundannahmen kri-
tisch zu reflektieren, sondern sie auch fiir kultur- und sozialwissenschaftliche
Fragestellungen fruchtbar zu machen.!

Nach der Eroffnungskonferenz im Juni 2013, an der sich thematisch ein-
schlidgige Referenten sowohl aus dem In- und Ausland als auch aus Eichstitt
selbst beteiligten, folgte im Kolleg daher zunichst eine intensive Phase der Aus-
einandersetzung mit dem philosophischen Werk Edward Caseys, der als eine der

1 Vgl. zu dieser Problematik die Einleitung in: Schlitte, Annika/Hiinefeldt, Thomas/
Romic, Daniel/van Loon, Joost (Hg.): Philosophie des Ortes. Reflexionen zum Spatial

Turn in den Sozial- und Kulturwissenschaften, Bielefeld: transcript 2014, S. 7-23.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 | ANNIKA SCHLITTE/THOMAS HUNEFELDT

Schliisselfiguren des Ortsdiskurses zu betrachten ist. In seinem Hauptwerk The
Fate of Place zeichnet Casey die Philosophiegeschichte des Westens als eine Art
Kampf zwischen dem Raum- und dem Ortsdenken nach, wobei der Raum nicht

zuletzt fiir die Pathologien des modernen Denkens steht.?

Fiir die Verwertung seines Ansatzes in interdisziplindrer Projektzusammen-

arbeit zeigten sich jedoch im Laufe der Kollegsdiskussion einige Schwierigkei-
ten, die eine Ausweitung der Perspektive erforderlich machten:

o

@

€)

Das erste Problem betrifft das Verhéltnis von Ort und Raum. So kann man
»Ort« nicht eindeutig der Lebenswelt zuordnen und »Raum« der Welt der
Wissenschaft, sondern die Polaritdt von Ort und Raum spielt in beiden
»Welten< eine Rolle. Zudem sind diese »Welten< oder Perspektiven auch
nicht vollig unabhéngig voneinander, sondern miissen miteinander in Be-
ziehung stehen, schlieflich konnen wir jedem qualitativ ausgezeichneten
Ort in der Lebenswelt auch eine geographische Koordinate zuweisen, ohne
dass jener vollstdndig durch diese definiert wiirde. Eine starre Entgegenset-
zung von Ort und Raum ist jedenfalls nicht durchzuhalten, so dass Caseys
Ansatz hier in Richtung einer Komplementaritit von Ort und Raum modifi-
ziert werden muss, die er selbst in spéteren Verdffentlichungen andeutet.?
Zudem ist in der interdisziplindren Arbeit immer wieder ersichtlich gewor-
den, dass bestimmte, kulturell und historisch variable Topoi in die Erfah-
rung eines Ortes mit hineinspielen. Ein stark leibphdnomenologisch geprig-
ter Zugang, wie ihn Casey favorisiert, ist daher durch Ansétze zu ergédnzen,
die dem kulturellen Symbolwert von konkreten Orten stirkere Bedeutung
beimessen.

Ein letztes Problemfeld betrifft den Status des Ortes selbst. So zeigt sich bei
einigen philosophischen Autoren eine Spannung zwischen den konkreten
Orten und dem Ort als »Ereignis«, der eher wie ein ontologisches Prinzip
erscheint. Hier konnte eine allzu stark ontologisch geféarbte Sichtweise den
Zugang zu konkreten Phinomenen in der kultur- und sozialwissenschaftli-
chen Forschung eher erschweren, so dass eine stirkere Differenzierung der
Ansitze fiir zukiinftige interdisziplindre Forschung erforderlich wird.

Vgl. Casey, Edward S.: The Fate of Place. A Philosophical History. Berkeley/Los
Angeles/London: Univ. of California Press 2013.

Vgl. Casey, Edward S.: »Space«, in: Sebastian Luft/ Seren Overgard (Hg.): The
Routledge Companion to Phenomenology, New York: Routledge 2012, S. 202-210.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 9

Wiéhrend die erste Phase des Kollegs von der Frage nach dem Ort als Gegen-
stand von Wahrnehmung und Denken bestimmt wurde, wandte sich die Arbeit
spéter auch der Frage nach dem Ort als Bedingung von Wahrnehmung und Den-
ken zu, die man auch als Frage nach der Verortung von Wahrnehmen und Den-
ken verstehen kann. Die bisher betrachteten Ansdtze wurden im Hinblick auf
diese Thematik um andere Perspektiven erginzt und unter anderem mit der »Si-
tuated Cognition«-Bewegung in den Kognitionswissenschaften in Verbindung
gebracht, die dhnlich wie die Philosophie des Ortes, jedoch im Rahmen eines na-
turalistischen Paradigmas und unter Riickgriff auf andere Begrifflichkeiten (z.B.
»situatedness« statt »place«) davon ausgeht, dass das menschliche Wahrnehmen
und Denken nicht im luftleeren Raum stattfindet, sondern verkdrpert und veror-
tet ist und nur in dieser Verkdrpertheit und Verortetheit angemessen verstanden
werden kann.*

Im Laufe der Diskussionen im Rahmen des Kollegs hat sich zunehmend ge-
zeigt, dass die Frage des Zusammenhangs von Ort und Verortung nicht nur mit
Blick auf theoretische Problemstellungen wie z.B. die der Bedingtheit von
Wahrnehmung und Denken, sondern auch fiir die Analyse konkreter Einzelpha-
nomene von Bedeutung ist. Von »Verortung« lisst sich dabei auf zwei Ebenen
sprechen: Zum einen besteht ein enger Zusammenhang zwischen Ort und Veror-
tung insofern, als jeglicher Ort erst definiert wird durch das, was an ihm verortet
oder jedenfalls verortbar ist. Wir identifizieren einen Ort als solchen und nehmen
Bezug auf ihn, indem wir auf das rekurrieren, was sich an ihm befindet oder an
ihm stattfindet oder zumindest befinden oder stattfinden konnte. So wird der Ort
»Glastonbury Tor« durch den gleichnamigen Hiigel definiert, »Chalice Well«
durch eine Quelle, die sich am Fufl des Hiigels befindet, und »Glastonbury Ab-
bey« durch die dort befindliche Klosterruine (vgl. den Beitrag von Silvia Carnel-
li in diesem Band). Zum anderen besteht ein Zusammenhang zwischen Ort und
Verortung insofern, als man — auf einer zweiten Ebene der Verortung — etwas
auf einen Ort bezieht, der schon in der zuvor beschriebenen Weise definiert ist.
Man verortet in diesem Sinne z.B. kulturelle Sinngehalte an Orten, die schon als
solche identifiziert sind. So werden an den zuvor genannten Orten in Siidwes-
tengland z.B. Elemente aus der keltischen Mythologie verortet, unter anderem
Motive der Artussage. Diese beiden Aspekte des Zusammenhangs von Ort und
Verortung schlagen sich auch in den Beitrdgen dieses Buches in unterschiedli-
cher Weise nieder.

4 Vgl. dazu Hiinefeldt, Thomas/Schlitte, Annika (Hg.) Situatedness and Place. Multi-
disciplinary perspectives on the spatio-temporal contingency of human existence.

New York — Berlin — Heidelberg: Springer.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 | ANNIKA SCHLITTE/THOMAS HUNEFELDT

Die Texte dieses Sammelbandes lassen sich auf zwei wesentliche Ziele des
Kollegs zuriickfiihren. Zum einen ging es um eine philosophische Aufarbeitung
des Ortsbegriffs, wobei phdnomenologische und hermeneutische Autoren im
Zentrum standen, der Blick aber auch auf die Philosophiegeschichte ausgeweitet
wurde. Neben einer theoretischen Reflexion iiber einen philosophischen Ortsbe-
griff sollten im Rahmen des Kollegs aber auch Anwendungsfelder einer Theorie
des Ortes erschlossen werden, die iiber die Philosophie im engeren Sinne hinaus-
fiihren. Dieser Sammelband enthilt daher einerseits im weitesten Sinne philoso-
phische Arbeiten, die sich mit bestimmten Aspekten des Ortsbegriffs oder der
Ortsmetaphorik bei bestimmten Autoren oder dem systematischen Stellenwert
von Ort und Raum befassen, und andererseits kulturwissenschaftliche Arbeiten,
die sich mit der Bedeutung des Ortes in bestimmten historischen und soziokultu-
rellen Kontexten auseinandersetzen.

Der Beitrag »Der topographische Beginn der Philosophie: Anaximander«
von Michael Rasche geht zuriick zu den Anfingen der Philosophie und unter-
scheidet verschiedene Phasen im antiken Verstdndnis von Ort und Raum. Wih-
rend die Raumwahrnehmung des Mythos noch keine abstrakte Repridsentation
des Raumes gekannt habe, sei mit der Annahme fester Punkte im Raum als Be-
zugsgroflen der Anfang der wissenschaftlichen Reflexion markiert, die zunéchst
unmittelbar mit der Vorstellung des Kosmos als einer geordneten Struktur ver-
bunden war. Dem geordneten Kosmos stand als Idee das Unbegrenzte (apeiron)
gegeniiber. Die Bedeutung der Begrenztheit bringt Rasche wiederum mit dem
Ort zusammen, der als Begrenztes innerhalb des Unbegrenzten verstanden wird.
Das Verhiltnis von Ort und Unbegrenztem wird dann unter Rickgriff auf die
chora bei Platon und den topos bei Aristoteles erlautert. Die Beobachtung, dass
sich in Anaximanders Karte der Erde die Schrift, die fiir die Entstehung des abs-
trakten Denkens so wichtig ist, mit dem Bediirfnis nach einer Fixierung von Or-
ten paart, veranlasst Rasche schlieflich dazu, von einem ,,topo-graphischen® An-
fang der Philosophie zu sprechen.

Martin Hihnel befasst sich in seinem Beitrag »»... um einer Vielheit statt<
Schellings Konzeption objektiver Riumlichkeit und ihr Beitrag zu einer
Philosophie des Ortes« mit den spiten Reflexionen Schellings iiber das Prob-
lem des objektiven Raumes in der Darstellung des Naturprocesses (1843/44)
und bringt diese mit der phanomenologischen Kritik an einer bestimmten Raum-
vorstellung der Naturwissenschaften in Verbindung, wie sie von Edward S.
Casey vorgetragen worden ist. Der Vergleich zeigt, dass in beiden Féllen eine
kritische Bezugnahme auf Kant erfolgt: Wahrend Casey in Kant eine gewisse
Chance erkennt, den Ort im Kontext einer Philosophie des Leibes wiederzuent-
decken, scheint Schelling noch weiter zu gehen, indem er den Plan einer topolo-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 11

gischen Metaphysik vorbereitet. In Auseinandersetzung mit Kant und Leibniz
stellt Schelling den Primat des Raumes in Frage und nimmt stattdessen eine Plu-
ralitdt von »freigelassenen« Wirklichkeiten an, »die als ortliche Potenzen den
unendlichen Raum »jnachbarschaftlich bewohnen<«. So kommt er zu einer
»Transformation des Raums zur reinen Potentialitdt, in der sich verschiedene
Identitéten formieren«, die man nach Héhnel auch fiir eine Philosophie des Ortes
gewinnbringend auswerten kann.

René Torkler untersucht in seinem Beitrag »Einen Ort in der Welt haben.
Orientierungsversuche mit Heidegger und Arendt« das Verhiltnis von Han-
nah Arendt und Martin Heidegger am Leitfaden des Problems der Orientierung.
Er will zeigen, dass Arendt Heideggers »Konzept der Mitwelt in einer Weise so-
zialphilosophisch weiterentwickelt, die in Sein und Zeit nicht voll erschlossen
wird«. Dazu wird zunéchst Heideggers Verstdndnis von rdumlicher Orientierung
in Sein und Zeit dargestellt, welches fiir die Uberlegungen zur Mitwelt jedoch
von ihm selbst nicht explizit fruchtbar gemacht wird. Arendt kniipft an diese
Analysen an und entwirft von da aus die Vorstellung einer von Pluralitit geprag-
ten Welt, die auf der Vielfalt jeweils »verorteter< Perspektiven aufbaut. Hannah
Arendt kann so das Orientierungsproblem um eine praktische Dimension erwei-
tern und dem Ort eine grundlegende Rolle auch fiir den Aufbau einer mit ande-
ren geteilten Welt geben: »Nur in einer mit anderen geteilten Welt, in der ich
mich zunéchst verorte, um mich sodann zu den Anderen ins Verhéltnis setzen zu
konnen, ist Orientierung in einem umfassenden Sinne {iberhaupt moglich.«

In ihrem Beitrag »Der Ort des Politischen im Werk Hannah Arendts«
analysiert Marion Stahl die Ortsmetaphorik Hannah Arendts, in deren Werk
Raum- und Ortsbegriffe nicht allein der Veranschaulichung von abstrakten Kon-
zepten dienen, sondern auf eine anthropologische, ontologische oder ethische
Verankerung, bzw. Positionierung verweisen. Stahl betont dabei die enge kon-
zeptuelle Verschrankung von vita activa und vita contemplativa im Werk
Arendts und geht daher nicht allein auf Arendts philosophisches Konzept des 6f-
fentlich-politischen Raums ein, die eine grundlegende Kritik an der Moderne
und an der Tradition des politischen Denkens enthilt, sondern beriicksichtigt
auch Arendts Analyse des Denk- sowie des Urteilsvermogens, in deren Zusam-
menhang sich die Frage nach dem »Ort« des Denkens stellt.

Moritz Bensch iiberpriift in seinem Beitrag »Fundierung und Selbsthal-
tung. Aspekte einer prekiren philosophischen Metaphorik um 1800« Hans
Blumenbergs These von einer »Umbesetzung« architektonischer Metaphern in
den philosophischen Systemen der Neuzeit, derzufolge »der Blick sich [in der
Neuzeit] zum Irdischen senkt« und »sich gezielt und konzentriert auf die Frage
nach den Fundamenten [richtet], statt auf Gewdlbe und MaBwerk, Turm und

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 | ANNIKA SCHLITTE/THOMAS HUNEFELDT

Spitzen.« Anhand einer »vergleichenden metaphorologischen Lektiire program-
matischer Textstellen« in den Werken Kants und Fichtes zeigt Bensch, dass
Blumenbergs These zwar prinzipiell zutreffend sei, dass sie aber einer Ergén-
zung und Zuspitzung bediirfe. Um 1800 werde die philosophische Fundierungs-
Metaphorik ndmlich insbesondere insofern zunehmend fragwiirdig und ergén-
zungsbediirftig, als ihre Implikation unvordenklicher Erdgebundenheit in Span-
nung zum Anspruch autonomer Selbstkonstitution transzendentaler Subjektivitét
steht.

Sarah Eichner bringt in ihrem Beitrag »Das sichverschliefend Aufgehen-
de. Zu Heideggers ontologischer Differenz als Ausweitung des Bedeutungs-
spektrums der Erde im Yijing (Buch der Wandlungen)« das chinesische
Weisheitsdenken mit der westlichen philosophischen Tradition zusammen, um
aus der Verbindung zwischen dem Zeichen Kun und dem Konzept des Raumge-
benden einen Zugang zum Yijing zu erdffnen, der sich von einem traditionellen
Verstindnis des Yijing abhebt. In einer dekonstruierenden Lektiire will Eichner
zeigen, »dass der Ort, der Kun dem traditionellen Verstdndnis nach im Ganzen
des Yijing zugewiesen wird, eine als ideologisch zu entlarvende Einschrankung
und Reduktion ihres Wirkspektrums und ihrer fundamentalen Rolle ist«. So sei
in der traditionellen Auslegung Kun (als Erde verstanden) gegeniiber Qian (dem
Himmel) in der Bedeutung nachgeordnet. Eichner schldgt nun — ausgehend von
einem vergleichenden Riickgriff auf Heidegger — eine andere Interpretation vor,
die Kun nicht als das Fiigsame versteht, sondern als ein »uneingeschrankt Offe-
nes [...], das die Notwendigkeit eines Ethos des Unverfiigbaren nahelegt und die
himmelszentrierte Okonomie der Herrschaft radikal in Frage stellt«.

In ihrem Beitrag »Der Genius Loci von Monte Verita und Glastonbury.
Die sakrale Topologie lebensreformerischer und New Age Bewegungen des
20. und 21. Jahrhunderts in Europa« beschiftigt sich Silvia Carnelli mit zwei
Orten, die im Laufe des 20. Jahrhunderts von Vertretern verschiedener »alterna-
tiver« Gruppen mit spezifischen kulturellen Bedeutungen aufgeladen wurden:
»Monte Verita« im Schweizer Kanton Tessin und »Glastonbury« im Siidwesten
Englands. Insbesondere untersucht Carnelli die Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede der mit diesen beiden Orten verbundenen Genius-Loci-Vorstellungen.
Dabei liefert sie nicht nur eine detaillierte historische und systematische Be-
schreibung dieser jeweiligen Vorstellungen, sondern analysiert sie auch aus
ideengeschichtlicher Perspektive, indem sie insbesondere ihren Zusammenhang
mit Ideen aus der Epoche der Romantik aufweist.

Sergej Gordon zeigt in seinem Beitrag »Die Ruine als Triger der nationa-
len télé-histoire im mexikanischen Film« anhand von drei paradigmatischen
Beispielen aus der Bliitezeit des mexikanischen Films, wie die Ruinen der priko-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINLEITUNG | 13

lumbinischen Zivilisationen als Gedéchtnisorte (Mnemotope) instrumentalisiert
worden sind und auf diese Weise zum mexikanischen »Nation- und Memory-
Building« beigetragen haben. Wihrend sich in Eisensteins unvollendetem Pio-
nierwerk Que viva Mexico! (1930) die Idee eines urtiimlichen Mexikos »in der
Logik der ewigen Wiederkehr auf die Gegenwart projiziert findet«, wird in Chi-
lam Balam (1955) die Ruine »als ein Ort evoziert, an dem die moderne mestizi-
sche Nation Mexikos aus der Taufe gehoben wurde«. Dagegen setzt sich
Cascabel (1977) kritisch mit der Instrumentalisierung der Ruine als Mnemotop
auseinander und »entlarvt die Bliitezeit des mexikanischen Films als eine mo-
numentale Mythenfabrik«.

In seinem Beitrag »Okonomie verorten. Vergniigungstopographien der
Grofistadtnacht« informiert Raphael Schwegmann aus kulturtheoretischer
Perspektive iiber Orte nichtlicher Okonomie. Vor dem Hintergrund einer allge-
meinen Darstellung der Entwicklung der Nacht und ihrer Orte als Markt ver-
gleicht Schwegmann zunéchst die Entwicklung der Nachtokonomien konkreter
Grofistddte am Beispiel von Paris, Berlin und Frankfurt am Main, stellt dann Ty-
pen von Nacht-Orten vor, wie sie heutzutage in vielen GroBstddten auftreten,
und ordnet die nédchtlichen Vergniigungstopographien schlieflich unter Riick-
griff auf Foucaults Konzept der »Heterotopie« theoretisch ein. In seinem Fazit
stellt Schwegmann dariiber hinaus die verschiedenen Hinsichten dar, in denen
Nacht-Orte als Stimulator der Okonomie wirken.

Tobias Holischka unternimmt in seinem Beitrag »Zur Philosophie des vir-
tuellen Ortes« den Versuch, computergenerierte Virtualitdt ausgehend vom An-
satz der Ortsphidnomenologie zu verstehen und somit gleichsam eine Briicke zu
schlagen zwischen der menschlichen Lebenswelt und den davon scheinbar ent-
riickten neuen virtuellen Umgebungen. Auf der Grundlage einer Analyse der bei
der Beschreibung des Virtuellen alltdglich verwendeten Orts- und Raummeta-
phorik (man denke z.B. an Begriffe wie »CyberSpace«, »globales Dorf«, »Chat-
room, etc.) grenzt Holischka vom Begriff des »CyberSpace« den Begriff des
»CyberPlace« und unterscheidet dann drei verschiedene »Aspekte der virtuellen
Verortung«, die er »Wiederverortung«, »Neuverortung« und »Riickverortung«
nennt. Im Anschluss daran lenkt Holischka den Blick auf den Begriff des Virtu-
ellen selbst, um dessen Wesen nédher zu bestimmen, und widmet sich abschlie-
Bend der Frage nach dem Bezug virtueller Welten zur Wirklichkeit.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dok.org/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:

:32. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der topographische Beginn der Philosophie:
Anaximander

MICHAEL RASCHE

Die sog. »topologische Wende« der Philosophie stellt den Raum in den Fokus der
philosophischen und kulturwissenschaftlichen Forschung. Diese inhaltliche Aus-
richtung auf den »Raumc ist nicht denkbar ohne eine angemessene Beriicksichti-
gung des »Ortes<. Dies gilt bereits fiir den Beginn der Philosophie, der sich auch
vor dem Hintergrund dieser Spannung von Ort und Raum beschreiben lisst.
Oft sind es die auf den ersten Blick kleinen und unauffilligen Ereignisse, die
etwas grundsitzlich Neues ankiindigen: Irgendwann in der 1. Hilfte des
6. Jahrhunderts v. Chr. zeichnet der Ionier Anaximander eine Landkarte. Das
Spannende: Er ist der erste Mensch, von dem diese Handlung iiberliefert ist, und
er ist ein Philosoph. Wie kommt es, dass ausgerechnet ein Philosoph der erste
ist, der eine Landkarte zeichnet? Und was verrdt das iiber die neu entstechende
Philosophie?

Anaximander, der wohl um 610 v. Chr. geboren wurde und kurz nach
547 v. Chr. gestorben ist, gilt als einer der ersten Philosophen iiberhaupt. Er ist
der zweite der drei sog. »Naturphilosophen< aus Milet, mit denen allgemein der
Beginn der Philosophiegeschichte angesetzt wird. Von Anaximander wird in an-
tiken Quellen berichtet, dass er der erste gewesen sei, der eine Landkarte ge-
zeichnet habe. So schreibt Agathemeros im 1. Jahrhundert v. Chr.: » Anaximan-
der aus Milet, ein Schiiler des Thales, hat als erster gewagt, die bewohnte Welt
auf einer Karte zu zeichnen.«' Ahnlich duBern sich auch Strabon® sowie Dioge-

1 Agathemeros L,1 (zitiert nach Kirk, Geoffrey S./ Raven, John E./ Schofield, Malcolm:
Die vorsokratischen Philosophen, Stuttgart/Weimar: Metzler 2001.
2 Vgl. Strabon, 1, p.7 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philosophen).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | MICHAEL RASCHE

nes Laértios in seiner Kurzbiographie iiber Anaximander.® Vermutlich beziehen
sich diese Texte auf eine Aussage des Eratosthenes aus dem 3. Jahrhundert
v. Chr, die allerdings nicht in direkter Weise iiberliefert ist. Eratosthenes war der
langjahrige Leiter der Bibliothek in Alexandrien und besall somit Kenntnis &lte-
rer Zeugnisse iber Anaximander. Genauere Berichte iiber die Karte des Anaxi-
mander liegen nicht vor. Die antiken Quellen berichten jedoch, dass Hekataios
von Milet (ca. 560-480 v. Chr.), der eine Generation nach Anaximander lebte,
dessen Karte verbessert habe.* Die Karte des Hekataios war in der Antike be-
kannt. Wenig schmeichelhaft hat sich Herodot iiber verschiedene Karten geédu-
Bert, die er in Ionien gesehen hat und die wohl dem Muster entsprechen, das von
Anaximander und Hekataios geschaffen worden ist. Seine Schilderung erlaubt
eine zumindest grobe Vorstellung der Karte des Anaximander:

»Ich lache, wenn ich sie ihre Erdkarten zeichnen sehe, viele Leute schon, von denen aber
keiner die Sache verniinftig zu erkldren weil}: sie zeichnen Okeanos, wie er rings um die
Erde flieBt, die kreisrund ist, wie mit dem Zirkel gestaltet, und Asien machen sie gleich

groB wie Europa.«®

Unabhéngig davon, wie gelungen diese ersten Versuche einer Karte sind, stellt
sie ein wichtiges Indiz dar, dass etwas Neues passiert ist, und dieses Neue ist un-
aufloslich mit dem Beginn der Philosophie verbunden. Um dieses Neue zu ver-
stehen, ist es notig, auf das zu blicken, was ihm vorausgeht, und was eben nicht
die Erstellung einer solchen Karte ermdglichte: die Raum- und Ortswahrneh-
mung des Mythos.

Der Mythos bzw. das mythische Denken ist die der Philosophie vorausge-
hende (und die Philosophie auch begleitende) Form der Weltdeutung. Die Philo-
sophie entstand als Kritik, aber auch als Weiterfiihrung des Mythos. Der Mythos
als Denkform zeichnet sich durch eine bestimmte Art der Raum- und Ortswahr-
nehmung aus, die nicht diejenige der spéter entstandenen Philosophie bzw. Na-
turwissenschaft ist. Ernst Cassirer ist an verschiedenen Stellen seines Werkes der
Frage nachgegangen, welche Raumwahrnehmung sich im Mythos ausdriickt und

3 Diogenes Laertios II, 1-2 (Diels, Hermann/ Kranz Walther: Die Fragmente der Vor-
sokratiker, Bd, 1, Hildesheim: Weitmann 2001, DK 12 A 1).

4 Vgl. Agathemeros 1,1 (zitiert nach G. S. Kirk u. a., Die vorsokratischen Philosophen):
»Nach ihm machte Hekataios aus Milet, ein weitgereister Mann, die Karte genauer, so
dass das Werk bewundert wurde.«

5 Herodot, Historien 1V,36 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philoso-
phen).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 17

wie diese durch eine neue, wissenschaftlich zu nennende Raumwahrnehmung
weiterentwickelt wird. Cassirer trifft hierbei eine wichtige methodische Feststel-
lung, wenn er ankiindigt, das »Raumproblem« in Beziehung zum »Symbolpro-
blem« zu bearbeiten: »Ist der Raum, »in< dem sich uns die Dinge darstellen, eine
einfache anschauliche Gegebenheit, oder ist der vielleicht erst der Ertrag und das
Ergebnis eines Prozesses symbolischer Formung?«® Damit geht es Cassirer aus-
driicklich nicht um eine psychologische oder erkenntnistheoretische Fragestel-
lung, sondern um die kulturphilosophische Frage, welches Raumverstdndnis sich
in den verschiedenen Zeugnissen und Symbolen niedergeschlagen hat. Diese
Frage soll zu der Frage weiterfiihren, inwiefern Anaximander mit der Schaffung
eines neuen Symbols — der Landkarte — eine neue Art der Raumwahrnehmung
bezeugt, die konstitutiv fiir den Beginn der Philosophie ist.

Cassirer hat verschiedene Phasen der rdumlichen Wahrnehmung unterschie-
den und setzt die mythische der mathematisch-wissenschaftlichen Wahrneh-
mung gegeniiber. Er stellt diesbeziiglich die Frage, »auf welchem Wege und
kraft welcher Vermittlungen die bloe Rdumlichkeit in >den< Raum, der pragma-
tische in den systematischen Raum iibergeht«.” Das primire, mythische Raum-
bewusstsein ist dadurch gekennzeichnet, den Raum in einer direkten Anschau-
ung wahrzunehmen, die eindimensional ist und damit noch nicht rdumlich in
vollem Sinne ist. Cassirer kann sich hier auf Heidegger und seine Analysen der
raumlichen Struktur des »In-der-Welt-seins« stiitzen, wie dieser sie im Abschnitt
»Das Umhafte der Umwelt und die Raumlichkeit des Daseins« in Sein und Zeit
ausgefiihrt hat.® Heidegger geht aus vom Begriff des »Zuhandenen«’. Das Zu-
handene, so Heidegger, befindet sich rdumlich nah, und diese Néhe regelt sich
durch die Hantierbarkeit und den Gebrauch des »Zuhandenen«. Damit ist dieses
Zuhandene nicht irgendwie vorhanden, sondern ist »wesenhaft an- und unterge-
bracht, aufgestellt, zurechtgelegt«'®. Es befindet sich nicht an einem zufilligen
Ort, sondern an einem >bestimmten< Platz, der im Verhéltnis zu anderen >be-
stimmten« Plétzen steht:

6 Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, Hamburg: Meiner
2010, S. 160. Vgl. auch S. 168.
Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, S. 167.
Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Berlin: de Gruyter 2006 (19. Aufl.), S. 101-
113.

9 Vgl ebd, S. 102.

10 Vgl. ebd.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | MICHAEL RASCHE

»Der jeweilige Platz bestimmt sich als Platz dieses Zeugs zu ... aus einem Ganzen der
aufeinander gerichteten Pldtze des umweltlich zuhandenen Zeugzusammenhangs. Der
Platz und die Platzmannigfaltigkeit diirfen nicht als Wo eines beliebigen Vorhandenseins
der Dinge ausgelegt werden. Der Platz ist je das bestimmte >Dort< und »Da« des Hingeho-

rens eines Zeugs.«'!

Dieses Geflecht der bestimmten Orte konstituiert die »Gegend«. Die Gegend ist
ein bekannter Raum, in dem bestimmte Orte eingeordnet sind. Sie ist das »Um-
hafte« dieser Orte, sie ist nicht dreidimensional, wird also nicht rdumlich wahr-
genommen, sondern ihre Riumlichkeit muss nach und nach enthiillt werden.'?
Cassirer greift auf diese Analysen Heideggers zuriick, geht aber iiber sie hinaus,
indem er »iiber sie hinausfragt« und den Weg verfolgen will, »der von der
Réaumlichkeit, als einem Moment des Vorhandenen, zum Raum, als der Form
des Vorhandenen, hinfiihrt«.!* Die Rdumlichkeit ist Wahrnehmung des Mythi-
schen, der Raum hingegen die Wahrnehmung dessen, was auf den Mythos folgt
— der Philosophie. Die Raumlichkeit des Mythos ist dadurch gekennzeichnet,
dass die einzelnen Orte dieses Raums vom Betrachter bestimmt sind und ihnen
in diesen Bestimmungen Bedeutungen verliehen werden: »Die Nahe und Ferne,
die Hohe und Tiefe, das Rechts und Links — sie alle haben ihre unverwechselba-
re Eigenart, ihre besondere Weise magischer Bedeutsamkeit.«'* Der mythische
Raum ist erfiillt von Orten, die eine Bedeutung und einen Inhalt besitzen, der
ihnen vom Betrachter verliechen wird. Diese Bedeutungen sind Resultate der un-
mittelbaren, sinnlichen Wahrnehmung des Betrachters.

11 Ebd.

12 Vgl ebd., S. 103: »Es ist nie zundchst eine dreidimensionale Mannigfaltigkeit mogli-
cher Stellen gegeben, die mit vorhandenen Dingen ausgefiillt sind. Diese Dimensiona-
litdt des Raumes ist in der Raumlichkeit des Zuhandenen noch verhiillt. Das »Obenc¢
ist das »an der Decke«, das »Unten< das »am Bodenc, das »Hinten« das »bei der Tiir¢; al-
le Wo sind durch die Génge und Wege des alltidglichen Umgangs entdeckt und um-
sichtig ausgelegt, nicht in betrachtender Raumausmessung festgestellt und verzeich-
net.«

13 Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, S. 168, Anm. 64.

14 Ebd. Vgl. auch ebd.: »Was einen Bezirk zu einem rdumlich Besonderen und Beson-
derten macht: das ist nicht irgendeine abstrakt-geometrische Bestimmung, sondern es
ist die eigene mythische Atmosphére, in der er steht — der Zauberhauch, der ihn um-
wittert. Die Richtungen im mythischen Raum sind demgemalf nicht begriffliche oder
anschauliche Relationen — sie sind selbstéindige, mit ddmonischen Kréften begabte

Wesenheiten.«

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 19

Wie ist nun die Neuentwicklung zu denken? Cassirer spricht von einer neuen
Représentation bzw. Symbolwerdung. Die direkt wahrgenommenen Eindriicke
werden in ein sich herausbildendes festes Deutungssystem eingefiigt und an-
schlieBend auf dieses hin interpretiert. Die direkte Anschauung, die kennzeich-
nend fiir die mythische Raumwahrnehmung war, wird schrittweise iiberwunden,
beginnend in der Form der sprachlichen Darstellung des Raumes. Die einzelnen
Augenblicke der Wahrnehmung werden zueinander in ein Verhéltnis gesetzt; sie
verweisen dann, so Cassirer, iiber sich hinaus, »auf ein Etwas, von dem all diese
wechselnden Bilder nur verschiedenartige Erscheinungsweisen sein wollen«.'
Auf diese Weise vollzieht sich die Wende vom mythischen Ausdrucksraum,
welcher in der Wahrnehmung unmittelbar einen Ausdruck hervorbringt, zum
Darstellungsraum, welcher eine mittelbare Darstellung hervorbringt, die dem

t.1® Diese Wende bedeutet nicht eine

Raum eine dreidimensionale Ordnung gib
neue oder tiefere Kenntnis des Raumes, sondern eine andere Wahrnehmung, die
allerdings neue Kenntnisse zur Folge hat, etwa die Erstellung einer Landkarte.
So schreibt Cassirer iiber die Naturvolker, die den Raum mythisch wahrnehmen:
»Jeder Punkt ihrer Umgebung ... z. B. kann ihnen aufs genaueste vertraut sein,
ohne dass sie imstande wéren, eine Karte des Flusslaufs zu zeichnen, ihn also in
einem riumlichen Schema festzuhalten.«'” Die Fihigkeit, eine Karte zu zeich-
nen, ist nicht abhingig von der Kenntnis der Landschaft, sondern von der Art,
die Landschaft wahrzunehmen. Die primdre Wahrnehmung des Menschen — wie
sie sich im Mythischen ausdriickt — schafft einen unmittelbaren Ausdruck des
Wahrgenommen und in diesem Ausdruck wird dem Wahrgenommenen eine Be-
deutung verliehen. Die darauf folgende Phase der Wahrnehmung deutet die
wahrgenommenen Elemente des Raumes als Teil des Raumes; sie werden zu
festen Orten eines festen, nicht verénderlichen Gefiiges und somit als Karte dar-
stellbar. Wenn Anaximander als historisch erster gilt, der eine Weltkarte ge-
zeichnet hat, konnte er dies deshalb, weil er den Kosmos nicht mehr mythisch

15 Vgl ebd., S. 174.

16 Vgl. ebd., S. 171: »Wendung vom Ausdrucksraum zum Darstellungsraum: die einzel-
nen ,Orte’ erscheinen nicht mehr lediglich durch gewisse qualitative und fiihlbare
Charaktere voneinander geschieden; sondern es treten an ihnen bestimmte Relationen
des »Zwischen< der rdumlichen Ordnung auf.« Vgl. auch Jacob, Géographie et ethno-
graphie, Paris: Colin 1991, S. 36f.

17 Ebd., S. 173.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | MICHAEL RASCHE

sah und die einzelnen Orte als variable Teile der Wahrnehmung erkannte, son-
dern die einzelnen Orte in ihrem Raum einordnen konnte.'®

Erste Ansitze dieses Neuen finden sich bei Thales von Milet, der als Lehrer
des Anaximander und erster Philosoph {iberhaupt gilt. Die Quellenlage bei ihm
ist auferordentlich diirftig. Von ithm sind jedoch verschiedene astronomische
und geologische Aussagen iiberliefert, so etwa die prézise Vorhersage einer
Sonnenfinsternis,'® die Berechnung von Sternbildern oder die These, dass die
Erde auf Wasser liegen wiirde.?’ Daneben werden ihm verschiedene geometri-
sche Kunststiicke zugeschrieben, so etwa die Berechnung der Hohe der Pyrami-
den.?! Was von diesen Dingen tatsichlich von Thales vollbracht wurde, ist um-
stritten. Wichtig ist jedoch, dass der historische Beginn der Philosophie mit einer
neuen Phase der Weltwahrnehmung zusammenhéngt, die es ermoglichte, den
Kosmos — die Sterne genauso wie die Erde — auf feste Bezugspunkte hin auszu-
legen und zu beschreiben. Das Neue hierbei ist die Tatsache, dass diese Bezugs-
punkte das Geriist dafiir bilden, neue Erkenntnisse zu erlangen, indem das Be-
kannte und Wahrgenommene auf Unbekanntes hin erweitert wird. Die einzelnen
Sterne sind bekannt und werden nun auf ein zukiinftiges Datum hin beschrieben.
Das Wasser begrenzt das Land an den Ufern und bildet damit auch den Urgrund,
auf dem die Erde schwimmt. Feste Punkte und Orte bilden das Fundament von
Aussagen, die iiber die bloBe Wahrnehmung der Orte hinausgehen, und das ist
moglich, weil diese Orte nicht mehr im Sinne des Mythos variabel, sondern fest
sind, eingebettet in eine feste rdumliche Struktur. Diese rdumliche Struktur ist
topographisch: die neue philosophische Erkenntnis ist ortsgebunden, sie ist Wei-
terfithrung bzw. Verallgemeinerung dessen, was als sicher erkannt ist. Kurt von
Fritz fasst diesen Vorgang dahingehend zusammen, »dass das Wahre und Verifi-
zierbare von nicht Verifizierbarem unterschieden wurde, »das so Gewonnene
durch eigene Beobachtungen und Spekulationen« ergénzt wurde »und auf diese

18 Vgl. Gehrke, Hans-Joachim: »Die Geburt der Erdkunde aus dem Geiste der Geomet-
rie. Uberlegungen zur Entstehung und Friihgeschichte der wissenschaftlichen Geo-
graphie bei den Griechen«, in: Kullmann, Wolfgang u. a. (Hg.), Gattungen wissen-
schaftlicher Literatur in der Antike, Tiibingen: Gunter 1998, S. 163-165.

19 Vgl. Diogenes Laértios 1,23 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philo-
sophen).

20 Vgl. Aristoteles, Met. 983b (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philoso-
phen).

21 Vgl. Diogenes Laértios 1,27 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philo-
sophen).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 21

Weise endlich ein ganzes neues Weltbild« entstehen sollte.”? Ein weiteres
kommt aber noch hinzu, das er als épapuolerv-Methode beschreibt und das fiir
den Beginn der mathematischen Wissenschaft zentral ist: »Alle Sétze lassen sich
sehr einfach durch Aufeinanderlegen der gleichen Stiicke beweisen.«**> Auch
dieses Aufeinanderlegen der Sétze ist gebunden an einen Ort: es geht um die
Ubereinstimmung fester Strukturen und diese werden konstituiert durch Orte.
Die Wahrnehmung fester Punkte — die Orte sind — und ihre Ausdehnung in den
Raum hinein konstituieren den Beginn wissenschaftlicher Reflexion — sei diese
verstanden als Philosophie oder Mathematik. Aus verschiedenen Griinden — ge-
nannt sei hier etwa die zunehmende Literalisierung — kam es zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt in Ionien zu der Entwicklung, die den Beginn der Philosophie
markiert. Diese trat auf mit dem Anspruch, die Doxa als den &uferen Schein und
Nebel zu durchdringen und zur Aletheia, der diesem Schein zugrunde liegenden
Wabhrheit, vorzustoBen. Dieses Ansinnen war der Versuch, hinter der Kontin-
genz und Verdnderlichkeit der Welt zu ihrem unverdnderlichen Grund vorzu-
dringen. Diese intellektuelle Suche nach Sicherheit fiihrte unter anderem zu obig
dargestellter Entwicklung, die festen Punkte, die sich darbieten, als Fundament
weiterer Deutung zu nehmen. Thales erkennt im Wasser nicht mehr eine kontin-
gente Gottheit, sondern ein unverénderliches Prinzip, das er zum Deutungsmal-
stab des Kosmos macht. Dieser Vorgang ist der gleiche, der dann wenige Jahre
spéter seinen Schiiler Anaximander dazu verleiten wird, eine Karte zu zeichnen:
das Erkennen fester Bezugspunkte und die Konstruktion einer Struktur, welche
diese Bezugspunkte verbindet.

Das Netz dieser Bezugspunkte bildet ein geordnetes System, den kosmos
(x6opog). Der Kosmos steht dem gegeniiber, das nicht geordnet ist: das Gren-
zenlose, das apeiron (mneipov). Der apeiron-Begriff bei Anaximander ist bereits
in der Antike oft fehlinterpretiert worden, beginnend mit Aristoteles. Dieser hat
in seiner Physik das apeiron dargestellt als das materiale Prinzip, aus dem der
Kosmos entstanden sei.** Aristoteles’ Verstindnis des apeiron hat sich jedoch in
entscheidenden Punkten vom urspriinglichen Verstindnis entfernt. Aristoteles
kritisiert die friihen Philosophen wie Anaximander, dass diese das apeiron inso-
fern fehlinterpretiert hétten, dass ein »Unbegrenztes<, also etwas, dem eine defi-
nite Gestalt abgeht, nicht Ursache des Kosmos in seiner definiten Gestalt sein

22 Vgl. v. Fritz, Kurt: Griechische Logik, Bd. 1, Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann-
Holzboog 1978, S. 31.

23 Vgl. K. v. Fritz: Logik, S. 33.

24 Vgl. Aristoteles, Physik 11,4 (in: Aristoteles: Philosophische Schriften, Bd. 6, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1995).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | MICHAEL RASCHE

kann. Ein Unbegrenztes konne weder in der Lage sein, ein Begrenztes hervorzu-
bringen noch von begrenzten Kriiften tangiert zu werden.> Das urspriingliche
Verstindnis des apeiron ist jedoch ein anderes, und dieses gilt es nachzuvollzie-
hen, wenn man Anaximanders Sprechen vom apeiron einordnen will.

Peras (16 népog) ist die Grenze bzw. die Grenzmarkierung. Entsprechend ist
das a-peiron das Grenz- und Markierungslose. Es handelt sich also nicht — wie
von Aristoteles beschrieben — um eine unendliche Substanz, sondern um etwas,
das dadurch gekennzeichnet ist, dass es keine Grenzen hat: »Das apeiron ist das,
was eigentlich mit so etwas wie Grenze nichts zu tun hat und dem dabei nichts
fehlt, d. h. es ist bar eines Verhiltnisses zu jeder durch es hindurchleitenden
Abmessung, Orientierung oder Richtung.«*® Es werden keine Aussagen dariiber
gemacht, was das apeiron fur sich ist; flir sich genommen existiert es gar nicht
als apeiron, sondern es ist das, dessen Grenzen man nicht wahrnehmen kann.
Diese Eigenschaft steht nicht fiir sich, sondern ist der Gegensatz zu dem, dessen
Grenzen man wahrnehmen kann. Schadewaldt weist darauf hin, dass das Wort
apeiron bei Homer zumeist im Zusammenhang mit der Erde oder mit dem Meer
gebracht wird und stellt fest, dass es bei diesem Wort um den Eindruck geht, den
man beispielsweise auf dem offenen Meer hat: »Wo man den Horizont sieht, ist
noch nicht die Grenze, man kann weiterfahren, und es geht dann immer wei-
ter.«*” Es geht bei diesem Begriff um die Wahrnehmung, dass hinter dem Be-
grenzten, das sich dem Betrachter erschlie3t, etwas Jenseitiges liegt, das nicht
begrenzt ist, dessen Grenzen sich durch die Anndherung immer weiter verschie-
ben, aber trotzdem hinter dem Horizont als etwas »Unbegrenztes« verbleibt, das
nicht markiert und eingeschrénkt ist.

Wenn iiber Anaximander die Aussage iiberliefert ist, dass dieses apeiron den
Urgrund, die apyn des Kosmos darstellen wiirde, geht es nicht um die aristote-
lisch verstandene Aussage, dass eine in die Unendlichkeit ausgedehnte Substanz
den endlichen Kosmos hervorbringen wiirde, sondern darum, dass der Anfang
des Kosmos sich in dem vollzog, was noch keine Grenzen kannte und der Be-
ginn des Kosmos erst der Beginn jedweder Begrenztheit und Geordnetheit ist.
Der Kosmos ist das geordnete Gefiige einer Welt, die in Grenzen existiert. In-
dem sie in dieser Geordnet- und Begrenztheit entsteht, geht sie aus dem hervor,
das diese Grenzen nicht hat, das man nicht beschreiben kann, weil es a-peiron
ist. In dem einzig wortlich iberlieferten Zitat von Anaximander heif3it es, dass

25 Vgl. Aristoteles, Physik III, 5.

26 Buchheim, Thomas: Die Vorsokratiker, Miinchen: Beck 1994, S. 19f.

27 Vgl. Schadewaldt, Wolfgang: Die Anfinge der Philosophie bei den Griechen, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1978, S. 237f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 23

die seienden Dinge »sich strafen und gegenseitig ihr Unrecht vergelten nach der
Ordnung der Zeit«.”® Anaximander beschreibt hier die Konstituierung der Ord-
nung, die den Kosmos zum Kosmos macht. Dieser befindet sich durch seine
Ordnung, die durch Grenzen markiert werden, in einem Gegensatz zu dem, was
hinter dem Horizont der Ordnung liegt und ihr sogar vorausgeht: dem apeiron.
Indem Anaximander diesen Gegensatz erkennt zwischen dem Kosmos, der sich
dem Menschen darbietet in seiner Begrenztheit, und dem, was den Kosmos
umgibt, trifft er die Aussage, dass der Mensch dasjenige, das sich ihm darbietet,
erkennen kann, weil es begrenzt ist. Dieses Begrenzte kann die Basis der Er-
kenntnis sein und zwar insofern der Mensch sich in seine Grenzen hineinbegibt:
em-peiria, die Empirie. Das Unbegrenzte ist nur indirekt wahrnehmbar durch
den Gegensatz zum Begrenzten, und dieses ist wahrnehmbar durch seine Be-
grenztheit. Damit ist Wissen topografisch, gebunden an feste Punkte in diesem
begrenzten Gefiige, somit an Orte. Der Kosmos ist kein Raum, sondern ein Ort
bzw. eine Sammlung von Orten, die im Raum entstanden ist. In Bauen Wohnen
Denken beschreibt Heidegger diesen auch fiir die Antike und Anaximander giil-
tigen Zusammenhang von Ort und Raum wie folgt:

»Ein Raum ist etwas Eingerdumtes, Freigegebenes, ndmlich in eine Grenze, griechisch
népac. Die Grenze ist nicht das, wobei etwas aufhort, sondern, wie die Griechen es er-
kannten, die Grenze ist jenes, von woher etwas sein Wesen beginnt. Darum ist der Begriff:
opiopdg, d. h. Grenze. Raum ist wesenhaft das Eingerdumte, in seine Grenze eingelassene.
Das Eingerdumte wird jeweils gestattet und so gefiigt, d. h. versammelt durch einen Ort.

... Demnach empfangen die Rdume ihr Wesen aus Orten und nicht aus »dem« Raum.«*

Der Ort konstituiert den Raum und ist selbst gekennzeichnet durch seine Gren-
zenhaftigkeit. Durch die Grenze wird der Ort zum Ort und durch die Anerken-
nung des Ortes entsteht der Raum als Raum. Bei Heidegger klingt ein Gedanke
an, den dann Malpas in Place and Experience ausfiihren wird: dass die Wahr-
nehmung eines Ortes nicht etwas von auflen in das Bewusstsein Eindringendes
ist, sondern dass das Bewusstsein den Ort als Ort konstituiert.’® Wenn die
menschliche Erkenntnis darauf angewiesen ist, Grenzen zu ziehen und Orte zu

28 Vgl. Anaximander, DK 12 A 9: »kotd 0 ypedv: d1ddvor yop vt diknv Kol ticw
AAAMA01G THG adtkiog KatTd TNV TOL XPOVOL TAEV.«

29 Heidegger, Martin: Bauen Wohnen Denken, in: Vortrige und Aufsétze, Stuttgart:
Klostermann 81997, S. 149.

30 Vgl. Malpas, Jeff: Place and Experience. A philosophical Topography, Cambridge:
Cambridge University Press 1999, S. 138tf.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | MICHAEL RASCHE

schaffen, dann ist der Beginn der Philosophie als Beschreibung einer neuen
Ebene menschlicher Erkenntnis das Setzen von Orten und Grenzen, ebenso wie
die beschriebene Welt in neuer Weise von Orten und Grenzen gepragt ist.

Die Erstellung einer Landkarte durch Anaximander stellt vor diesem Hinter-
grund die logische Konsequenz dar: sie beschreibt die Grenzen der Welt, sie si-
chert die Orte und damit auch das Wissen iiber die Welt, das ein Wissen iiber die
Orte ist, iiber dasjenige, was Grenzen hat und aufgrund dieser Grenzen jeder
(unbegrenzten) Raumlichkeit entgegensteht. Indem Anaximander diese Karte
zeichnet, will er das Wissen iiber den Kosmos sichern und dem stidndigen Ver-
schieben der Wahrnehmung zum apeiron hin ein Ende machen. Das Schiff se-
gelt iiber das Meer dem Horizont des apeiron entgegen. Mit dem Nahern des ei-
nen Horizontes geht der Verlust des anderen Horizontes einher und damit auch
ein Verlust des Wissens. Dem will Anaximander entgegentreten, wenn er diese
Karte anfertigt. Das Neue an dieser Karte ist weniger, die Orte zu kennen als
vielmehr das Ansinnen, die Orte zu sichern, die zu Orten eines bestimmten
Raumes werden bzw. sich in ihnen ein neues Raumgefiihl ausdriickt. Anaximan-
ders Erstellung einer Karte ist Ausdruck eines neuen, ausgewogenen Verhéltnis-
ses von Ort und Raum. Der Ort stellt in neuer Weise die Grundlegung der Welt-
deutung dar, aber dies tut er, indem er auf den Raum hin interpretiert wird. Er ist
Teil des Raumes, der wiederum darstellbar wird im Ort.

Diese Ausgewogenheit von Raum und Ort ist kennzeichnend fiir die antike
Philosophie. Dies stellt Casey fest im Zusammenhang seines Bemiihens, den Ort
gegeniiber dem Raum wieder neu in der Philosophie zu etablieren.’! Casey nennt
als Beispiel den platonischen chora-Begriff im Timaios. Das Verstdndnis der
chora ist bis heute sehr umstritten, zumal Platon selbst im Timaios Angaben
macht, die nur sehr schwer miteinander in Einklang zu bringen sind. Aus
Anaximanders Begriff des apeiron lassen sich jedoch wichtige Aufschliisse fiir
die chora gewinnen — wie auch umgekehrt Platons chora Anaximanders apeiron
beleuchtet. Platon sagt iiber die chora, dass sie »allen Werdens bergender Hort
sei wie eine Amme« (49a), sie sei »unsichtbares, gestaltloses, allaufnehmendes
Gebilde« (51a). Sie verfiigt iiber eine materielle Dimension, da sie die »Prage-
masse flir alles« (50c) ist, also die Materie, an der das Sein geschieht und zum

31 Vgl. Casey, Edward S.: Getting Back into Place, Indiana: University Press 22009, S.
352: »The difference between space and place is one of the best-kept secrets in phi-
losophy. Above all in modern Western philosophy, where the very distinction came to
be questioned and then discredited: one way of understanding modernity, as I shall
suggest, is by its very neglect of this distinction. The ancient world, however, knew

otherwise — knew better.«

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 25

Sein wird. Daneben verfiigt sie aber auch {iber eine rdumliche Dimension, ist sie
es doch, die das Weltall und jedes Sein hervorbringt. Der Demiurg schafft an
und in der chora das Sein anhand der Ideen, die an und in der chora Wirklich-
keit werden. Wie nun durch die Ideen die formlose Materie Form und Sein ge-
winnt, nimmt sie Gestalt an und wird ortlich verifizierbar. Den gleichen Vorgang
beschreibt Anaximander, wenn er davon spricht, dass aus dem Unbegrenzten
und Markierungslosen der Kosmos hervorgeht. Es ist ein Geschehen der Ort-
werdung des Seins im Kosmos. Platon vergleicht die chora mit einem »Riittelge-
rit« (52e-53b). Dieses habe die Grundkrifte des Kosmos in Bewegung versetzt:

»Sie aber, in Bewegung gesetzt, zerstreuten sich, voneinander geschieden, dahin und
dorthin, wie bei dem, was von den Worfelschwingen und den anderen Gerédten zur Reini-
gung des Getreides geschiittelt und geworfelt wird, das Feste und Schwere an eine Stelle,

das Lockere und Leichte aber an einen anderen Platz getragen wird und sich dort setzt.«*?

Platon féhrt fort, dass diese Krifte urspriinglich »ohne Verhéltnis und Mal} ge-
wesen« (53a) seien. Dieses »Setzen« und Gestaltwerden bedeutet gleichzeitig,
dass die Dinge ein Mal} und ein gegenseitiges Verhiltnis erhalten. Dies sind
Kennzeichen der Ortwerdung des Seins: Im gestaltlosen Raum der chora ent-
steht das Sein, und diese Entstehung ist ein Ortwerdung, eine Gestaltwerdung,
die ein >Sich-Setzen« ist. Die chora wurde oft interpretiert als der Raum, in dem
der platonische Demiurg den Kosmos erschafft. Diese Interpretation wird der ur-
spriinglichen Bedeutung des Wortes chora allerdings nicht gerecht. Die chora ist
die Erde bzw. der Mutterboden, auf dem Getreide angebaut wird. Auf die Kos-
mogonie gewendet ist sie also dasjenige, auf dem der Kosmos entsteht, das nicht
mit dem Kosmos identisch ist, aber ihn hervorbringt. Die chora ist das Ungeord-
nete, das die Ordnung hervorbringt. Derrida hat die chora beschrieben in diesem
Wechselspiel und in der gegenseitigen Abhingigkeit von Unordnung und Ord-
nung. Sie ist Grundlage und GefdB aller Ordnung und Bestimmung, ohne selbst
geordnet oder bestimmbar zu sein: »Chora nimmt ... alle Bestimmungen auf,
aber sie besitzt keine davon als Eigentum. Sie besitzt sie, sie hat sie, da sie sie
aufnimmt, aber sie besitzt sie nicht, wie man Eigentiimer/Eigenschaften be-
sitzt.«** Der Kosmos in seiner Existenz, aber auch in seiner Bestimmbarkeit be-
ruht damit auf etwas, das ungeordnet und unbestimmbar ist: der Kosmos exis-
tiert, indem er sich in seiner Geordnetheit und Begrenztheit vom Ungeordneten

32 Platon, Timaios, 52e-53a (in: Platon: Werke in acht Bénden, Bd. 7, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 1990).
33 Derrida, Jaques: Chora, Wien: Passagen 22005, S. 27.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | MICHAEL RASCHE

und Unbegrenzten unterscheidet, bleibt aber zugleich auf das verwiesen, von
dem er sich unterscheidet.

Riickgeblendet auf Anaximander wird nun klarer, wie innerhalb des Unbe-
grenzten der Kosmos als Begrenztheit und als Ort entsteht. Platon stellt sich die-
sen Schopfungsakt des Demiurgen als von den Ideen geleitet vor. Die Ideen
wiederum sind die Grundlage der Erkenntnis des Seins und zwar insofern sie
ortlich Wirklichkeit geworden sind. Ahnlich charakterisiert Anaximander den
Beginn des Seins als einen Hervorgang aus dem Markierungslosen, der gleich-
zeitig der Beginn dessen ist, was markiert werden kann und zudem selbst eine
Markierung darstellt — und in der Landkarte als solche dargestellt wird. Anaxi-
mander wie auch Platon greifen in ihren Beschreibungen des Gegensatzes zwi-
schen der geordneten Welt — dem Kosmos — auf der einen Seite und dem unge-
ordneten apeiron bzw. der chora auf der anderen Seite auf einen uralten Gegen-
satz zuriick, der ein omnipridsentes Motiv der mythischen Kosmogonien dar-
stellt: die Geburt der Schopfung aus dem Urchaos und die stindige Bedrohung
der Schopfung, in dieses Urchaos zuriickzufallen. »Friiher als alles entstand das
Chaos, erzdhlt Hesiod in seiner Theogonie (116). Die von Zeus besiegten Tita-
nen, so Hesiod an spéterer Stelle, werden in den Tartaros geworfen. Diesen be-
schreibt Hesiod wie folgt:

»Hier auch haben die Erde, die dunkle, des Tartaros Abgrund,
dann das unwirtliche Meer und der sternendurchfunkelte Himmel,
siamtliche Dinge ihre Quellen und ihre Grenzen (peirata),

schaurig und modrig, so dass davor selbst grauet den Gottern.«**

Der Tartaros befindet sich jenseits der Grenzen, im Urchaos, aus dem die ganze
Welt in ihrer Geordnetheit hervorgegangen ist. Das Ende dieser Geordnetheit ist
das Ende des Kosmos, jenseits des Kosmos ist das Ungeordnete, das Chaos, das
apeiron des Anaximander, die chora des Platon. Anaximander denkt sich die
Entstehung dieser Ordnung aus dem apeiron als eine Absonderung. So berichtet
Ps.-Plutarch:

»Anaximander, der der Gefdhrte des Thales war, sagte, das Unbegrenzte (apeiron) enthal-
te die gesamte Ursache fiir das Werden und Vergehen des Alls, und aus ihm, sagt er, ha-
ben sich die Himmel ausgesondert (apokekristhai) und tiberhaupt alle Welten (kosmous),
die unbegrenzt viele sind. ... Er sagt, dass aus dem Ewigen ein Urkeim des Warmen und

Kalten bei der Entstehung dieses Weltgefiiges abgesondert worden sei und daraus sei dann

34 Hesiod: Theogonie, Stuttgart: Reclam 1999, V. 736-739.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 27

eine Art Feuerkugel um die die Erde umgebende Luft herum hervorgegangen, wie Rinde
um einen Baum herum. Als diese Kugel geplatzt war und in bestimmte Kreise einge-

schlossen wurde, seien die Sonne, der Mond und die Sterne entstanden.«*

Indem das apeiron nicht — wie von Aristoteles beschrieben — die materiale Ursa-
che des Kosmos ist, sondern der Kosmos in seiner Materialitdt erst durch eine
Absonderung und Trennung vom apeiron entsteht, wird klarer, inwiefern der
Kosmos als das Markierte bzw. das Markierungsfédhige im Gegensatz steht zu
dem, was nicht markierbar ist, aus dem es aber entstanden ist. Der Kosmos ist
Kosmos insofern er iiber Grenzen verfiigt, liber ein festes Netz von Orten, das
beschreibbar und — in Form der Karte — zu zeichnen ist.

Casey stellt diesem Zugang zur chora den aristotelischen topos-Begriff ge-
geniiber und skizziert damit die weitere historische Entwicklung. Aristoteles
identifiziert in seiner Physik die Materialitit einer Sache — die hyle — mit der
chora. Aus dieser Perspektive kritisiert Aristoteles Platon in seiner Physik, dass
dieser »Ort und Raum als dieselbe Sache« bezeichnen wiirde,*® eine AuBerung,
die, so Casey, »mehr iiber Aristoles als iiber Platon verrit«.’” Aristoteles wirft
Platon eine illegitime Vermischung von Ort und Raum vor. Der Ort ist das Be-
stimmbare, an dem sich ein Korper befindet, bestimmbar durch seine korperli-
chen und materiellen Merkmale wie Linge und Hohe. Aristoteles definiert den
Ort »als Grenze des umfassenden Korpers« und vergleicht ihn mit einem GefaB:
»Wie »Gefal« einen fortbeweglichen Ort darstellt, so ist Ort ein Gefdl3, das man
nicht wegsetzen kann. [...] Die unmittelbare, unbewegliche Grenze des Umfas-
senden — das ist Ort.«’® Der Ort ist das, wo sich ein Kérper befindet. Der Raum
ist dasjenige, in dem sich die Korper bewegen. Welchen Verlust stellt Casey hier
bei Aristoteles gegeniiber Platon fest, der seitdem die Philosophiegeschichte ge-
pragt hat? Da Aristoteles Platon die Vermischung von Ort und Raum vorwirft,
ist es im Umkehrschluss die Trennung von Ort und Raum, die Aristoteles postu-

35 Ps.-Plutarch, Strom. 2 (DK 12 A 10): »Avo&ipovopov ®dantog Etaipov yevopevov 10
dmeipov @évor THv micoy aitiav &gy Tig Tod TavTOg YevEsE®C TE Kol pOopac, £E oD
O enot Tovg TE 0VPOVOLG dmokekpicBat kol KaBOAov Tovg Gmavtag dmeipovg dvtog
KOGHOVG. ... pNGi 0€ TO €K ToD didiov yovipov Beppod te Kol yoypod Kot TV yévesty
1000¢ 10D KOGpHOV dmokpidijvar kai €k TOVTOV PAOYOG Gpaipav TEPLPVTVOL T TEPL
mv yijv dépt dc @ SévOpd AOGV' foTvog Gmoppaysione kol &l Tvag
amoxAelseiong kOKAOLG VTOGTIVAL TOV AELOV KOl TNV GEANYNV Kol TOVG AGTEPOG. «

36 Vgl. Aristoteles: Physik IV, 2.

37 Vgl. E. Casey: Getting back into place, S. 353.

38 Aristoteles: Physik, IV, 4.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | MICHAEL RASCHE

liert. Was genau trennt Aristoles? Indem er den Ort auf die Koérper hin deutet,
die sich an ihm befinden, wird er zur Eigenschaft eines bestimmten Seins. Die
chora Platons oder das apeiron Anaximanders waren der Grund des Kosmos,
des Seins schlechthin. Dies sieht Aristoteles anders und dufBert damit ein anderes
Verstiandnis von Ort: »Denn nicht alles Seiende ist an einem Ort, sondern nur
der der Bewegung fihige Korper.«*® Casey nennt dies eine »begrenzte und be-
grenzende Idee von Ort«.*” Diese Idee von Ort ist ausgerichtet, aber damit auch
beschrinkt auf die Bewegungen bestimmter, verifizierbarer physikalischer Kor-
per:

»Die Bewegungen der natiirlichen einfachen Korper, wie Feuer, Erde und dergleichen,
zeigen nicht nur an, dass >Ort< wirklich etwas bedeutet, sondern dass er sogar eine gewisse
Kraft besitzt. Es bewegt sich namlich ein jeder an seinen eigenen Ort, wenn man ihn nicht

daran hindert, der eine nach oben, der andere nach unten.«*!

Aristoteles fasst zusammen: »Der Ort scheint zu sein (a) eine gewisse Form von
Fléche, (b) so etwas wie ein Gefal}, (c) ein Umfassendes. Aullerdem: Zugleich
mit und bei dem Ding ist ein Ort; zugleich mit und bei dem Begrenzten sind die
Grenzen.«* Casey resiimiert eine Einengung des bisherigen Ortsbegriffs: »Cho-
ra wird zum Topos, das Unbegrenzte zum Begrenzten.«* Aristoteles macht den
Ort zu einer bloBen verifizierbaren Konkretheit physikalischer Grofen. Dies hat
letztlich zur Konsequenz, dass sich Aristoteles nicht fiir den bestimmten und
konkreten Ort interessiert oder fiir das, was sich an dem Ort befindet, sondern
um die allgemeinen Eigenschaften, die an diesem Ort manifest werden. Geogra-
phie und Philosophie haben sich getrennt und deshalb ist von Aristoteles zwar
uberliefert, dass er sich fiir die Gesetze der Natur interessierte, aber er hat eben
keine Karte der Natur bzw. der Erde gezeichnet. Anaximander tut dies, weil Ge-
ographie und Philosophie fiir ihn nicht zu trennen sind. Anaximander hat eine

39 Aristoteles: Physik, IV, 5.

40 Vgl. Casey, Edward S.: Getting back into Place. A philosophical history, Berke-
ley/Los Angeles: University of California Press 22009, S. 352: »Notice that this de-
limited and delimiting idea of place brings with it the supposition that place is primar-
ily locatory and that what it locates is a physical thing.«

41 Aristoteles: Physik, IV, 1.

42 Aristoteles: Physik, IV, 4.

43 Vgl. Casey, Edward S.: The Fate of Place, S. 50f.: »Place is conceived in the cautious,
finite terms of container and limit, boundary and point. Chora yields to Topos, the
bountiful to the bounded.«

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 29

Karte gezeichnet, weil er gegeniiber dem Mythos die Bedeutung des Konkreten
begriffen hat: Wissen ist an das Konkrete gebunden und dieses Konkrete ist fest-
zuhalten und zu fixieren. Aristoteles deutet dieses Konkrete und Wahrnehmbare
auf objektive Strukturen hin, die sich in diesem ausdriicken und die er in seiner
Metaphysik als »Wissenschaft des Seins des Seienden< zur Mitte seiner Philoso-
phie macht. Damit geht Aristoteles liber Anaximander hinaus, was den Schritt,
den Anaximander unternommen hat, aber nicht weniger notwendig fiir die Philo-
sophie macht.

Der Beginn der Philosophie, wie ihn Anaximander darstellt, ist in vollem
Sinne >topo-graphisch«. Er ist einerseits gebunden an den Topos, den Ort; ande-
rerseits ist er gebunden an das Graphische, das Schreiben. In ihrer Ortsgebun-
denheit wird die Philosophie zur Philosophie, weil sie lernt, den Ort als Ort im
Kontext des Raumes wahrzunehmen. Das philosophische Denken stellt eine
Abstraktion dar, die nicht denkbar ist ohne das Abstrahierte. Die Abstraktion
fiihrt das Abstrahierte weiter zu dem, was nicht direkt wahrgenommen werden
kann, der Welt des Denkens und des rationalen Erschlielens. In dieser Weiter-
fithrung bleibt die Abstraktion an das gebunden, was sie abstrahiert und ist damit
»topischg, ortsgebunden. Diese Gebundenheit driickt sich aus in der Graphizitit,
im Geschrieben-Sein der Philosophie. Der historische Beginn der Philosophie ist
untrennbar verbunden mit der Literalitdt, wie insbesondere die Vertreter der sog.
»Kanadischen Schule< herausgearbeitet haben, wie etwa Walter J. Ong, Jack
Goody oder Eric A. Havelock. So spricht Havelock von einer »literalen Revolu-
tion«, welche »die Erfindung der griechischen Philosophie« hervorgebracht ha-
be.* Ahnlich sieht auch Luhmann in der Fihigkeit der Schrift, »stéirker von der
Sache her« zu argumentieren, den Ursprung der Philosophie.*® Die Schrift er-
mdglicht aber nicht nur aufgrund der hoheren Reflexionsfahigkeit eine intensive-
re Auseinandersetzung mit den zu behandelnden Themen. Havelock verweist
zudem darauf, dass die Sprache in ihrer schriftlichen Verfasstheit sichtbar vom
Menschen getrennt ist. Das gesprochene Wort ist nicht ohne den Sprecher zu
denken, das geschriebene Wort schon. Das Denken des Menschen kann sich auf
diese Weise von den korperlichen Sinnen abkoppeln.*® Das, was Havelock hier
beschreibt, ist ein Aspekt des Ort-Werdens des Denkens: die Graphizitdt des

44 Vgl. Havelock, Eric A.: Als die Muse schreiben lernte, Berlin: Wagenbach 2007, S.
11f.

45 Vgl. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Versuch einer allgemeinen Theorie, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1987, S. 219f.

46 Vgl. Havelock, Eric A.: Preface to Plato, Harvard: Belknap Press 1990, S. 206; vgl.
auch Ong, Walter J.: Orality and Literacy, London: Methuen 1982, S. 103f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | MICHAEL RASCHE

Denkens stellt einen anderen Ort des Denkens dar, das nicht mehr an den den-
kenden oder sprechenden Menschen gebunden ist, sondern einen eigenen Ort
einnimmt, das Geschriebene selbst ist immer topisch. Anaximander bannt das
Topische in eine Karte und setzt den topo-graphischen Beginn der Philosophie
auf der Ebene der Geographie fort, die zu dieser Zeit inhaltlich ein Teilgebiet der
Philosophie ist. Das Zeichnen der Karte ist einerseits Weiterfithrung bzw. Er-
génzung einer neuen Literalitit und Graphizitét, andererseits Zeichen eines neu-
en philosophischen Bewusstseins, das den Ort in ein neues Verhdltnis zum
Raum setzt.

Indem Anaximander eine Karte zeichnet, verweist er auf den topographi-
schen Ursprung der Philosophie, der nicht nur am Anfang der Philosophie steht,
sondern diese auch begleitet. Die Ortsgebundenheit der Philosophie wurde in
den Jahrhunderten nach Anaximander schrittweise aufgelost, indem der konkrete
Ort gegeniiber dem Raum der Mathematik und der Metaphysik ins Hintertreffen
geriet. Casey hat diesen Weg der Philosophie eindrucksvoll beschrieben und
deutlich gemacht, dass die Philosophie auf diesem Weg einen groen Verlust er-
litten hat, den es zu korrigieren gilt.

Anaximander hat mit der Erstellung einer Landkarte den mythischen Raum
iiberwunden zugunsten der philosophischen Hinwendung an das Konkrete und
seiner Einordnung in den Raum. Die Karte konnte entstehen als Teil eines
Wechselspiels von Raum und Ort, und die Philosophie kann nur existieren im
Rahmen dieses Wechselspiels: in der Beachtung des Konkreten vor dem Hinter-
grund des dem Konkreten Enthobenen bzw. des Ortes im Zusammenhang mit
dem Raum. Wie die Antike lange darum ringen musste, dass die Philosophie
nicht in der Ablehnung der Doxa, sondern im Wechselspiel von Doxa und Al-
etheia zu konstituieren ist, verbleibt sie zugleich gebunden an das Wechselspiel
von a-peiron und peiron, von Raum und Ort, Unbegrenztem und Begrenztem.
Beschreibung ist immer auch Be-grenzung, wie Deutung immer auch Ent-
grenzung des Gedeuteten ist. Beides, darauf verweist Anaximander, gehort zur
Philosophie.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... um einer Vielheit statt«
Schellings Konzeption objektiver Raumlichkeit und ihr Beitrag

zu einer Philosophie des Ortes

MARTIN HAHNEL

1. PROBLEMHINTERGRUND

In Edward S. Caseys imposanter tour de force durch die Geschichte des Ortes
wird dem Leser eindrucksvoll vor Augen gefiihrt, wie ein klassischer philoso-
phischer Topos der Philosophie iiber die Zeit fast vollstindig aus dem Blickfeld
des denkerischen Interesses geraten ist und lediglich als Subtext in verschiede-
nen Kontexten durchschimmern konnte, um schlieflich im 20. Jahrhundert seine
unerwartete, aber lautlose Auferstehung erfahren zu diirfen.! Jenes Phinomen
des Ortes, welches in philosophisch eintriglicher Weise sicherlich zuallererst bei
Aristoteles behandelt wurde,? gehort indes noch immer nicht zum zitierfihigen

1 Vgl. Casey, Edward S.: The Fate of Place. A Philosophical History, Berkeley: Uni-
versity of California Press 1997. Fiir eine kurze und prégnante Darstellung der Ge-
schichte des philosophischen Ortsbegriffes siche der von Annika Schlitte und Martin
Hihnel ins Deutsche iibersetzte Ubersichtsartikel von Casey, Edward S.: »Glatte
Réume und grob umrandete Orte — Die verborgene Geschichte des Ortes«, in: Interna-
tionales Jahrbuch fiir Hermeneutik 15 (2016), S. 187-220. Eine vollstindige Uberset-
zung von »The Fate of Place« durch Annika Schlitte und Martin Héhnel ist in Vorbe-
reitung.

2 Vgl. Morison, Benjamin: On Location: Aristotle’s Concept of Place, Oxford: Oxford
University Press 2002. Morison zeichnet in dieser Studie die aristotelische Ortskon-
zeption luzide nach. Darin wird der Ort eines x vornehmlich als primére bewegungs-

lose Umgrenzung eines Dinges verstanden, das dieses x enthilt (vgl. Aristoteles: Phi-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | MARTIN HAHNEL

Repertoire einer modernen Natur- und Kulturphilosophie, die sich nach wie vor
dem »Sog des Raumes« nicht zu entziehen vermag. Dabei ist gerade der Raum,
wie die folgenden Ausfiihrungen zu zeigen beabsichtigen, nicht ohne den Ort zu
denken bzw. ohne einen elaborierten, d.h. inhaltlich selbststindigen Begriff des
Ortes droht jede explizite Bezugnahme auf Raumlichkeit abstrakt und damit
phantasmagorisch zu werden.

Im Laufe der Geschichte, so zeigt Casey in seiner Studie auf, verlor der Ort
insbesondere jene universale naturphilosophische Bedeutung,® die er bei Aristo-
teles noch innehatte. Diese Rolle musste dabei in der Neuzeit einem genuin em-
pirisch-naturwissenschaftlichen Verstdndnis weichen, welches den Ort auf die
Eigenschaft, ein untergeordneter Parameter des Raumes zu sein, mit der ihn aus-
zeichnenden Aufgabe, der Positionalitit von Dingen im Raum einen Begriff zu
geben, reduzierte. Da sich mit Beginn der Neuzeit bekanntlich grundlegend neue
erkenntnistheoretische Interessen ergeben haben, mag es auch nicht verwundern,
warum Edward S. Casey diese Konfrontation des aristotelischen mit dem mo-
dernen Raum- bzw. Ortsverstéindnis als »dramatic«* beschreiben musste. Anders
als noch bei Platon und Aristoteles sind die neuzeitlichen, vorzugsweise mecha-
nistischen Raumtheorien vor allem durch zwei zentrale Begriffe gekennzeichnet:
Ausdehnung und Fortbewegung. Philosophen und Wissenschaftler dieser Epo-
che, wie z.B. Pierre Gassendi und vor allem Sir Isaac Newton, nehmen demzu-
folge an, dass Orte nur noch momenthaft vorkommende Glieder eines universa-
len Raumes sind, der quantitativ durch eine neutrale Homogenitit bestimmt ist
und somit sein Primat gegeniiber dem Ort in jeder Hinsicht zu behaupten im-
stande sei. Diese Perspektive bleibt, wie Casey an mehreren Stellen zu zeigen

losophische Schriften in sechs Bénden, Hamburg: Meiner Verlag 1995, hier Bd. 6:
Physik, IV 4, 212a, 20-21). Edward S. Casey leitet aus dieser Bestimmung von Mori-
son das aristotelische Containermodell des Ortes ab, von dem sich die spdtere Philo-
sophie, vor allem seit der Renaissance, systematisch abzugrenzen versuchte, insofern
sie die Idee eines Umfassenden und UmschlieBenden des Ortlichen durch die absolute
Unendlichkeit des Rdumlichen zu ersetzen bzw. aufzuheben beanspruchte. Dabei ging
nach Ansicht Caseys allerdings ein wichtiges Moment des Ortlichen verloren, das fiir
Aristoteles noch zentral war und bei Schelling wieder auftauchen sollte; und zwar die
Auffassung, dass Orte dynamischen Potenzen oder Kriften gleichen, die fiir sich ste-
hen kdnnen und dabei nicht im Medium eines absoluten Raumes aufzugehen drohen.

3 Zu nennen sei hier insbesondere das bedeutsame Konzept des »natiirlichen Ortes« (oi-
keios topos), das als hervorragende Exposition der teleologischen Metaphysik und
Naturphilosophie des Stagiriten angesehen werden kann.

4 E.S. Casey: The Fate of Place, S. 138.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... UM EINER VIELHEIT STATT« | 33

beansprucht, aber nicht in gleicher Weise ungebrochen. Wie wir seit den moder-
nen naturphilosophischen Arbeiten Alfred North Whiteheads, der die Erkennt-
nisse der modernen Relativitits- und Quantentheorie aufnimmt und in sein pro-
zessphilosophisch-biomorphes Wirklichkeitsmodell eingliedert,” wissen, ist die
Bestimmung eines raumlichen Primates {iber den Ort auch anfechtbar, da wir in-
folge der beschriebenen Raumdeutung mit einiger Gewissheit dem Fehlschluss
aufsitzen, an sich Abstraktes fiir etwas konkret Rdumliches zu halten. Diese
fallacy of misplaced concreteness, wie Whitehead jenen notorischen Irrtum der
(vermeintlich) exakten Naturwissenschaften nennt, beruht in erster Linie auf
dem sogenannten Prinzip der einfachen Lokalisierung (»simple location«), in-
folgedessen der Ort schlechterdings auf die raumzeitlich ausweisbare »Position«
reduziert werde. »Position« ist dabei als depotenzierter »pin-pointed spot in a
massive matrix of relations«® zu begreifen, der jegliche ontologische MafBgeb-
lichkeit aufzugeben bereit sein muss. Im Falle neuzeitlicher Raumtheorien be-
deutet dies, dass abstrakte Ideen wie »Position« oder »Universum« zu definiti-
ven Bezeichnungen fiir verschiedene Phidnomene des »Ortes« werden und diese
folglich auch zu ersetzen beanspruchen. Das hat wiederum zur Konsequenz, dass
der Ortsbegriff vollstindig vom Raumbegriff absorbiert werden kann. Diese un-
umkehrbare Absorption sorgt zudem dafiir, dass der Raum von Dingen befiillt
werden kann, gleichzeitig aber leer an Orten bleibt. Am Ende dieser fatalen
Entwicklung steht fiir Casey deshalb folgende Beobachtung: Der Raum ist abso-
lut (1at. absolvere = loslésen), d.h. er ist von allem (insbesondere den Kdrpern)
entbunden und damit sich selbst genug.

An dieser Vorstellung von der Absolutheit des Raumes, d.h. der Losgeldst-
heit von allen ihn qualifizierenden Bestimmungen, dnderte auch die dazu nur in
scheinbarem Widerspruch stehende Auffassung von Leibniz iiber die Relativitat
des Raumes wenig.” Leibniz begriindet seinen Einwand gegen den absoluten

5 Vgl. Whitehead, Alfred North: Prozess und Realitdt. Entwurf einer Kosmologie,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1987.
E.S. Casey: The Fate of Place, S. 138.
»lch habe mehrfach betont, dass ich den Raum ebenso wie die Zeit fiir etwas rein Re-
latives halte; fiir eine Ordnung der Existenzen im Beisammen, wie die Zeit eine Ord-
nung des Nacheinander ist. Denn der Raum bezeichnet unter dem Gesichtspunkt der
Moglichkeit eine Ordnung der gleichzeitigen Dinge, insofern sie zusammen existie-
ren, ohne lber ihre besondere Art des Daseins etwas zu bestimmen. Wenn man meh-
rere Dinge zusammen sieht, so wird man sich dieser Ordnung der Dinge untereinan-
der bewusst.« (Leibniz, Gottfried Wilhelm: Hauptschriften zur Grundlegung der Phi-
losophie I, Hamburg: Meiner Verlag 1966, S. 135.) Folgender Satz scheint nach An-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | MARTIN HAHNEL

Raum bekanntlich mit seinem Satz der Identitidt des Nichrunterscheidbaren, der
besagt, dass es keine zwei ununterscheidbaren Einzeldinge geben kénne.® Da
ndmlich gemél der von Newton beschriebenen homogenen Auffassung des ab-
soluten Raumes sich die Relationen der Korper untereinander nicht verdndern
konnen bzw. eine absolute Wahrnehmung dieser Verdnderung unmoglich sei,
miisse sich diesbeziiglich auch die Idee der Bewegung als sinnlos erweisen.’
Dennoch muss Leibniz irgendwie auch anerkennen, dass es ohne eine implizite
Vorstellung von einem absoluten, d.h. ermdglichenden Raum, auch keine Rela-
tionen geben kann, die eine »Ordnung«, d.h. einen Raum eigener Art, bilden.
Somit ist der Raum fiir Leibniz nichts anderes als ein immanenter Beziehungs-
zusammenhang, der zwar die verschiedenen Stellen von Ké&rpern einbegreift und
damit eine absolute Realitit auBerhalb der Korper verneinen kann, dabei aber
nicht umhin kann, diese relationale Struktur als unabhidngige rdumliche Ord-
nung, als »Beisammen« zu beschreiben.

Anders als Leibniz wird Immanuel Kant auf seine eigene Weise das Konzept
des absoluten Raumes von Newton in Grundziigen iibernechmen und damit einer
philosophischen Bestimmung zufiihren, die auch schicksalhaft fiir die darauf
folgende Zeit, vor allem fiir Schelling, sein sollte.!® Edward S. Casey sieht je-
doch in Kant nicht den endgiiltigen Vollstrecker hinsichtlich der vollstdndigen
ontologischen Annullierung des Ortes, sondern wittert in seinem Denken auch
gewisse Potentiale flir seine Riickgewinnung, die er in der Idee des Leibes als

sicht Schellings fiir den Idealisten Leibniz besonders problematisch: »Sensorium, sagt
Newton, ist der Ort, wo die wahrnehmende oder die empfindende Substanz gegenwér-
tig ist, um die sinnlichen Bilder der Dinge, welche durch die Nerven und das Gehirn
dahin gebracht werden, unmittelbar wahrzunehmen.« Schelling, Friedrich W.J.: »Dar-
stellung des Naturprocesses«, in: Schriften zur geschichtlichen Philosophie, [= Schel-
lings Schriften, Bd. 5], Miinchen: C.H. Beck 1979, S. 318. (im Folgenden: DNP X).

8 G. W. Leibniz: Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie I, S. 145.

9 Ebd, S. 146.

10 »Der Raum ist eine notwendige Vorstellung a priori, die allen duleren Anschauungen
zum Grunde liegt. Man kann sich niemals eine Vorstellung davon machen, daf3 kein
Raum sei, ob man sich gleich ganz wohl denken kann, da3 keine Gegenstidnde darin
angetroffen werden. Er wird also als die Bedingung der Moglichkeit der Erscheinun-
gen, und nicht als eine von ihnen abhingende Bestimmung angesehen, und ist eine
Vorstellung a priori, die notwendigerweise duBleren Erscheinungen zum Grunde
liegt.« (Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, A 24, 67f.; im Folgenden: KrV).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... UM EINER VIELHEIT STATT« | 35

Nullpunkt und Transmissionsglied der Erfahrung sieht.!! Gerade die Auseinan-
dersetzung mit der Raumkonzeption Kants scheint hier einen Schliissel fiir unse-
re Beschiftigung mit dem Ort zu bieten. Wenig bekannt ist dagegen die Position
Schellings, der in seinen spédten naturphilosophischen Untersuchungen das Pro-
blem des »konsumierenden Raumes« erkannt hat und damit eine Riickbindung
an ein Ortsverstidndnis vorbereitet, die zugleich durch eine tiefgreifende Kritik
am Kantischen Raumkonzept gewédhrleistet werden kann.

2. SCHELLINGS KONZEPTION DES RAUMES

Ich komme nun an die entscheidende Stelle, welche den Kern der vorliegenden
Uberlegungen ausmachen soll. Es gibt in der gegenwirtigen Beschiftigung mit
philosophischen Raumtheorien eine zwischen Kant und Leibniz vermittelnde, in
der Rezeption bislang jedoch vernachléssigte Konzeption, die auch in Edward S.
Caseys eher historisch angelegten Studie mit keinem Wort erwéhnt wird: Ich
spreche von Schellings spiten naturphilosophischen Uberlegungen zu Raum und
Ort in seiner »Darstellung des Naturprocesses« von 1843-1844. Darin schlief3t
sich Schelling weder der Position von Leibniz noch der Auffassung von Kant in
Bezug auf die Bestimmung des Raumes an. Es liegt, wie ich zeigen werde, dabei
die Vermutung nahe, dass Schelling mit seiner Idee der objektiven Raumlichkeit
der Dinge implizit ein Ortsverstiandnis formuliert hat, das einer néheren Untersu-
chung unterzogen werden sollte. Nach der Interpretation von Thomas Buchheim,
an die ich mich im Folgenden groBtenteils halten werde, konnen wir es flir wahr-
scheinlich halten, dass fiir Schelling die Behandlung des Ortes »das [...] anste-
hende Thema«'? seiner Spétphilosophie gewesen sei.

2.1 Schellings Auseinandersetzung mit den Raumauffassungen
von Leibniz und Kant

Offensichtlich schien sich der frithe Schelling am Kantischen Raumbegriff noch
nicht ernsthaft gestolen zu haben. Wohl erst in seiner iiberaus komplexen und
spekulativen Spitphilosophie, deren systematische Rekonstruktion noch immer
nicht abgeschlossen ist, finden wir einen Ansatz fiir eine Raumkonzeption, die

11 Diese Perspektive wird zweifelsohne gestiitzt durch Kants spite, im opus postumum
gewonnene Einsicht in die Apriorizitit des Leibes.

12 Buchheim, Thomas: Eins in Allem. Die Selbstbescheidung des Idealismus in Schel-
lings Spatphilosophie, Hamburg: Meiner Verlag 1992, S. 170.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | MARTIN HAHNEL

sowohl mit der Kantischen als auch mit der Leibnizschen Auffassung von
Réumlichkeit hart ins Gericht geht. Schelling, der in diesen Ausfithrungen nicht
bei einer bloBen Darstellung oder Kritik dieser Ansdtze bleibt, scheint dariiber
hinaus ein Verstdndnis anzubieten, das sich nicht mit der Deduktion des Ortes
aus der Vorhandenheit des Raumes zufrieden gibt. Anders als manche Theorien
leugnet Schelling in seiner phinomenalen Bestimmung des Ortes bzw. der Ort-
lichkeit nicht die unabhéngige Existenz des Raumes; er spielt die klassischen
Raumkonzepte, z.B. von Leibniz und Newton, folglich auch nicht gegeneinander
aus, sondern versucht, den Raum so zu beschreiben, dass er so etwas wie selb-
standige Orte zuzulassen vermag. Schelling begibt sich damit — im Vorgriff auf
Heidegger — auf die Suche nach der »Stitte dessen, was Dasein heiBt.«!

In seiner Spéatphilosophie entwickelt Schelling demzufolge ein Verstdndnis
von reiner Subjektivitit, das begrifflich stark an topologische Ideen gekniipft ist.
In der »Darstellung des Naturprocesses« kritisiert er zunichst das Leibnizsche
Raumverstindnis, das es unter anderem nicht erlaube, die positive (man kdnnte
auch sagen: ortliche) Verschiedenheit zweier logisch identischer Objekte zu fas-
sen.' Leibniz hebe dementsprechend Descartes’ Bestimmung des Rédumlichen
als ein materiell Ausgedehntes auf, indem er den Raum »vergeistige«, d.h. ma-
thematisiere, und somit zu einem »iiberfliissigen Scheinkonzept«'> herabsinken
lasse. Kant, der die negative Idee der Identitit von Leibniz ebenfalls kritisiert!®,
verbindet dagegen den Raum mit einem transzendentalen Erfahrungsbegriff, der
es ihm ermdglicht, zwei identische Kugeln in der einen subjektiven Anschauung
voneinander zu unterscheiden.!” Schelling, der in &hnlicher Weise diesen Man-

13 Ebd., S. 192.

14 DNP X, S. 315.

15 T. Buchheim: Eins in Allem, S. 184.

16 KrV, B 319ff.

17 Das Kugelbeispiel hat sicherlich Furore gemacht: So hat Max Black bekanntermaf3en
versucht, die Identitdt des Nicht-Unterscheidbaren dahingehend zu stiitzen, indem er
von zwei symmetrischen Welten spricht, die jeweils nur eine Kugel enthalten, welche
aber in allen Eigenschaften der Kugel im Paralleluniversum entspricht. Die beiden
Kugeln sind daher nur iiber ihre Entfernung voneinander zu unterscheiden (Ders.:
»The Identity of Indiscernibles«, in: Mind 61 (1952), S. 153-164). Allerdings wendet
Buchheim gegen diese Bestimmung folgenden Punkt ein: »Denn dann hétte man be-
reits gesetzt, dass eine numerische Verschiedenheit von Dingen primédr gegeniiber ei-
nem Unterschied in pradikativen Eigenschaften wére.« (T. Buchheim: Eins in allem,
S. 74). Daher verweist Buchheim auf Saul Kripkes Uberlegung (in: Naming and Ne-
cessity, Oxford: Oxford University Press 1980), die Identitit des Nicht-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... UM EINER VIELHEIT STATT« | 37

gel der Identitdtskonzeption von Leibniz konstatiert, mochte im partiellen Ein-
klang mit der Kantischen Raumauffassung, aber auch iiber den Konigsberger
hinausgehend, seinerseits eine positive Identitdt beschreiben, die sich vielmehr
an der Subjektivitdt von Orten, die auch als Potenzen verstanden werden kdnnen,
auszurichten habe. Es wird hierbei hoffentlich ersichtlich, dass Schelling die Po-
sitivitdt der Identitét anders konzipiert als Kant es tut: »Der Raum macht es al-
lein moglich, zwei sich vollig und in jeder Hinsicht gleiche Dinge als numerisch,
d.h. wenigstens der Existenz nach, verschiedene vorzustellen, wenn sie ndmlich
dem Raum nach auseinander sind.«'® Wie hier deutlich wird, verabschiedet
Schelling damit keineswegs den Raum als objektive apriorische Grofe. Wohl-
gemerkt ist der Raum fiir ihn nur nicht mehr das »alles verschluckende Medi-
umg, sondern »die reine Form der Existenz«, also »in sich selbst absolut dufer-
lich«'® und damit — hier wieder in Ubereinstimmung mit Kant, fiir den bekannt-
lich Existenz kein dem Gegenstand hinzukommendes Prédikat sein diirfe — die
»Realisationsform okkasionell gewisser Identitit.«*

Eine solche Raumlichkeit, die den Gegenstinden selbst zukommt, ist also
ohne ein objektives Prinzip des Raumes nicht zu beschreiben, denn auch das
Auseinandersein der Dinge benétigt Raum (nicht aber einen Raum wie den abso-
luten Raum).?! Mit der Idee, dass der Raum in sich selbst absolut duBerlich sei,
d.h. sich ausschlieBlich in und an konkret Existierenden »verrdumliche«, denkt
Schelling aber bereits etwas an, das man mit Fug und Recht auch »Ort« bzw.

Unterscheidbaren ausschlieBllich als eine Exemplifizierung des Gesetzes vom Wider-
spruch zu sehen. Fiir das uns interessierende Raumkonzept von Leibniz bleibt aber al-
lein entscheidend, dass die Komplexitit einer Konstellation, wie sie das negative
Konzept der Identitét reprisentiert, Vorrang vor der »Primitivitit« der Individuen hat.
»Primitivitdt« bedeutet hier — im Sinne von Peter Strawson — logische Unabhéngig-
keit, was nicht implizieren soll, dass Individuen damit automatisch die Fahigkeit ab-
gesprochen wird, keine Konstituentien von Relationen zu sein.

18 DNP X, S. 314.

19 Ebd. S. 328.

20 T. Buchheim: Eins in allem, S. 186.

21 Hier scheint Schelling mit der Vorstellung zu brechen, dass der Raum dennoch als
homogen angesehen wird, obwohl die Dinge in ihm getrennt vorliegen. Bereits Aris-
toteles war der Ansicht, dass »die Wirklichkeit trennt< (vgl. Aristoteles, Metaphysik
VII, 13, 1039a7). Fiir Schelling ist der homogene Raum als konsumierendes Ganzes —
dhnlich wie fiir Casey — etwas Unwirkliches; erst im Auseinandersein der Dinge —
nicht im Beisammensein, wie Leibniz mutmalite — offenbart sich seine tatsdchliche
Rolle und Funktion.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | MARTIN HAHNEL

»Ortlichkeit« nennen kénnte. Vermochte Kant den Raum als apriorische An-
schauungsform einfach nicht wegzudenken, so wagt Schelling nun den unerhér-
ten Versuch, Raum ohne anschauliche Rdumlichkeit, d.h. eben ortlich, zu den-
ken. Diese Transformation des Raums zur reinen Potentialitédt, in der sich ver-
schiedene Identitdten formieren, ist bislang kaum diskutiert worden. Schelling
stellt dabei in Bezug auf den Raumbegriff einiges klar: »Es ist also nur wahr,
dass ich den Raum nicht partiell wie die Dinge, sondern entweder gar nicht oder
nur ganz auftheben kann.«?? Im Falle, dass Schelling den Raum tatsiichlich als
Kontinuum unzdhliger Potentialititen aufheben ldsst, so miisste man sich dann
ernsthaft fragen, ob damit nicht auch ein komplexer Ortsbegriff priasupponiert
wird, den es in mehreren Schritten zu explizieren gilt. Sicherlich lisst die Idee
eines absoluten Raumes nur die Vorstellung, nicht aber die tatsédchliche Existenz
selbstidndiger Subjektivititen zu, deren Nachweis durchaus eine Grundlage fiir
die Entwicklung von Erkldrungsmodellen fiir heterogene Phinomene wie »Om-
nisubjektivitit«, »Pluripotenz« oder »Panpsychismus« bieten konnte. Wiirde
man also Subjekte tatsdchlich als 6rtliche Potenzen oder potentielle Orte spezifi-
zieren, die nicht langer gezwungen sind, aus einem Einheitsraum hervorzutreten,
dann koénnte man auch die Depotenzierung des Raumes zu einer nicht-
wirksamen, aber existenten Hintergrundgrofe mit guten Griinden rechtfertigen.
Objektive Raumlichkeit und Subjektivitit wiirden dann genau dort zusammen-
treffen, wo sich etwas ereignet, d.h. an einem Ort, der fiir sich selbst und aus
sich selbst, im Sinne eines aktiven Potentials, existiert. Wie hier leicht zu erken-
nen ist, konnte es sich bei diesen »Orten« auch um eine Paraphrase dessen han-
deln, was wir unter Lebewesen verstehen.?

Wie sich bereits angedeutet hat, stimmt Schelling in wichtigen Punkten, z.B.
in der Unmdglichkeit einer empirischen Fassbarkeit des Raumes, mit Kant grof3-
tenteils iiberein. Schellings Auffassung zufolge haftet der begrenzte Raum bei
Kant jedoch sprichwdrtlich an unserer Anschauung?, die uns damit nicht begrei-

22 DNPX, S.316.

23 Eine Erhellung des Zusammenhangs zwischen Ortlichkeit und Lebendigkeit wiirde
den Rahmen der hier vorliegenden Uberlegungen sprengen und miisste an anderer
Stelle geleistet werden. Wichtige Anregungen hierzu finden sich bereits in den anth-
ropologischen und biologischen Schriften von Helmuth Plessner, der Lebewesen auf-
grund ihrer Positionalitdt ndher qualifiziert, wobei nicht-menschliche Lebewesen
»zentrisch« (d.h. in ihrem Ort eingeschlossen), menschliche Lebewesen dagegen »ex-
zentrisch« (d.h. ihren Ort transzendierend) positioniert sind. (Ich verdanke diesen
Hinweis Annika Schlitte.)

24 Vgl. DNP X, S. 315.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... UM EINER VIELHEIT STATT« | 39

fen ldsst, wie Dinge ohne Raumlichkeit und Ausdehnung sind. Schelling méchte
hingegen den Raum als ein Unendliches (im Sinne eines unendlich Moéglichen)
denken, das die Dinge als »verortete Rdume« oder eben als Orte existieren ldsst.
Dieser Ortsraum ist anders als der absolute Raum gerade nicht selbststindig,
sondern blof von begrifflichen Bestimmungen entkoppelt, und kann daher auch
nicht als Gefdll oder abgeschlossenes Ganzes betrachtet werden. Er »darf [...]
weder selbst ein durch Bestimmungen (einen Begriff) gefasstes Subjekt sein,
von dem in abstracto die Rede sein konnte, noch darf er bloB} fiir uns auftretender
Schein, d.h. ohne objektive Grundlage sein (wie bei Leibniz).«** Nach Schelling
besteht nun »die Gefahr der Kantischen Ansicht [...] darin, da8 wir durch die an
das menschliche Vermdgen gebundene Scheinhaftigkeit des Raumes selbst, die-
se Scheinhaftigkeit in alles im Raum Wirkliche eintragen, und dieses im Raum
Objektive so seinerseits ein nur Scheinbares, wenn man so will: bloe Erschei-
nung ist.«*® In Ubereinstimmung mit den Untersuchungen von Edward S. Casey,
wird der Ort letztlich auch bei Kant vom Raum, d.h. der Anschauung, die ihn
begleitet, »konsumiert« und damit zu einem flatus vocis. Diese Art der Raum-
lichkeit bei Kant ist nach Schelling letzten Endes die »Scheinbarkeit dessen, was
das rdumlich Wirkliche zur blol mdglichen Bestimmung einer Welttotalitét her-
absetzt.«*’ Sie ist, noch prignanter gesagt, die »Scheinbarkeit dessen, was in ihm
ist«, also gerade nicht in dhnlicher Weise iiberfliissig wie bei Leibniz. Dass et-
was im Raum ist, macht den Raum ja gerade aus. In Anlehnung an Aristoteles
kann Schelling deshalb auch sagen: »Also durch Dinge wird wohl der Raum be-
stimmt, aber nicht umgekehrt kann der Raum die Wirklichkeit der Dinge in An-
sehung der GroBle oder Gestalt bestimmen, weil er an sich selbst nichts fiir sich
Bestehendes, Wirkliches ist.«?®

Fiir Schelling ist der Raum demnach ein »so passives, so absolut Subjektlo-
ses, dass wir ihm unmdglich eine eigene Subsistenz zuschreiben kdnnen; er
selbst kann nicht seyn, eben weil kein Subjekt in ihm ist, und doch ist er, wie
nicht abzuweisen.«* Diese antikantische Subjektlosigkeit des Raumes, der doch
irgendwie ist, hat dabei einen nicht zu libersehenen Vorteil. Der als passiv be-
stimmte, doch-seiende Raum wird so zum Medium der Freilassung der Dinge
von seinen Bestimmungen: »Mit der Freilassung jener bis jetzt blo mdglichen
Subjekte mufl zugleich das Subjekt selbst [...] in die Weite und Freiheit gelan-

25 T. Buchheim: Eins in allem, S. 188.
26 Ebd., S. 189.

27 Ebd., S. 190.

28 DNP X, S. 334,

29 Ebd. S. 320f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 | MARTIN HAHNEL

gen: diese Weite und Freiheit ist der Raum, der (es ist aber wesentlich die} zu
denken) von dem sich entschlieBenden Subjekt schon voraus ersehen war als die
Auskunft fiir sich selbst, zugleich als die Form, in der jedes der Subjekte — unbe-
engt von dem anderen — fiir sich, d.h. in seinem Ort (denn auch dieser war vo-
rausersehen), zur wirklichen Existenz komme.«* Die Dinge, die bislang die Last

! werden nun zu ihrem Ortlich-

der Totalitit des Raumes »ertragen« mussten,’
seinkonnen »freigelassen«, ohne damit mehr genétigt zu werden, sich gegensei-
tig zu beeinflussen, d.h. sich einander mit der ihnen zugesprochenen Rdumlich-
keit »belasten« zu miissen. Auch am Beispiel des Schellingschen Korperver-
stindnisses zeigt sich dieser wichtige Aspekt einer Freilassung. Der Korper ist
nach Schelling »das aus der Ideenwelt errettete, in die Welt der Freiheit und der
Verinderlichkeit Entkommene.«**Weil der Leib fortan einen Ort neben anderen
Orten (bzw. Leibern) haben kann, kann er auch leibhaftig er selbst sein. Damit
ist das Raumliche oder Ortliche auch als ein »integres Wirkliches«®> zu verste-
hen. Thomas Buchheim sieht daher wahre Rdumlichkeit in folgender Bewandt-
nis begriindet: »Wir haben Wirklichkeit schon im Einzelnen, nicht erst im Gan-
zen.«** Und an anderer Stelle heiBt es dhnlich: »Der Schellingsche Raum ist so-
mit blo zum Schein ein einziges (ausschlieBliches) Subjekt der Welt, in Wirk-
lichkeit sind allein die vielen Subjekte in ihm, und er selber nichts.«* Der Raum
wird bei Schelling also stets als ein Teilbares gedacht, welches nicht aus der Idee
eines partitionierbaren Ganzen hervorgehen kann, sondern dem Prinzip folgt,
wonach ein »Ganzes« nur durch und als seine Teile realisiert und antizipiert
werden kann. Damit ist der Ort auch nicht mehr als Teil (d.h. als »Position«) ei-
nes iibergeordneten Ganzen (d.h. eines »absoluten Raumes«) zu begreifen, son-
dern stellt vielmehr selbst ein Ganzes dar.

30 Ebd. S. 313f.

31 T. Buchheim: Eins in allem, S. 185.

32 Schelling, F. W. J.: Sammtliche Werke, 1. Abteilung: 10 Bde. (= I-X); II. Abteilung: 4
Bde. (= XI-XIV), hg. v. Karl Friedrich August Schelling. Stuttgart/Augsburg: J. G.
Cotta’scher Verlag 1856-1861, hier XI, S. 432. (im Folgenden: SW)

33 T. Buchheim: Eins in allem, S. 185.

34 Ebd.

35 Ebd, S. 190.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... UM EINER VIELHEIT STATT« | 41

2.2 Schellings weiterfiihrende Uberlegungen zum Raum
und die Préfiguration eines Ortsbegriffes

Mit dem gerade skizzierten »Abschied vom Ganzen«,*® fiir den der Schel-
lingsche Raumentwurf durchaus ein gutes Beispiel zu liefern vermag, geht auch
der Abschied von der Idee einer ganzheitlichen, parmenideisch inspirierten
Wirklichkeitsauffassung einher. Vielmehr gibt es, mit Schelling gesprochen, vie-
le »fassliche Wirklichkeiten«®’, die er als 6rtlich gegebene Subjekte bezeichnet.
Analog dazu ist auch das Auseinandersein vieler Orte friiher als das Befasstsein
in einem Raum, denn »je weniger ndmlich der Raum ein Subjekt ist, umso unab-
hiingiger voneinander wirklich sind die Subjekte in ihm.«*® Obwohl Schelling
den Ort zu keiner Zeit ontologisiert, sondern sich stets um das Aufzeigen seiner
Moglichkeit bemiiht, scheint er ihm dennoch eine eigenstindige Kraft oder Po-
tenz zuzusprechen, die sich nur vermdge des Getrenntseins von anderen Orten
entfalten lisst. Die Ortlichkeit der Potenz wird bei Schelling unter anderem auch
dadurch garantiert, dass durch den Ort hindurch das Gesetz der Schwere walten
kann: »Denn indem ein jedes Element aus dem Ort, an den es gesetzt, und an
den es durch die Schwere gebunden ist, indem es aus seinem Ort enthoben, aber
diese mittelst der Schwere (welche ich die Ort-behauptende Kraft nennen moch-
te) behauptet, macht es sich zum Meister der Zeit und hat, anstatt, wie die spéte-
ren einzelnen Wesen, der Zeit unterthan zu seyn, vielmehr diese sich unterwor-
fen, wie es der unablédssige Umlauf bezeugt, indem es nicht todter ruhender Wei-
se, sondern lebendig, durch die Bewegung selbst, die nicht eine fortschreitende,
sondern eine in sich selbst zuriicklaufende ist, seinen Ort behauptet.«*® Lebendi-
ge Wirklichkeiten lassen sich damit nicht im Sinne der simple location raumzeit-
lich verorten, sondern ihre Lage ist durch eine iiber bloe formale Modalitét hin-
ausgehende Moglichkeit bestimmt: »Die logische Stétte der Bestimmung (d.i. im
Grunde nichts anderes als ihr Bedingungsverhéltnis zu anderer Bestimmtheit)
darf natiirlich nicht verwechselt werden mit einem Ort im Raum, an dem sich
etwas befindet.«*® Dabei spielt fiir Schelling auch die Zeit (welche sich den
Moglichkeiten gibt, ihnen Zeit gibt, sich einrdumen zu lassen) eine Rolle: »In

36 Buchheim, Thomas: »Das Wirkliche und der Abschied vom Ganzen. Zu Schellings
spater philosophischer Einsicht«, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 48/2
(1994), S. 192-209.

37 T. Buchheim: Eins in allem, S. 186.

38 Ebd., S. 191.

39 DNP X, S. 323.

40 T. Buchheim: Eins in allem, S. 170.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 | MARTIN HAHNEL

der intelligiblen Welt [...] hat jedes Wesen seinen ihm mit Notwendigkeit zu-
kommenden Ort, aber es ist nicht der Raum, der ihm seine Stelle bestimmt, son-
dern die Zeit.«*' Wir kénnen also festhalten, dass die »Aufgabe« des Raumes da-
rin besteht, sich — um den Dingen ihre Stelle geben zu kdnnen — fiir die Zeit zu-
riickzunehmen und jenen Dingen damit iiberhaupt erst Moglichkeiten einzurdu-
men. Dabei ist nicht der Raum, der Objekte enthilt, sondern das Subjekt, das die
Struktur des es Enthaltenden »auf eine andere Weise«*? an sich haben muss, die
»Stitte aller Bestimmungen. «*

3. ABSCHLUSS: SCHELLING — EIN DENKER DES ORTES?
PERSPEKTIVEN UND UNGEKLARTE
FORSCHUNGSFRAGEN

Wir konnen an den Einzeluntersuchungen zum Raumbegriff, die selbstverstind-
lich noch eine vertiefende Analyse verdienen, erkennen, dass Schelling ein Ver-
stindnis von Ortlichkeit entwickelt hat oder begonnen hat zu entwickeln, wel-
ches bislang noch keine wiirdigende Rezeption erfahren hat. Dabei grenzt sich
Schelling von den etablierten Raumtheorien des 17. und 18. Jahrhunderts, vor al-
lem von Leibniz und Kant, ab, indem er das Primat des Raumes auf seine Weise
in Frage stellt und stattdessen eine Pluralitit von »freigelassenen« Wirklichkei-
ten annimmt, die als Ortliche Potenzen den unendlichen Raum »nachbarschaft-
lich bewohnen«. Durch diese Bestimmung verschwindet der Raum als solcher
nicht, sondern er wird zugunsten der Ortssubjekte bloB3 depotenziert, d.h. auf das
reduziert, was ihm natiirlicherweise zukommt — Ordnung von Mdglichkeiten zu
sein.

Allerdings bleiben an dieser Stelle noch viele Fragen offen. So miisste eine
vertiefende Untersuchung den Entwicklungsgang von Schellings Denken in Be-
zug auf den Raum noch genauer nachzeichnen und ferner in Augenschein neh-
men, inwieweit sich der frithe Schelling des transzendentalen Idealismus in die-
ser Frage vom spidten Schelling der spekulativen Naturphilosophie unterschei-

41 SW X1, 429.

42 T. Buchheim: »Das Wirkliche und der Abschied vom Ganzen, S. 196. Diese »andere
Weise« des Enthaltenseins verweist eindeutig auf das Konzept der Metonymie: Vgl.
dazu Schweidler, Walter (Hg.): Zeichen — Person — Gabe. Die Metonymie als philo-
sophisches Prinzip, Freiburg: Alber Verlag 2014.

43 T. Buchheim: Eins in allem, S. 184.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»... UM EINER VIELHEIT STATT« | 43

det.* Hinsichtlich der genuinen Raumkonzeption, die Schelling in »Die Darstel-
lung des Naturprocesses« entwickelt, ist es zudem erforderlich, die Stichhaltig-
keit der Kritik Schellings am Raumbegriff von Leibniz und Kant zu {iberpriifen.
In Bezug auf Leibniz wire zudem eine Revision der Schellingschen Interpretati-
on der Leibniz-Clarke-Kontroverse iiber den Raum sowie seine Auseinanderset-
zung mit dem Leibnizkritiker Christian August Crusius, der den Raum als »Ab-
straktum der Existenz«* versteht, eine nihere Betrachtung wert. Uberhaupt ist
hier die Frage nach der Deutung der »Idee des Existierenden« entscheidend. In
seinem jiingsten Beitrag geht Thomas Buchheim bereits dezidiert auf diesen zu
einer umfassenderen Kliarung beitragenden Sachverhalt ein, indem er mit dem
wirklichen und selbststdndigen Seienden, das die Idee des Existierenden konsti-
tuiere, zwei Grundziige des spiten naturphilosophischen Denkens von Schelling
verbindet: »Erstens ein Werdendes und iiberaus Gewordenes, evolutionidr Ent-
standenes zu sein. Zweitens ein korperliches und daher im Raume verstreutes

46

Dasein zu haben.«** Mit Blick auf Kant wire schlieBlich noch zu fragen, in wel-

chem Umfang das negative Konzept der Identitdt, welches Leibniz begriindet hat

44 Folgende Arbeiten geben hierzu erste Anregungen: Andries, Marcus: Schellings Ent-
wicklungsbegriff: Wandlungen und Konstanten in seiner Naturphilosophie (Diss.),
Tiibingen 2011; Gent, Werner: »Die Kategorien des Raumes und der Zeit bei F. W. J.
Schelling«, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 8 (1954), S. 353-377; Heu-
ser-Kessler, Marie-Luise: »Dynamisierung des Raumes und Geometrisierung der
Kréfte. Schellings, Arnims und Justus Graimanns Konstruktion der Dimensionen im
Hinblick auf Kant und die Mdglichkeit einer mathematischen Naturwissenschaft«, in:
Walter Zimmerli/Klaus Stein/Michael Gerten (Hg.), Fessellos durch die Systeme.
Frithromantisches Naturdenken im Umfeld von Arnim, Ritter und Schelling, Stutt-
gart/Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1997, S. 275-316; Weh, Michael: Identitit
der Identitit und Differenz von Raum und Zeit bei Schelling mit Blick auf die Relati-
vitéts- und Quantentheorie (Diss.), Kassel 2003; Ziche, Paul: »Raumdimensionen und
Prinzipiendeduktion. Beweise fiir die Dreidimensionalitdt des Raumes bei Schelling
und Hegel«, in: Wolfgang Neuser/Vittorio Hosle (Hg.), Logik, Mathematik und Natur
im objektiven Idealismus. Festschrift f. D. Wandschneider zum 65. Geburtstag,
Wiirzburg: Konigshausen und Neumann 2004, S. 157-173; Zimmermann, Rainer: Die
Rekonstruktion von Raum, Zeit und Materie. Moderne Implikationen Schellingscher
Naturphilosophie (Habil.), Frankfurt a. M./ Berlin/ Bern: Peter Lang 1998.

45 DNP X, S. 320.

46 Buchheim, Thomas: »Die Idee des Existierenden und der Raum. Vernunfthintergriin-
de einer Welt duBlerer Dinge nach Schellings Darstellung des Naturprocesses von
1843/44«, in: Kant-Studien 106/1 (2015), S. 36-66, hier: S. 42.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 | MARTIN HAHNEL

und das von Kant dementsprechend kritisiert wurde, Einfluss auf die Raumauf-
fassung des Konigsbergers, die dhnlich wie diejenige Schellings ein positives
Verstédndnis von Identitdt zugrunde legt, ausiiben konnte. Allerdings deutete sich
in diesem Beitrag bereits an, dass vor allem der spdte Schelling einen anderen
Begriff von positiver Identitéit als Kant entwickelt hat, den es in einem wichtigen
Seitenblick zu betonen gilt. All diese Voriiberlegungen kdnnen und sollen letzt-
lich dem allgemeinen Ziel dienen, einen Ortsbegriff bei Schelling ausfindig zu
machen und zu formulieren.*’

Eine weitere grole Aufgabe konnte darin bestehen, die Position Schellings
im Abgleich mit Edward S. Caseys Untersuchung in einen philosophichistori-
schen Kontext einzubetten und weiterhin zu schauen, inwiefern Schelling aktuel-
le phéanomenologische Diskussionen, die sich noch immer zuriickhaltend gegen-
iiber naturphilosophischen Entwiirfen zeigen, zu beleben vermag. Moglicher-
weise briachte eine Analyse der Raumkonzeption Schellings Licht in die von
Casey bestirkte Deutung der Rolle Kants im Hinblick auf eine moderne Wieder-
gewinnung des Ortes. Eine Untersuchung der ambivalenten Rolle Kants, welcher
nach Casey einerseits am Primat des Raumes gegeniiber dem des Ort festhélt, al-
lerdings auch an der »reappearence of place«*”® im Kontext einer Leibphéno-
menologie beteiligt scheint, ist ein ausgesprochenes Desiderat der Forschung im
Rahmen einer Philosophie des Ortes. Gegebenenfalls bietet es sich in diesem
Kontext an, auf Schellings Reflexionen iiber den Korper oder die Idee einer kdr-
perlichen Wirklichkeit,* die ein Konzept von situierter, aber freigelassener Leib-
lichkeit zu vermitteln nahe legen, einzugehen.

47 Orte gibt es nach Schelling nur im Plural. Fiir den einen subjektiven Raum hingegen
gibt es trotz vieler empirisch feststellbarer Orte nur einen Ort, und zwar den, welchen
die Anschauung bei sich versammelt. Daraus folgt, dass ich mir auch nicht gewahr
werden kann, einen Ort neben anderen Orten einzunehmen und gleichsam auch selbst
ein Ort neben anderen Orten zu sein. Das subjektive Raumverstindnis verhindert da-
her die Moglichkeit realer Begegnung. So ist es nicht verwunderlich, weshalb Thomas
Buchheim die Schellingsche Philosophie in Abgrenzung zu Kant und Leibniz auch als
Phidnomenologie der Begegnung auslegt und in dem Satz zusammenfasst: »Die Welt
ist fiir uns nur im Modus der Begegnung wirklich.« (T. Buchheim: Eins in allem, S.
183)

48 E.S. Casey: The Fate of Place, S. 197ff.

49 Der Begriff des Korpers scheint sofort den Primat des Raumes zu bestétigen, denn so-
bald ich »Korper« sage, meine ich Korper im Raum. Wahrend der »Korper« sein Ge-
fangensein im Raum durch sein BloB-K&rper-Sein bereits besttigt, betont der »Leib«

gerade die Freiheit des Ortes und kann somit »aus der Enge in die Weite« gelangen.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einen Ort in der Welt haben

Orientierungsversuche mit Heidegger und Arendt

RENE TORKLER

»Rechts ist da, wo der Daumen links ist< — es liegt gewissermalen auf der Hand,
dass uns diese Redewendung, die zumeist scherzhaft und dann vorgebracht wird,
wenn jemand dazu neigt, rechts und links zu verwechseln, in Wirklichkeit wenig
Orientierung verstattet. Es zeigt sich ndmlich, dass uns die Unterscheidung von
rechts und links tatsdchlich schwerfiele, wo rechts und links bloB aufeinander
verweisen wiirden, ohne an einem dritten festgemacht werden zu kdnnen.

Auch wenn Kant in seiner Schrift »Was heif3t: Sich im Denken orientieren?«
es weniger auf eine Orientierung im Raum als eben vielmehr auf eine Orientie-
rung im Denken angelegt hat, so stellt fiir ihn doch die »geographische« Orientie-
rung das Grundmodell dar, auf dem im Weiteren aufgebaut werden soll und das
er an folgende Voraussetzung gekniipft sieht: »Zu diesem Behuf bedarf ich aber
durchaus Gefiihl eines Unterschiedes an meinem eigenen Subjekt, ndmlich der
rechten und linken Hand.«!

Nun kann man sich fragen, ob es denn tatsdchlich Subjekte sind, die nach
rechts und links zu unterscheidende Hénde verfiigen, oder ob dies nicht eher
leiblichen Wesen ansteht.? Und wenn dies freilich etwas polemisch gesprochen

1 Kant, Immanuel: Was heif3t: sich im Denken orientieren. Werkausgabe, hg. v. Wil-
helm Weischedel, Bd. V, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1968, A 308.

2 Dass dieses Problem in Wirklichkeit schon der junge Kant klar gesehen hat, zeigt be-
reits eine seiner vorkritischen Schriften: »Da wir alles, was auler uns ist, durch die
Sinnen nur insoferne kennen, als es in Bezichung auf uns selbst stehet, so ist kein
Wunder, daBl wir von der Verhiltnis dieser Durchschnittsflichen zu unserem Korper

den ersten Grund hernehmen, den Begriff der Gegenden im Raume zu erzeugen.«

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 | RENE TORKLER

sein mag, so ist es doch nicht zuletzt der Kantische Subjektbegriff, den Heideg-
ger — der »nach Kant die umfassendste und griindlichste Analyse des Sich-
Orientierens vorlegt«® — in Sein und Zeit einer Generalkritik unterziehen mdchte.
Aus einem »weltlosen Subjekt«* (SuZ, S. 110) heraus ist Orientierung nimlich
Heidegger zufolge gerade nicht zu gewinnen, weshalb Kant notwendigerweise
»den vollen Zusammenhang der Konstitution einer moglichen Orientierung
[verkennt].« (SuZ, S. 109) Heidegger illustriert dies an einem einfachen Gedan-
kenexperiment:

»Angenommen, ich trete in ein bekanntes, aber dunkles Zimmer, das wihrend meiner
Abwesenheit so umgerdumt wurde, daf3 alles, was rechts stand, nunmehr links steht. Soll
ich mich orientieren, dann hilft mir das »blo3e Gefiihl des Unterschieds< meiner zwei Sei-
ten gar nichts, solange nicht ein bestimmter Gegenstand erfaf3t ist, von dem Kant beildufig
sagt, »dessen Stelle ich im Gedéchtnis habe«. Was bedeutet das aber anderes als: ich orien-
tiere mich notwendig in und aus einem je schon sein bei einer »bekannten< Welt.« (SuZ,
S. 109)

Um sich orientieren zu konnen, muss man offenbar nicht nur rechts und links un-
terscheiden konnen, man muss auch klar zuordnen, was von beiden rechts und
was links ist — und das wird mir ganz ohne eine Bezugnahme auf die Welt kaum
gelingen konnen. Ich muss — und das ist Heideggers Punkt — bereits in der Welt
sein, damit dieses Anliegen zu realisieren ist. (SuZ, S. 108f.)

Der von Heidegger in Sein und Zeit entwickelte Begriff des In-der-Welt-
seins wird von Arendt aufgenommen und modifiziert. Welt und Weltlichkeit
sind Begriffe, deren Bedeutung auch fiir Arendts Werk kaum zu {iberschitzen ist
— und bei aller Verschiedenheit ihres Denkens und Wirkens von demjenigen
Heideggers ist immer wieder auf die starken Konvergenzen zwischen den Welt-
begriffen der beiden hingewiesen worden.’

Kant, Immanuel: Von dem ersten Grunde des Unterschiedes der Gegenden im Raume.
Werkausgabe, hg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. I, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1978,
S. 995.
Stegmaier, Werner: Philosophie der Orientierung, Berlin: De Gruyter 2008, S. 134.
Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tiibingen: Mohr Siebeck 2006, in Folgenden zitiert
als SuZ, hier S. 110.

5 Benhabib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 2006, S. 96ff.; Belardinelli, Sergio: Martin Heidegger und Han-
nah Arendts Begriff der »Welt« und »Praxis«. In: Papenfuss, Dietrich; Poggeler, Otto

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 47

Die These, die wir im Verlauf dieses Textes entwickeln wollen, zielt darauf
ab, dass Arendt letztlich da an Heidegger anschlie3t, wo es darum gehen miisste,
sich in einer Welt zu orientieren, die von menschlicher Pluralitdt geprégt ist, und
sein Konzept der Mitwelt in einer Weise sozialphilosophisch weiterentwickelt,
die in Sein und Zeit nicht voll erschlossen wird. Auf dieser Grundlage lassen sich
Uberlegungen zum Zusammenhang von Ortlichkeit und Weltorientierung entwi-
ckeln, die bei beiden noch nicht in vollem Maf3e eingelost sind.

Wir werden in dieser Absicht zundchst ausgehend von Heideggers frithem
Hauptwerk skizzieren, welche Rolle raumliche Orientierung und das Mitsein mit
Anderen in seinem frithen Denken spielen (I.). Von da aus soll Arendts von Plu-
ralitit gepragter Weltbegriff entfaltet werden, um zeigen zu kénnen, inwiefern
sich das Problem der Orientierung fiir sie in einer génzlich anderen Art und Wei-
se stellt als fiir Heidegger — die gleichwohl geeignet ist, Aspekte von Heideggers
Denken zusammenzufiihren, die dieser selbst unverbunden lief3 (I1.).

Heideggers Spuren reichen weit in Arendts Werk hinein. Dies offenbart sich
besonders da, wo die rdumlichen Strukturen von Heideggers Denken in den
Blick genommen werden, die sich am Begriff der Orientierung explizieren las-
sen. Wie sich zeigt, sind diese Spuren auch in Arendts Begriff der politischen
Welt wiederzufinden, in dem sich eine durchaus strukturdhnliche, wesentlich
raumliche Charakteristik aufweisen liasst. Hierzu werden wir im letzten Teil des
Textes auch spitere Texte Heideggers einbeziehen, welche unseren leitenden
Gedanken zu plausibilisieren geeignet sind (I11.).

Doch machen wir uns zunichst an den Réumlichkeitsparagraphen von Sein
und Zeit klar, was in unserem Zusammenhang iiberhaupt mit Rdumlichkeit ge-
meint sein kann.

HEIDEGGER UND DIE RAUMLICHE DIMENSION
DES WELTLICHEN

Die Raumlichkeit des In-der-Welt-seins

In Heideggers Denken ist es fiir das Phdnomen, das er Weltlichkeit nennt, von
zentraler Bedeutung, dass alles innerhalb der Welt Begegnende in einer ganz ur-
spriinglichen Beziehung zum menschlichen Dasein steht — und diese Beziehung
unterscheidet sich von allem, was in einer naturwissenschaftlich objektivieren-

(Hg.): Zur philosophischen Aktualitdit Martin Heideggers, Frankfurt a. M.: Kloster-
mann 1990, S. 128-141.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | RENE TORKLER

den Perspektive auf Weltdinge ausgesagt werden kdnnte, in einer sehr grundsétz-
lichen Art und Weise. Verstehen wir die Dinge aus ihrem phdnomenalen Welt-
zusammenhang heraus — und das miissen wir, wenn wir mit Blick auf den Um-
gang mit ihnen nicht einem cartesisch gepriagten Reduktionismus erliegen wollen
— so zeigt sich, dass diese Weltdinge in einer von Heidegger als ontologisch ver-
standenen Weise stets bereits aufeinander bezogen oder verwiesen sind, die je-
dem naturwissenschaftlichen Objektivismus vorher- und daher entgeht. Dieser
Blick auf die Welt ist fiir ihn nichts, was sich erst auf Grundlage »objektiver«
Verhiltnisse der Dinge zueinander ergédbe, sondern bildet umgekehrt vielmehr
erst die eigentliche Basis fiir jeden mdglichen wissenschaftlich-objektivierenden
Zugriff auf alles in der Welt Begegnende.®

Im Grunde genommen handelt es sich eigentlich auch nicht um einen Blick
»auf die Welt, da es kein Blick von aufen ist, sondern auch das menschliche
Dasein selbst in so urspriinglicher Art und Weise in den weltlichen Zusammen-
hang eingesponnen ist, dass Heidegger das »In-der-Welt-Sein« als Grundverfas-
sung des Daseins (SuZ, S. 52ff.) bestimmt:

»In-der-Welt-sein besagt nach der bisherigen Interpretation: das unthematische, umsichti-
ge Aufgehen in den fiir die Zuhandenheit des Zeugganzen konstitutiven Verweisungen.
Das Besorgen ist je schon, wie es ist, auf dem Grunde einer Vertrautheit mit der Welt.«
(Suz, S. 76)

Als rdumlich versteht Heidegger diesen weltlichen Zusammenhang nun nicht
primér in dem Sinne, dass die Welt als eine Art Behéltnis oder Container ge-
dacht werden miisste, in dem jedem Weltding bestimmte Koordinaten zugeord-
net wiren, mittels derer sich ihre Lage zueinander beschreiben lieBe. »Es ist nie
zunichst eine dreidimensionale Mannigfaltigkeit moglicher Stellen gegeben, die
mit vorhandenen Dingen ausgefiillt wird.« (SuZ, S. 103) Ein solcher, cartesisch-
mathematisch geprigter Zugriff erwiese sich fiir ihn als vollig ungeeignet, um
das grundlegend rdumliche Verhéltnis der Weltdinge zueinander einsehen zu
konnen. »Die objektiven Abstinde vorhandener Dinge decken sich nicht mit
Entferntheit und Nihe des innerweltlich Zuhandenen.« (SuZ, S. 106)

Alles in der Welt »Zuhandene« ist vielmehr durch eine Form der Ndhe be-
stimmt, die sich durch das Ausmessen eines bestimmten Abstands gar nicht be-
ziffern lasst. Das zuhandene »Zeug« hat nicht nur irgendeine Stelle im Raum,

6 Vgl. Dreyfus, Hubert L.: »In-der-Welt-sein und Weltlichkeit. Heideggers Kritik des
Cartesianismus«, in: Thomas Rentsch (Hg.): Martin Heidegger. Sein und Zeit, Berlin:
Akademie Verlag 2001, S. 69-87, hier S. 73ff., S. 85.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 49

sondern einen Platz, an den es gehort und der sich aus dem innerweltlich begeg-
nenden Zeugzusammenhang heraus bestimmt: »Hingehdrigkeit entspricht dem
Zeugcharakter des Zuhandenen«. (SuZ, S. 102) Diese Hingehdrigkeit des Platzes
markiert den Umstand, dass der Platz nicht blof} einen zwar konkreten, aber fir
sich beliebigen Raumpunkt bezeichnet, sondern innerhalb eines Rahmens eine
Bewandtnis gewinnt — und diesen Rahmen fasst Heidegger im Begriff der Ge-
gend. Fiir die Gegend ist es nun charakteristisch, dass sie »zuvor entdeckt« sein
soll, das heift, sie gehort zu den Bedingungen, unter denen wir die Rdumlichkeit
der Weltdinge iiberhaupt erfahren. Rdumlichkeit meint dabei nicht, dass diese
Weltdinge unverbunden innerhalb eines charakterlosen Raumes vorzufinden wi-
ren, sondern in einer Verbindung stehen, welche ebenfalls mit der spezifischen
Struktur des weltlichen Zusammenhangs korrespondiert, die Heidegger als
ein Um-zu-Verhéltnis beschreibt. Eben diese Struktur nennt Heidegger den
»Zeugcharakter« des innerweltlich Zuhandenen.

Dass etwas nicht am Platz ist oder moglicherweise sogar fehlt, 1asst sich nur
auf Grundlage eines Verstidndnisses von Réumlichkeit verstehen, das die ortliche
Situiertheit innerhalb der Welt nicht auf eine iiber Koordinaten zu beschreiben-
de, letztlich aber kontingente Lage reduziert, sondern in den von Heidegger als
Bewandtniszusammenhang charakterisierten Weltkontext einbettet.

Zu dieser Welt, in der er ist, verhilt sich der Mensch nun auf dem Wege der
Sorge, die fir die Konstitution des Daseins die insgesamt zentrale Schliisselrolle
spielt. »Dasein [...] [ist] ontologisch verstanden Sorge [...]. Weil zu Dasein we-
senhaft das In-der-Welt-sein gehort, ist sein Sein zur Welt wesenhaft Besorgen.«
(SuZ, S. 57) Da aller Umgang mit innerweltlich Begegnendem fiir Heidegger in
diesem Sinne besorgend ist, schlieit dies auch das Verhéltnis des menschlichen
Daseins zur rdumlichen Dimension seiner Umwelt mit ein und auch der Begriff
der Gegend steht vor dem Hintergrund eines von der Sorge geprigten Weltver-
héltnisses: »Dieses im besorgenden Umgang umsichtig vorweg im Blick gehal-
tene Wohin des mdglichen Zeughaften Hingehorens nennen wir die Gegend.«
(Suz, S. 103)

Diese hier nur grob skizzierte Konstitution des weltlichen Zusammenhangs
tragt also — auf die fiir Heideggers Denken spezifische Art und Weise — unver-
kennbar rdumliche Ziige. Die Frage, was es fiir eine Bewandtnis mit etwas hat,
ist in der Analyse der Weltlichkeit immer auch rdaumlich geprigt, denn die Be-
wandtnisganzheit des innerweltlichen Zeugzusammenhangs konstituiert sich
nicht primér intentional oder teleologisch, wie es in Heideggers Beispiel, mit
dem Hammer habe es seine Bewandtnis beim Hammern, zunichst nahezulegen
scheint, sondern es ist stets auch wesentlich, dass wir es mit einer rdumlichen
Struktur zu tun haben. »Zur Bewandtnisganzheit, die das Sein des umweltlich

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | RENE TORKLER

Zuhandenen ausmacht, gehort gegendhafte Raumbewandtnis.« (SuZ, S. 111,
kursiv R.T.)

Raum ist damit ein zentrales Konstituens von Welt, die ihrerseits offenkun-
dig ein Strukturmoment des In-der-Welt-Seins darstellt. Heidegger will hier
nicht zuletzt zeigen, dass »das Umhafte der Umwelt, die spezifische Rdumlich-
keit des in der Umwelt begegnenden Seienden selbst durch die Weltlichkeit der
Welt fundiert ist und nicht umgekehrt die Welt ihrerseits im Raum vorhanden
ist.« (SuZz, S. 101f.)

(Welt-)Orientierung als besorgende Umsicht

Sich in der Welt zu orientieren ist fiir Heidegger nun offenbar ein Vorgang, bei
dem von der Gegend und damit von eben derjenigen Struktur ausgegangen wer-
den muss, die wesentlich von dem als Zeugzusammenhang charakterisierten
Verweisungsganzen bestimmt wird.

»Diese gegendhafte Orientierung [...] macht das Umhafte, das Um-uns-
herum des umweltlich nichstbegegnenden Seienden aus.« (SuZ, S. 103) Da Ori-
entierung in dieser Weise mit der Umwelt korrespondiert, deren Binnenverhélt-
nisse von einem »um-zu« geprigt sind, nennt Heidegger sie auch umsichtig:
»Der Umgang mit Zeug unterstellt sich der Verweisungsmannigfaltigkeit des
»Um-zu«. Die Sicht eines solchen Sichfiigens ist die Umsicht.« (SuZ, S. 69)
Diese Umsicht ist die spezifische Umgangsweise des Daseins mit innerweltlich
Begegnendem, welche dieses nicht verdinglicht, sondern aus seinem weltlichen
Zusammenhang heraus begreift.

Fiir dieses Verstindnis gegendhafter Orientierung, in der eine Gegend den
Platz eines Hingehorens zuweist, ist es charakteristisch, dass Orientierung kei-
nen aktiven Prozess darstellt, sondern vor allem in einem passivisch zu fassen-
den Orientiertsein besteht. Diese passivische Formulierung zeigt abermals Hei-
deggers Absetzung von einem aktiv sich orientiernden Subjekt; ein Subjekt-
Objekt-Dualismus soll mit Blick auf das Verhiltnis des Sich-orientierenden und
der Welt, innerhalb derer diese Orientierung vonstatten geht, ja gerade vermie-
den werden.

»Es ist nicht das Ich, nicht das Subjekt, das sich orientiert, [...] kein >weltloses Subjektc,
das sich durch Orientierung eine Welt erschliet, sondern das Dasein findet sich »immer
schon« in vertrauten Gegenden, auf die es sich ausrichtet, weil es in ihnen schon eingerich-
tet ist.«”

7  W. Stegmaier: Philosophie der Orientierung, S. 139.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 51

Die Welt ist also nicht das Problem, innerhalb und aufgrund derer ein Subjekt
mit einer Orientierungsnotwendigkeit konfrontiert wiirde, welches dieses aus
sich heraus bewiltigen konnte oder miisste. Vielmehr ist die Welt selbst der Zu-
sammenhang, der ein Orientiertsein gewdhrleistet. Diese Uberlegung korrespon-
diert mit vielen Stellen in Sein und Zeit, in denen ein aus sich heraus die Welt
konstruierendes Subjekt einer eingehenden Kritik unterzogen wird. Auch die
Uberlegung zum Verhiltnis von Welt und Raum gehéren in diesen Zusammen-
hang, da hier deutlich wird, wie wenig das Verhéltnis von Mensch und Welt an-
gemessen gefasst ist, wenn wir es als Gegeniiberstellung von Subjekt und Objekt
denken.

»wDer Raum ist weder im Subjekt, noch ist die Welt im Raum. Der Raum ist
vielmehr »in< der Welt, sofern das fiir das Dasein konstitutive In-der-Welt-sein
Raum erschlossen hat.« (SuZ, S. 111) Raum ist hier nicht in dem Sinne aprio-
risch gemeint, dass es die Anschauungsform eines weltlosen Subjektes wire,
»das einen Raum aus sich hinauswirft. Aprioritit besagt hier: Vorgingigkeit des
Begegnens von Raum (als Gegend) im jeweiligen umweltlichen Begegnen des
Zuhandenen.« (SuZ, S. 111)

Es zeigt sich, dass diese Analyse der Orientierung innerhalb der Réumlich-
keitsparagraphen (§§ 22-24) in direktem Zusammenhang mit dem vorausgegan-
genen Zeichenkapitel von Sein und Zeit steht, da die Zeichen im Zeugzusam-
menhang als orientierunggebendes »Zeigzeug« (SuZ, S. 78) fungieren. Dabei
sind sie mit dem Zuhandenen so stark verwoben, dass sie von diesem bisweilen
kaum zu unterscheiden sind: Zeichen und Zuhandenes verweisen aufeinander —
ebenso Zeichen auf Zeichen und Zuhandenes auf Zuhandenes — sodass Orientie-
rung »immer auch eine Orientierung in Zeichen«® bedeutet. Dennoch bleibt das
Zeichen insofern qualitativ aus dem Zeugganzen klar herausgehoben, als es sich
an die Umsicht des besorgenden Umgangs wendet und so Zuhandenheit, Ver-
weisungsganzheit und Weltlichkeit anzeigt. (Vgl. Suz, S. 79, S. 81) An den Zei-
chen wird der weltliche Charakter gegenseitiger Verwiesenheit also in besonde-
rem Mal3e deutlich, sie bilden gewissermafen die »Innenbeleuchtung< des Ver-
weisungszusammenhanges der Welt«®, welche deren Binnenstruktur sichtbar
macht. »Das Zeichen erschlieit auf dirckte Weise den Horizont, innerhalb des-
sen es wirksam ist.«!* Dabei adressiert das Zeichen ein spezifisch riumliches In-

8 W. Stegmaier: Philosophie der Orientierung, S. 138.

9  Luckner, Andreas: Martin Heidegger »Sein und Zeit«, Paderborn: Schoningh 1997,
S. 44.

10 Pocai, Romano: Die Weltlichkeit der Welt und ihre abgedringte Faktizitét, in: Rent-
sch: Martin Heidegger. Sein und Zeit, S. 51-67, hier S. 59.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | RENE TORKLER

der-Welt-Sein und spielt auf diese Weise eine ausgezeichnete Rolle bei der Ori-
entierung innerhalb einer Umwelt. Im Ergebnis stellt solche Orientierung we-
sentlich einen raumerschlieffenden Vorgang vor dem Hintergrund menschlicher
Sorge dar; sie entsteht fiir Heidegger also aus dem weltlichen Zusammenhang
heraus, indem »der besorgende Umgang sich eine Orientierung gibt und si-
chert.« (SuZ, S. 79, kursiv R.T.) Nicht das Dasein orientiert sich selbst, es ist
vielmehr der besorgende Umgang im und aus dem weltlichen Verweisungszu-
sammenhang heraus, der Orientierung stiftet.

Dasein als Mitsein

Das In-der-Welt-sein des Daseins impliziert nicht nur, dass dieses in einem ur-
spriinglichen Zusammenhang mit allen innerweltlich begegnenden Entitéten,
dem Zuhandenen, steht. Die Welt hilt fiir den Menschen mehr bereit als solches
Zeug, namlich andere Menschen, und das Dasein ist auf diese Anderen immer
schon in nicht minder urspriinglicher Wese bezogen, als es bis hier fiir nicht-
menschliches innerweltlich begegnendes Seiendes aufgewiesen worden war.

Das Verhiltnis zu diesen Anderen muss allerdings ganz anders gedacht wer-
den als dasjenige zu allem zuhandenen Zeug, da diese ebenfalls als Dasein ver-
standen werden miissen:

»Die Welt gibt nicht nur das Zuhandene als innerweltlich begegnendes Sei-
endes frei, sondern auch Dasein, die Anderen in ihrem Mitdasein.« (SuZ, S. 123)
Es ist hier klar ersichtlich, dass es gewissermallen zwei sich voneinander unter-
scheidende Ebenen des innerweltlichen Zusammenhangs gibt: Zum einen das
Verhiltnis zu nicht-daseinsmaBigem, also nicht menschlichem Seienden, das an-
ders als begegnende Andere bloB zuhanden ist. Hier geht es also um alles
Nichtmenschliche, das Zeug in seiner Zuhandenheit, das in dieser Weise auf das
Dasein bezogen ist. Demgegeniiber stehen die daseinsmifBigen Anderen, die
ebenfalls von der Welt »freigegeben« werden wie das Zuhandene auch. Aller-
dings muss das Verhiltnis zu diesen Anderen, die ebenfalls Dasein sind, ganz
anders gedacht werden als dasjenige zu nichtmenschlichem Seienden.

Gleichzeitig darf die Untersuchung auch dann, wenn sich das Verhiltnis zu
anderen Menschen sich freilich anders gestaltet als dasjenige zu Dingen, nicht
die bereits erreichte Analyse des Weltverhéltnisses unterschreiten, in der ein
Subjekt-Objekt-Dualismus bislang erfolgreich vermieden worden war. Wir tun
also gut daran, das Verhaltnis zu Anderen nicht als Intersubjektivitdiit misszuver-
stehen. Heidegger steht hier vor der Aufgabe, auch das zwischenmenschliche
Verhiltnis in einer Weise zu denken, die einen Riickfall in ein subjekthaftes Ver-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 53

stindnis des Menschen vermeidet — da sich ansonsten die bis hierhin erarbeitete
Weltkonstitution wieder aufhdbe:

»Die Klarung des In-der-Welt-seins zeigte, dall nicht zunichst »ist« und auch nie gewesen
ist ein bloBes Subjekt ohne Welt. Und so ist am Ende ebensowenig zunéchst ein isoliertes
Ich gegeben ohne die Anderen. Wenn aber »die Anderenc< je schon im In-der-Welt-sein mit
da sind, dann darf auch diese phanomenale Feststellung nicht dazu verleiten, die ontologi-
sche Struktur des so »Gegebenen« fiir selbstverstidndlich und einer Untersuchung unbe-
diirftig zu halten. Die Aufgabe ist, die Art dieses Mitdaseins in der nidchsten Alltaglichkeit
phénomenal sichtbar zu machen und ontologisch angemessen zu interpretieren.« (SuZ,
S. 116)

Diese ontologisch angemessene Interpretation verlangt nicht zuletzt, dass diese
im Weltzusammenhang nicht einfach als »neben< dem jeweils eigenen Dasein
vorhandene Seiende begriffen werden, sondern dass der weltliche Zusammen-
hang gegenseitiger Verwiesenheit sich auch auf Seiendes erstreckt, das die
Seinsart des Daseins hat, also: auch auf andere Menschen.

»In der Struktur der Weltlichkeit der Welt liegt es, dal die Anderen nicht zundchst als
freischwebende Subjekte vorhanden sind neben anderen Dingen, sondern in ihrem um-
weltlichen besorgenden Sein in der Welt aus dem in dieser Zuhandenen her sich zeigen.«
(Suz, S. 123)

Dennoch miissen sich zwischen dem »Mitsein« anderer Menschen und der Bin-
nenstruktur des Zeugzusammenhanges natiirlich signifikante Unterschiede erge-
ben, da die Anderen als Dasein auf eine ganz andere Weise gegeben sind als zu-
handenes Zeug. Da Dasein »sich in seinem Sein verstehend zu diesem Sein ver-
hilt« (SuZ, S. 52f.), ist es offensichtlich auf ganz andere Art und Weise in der
Welt als nicht-daseinsmédfiges Seiendes. Das Mitsein ist also notwendigerweise
von ganz anderer Art als das Verhéltnis zu nicht-daseinsméfigem Seienden. Es
ist ja nicht weniger als offensichtlich, dass wir uns zu anderen Menschen ganz
anders verhalten und ganz anders auf diese beziehen als auf nicht menschliche
Entitéten.

Heidegger trigt diesem Unterschied nicht zuletzt dadurch Rechnung, dass er
zwar fir die fir den innerweltlichen Zusammenhang angenommene Sorge-
Struktur nicht nur auf das Zeug, sondern auch auf die Anderen bezieht, dabei je-
doch terminologisch noch einmal zwischen Besorgen und Fiirsorge differenziert.
Er wihlt hier also fiir das aktive Verhiltnis der Bezogenheit auf anderes, mir in
der Welt Begegnendes einen anderen Begriff und spricht nicht wie beim Zeug

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | RENE TORKLER

vom Besorgen, sondern driickt das innerweltliche Verhiltnis zu mitseiendem
Dasein durch den Begriff der Fiirsorge aus: »Dieses Seiende wird nicht besorgt,
sondern steht in der Fiirsorge. [...] Die Fiirsorge als faktische soziale Einrich-
tung [...] griindet in der Seinsverfassung des Daseins als Mitsein.« (SuZ, S. 121)

Wir hatten den Zusammenhang der Bewandtnis als einen rdumlichen Zu-
sammenhang, als »Raumbewandtnis« kennengelernt. Da Heidegger die Raum-
lichkeit des Daseins in den Kapiteln vor der Analyse der Mitwelt behandelt, diir-
fen wir davon ausgehen, dass die Uberlegungen zur Riumlichkeit die Grundlage
seiner Analyse von Mitweltlichkeit bilden und fiir die Begegnung mit Anderen
in dhnlicher Weise bestimmend sind wie fiir seine Analyse der Zuhandenheit und
des innerweltlich begegnenden Zeugs. Zwar haben wir es beim Mitsein mit ei-
nem wechselseitigen Verhéltnis zu tun, weshalb der Begriff der »Bewandtnis«
nicht ohne weiteres auf das Verhiltnis zum Anderen {ibertragbar ist, »aber die
Sache, um die es geht ist doch vergleichbar.«!! Es ist daher iiberraschend, dass
der Gedanke der Orientierung in der Welt mit Blick auf die Mitwelt nicht wieder
aufgegriffen wird. Diese Beschriankung des Orientierungsbegriffs auf nicht-
daseinsméBige Sorgeverhiltnisse ist nicht ohne weiteres nachzuvollziehen, da
das Mitsein mit der Weltlichkeit des Daseins ansonsten fest verbunden gedacht
wird und ebenfalls eine unverkennbar raumliche Dimension besitzt:

»Die Weltlichkeit wurde interpretiert (§ 18) als das Verweisungsganze der Bedeutsamkeit.
[...] Nach der jetzt durchgefiihrten Analyse gehort aber zum Sein des Daseins [...] das
Mitsein mit Anderen. Als Mitsein »>ist« daher Dasein wesenhaft umwillen Anderer. Das
muB als existenziale Wesensaussage verstanden werden. [...] Diese mit dem Mitsein vor-
géngig konstituierte Erschlossenheit der Anderen macht [...] die Weltlichkeit mit aus.«
(Suz, S. 123)

Nehmen wir dies ernst, so muss das Mitsein genau wie Dasein und Weltlichkeit
auch raumlich gedacht werden, da die »mit dem Mitsein vorgéngig konstituierte
Erschlossenheit der Anderen [...] die Weltlichkeit mit aus[macht]« (SuZ, S.
123). Schon von daher muss — auch wenn der Begriff der Orientierung im Kon-
text der Analyse des Mitseins nicht wieder aufgegriffen wird — dem Mitsein eine
rdumliche Dimension eingeschrieben sein, da Heidegger es als etwas themati-
siert, das mit dem Dasein in untrennbarer Weise verbunden ist. »Die Welt ist nie

11 Figal, Giinter: Martin Heidegger. Phanomenologie der Freiheit, Frankfurt a. M.: Beltz
Athendum 1988, S. 143.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 55

nur eine Umwelt, sie ist immer auch eine Mitwelt«!'? — und andersherum gilt hier
ebenso, dass auch die Mitwelt immer als insofern auch in dem Sinne als eine
Umwelt zu denken ist, dass sie rdumlichen Charakter aufweist.

Freiheit und Fiirsorge

Das Mitsein kommt zum Dasein also nicht blo als ein moglicher Programm-
punkt im Gesamtgeschehen innerhalb einer Welt hinzu, in der das Dasein an-
sonsten auch als solipsistisches Subjekt sein Leben hétte gestalten konnen. Da-
sein ist vielmehr von vornherein auf das Miteinandersein mit Anderen hin ange-
legt. Es gibt kein Dasein, das ohne diese grundlegende Verwiesenheit auf Ande-
re auskdme. Selbst in vollstindiger Einsamkeit ist solche Vereinsamung erst
dadurch iiberhaupt konstatierbar, dass Dasein wesentlich Mitsein bedeuten wrir-
de. Auch wenn Andere im konkreten Fall fehlen sollten, liee sich dieses Fehlen
ja nur unter Annahme einer grundsétzlichen Verwiesenheit auf solche Anderen
konstatieren.

»Auf dem Grunde dieses mithaften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon immer die, die
ich mit anderen teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-sein ist Mitsein mit ande-

ren. Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.« (SuZ, S. 118)

Wir tun gut daran, das »schon immer« in dieser Passage so grundsétzlich als ir-
gend moglich zu verstehen. Das Dasein, so will uns Heidegger klar machen, ist
schon Mitsein, bevor und auch ohne dass ein Anderer iiberhaupt thematisch
wird; und in diesem Sinne ist Mitsein existenzial, da es vom Dasein gar nicht ab-
zutrennen ist: Der Begriff driickt weniger das zuféllige Konfrontiertsein eines
Einzelnen mit ihm in der Welt gegeniiberstehenden Anderen aus, als vielmehr
eine eigentiimliche »Haltung«'3 des Daseins »selbst«. Im Mitsein steht also ei-
gentlich nicht ein Dasein einem anderen gegeniiber, sondern es handelt sich um
eine Beziehung innerhalb des Daseins, ndmlich zwischen dem Dasein, das je
meines ist, zum je anderen Dasein. Da Heidegger auch das Mitsein nicht auf sub-
jektphilosophischer Grundlage denkt, geht es hier eben nicht um eine herzustel-
lende Intersubjektivitit, die zwischen ansonsten freischwebenden Subjekten erst
gestiftet werden miisste. Dasein und Mitsein sind in solch enger Weise aufeinan-

12 Benhabib, Seyla: Der 6ffentliche Raum — bei Martin Heidegger und Hannah Arendt,
in: Mittelweg 36, 6/1994, S. 74-83, hier S. 77.
13 A. Luckner: Sein und Zeit, S. 44.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | RENE TORKLER

der bezogen, dass auch das, was wir iblicherweise Fremdverstehen nennen,
nicht als Uberbriickung einer Kluft zwischen Selbst und Anderem zu denken ist.
Im Verstehen des Daseins sind Selbst- und Fremdverstdndnis immer bereits un-
trennbar miteinander verkniipft: »Im Seinsverstindnis des Daseins liegt schon
[...] das Verstindnis Anderer.« (SuZ, S. 123) Es sei an dieser Stelle daran erin-
nert, dass Heidegger das mitweltliche Verhiltnis zu den Anderen im Kontext der
Analyse der Mitwelt mit der Frage nach dem »Wer des Daseins« (§ 25) themati-
siert — und es wird deutlich, dass sich diese Frage eben aufgrund der urspriingli-
chen Bezogenheit auf Andere, die Heidegger im Begriff des Mitseins zu fassen
versucht, gar nicht unabhéngig vom mitweltlichen Kontext beantworten lésst:
Das Dasein, das je meines ist, gibt moglicherweise ebenso Aufschluss iiber das
Je andere wie dieses iliber das jemeinige.

Fremdverstehen soll im Kontext des Mitseins nicht als emotionales Verhalt-
nis zu Anderen thematisiert werden, weshalb Heidegger betont, dass es sich da-
bei um ein »nicht eben gliicklich als >Einfiihlung« bezeichnete[s] Phdnomen«
handelt (SuZ, S. 124). Auch die Einfiihlung wiirde ja ein Subjekt oder ein von
Anderen zundchst unabhingiges Selbst voraussetzen, welches diesen Akt des
Fiihlens vollzieht. Heidegger denkt das Mitsein weit urspriinglicher, ndmlich als
etwas, das dem Dasein bereits vor allem Aktvollzug aneignet. »Das Mitsein ist
ein existenziales Konstituens des In-der-Welt-seins. [...] Sofern Dasein iiber-
haupt ist, hat es die Seinsart des Miteinanderdaseins.« (SuZ, S. 125)

Es ist fiir unseren Gedankengang wichtig zu bemerken, dass in eben diesem
Kontext des Miteinanderseins daseinsméifBiger Seiender eine menschliche Frei-
heitsfahigkeit thematisierbar wird. Dies wird in der Gegeniiberstellung der zwei
verschiedenen Arten der Fiirsorge deutlich, die Heidegger unterscheidet: So
markiert die einspringende Fiirsorge eine Haltung zu in der Welt begegnenden
Anderen, in der die Stelle des Anderen eingenommen werden soll, wodurch die-
ser »zum Abhéngigen und Beherrschten werden« (SuZ, S. 122) kann. In dieser
Form zwischenmenschlichen Umgangs wird der Andere also in einer Art und
Weise iiberformt, dass von einem freiheitlichen Verhéltnis hier offenkundig
kaum die Rede sein kann. Dieser extreme Modus der Fiirsorge bildet das Gegen-
stlick zu der anderen Form der Fiirsorge, die nicht ein- sondern »vorausspringt«
(ebd.). Auf diese Weise bleibt ein Verhiltnis wechselseitiger Fiirsorge erhalten,
da es hier nicht darum geht, dem Anderen »die »Sorge« abzunehmen, sondern ei-
gentlich erst als solche zuriickzugeben.« (ebd.) Damit werden dem Anderen
nicht eigene Zwecksetzungen aufgedriangt, sondern die eigene Offenheit ermdg-
licht es ihm vielmehr, selbst zum Zuge zu kommen.'* Diese mit dem Begriff der

14 Vgl. G. Figal: Phanomenologie der Freiheit, S. 143f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 57

vorausspringenden Fiirsorge bezeichnete Haltung »verhilft dem Anderen dazu
[...] frei zu werden.« (SuZ, S. 122) Hier zeichnet sich also eine Form menschli-
chen Miteinander-Agierens ab, die in einem sehr spezifischen Sinne freiheits-
konstitutiv ist und damit eine eminent praktische Perspektive beinhaltet.'”® »Die
Offenheit fiireinander ist die Voraussetzung dafiir, miteinander handeln zu kén-
nen oder sich von Anderen auf sein Handeln verweisen zu lassen, und erst recht
dafiir, sich ausdriicklich auf sie zu beziehen.«'® Es wird sich im weiteren Verlauf
unserer Uberlegungen zeigen, das Arendt genau diese praktische Perspektive der
Mitwelt als Heideggers groBte Entdeckung und »fundamentalste Einsicht«!” be-
griff.

In Sein und Zeit jedoch gelangt die Gedankenfiihrung an dieser Stelle an eine
Wegscheide, an der Arendts Denkweg gewissermallen von Heideggers Argu-
mentationsrichtung abzweigt und wo Heidegger die Analyse des Man hinfiihrt
zu den problematischen Tendenzen des Mitseins, die in seiner bekannten Ein-
schitzung der Offentlichkeit gipfeln.'® Dabei wird der gemeinsame Boden offen-
sichtlich verlassen.

15 Dies gilt auch dann, wenn man gleichzeitig zugestehen muss, dass in der Art und
Weise, wie Heidegger und Arendt Freiheit thematisieren, eine »abgrundtiefe Distanz«
deutlich wird — obwohl sich beide dabei auf Kant beziehen. S. Belardinelli: Martin
Heidegger und Hannah Arendts Begriff von »Welt« und »Praxis«, S. 139.

16 G. Figal: Phdnomenologie der Freiheit, S. 146; kursiv R.T.

17 S. Benhabib: Der 6ffentliche Raum, S. 77.

18 In der Analyse des »Man< kommt eine Tendenz des Mitseins zum Ausdruck, welche
ein authentisches Sein des Daseins eher gefdhrdet und die als Zug in Heideggers Werk
sicher eine prinzipielle Grenze zu Arendts Denken darstellt. Das zeigt sich besonders
da, wo das Man in Verbindung gebracht wird mit dem Urteilen, denn »wir lesen, se-
hen und urteilen iiber Literatur und Kunst, wie man sieht und urteilt« (SuZ, S. 143).
Eine solche Einschitzung des Urteilens erweist sich als schwer kompatibel mit
Arendts Werk, in dem das Urteilen den wesentlichen Zielpunkt ihrer Auseinanderset-
zung mit der vita contemplativa bildet.

Zwar treffen Heideggers Uberlegungen zur Durchschnittlichkeit sicher nicht das, was
Arendt mit der Verbindung von Pluralitét und Urteilskraft im Blick hat und in der der
Urteilende durchaus er selbst bleibt: »Ich spreche immer noch mit meiner eigenen
Stimme und zéhle nicht Stimmen ab, um zu dem zu kommen, was ich fiir richtig hal-
te.« (Arendt, Hannah: Uber das Bése. Eine Vorlesung zu Fragen der Ethik, Miinchen
2006, S.142) Um die Beschaffenheit dieser Grenze sachgerecht auszuloten, wire es an
dieser Stelle sicher von Interesse, die Verbindung zwischen dem »Man« als einer

Tendenz des Mitseins und der Form der Gedankenlosigkeit herauszuarbeiten, die

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | RENE TORKLER

Auf der anderen Seite es ist ebenso deutlich geworden, dass die Anderen im
Rahmen der Analyse einer stark von rdumlichen Charakteristika geprégten Vor-
stellung der Weltlichkeit in Heideggers Denken eine Rolle spielen, die Arendts
Fortfiihrung wenn nicht nahelegt, so doch mindestens ermdglicht.

WELT UND WIRKLICHKEIT BEI ARENDT
Zweimal »Welt«

Wir hatten einleitend bereits bemerkt, dass Arendt an Heideggers Begriff der
Welt anschlie3t, wobei sie den Aspekt des Mitseins stark akzentuiert. Vor dem
Hintergrund ihrer Totalitarismusanalyse, in welcher das Thema der Weltlosigkeit
als fundierende Negativfolie von Arendts Werk bereits sichtbar wird, entwickelt
Arendt ihren Weltbegriff vor allem in ihrem frithen Hauptwerk Vita activa oder
Vom tdtigen Leben, von dem sie Heidegger gegeniiber duferte, es sei »unmittel-
bar aus den ersten Freiburger Tagen entstanden und schuldet Dir in jeder Hin-
sicht so ziemlich alles.«!®

Es scheint offensichtlich, dass damit weniger die im deutschen Titel ins
Zentrum geriickte Vita activa gemeint ist als vielmehr die »menschliche Be-
dingtheit«, welche im englischen Originaltitel The Human Condition einen zent-
ralen Gegenstand des Werkes ankiindigt. Der urspriinglich von Arendt ins Auge
gefasste und nur auf Betreiben des Verlages modifizierte Titel Amor mundi ver-
deutlicht zudem, dass sowohl Aktivitdt als auch Bedingtheit im Kontext eines fiir
Arendts Werk spezifischen Weltbegriffes thematisiert werden sollen — und in der

Arendt im Zusammenhang mit dem Bosen so stark beschéftigte — doch das kann hier
nur als Perspektive angedeutet werden, da es uns vom eigentlichen Gegenstand unse-
rer Untersuchung zu weit entfernen wiirde. Offensichtlich besteht aber eine Spannung
zwischen den Passagen in § 27 und Arendts emphatischer Einschitzung der Offent-
lichkeit, die ihr Denken sehr deutlich von demjenigen Heideggers trennt: » Abstiandig-
keit, Durchschnittlichkeit, Einebnung konstituieren als Seinsweisen des Man das, was
wir als »die Offentlichkeit< kennen. Sie [...] behilt in allem Recht [...], weil die
unempfindlich ist gegen alle Unterschiede des Niveaus und der Echtheit. Die Offent-
lichkeit verdunkelt alles und gibt das Verdeckte als das Bekannte und jedem Zugéng-
liche aus.« (SuZ, S. 127)

19 Arendt, Hannah/Heidegger, Martin: Briefe 1925-1975, Frankfurt a. M.: Klostermann
2003, Brief 89 vom 28.10.1960, S. 149.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 59

Tat wird die Beziehung zwischen menschlicher Bedingtheit und Weltlichkeit in-
nerhalb des Werkes recht schnell deutlich.

Wie Heidegger auch ging es Arendt darum, den Menschen auf eine Art und
Weise zu thematisieren, die ihn nicht als solipsistisches Subjekt missversteht und
verdinglicht. Der Ansatz, Menschen als bedingte Lebewesen zu verstehen, ver-
dankte sich auch in Vita activa ganz wesentlich dem Anliegen, bei der Themati-
sierung des Menschlichen eine Wer-Frage statt einer Was-Frage zu stellen.
Arendts Kritik der naturwissenschaftlichen Erkenntnis speist sich ganz unver-
kennbar aus einer von Heidegger inspirierten Quelle: »Die Formen menschlicher
Erkenntnis [...] versagen, sobald wir nicht mehr fragen: Was sind wir, sondern:
Wer sind wir.«*°

Auch wenn Arendt Heideggers Terminologie insgesamt nicht in jeder Hin-
sicht folgt, so ldsst sich doch bemerken, dass auch sie den Begriff der Existenz in
Vita activa nur im Kontext menschlichen Existierens verwendet. Es wire freilich
zu kurz gesprungen, hierin bereits einen Anklang an Heideggers Diktum, »das
Wesen des Daseins liegt in seiner Existenz« (SuZ, S. 42), sehen zu wollen.
Arendt hielt »das Problem des Wesens des Menschen« auf einer sehr grundséitz-
lichen Ebene fiir »unlosbar« (VA, S. 20). Thre Skepsis speiste sich dabei nicht
nur aus der »Tatsache, dall Versuche, das Wesen des Menschen zu bestimmen,
so leicht zu Vorstellungen fiihren, die uns nur deshalb als >gottlich« anmuten,
weil sie offenbar Ubersteigerungen eines Menschlichen beinhalten« (VA, S. 21).

Gegeniiber der Unmdglichkeit, ein solches Wesen des Menschen zu bestim-
men, erschien ihr die Strategie vielversprechender, eben die »Bedingungen
menschlicher Existenz« einer genaueren Kldrung zuzufithren. Es wird dabei
schnell deutlich, dass Arendt hier in einer Heideggers Denken sehr dhnlichen Art
und Weise davon ausgeht, dass ein wechselseitiger Bezug von Weltlichkeit und
menschlicher Existenz besteht. So wie Weltlichkeit fiir Heidegger ohne eine be-
wandtnisstiftende Dimension gar nicht gedacht werden kann, ist Welt auch fiir
Arendt offensichtlich nicht ein Container, in dem sich Menschen und Dinge
schlicht vorfinden. Welt stellt fiir sie ebenfalls einen Zusammenhang dar, der
iiber diese reduktionistische Vorstellung von Réumlichkeit eines bloBen Vor-
handenseins von Entititen in einem containerhaften Raum hinausgeht: »Weil
menschliche Existenz bedingt ist, bedarf sie der Dinge, und die Dinge wiren ein
Haufen zusammenhangloser Gegenstinde, eine Nicht-Welt, wenn nicht jedes
Ding fiir sich und alle zusammen menschliche Existenz bedingen wiirden.« (VA,
S. 19)

20 Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tétigen Leben, Miinchen: Piper 2003, im Fol-
genden zitiert als VA, hier S. 20f.; vgl. SuZ, S. 114ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | RENE TORKLER

Wie urspriinglich die wechselseitige Verwiesenheit aller weltkonstituieren-
den Elemente auch in Arendts Werk gedacht wird, zeigt sich daran, dass offen-
sichtlich nichts aus dieser Menge der die menschliche Existenz bedingenden En-
titdten ausgenommen werden kann:

»Was immer menschliches Leben beriihrt, was immer in es eingeht, verwandelt sich sofort
in eine Bedingung menschlicher Existenz. Darum sind Menschen [...] stets bedingte We-
sen. Was immer in ihrer Welt erscheint, wird sofort ein Bestandteil der menschlichen Be-
dingtheit.« (VA, S. 19)

Dass etwas dadurch zu einer Bedingung menschlicher Existenz wird, dass es
menschliches Leben beriihrt, muss in einem nicht-wortlichen Sinne aufgefasst
werden, der wiederum durch den Heideggerschen Begriff der Ndhe explizierbar
wird: Das Kunstwerk, das ich betrachte, kann mir durchaus ndher sein, mich
mehr beriihren, als die Brille, durch die ich dieses Kunstwerk betrachte und die
mir in einem messbaren Sinne weitaus ndher ist, da sie mich auch im wortlichen
Sinne beriihrt.

Was wir an der zitierten Passage hingegen durchaus wortlich verstehen diir-
fen, ist die Bedeutung des Erscheinens als einer weltbildenden Voraussetzung.
Die bei Heidegger getroffene Unterscheidung zwischen Erscheinung und Phi-
nomen spielt in Arendts Denken in dieser Form keine besondere Rolle.?! Dem
ersten Band ihres Spatwerks Vom Leben des Geistes stellt sie in recht thetischer
Art und Weise die Vorstellung voran, dass die Welt wesentlich Erscheinung ist:

»Die Welt, in die die Menschen hineingeboren werden, enthilt viele Gegensténde [...]
und alle haben gemeinsam, dal3 sie erscheinen, daB} sie also gesehen, gefiihlt, geschmeckt,
gerochen werden sollen von empfindenden Wesen mit entsprechenden Sinnesorganen.

[...] In dieser Welt [...] ist Sein und Erscheinen dasselbe.«*

Diese Vorstellung wird in der Arendtforschung seither mit der Einschdtzung in
Verbindung gebracht, Arendt sei es mit der Thematisierung der Weltlichkeit
stets um die Phinomenalitit des Weltzusammenhanges gegangen.”* Auch wenn

21 Vgl. A. Luckner: Sein und Zeit, S. 24.

22 Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes, Bd. 1. Das Denken, Miinchen: Piper 1979,
im Folgenden zitiert als D, hier S. 29.

23 Den Phianomencharakter alles Weltlichen in Arendts Denken hat in eben diesem Sinne
besonders Ernst Vollrath in seinem Werk immer wieder hervorgehoben: »Der Verlust

der Sichtbarkeit dieses Bereiches gehort zu seinem Schwund, weil er durch Sichtbar-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 61

Arendt Erscheinung und Phdnomen dabei nicht schlicht gleichsetzt, so konnen
wir doch konstatieren, dass beides in Arendts Denken keineswegs auch nur an-
niahernd so deutlich voneinander unterschieden wird, wie es in Sein und Zeit der
Fall ist.

Der Begriff der Weltlichkeit taucht in Vita activa schlieBlich als eine der Be-
dingungen auf, unter denen sich menschliches Leben ereignet. Arendt kennt
sechs dieser Bedingungen, »das Leben selbst und die Erde, Natalitdt und Morta-
litdt, Weltlichkeit und Pluralitit« (VA, S. 21). Fiir menschliche Existenz ist es
also offenbar charakteristisch, dass es sich um eine lebendige Form der Existenz
handelt, die sich (nach allem, was wir bisher wissen — nicht umsonst widmet
Arendt auch der Mondlandung eine heute nur noch schwer verstandliche Auf-
merksamkeit) auf der Erde ereignet und durch Geburt in die Welt zunichst
ebenso hineintritt, wie sie durch den Tod wieder aus ihr ausscheidet. Die ersten
vier der von Arendt genannten Bedingungen sind offensichtlich weitgehend
selbstexplizierend.

Doch wie steht es mit der Weltlichkeit? Mit Blick auf dasjenige, was diese
ausmacht und innerhalb dieser Welt nun erscheint, ruhen Arendts Uberlegungen
ernceut auf einem Fundament, das in seiner Grundstruktur immer wieder an Sein
und Zeit erinnert. Wie Heidegger thematisiert Arendt zundchst die nicht-
menschlichen Entitéten, welche die materiale Grundlage der Welt bilden, ohne
als Material schon mit Welt gleichbedeutend zu sein: »Die Welt [...] besteht im
wesentlichen aus Dingen, die Gebilde von Menschenhand sind« (VA, S. 18). Mit
Blick auf die fiir Arendts Anthropologie insgesamt grundlegende Unterschei-
dung der drei Tatigkeiten Arbeiten, Herstellen und Handeln lésst sich also sagen:
Welt entsteht in einem ersten Schritt durch herstellendes Tétigsein. Wahrend Ar-
beiten als bloB lebenserhaltendes Tétigsein iiberhaupt keine direkt weltkonstitu-
ierende Funktion zukommt, entsteht durch Herstellen eine feste, bleibende Um-
gebung von einer Besténdigkeit, die fiir menschliche Existenz ganz unabdingbar
ist und »ohne die sich das sterblich-unbestdndige Wesen der Menschen auf der
Erde nicht einzurichten wiifite; sie sind die eigentlich menschliche Heimat des
Menschen.« (VA, S. 161) In diesem ersten Schritt meint Welt also auch bei
Arendt einen Zusammenhang sorgsam hergestellter Gegenstdnde, welche durch

keit (Phidnomenalitit) bestimmt ist.« Vollrath, Ernst: Die Rekonstruktion der politi-
schen Urteilskraft, Stuttgart 1977, S. 23. In &hnlicher Weise versteht auch Benhabib
Arendts Denken als phdnomenologisch: »Arendt ist ihr Leben lang Phinomenologin
geblieben, aber eine Phdnomenologin, die die Welt der Erscheinungen, wie sie sich in
der bescheidenen Alltaglichkeit der menschlichen Geschichte entfalten, ernst nahm.«
S. Benhabib: Der 6ffentliche Raum, S. 80.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | RENE TORKLER

ihre Beziehung zueinander und auf die Menschen zu Welt werden und auf diese
Weise die Heimat der Menschen bilden.

All diese Gegenstinde in ihrer Gesamtheit nennt Arendt auch Kultur. Die so-
zialphilosophisch interessantere Dimension ihres Weltbegriffs besteht demge-
geniiber jedoch darin, dass Arendt neben der material-kulturellen Bedeutung des
Begriffs, einer Welt hergestellter Dinge, auch noch den Begriff einer politischen
Welt kennt. Der weltliche Zusammenhang, den Arendt hier meint, ist nicht der-
jenige hergestellter und 6ffentlich erscheinender Dinge, sondern diese politische
Welt konstituiert sich vollstdndig immateriell, bloB durch Handeln und Spre-
chen: »Sprechend und handelnd schalten wir uns in die Welt der Menschen ein,
die existierte, bevor wir in sie geborgen wurden« (VA, S. 215).

Wir miissen mit Blick auf Arendts Weltbegriff also eigentlich zwei Begriffe
der Welt auseinanderhalten, die sich durch ihre Genese voneinander unterschei-
den: Die eine entsteht durch Herstellen, die andere durch Handeln. Wie in Sein
und Zeit wird in Vita activa zuerst die Beziehung zu nicht-menschlichen Welt-
konstanten geklart, bevor das Kapitel {iber das Handeln dann auf die Begegnung
mit Anderen fiihrt. Wie wir sehen werden, wird dieser Bereich der Begegnung
mit Anderen jedoch nicht wie in Heideggers Analyse der Mitwelt ein Nebenas-
pekt bleiben, sondern es bildet bei Arendt das eigentliche Zentrum ihres Werkes
iberhaupt. Damit riickt auch der Zusammenhang der Weltlichkeit mit der letzten
von Arendt genannten Bedingung menschlicher Existenz in den Blick: der Plura-
litat.

Pluralitat als Konstituens der Welt

Der Aspekt des Mitseins, welcher fiir Heideggers Werk eher eine Nebenrolle ge-
spielt hatte, bildet den zentralen Gedanken von Arendts meist impliziter Heideg-
gerrezeption. Dies zeigt auch eine der wenigen AuBerungen, die Heideggers
Werk explizit thematisieren. So stellt sie als besondere Leistung von Sein und
Zeit heraus, dass Heidegger hier begonnen habe, »das menschliche Dasein durch
eine ausgedehnte phanomenologische Beschreibung des Alltagslebens zu analy-
sieren, wobei dieses Leben die Einsamkeit nicht kennt, sondern stindig im und
unter dem Bann von Anderen steht.«** Anders als bei Heidegger, der mit dem
Dasein zur Beschreibung des Menschlichen einen Begriff wihlt, bei dem eine
Pluralbildung von vornherein schon grammatisch ausgeschlossen ist, stellt

24 Arendt, Hannah: Concern with Politics in Recent European Philosophical Thought.
Unver6ffentlichter Nachlass, zit. nach: Young-Bruehl, Elisabeth: Hannah Arendt. Le-
ben, Werk und Zeit, Frankfurt a. M.: Fischer 1986, S. 419.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 63

Arendt den Begriff der Pluralitit ins Zentrum ihrer Auseinandersetzung mit der
Welt. Welt bezeichnet fiir sie im Kern einen Zusammenhang, der von menschli-
cher Pluralitdt gekennzeichnet ist. Schon in der Totalitarismusschrift geht es
Arendt um eine Analyse des Vorgangs, bei dem die »gemeinsam bewohnte Welt
auseinanderbricht und die miteinander verbundenen Menschen plétzlich auf sich
selbst zuriickwirft.«?> Der Weltverlust, den die politisch-historischen Ereignisse
des 20. Jahrhunderts auf diese Weise erzeugten, bildete von da an eine Art nega-
tiven Fluchtpunkt ihres Werkes. Dieser droht immer da, wo Pluralitit gefahrdet
ist und das Individuum isoliert und auf sich selbst zuriickgeworfen wird. In einer
solchen Situation der Verlassenheit ist nicht nur kein politisches Handeln in
Arendts Sinne mdglich, sondern eigentlich gar keine menschliche Existenz im
vollen Sinne des Begriffs, da hierfiir Pluralitit eine ausschlaggebende Voraus-
setzung wire — ebenso wie Geborensein, Lebendigkeit oder Sterblichkeit auch.

Den Zusammenhang dieser Aspekte menschlicher Existenz fasst Arendt immer
wieder in der Metapher des Fadens, der ebenfalls Anfang und Ende kennt und
der sich in der menschlichen Lebendigkeit weiterspinnt. Die Metapher eines sich
fortspinnenden Fadens fasst menschliche Existenz damit in einem Bild, das den
Zusammenhang zwischen der narrativ-zeitlichen Struktur der einzelnen mensch-
lichen Existenz mit dem weltlichen Zusammenhang eines politischen Hand-
lungsraumes sichtbar macht. Thre plastische Gestalt gewinnt diese Metapher
nidmlich erst vor dem Hintergrund der Vorstellung, dass Welt eine Textur dar-
stellt, in welcher die Faden einzelner Existenzen in einem pluralen Zusammen-
hang verwoben vorliegen. Die einzelnen Lebensgeschichten sind darin »wie Fé-
den [...], die in ein bereits vorgewebtes Muster geschlagen werden und das Ge-
webe so verdndern, wie sie ihrerseits alle Lebensfaden, mit denen sie innerhalb
des Gewebes in Beriihrung kommen, auf einmalige Weise affizieren.« (VA, S.
226)

Erst in diesem Kontext einer plural konstituierten Welt, die Arendt immer
wieder als »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« (VA, S. 222) be-
zeichnet, erhalten die Faden den Kontext, der Position, Stellung und Verlauf in-
nerhalb dieses Weltganzen bedingt und bestimmt. Sie will auf diese Weise zum
Ausdruck bringen, dass Welt und Person in einem konstitutiven Wechselverhilt-
nis stehen. Die Pluralitit der Menschen konstituiert erst das, was Welt in ihrem
Kern ausmacht. So ist die einzelne menschliche Existenz nie unabhingig von
diesem Weltzusammenhang zu denken, der sie bedingt, formt und konstituiert.

25 Arendt, Hannah: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperi-
alismus, totale Herrschaft, Miinchen: Piper 2006, im Folgenden zitiert als EuU, hier
S. 977.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | RENE TORKLER

Eine menschliche Existenz auflerhalb einer so gedachten Mitwelt gibt es fiir
Arendt ebensowenig wie fiir Heidegger: »Kein Seiendes, sofern es erscheint,
existiert fiir sich allein; jedes Seiende soll von jemandem wahrgenommen wer-
den. Nicht der Mensch bewohnt diesen Planeten, sondern Menschen. Die Mehr-
zahl ist das Gesetz der Erde.« (D, S. 29)

Pluralitdt erweist sich hier als unhintergehbares Konstituens des Weltzu-
sammenhanges insgesamt, da Sinn, Bedeutung oder spezifische Identitét eines
einzelnen Seienden niemals verstindlich werden konnen, wo dieses in isolierter
Form fiir sich allein betrachtet wird, sondern nur im Verweisungszusammenhang
der Welt explizierbar sind.

Dies gilt fiir Menschen in ausgezeichneter Weise, weil die Entwicklung eines
Selbst Arendt zufolge als ein Vorgang der Offenbarung verstanden werden muss,
bei dem wir nicht eine bereits in der Innerlichkeit vorhandene Person in die Welt
entlassen, sondern in der Interaktion mit Anderen zur Person werden. Auch hier
sind es also keine freischwebenden Subjekte, die bereits vor ihrem Zusammen-
treffen existieren wiirden, und sodann die Wahl hitten, innerhalb der Welt die
Option einer gegenseitigen Interaktion wahrzunehmen — oder auch nicht.

»Handelnd und sprechend offenbaren die Menschen jeweils, wer sie sind,
zeigen aktiv die personale Einzigartigkeit ihres Wesens, treten gleichsam auf die
Biihne der Welt« (VA, S. 219). Pluralitit erweist sich in diesem Zusammenhang
nicht nur als Konstituens der Welt, sondern auch eines jeden individuellen
Selbst, das seine Unverwechselbarkeit erst aus der Relation zu sich von ihm un-
terscheidenden Anderen bezieht und aus der Interaktion mit ihnen heraus entwi-
ckelt. Die Bildung einer Person darf daher nicht so sehr verstanden werden als
»das Manifestwerden des Inneren«, sondern als ein Sich-Ereignen im Zusam-
menhang der Welt, in dem sich die Antwort auf die Frage, »wer-einer-ist«, ent-
hiillt.?® Man darf sich diesen Vorgang nicht so sehr als das Aufdecken eines be-
reits Vorhandenen vorstellen, sondern vielmehr als eine Art Kreation, die erst
durch diese Enthiillung in der Auseinandersetzung mit Anderen entsteht.?” Da
Handeln und Sprechen an Pluralitit gebundene, interpersonelle Vorgéinge sind,
bedeutet dies, dass »die Bildung einer Person [...] an die Anderen gebunden
[ist]. [...] Das heif3t, dass Wer jemand ist zeigt sich nur im gemeinsamen Han-
deln der Vielen, in der Pluralitdt. [...] Die Person ist ein Effekt der Begegnung

26 Meints, Waltraud: Partei ergreifen im Interesse der Welt. Eine Studie zur politischen
Urteilskraft im Denken Hannah Arendts, Bielefeld: Transcript 2011, S. 232.

27 Vgl. Jaeggi, Rahel: Welt und Person. Zum anthropologischen Hintergrund der Gesell-
schaftskritik Hannah Arendts, Berlin: Lukas 1997, S. 73ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 65

mit Anderen.«*® Weltlichkeit ist damit in ebenso unvermeidlicher Form eine Be-
dingung menschlicher Existenz, wie jeder einzelne Mensch innerhalb des plura-
len Verweisungszusammenhanges der Welt an deren Konstitution mitbeteiligt
ist.

Wirklichkeit und Gemeinsinn

Es liegt im Wesen dieser sich auf Grundlage menschlicher Pluralitét konstituie-
renden Welt, dass ihre Wirklichkeit etwas ist, das niemals in einer Form von
Allgemeinheit zugénglich wére, die sich von den einzelnen fiir diese Welt kon-
stitutiven, immer jeweiligen Einzelperspektiven lossagen konnte. Das heif3t frei-
lich nicht, dass Wirklichkeit etwas rein Subjektives und damit vollig beliebig
wire. Auch Heidegger spricht in Sein und Zeit von einer » Subjektivititc, die
vielleicht das Realste der >Realitdt« der Welt entdeckt, die mit >subjektiver«
Willkiir und subjektivistischen >Auffassungen< eines >an sich«< anders seienden
nichts zu tun hat.« (SuZ, S. 106)

Die Wirklichkeit der Welt muss die Pluralitdt subjektiver Perspektiven be-
rlicksichtigen, wenn sie nicht nur ein blof3 partikularer Ausschnitt der Wirklich-
keit sein will. Doch wie lésst sich in der Vielzahl von Sichtweisen und Blick-
winkeln auf die Welt entscheiden, worin die Wirklichkeit der Welt nun eigent-
lich besteht, wenn doch jeder seine jeweils andere Weltsicht hat?

Arendts Antwort besteht darin, dass Wirklichkeit als eine Form der Gemein-
samkeit gedacht werden muss. Diese Form des Gemeinsamen versteht sie nun
ausdriicklich nicht in dem Sinne, dass als wirklich nur dasjenige gelten konnte,
was als Durchschnittswert oder kleinster gemeinsamer Nenner von jedermann
notwendigerweise akzeptiert werden muss. Die Wirklichkeit der Welt erschlief3t
sich fiir sie vielmehr auf einem Wege, bei dem die pluralen Einzelperspektiven
in ihrer Jeweiligkeit gerade erhalten bleiben sollen. Dies ist auch notwendig, da
wir ja andernfalls einer allgemeinen Zustimmungsfihigkeit zuliebe nur allzu
schnell einem reduktionistischen Blick auf Wirklichkeit verfallen wiirden — bei
dem es letztlich nicht mehr die Welt wire, die wir als wirklich annehmen. »Eine
gemeinsame Welt verschwindet, wenn sie nur noch unter einem Aspekt gesehen
wird; sie existiert {iberhaupt nur in der Vielheit ihrer Perspektiven.« (VA, S. 73)

Diese Wirklichkeit der Welt erschlieBt uns Arendt zufolge der Gemeinsinn
als dasjenige menschliche Vermdgen, das uns erlaubt, auf der einen Seite eine
reduktionistische Weltsicht zu vermeiden und die Pluralitdt der Welt zu bewdlti-
gen, ohne auf der anderen Seite in einen Relativismus zu verfallen:

28 W. Meints: Partei ergreifen im Interesse der Welt, S. 233f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | RENE TORKLER

»Das einzige, woran wir die Realitit der Welt erkennen und messen konnen, ist, daB3 sie
uns allen gemeinsam ist, und der Gemeinsinn steht so hoch an Rang und Ansehen in der
Hierarchie politischer Qualititen, weil er derjenige Sinn ist, der [...] die radikale Subjekti-
vitdt des sinnlich Gegebenen in ein objektiv Gemeinsames und darum eben Wirkliches
fiigt.« (VA, S. 264f.)

Da wir als individuelle menschliche Existenzen zundchst nichts anderes zur Ver-
fligung haben als unsere jeweilige Perspektive auf die Welt, ist unsere Sicht zu-
nédchst yradikal< subjektiv. Was wir auf diese Weise haben, kann daher kaum als
Wirklichkeit gelten: Der Begriff der Wirklichkeit wird fiir Arendt {iberhaupt erst
da sinnvoll oder notwendig, wo ich nicht alleine auf der Welt bin, sondern ver-
schiedene Blickwinkel die Frage aufwerfen, inwiefern die Subjektivitét einer
bloBen Einzelperspektive durch etwas transzendiert werden kann, was dann
Wirklichkeit genannt wird.

»Nur wo Dinge, ohne ihre Identitét zu verlieren, von Vielen in einer Vielfalt von Perspek-
tiven erblickt werden, so daf} die um sie Versammelten wissen, dal ein Selbes sich ihnen
in duflerster Verschiedenheit darbietet, kann weltliche Wirklichkeit eigentlich und zuver-
lassig in Erscheinung treten.« (D, S. 72)

Eine einzelne Perspektive flir sich allein wére nicht nur nicht die ganze Wirk-
lichkeit, sondern tiberhaupt keine Wirklichkeit, da erst der Abgleich einer rein
subjektiven Perspektive mit moglichen alternativen, von dieser verschiedenen
Perspektiven es moglich macht, sinnvoll von Wirklichkeit zu sprechen.?’ Wirk-
lichkeit ist das, was ich mit Anderen teile, denn »Realitdt entsteht erst im >com-
mon«« (DTB, S. 360) — und damit enthélt der Begriff einer Wirklichkeit ohne
Pluralitit fiir Arendt dhnlich viel Uberzeugungskraft wie der eines Verteilungs-
schliissels fiir nur eine Person oder einer Collage, die nur aus einem einzigen
Bild bestehen sollte.

29 Arendts Denktagebuch gibt einen Eindruck davon, wie stark Wirklichkeit fiir sie an
das offentliche Erscheinen in der Welt und die sprachliche Interaktion mit Anderen
gebunden war: »Das Sprechen lernen wir in dem Masse, in dem wir erfahren, dass al-
les Nicht-Gesagte eigentiimlich realitdtslos bleibt, also in dem Masse, in dem wir
hungrig sind nach Wirklichkeit. Es gibt keine stumme Wirklichkeit.« (Arendt, Han-
nah: Denktagebuch, 2 Bde., Miinchen/Ziirich: Piper 2003, im Folgenden zitiert als
DTB, hier S. 134).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 67

Die Perspektive Anderer mit zu beriicksichtigen meint fiir Arendt dabei kei-
nesfalls eine emotionale Form des Fremdverstehens. Auch wenn der Begriff ei-
nes »Sinns« dies nahelegen mag, ist sie gegeniiber einer gefithlsmaBigen Ver-
mittlung &dhnlich skeptisch wie Heidegger gegeniiber der »Einfiihlung« (vgl.
SuZ, S. 124). Es geht ihr um einen Akt der Reflexion, den man auch als repriasen-
tierendes Denken beschreiben kann:

»Das ist nicht Empathie: Es wird nicht von einem erwartet so zu fiihlen, wie sie gefiihlt
haben, sondern sich durch das Kennenlernen ihrer »Gefiihle<, yDenkenc« etc., vorzustellen,
wie man selber gefiihlt, gedacht, etc. hitte. Man denkt seine eigenen Gedanken, aber an
der Stelle von jemand anderem. Nur wenn man seine eigenen Gedanken denkt, kann man
eigentlich erfahren, wenn auch auf eine vermittelte Weise, reprasentierend. Diese Art der
Einbildungskraft zu {iben, ist die Bedingung des Urteilens«*® (PE, S. 218).

Auf diese Weise ermoglichen es uns Gemeinsinn und Einbildungskraft, die Per-
spektiven Anderer mit zu beriicksichtigen, ohne die jeweils eigene Perspektive
aufgeben zu miissen und ebnen uns damit gleichzeitig den Weg, auf dem sich
uns die Welt erschlieit. Die Partikularitit des eigenen Standpunktes ist dabei
nicht aufgehoben, aber die eigene Sichtweise wird im gleichen Malle allgemei-
ner, wie ich die ebenfalls partikularen Perspektiven Anderer in meinem Urteil
beriicksichtige — ein Vorgang, den Arendt unter Riickgriff auf Kant auch als
»erweiterte Denkungsart« umschreibt.3! Da der Gemeinsinn das menschliche
Vermogen ist, mit der auf einer Pluralitit von Perspektiven sich griindenden
Wirklichkeit fertig zu werden, spricht Arendt auch von einem »Sinn fiir die
Wirklichkeit« (DTB, S. 595), den man darum »auch einfach Weltsinn nennen
konnte.«>

Es ist genau dieses Verstindnis weltlicher Wirklichkeit, das in Arendts Den-
ken untrennbar mit der Vorstellung von Ortsgebundenheit verbunden ist. Denn
um von einer so verstandenen Wirklichkeit sinnvoll sprechen zu konnen,

30 Arendt, Hannah: Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. Seminarnotizen 1955 und
1968, in: Heuer, Wolfgang und von der Liihe, Irmela (Hg.): Dichterisch denken, Got-
tingen: Wallstein 2007, S. 213-223, im Folgenden zitiert als PE, hier S. 218.

31 Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie, Miinchen:
Piper 1985, S. 94ff.; vgl. Kant, Immanuel: Die Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe,
hg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. X, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1996, B 158f.

32 Arendt, Hannah: Kultur und Politik, in: Dies: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
Ubungen im politischen Denken I, hg. v. Ursula Ludz, Miinchen: Piper 2000, S. 277-
302, hier S. 299, kursiv R.T.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 | RENE TORKLER

»bedarf es immer einer Pluralitit von Menschen oder Volkern und einer Pluralitdt von
Standorten, um Wirklichkeit tiberhaupt erst moglich zu machen und ihren Fortbestand zu
garantieren. Welt, mit anderen Worten, entsteht nur dadurch, dafl es Perspektiven gibt, sie

ist nur jeweilig, als die so oder anders gesichtete Ordnung von Weltdingen.«*

Die Welt ist uns also immer nur als etwas Perspektivisches zugénglich; iiber-
haupt ist sie auBerhalb dieser immer partikularen Einzelperspektiven nicht ei-
gentlich real. So diirfen wir wohl auch Arendts Uberlegungen des Denktagebu-
ches deuten, wo sie schreibt, »das Individuelle [...] [sei] also eigentlich die
Wirklichkeit, wie sie wirklich ist« (DTB, S. 19). Da Welt immer nur jeweilig ist,
ist sie uns immer nur iiber plurale Perspektiven zugénglich, die jeweils individu-
elle Standorte voraussetzen. Der allgemeine Zusammenhang der Welt erschlief3t
sich also immer von einem individuellen Ort aus. Hier zeigt sich bei Arendt eine
deutliche Konvergenz zu Stromungen in der aktuellen Phdnomenologie, welche
die starke Bedeutung des Verortet-seins fiir den Weltzugang herausstellen: »Wir
kommen zur Welt — wir kommen in sie hinein und immer wieder zu ihr zuriick —
als immer schon an einem Ort befindlich.«**

Dieser Zug in Arendts Denken wird auch da deutlich, wo sie den Gemeinsinn
beschreibt als »Sinn, durch den wir Wirklichkeit qua Wirkliches erfassen, als
derjenige, durch den wir uns im Wirklichen orientieren.« (DTB, S. 595; kursiv
R.T.) Erst und nur indem wir uns von einem Ort aus und mit einer konkret-
individuellen Perspektive — »qua Wirkliches« — zu Anderen, ihren Standtorten
und Perspektiven, ins Verhiltnis setzen, erschlieen wir uns die Wirklichkeit der
Welt. In einem letzten Schritt wird sich nun zeigen, dass weder der Begriff des
Orientierens noch der des Standorts fir Arendt rein metaphorisch gemeint sind,
sondern dass beide innerhalb von Arendts Denken vielmehr eine ganz konkret
rdumliche Bedeutungsdimension aufweisen.

ORT UND ORIENTIERUNG

Kommen wir nun zuriick zu unserer eingangs gestellten Frage, was es eigentlich
heift, sich zu orientieren. Wir hatten die Orientierung bei Heidegger in Sein und
Zeit als etwas kennengelernt, das aus dem Verweisungszusammenhang der Welt

33 Arendt, Hannah: Was ist Politik? Miinchen: Piper 1993, S. 105.
34 Casey, Edward S.: »Vom Raum zum Ort in kiirzester Zeit. Phinomenologische Prole-

gomenag, in: Phanomenologische Forschungen 2003, S. 55-95, hier S. 60.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 69

heraus zu denken ist und dabei eher als eine Form passiven Orientiertseins ver-
standen werden muss, das auf der urspriinglichen Ausrichtung des Daseins auf
seine Umwelt beruht. Dabei handelte es sich um einen Vorgang, der unverkenn-
bar rdumliche Ziige der Weltlichkeit betrifft: Das Dasein, das je meines ist, er-
fahrt sich dabei in seiner Ausrichtung auf Zuhandenes. »Wenn Dasein ist, hat es
als ausrichtend-entfernendes je schon seine entdeckte Gegend.« (SuZ, S. 108)
Diese grundlegenden Uberlegungen zur Riumlichkeit des Daseins finden in
Heideggers Analyse der Mitwelt zwar keine explizite Aufnahme; im mitweltli-
chen Zusammenhang scheint kein der Orientierung entsprechender Zusammen-
hang mitgedacht zu sein. Wir waren jedoch davon ausgegangen, dass diese
Réumlichkeitsanalyse auch als Fundierung seiner Analyse der Mitweltlichkeit
verstanden werden kann.

Mit Blick auf spétere Schriften wird zudem deutlich, dass der Zusammen-
hang von Raumlichkeit und Mitsein schon in Heideggers Denken eine weit tra-
gendere Rolle spielen kdonnte, als viele Interpreten lange angenommen haben. So
lasst sich nicht nur zeigen, dass das Dasein »wesentlich einen Ort bedeutet,
sondern »dass es auch eigentliches Mitsein bei Heidegger gibt, d.h. die Eigent-
lichkeit des Daseins [...] auch durch ein rdumliches Verhéltnis zu Anderen zu
gewinnen ist.«*

Man muss allerdings klar sehen, dass sich dieser Zusammenhang bei Hei-

36 zu verste-

degger nur sehr schemenhaft abzeichnet. Das Dasein als »Ortschaft«
hen ist ein Gedanke, den Heidegger erst ab den spéten 40er Jahren ausarbeitet.
Mit dem Begriff des Ortes setzt er sich besonders in seinem Vortrag iiber »Bau-
en Wohnen Denken« auseinander, in dem er allerdings nahelegt, dass vor allem
Dinge als Orte zu denken sind:*’ »Dinge sind Orte«®®; wobei »der Bezug des
Menschen zu Orten und durch Orte zu Rdumen [...] im Wohnen [beruht]«
(BWD, S. 152). Wohnen ist hier seinsgeschichtlich als »Grundzug des Seins,

demgemél die Sterblichen sind« (BWD, S. 155) zu verstehen; und wenngleich

35 He, Nian: »Sein« und »Sinn von Sein«. Untersuchung zu einem Kernproblem Martin
Heideggers, Eichstitt (Univ.-Diss.) 2016, S. 62, S. 170.

36 Heidegger, Martin: Einleitung zu: »Was ist Metaphysik?« (1949), in: Ders: Wegmar-
ken, GA 9, Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, S. 365-383, hier S. 373.

37 Vgl. Biella, Burkhard: Eine Spur ins Wohnen legen. Entwurf einer Philosophie des
Wohnens mit Heidegger und iiber Heidegger hinaus, Diisseldorf: Parerga 1998,
S. 150.

38 Heidegger, Martin: Bauen, Wohnen, Denken, in: Ders: Vortrige und Aufsitze, GA
Bd. 7, Frankfurt a. M.: Klostermann 2000, S. 145-164, im Folgenden zitiert als BWD,
hier S. 149.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 | RENE TORKLER

er von den »Sterblichen« an dieser Stelle im Plural spricht, so wird ein Bezug
zum Mitsein jedenfalls nicht explizit gemacht. Auch Heideggers spétestens seit
Adorno® vielproblematisierter Begriff der Heimat (vgl. ebd.), der in seinem
Denken dieser Zeit zunehmend eine bedeutende Rolle gewinnt, wird von ihm
wesentlich vor dem Hintergrund zu bauender und bewohnter Orte entwickelt.
Das Verhéltnis zu Anderen wiederum scheint fiir die Konstitution einer Heimat
nur eine nachgeordnete Rolle zu spielen; eine Verbindung von Mitsein, Ortlich-
keit und Heimat wird von Heidegger weder in Sein und Zeit noch in Texten der
Nachkriegszeit besonders herausgestellt.

Hier konnen wir Arendts Ankniipfen an Heidegger durchaus als den Versuch
einer sozialphilosophischen Weiterentwicklung seines In-der-Welt-seins begrei-
fen, bei der der Aspekt des Mitseins ins Zentrum der Auseinandersetzung riickt
und gleichzeitig mit Aspekten der Ortsgebundenheit menschlichen Daseins ver-
kntipft wird.

Auch der Heimatbegriff weist bei Arendt in weit hoherem Maf3e als bei Hei-
degger einen zwischenmenschlichen Bedeutungsaspekt auf. Im Interview mit
Giinter Gaus sagt sie dazu: »Wenn andere Menschen verstehen — im selben Sin-
ne, wie ich verstanden habe — dann gibt mir das eine Befriedigung wie ein Hei-
matgefiihl.«** Wieder steht der Abgleich mit dem Verstéindnis Anderer im Zent-
rum, der auch fiir ihr Verstdndnis von Heimat konstitutiv ist.

Diese gemeinsinnsbasierte Form des Verstehens, welche die Perspektiven
anderer stets einzubinden sucht, ist darum auch sehr plastisch als » Ansiedlungs-
versuche«*! in einer gemeinsamen Welt gedeutet worden und Arendt selbst stell-
te sie explizit in den Kontext des Anliegens, »in der Welt zu Hause zu sein«*.
Der zwischenmenschliche Aspekt ist ein Arendts Werk in seiner Génze prégen-
des Charakteristikum und so konnen wir auch das Sich-orientieren als einen
Vorgang der Verortung in der Welt verstehen, bei der den Anderen eine konsti-
tutive Rolle zukommt.

39 Adorno, Theodor W.: Jargon der Eigentlichkeit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1964, S.
47.

40 Arendt, Hannah: Fernsehgesprach mit Giinter Gaus, in: Dies: Ich will verstehen.
Selbstauskiinfte zu Leben und Werk, S. 46-72, Miinchen: Piper 2007, hier S. 49.

41 Thiirmer-Rohr, Christina: Verstehen, in: Heuer, Wolfgang; Heiter, Bernd und Rosen-
miiller, Stefanie (Hg.): Arendt Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stutt-
gart/Weimar: Metzler 2011, S. 328-330, hier S. 329.

42 Arendt, Hannah: Verstehen in Politik. In: Dies: Zwischen Vergangenheit und Zukunft,
S. 110-128, im Folgenden zitiert als VuP, hier S. 110.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINEN ORT IN DER WELT HABEN | 71

Sich-orientieren heift dabei zuallererst — fiir mich wie fiir Andere —, an ei-
nem Ort zu sein, von dem aus sich die Welt in meiner jeweiligen Perspektive er-
schlieft. Eine solche, stets standortgebundene Perspektive ist es, die wir alle in
die Welt einbringen. Die Welt konstituiert sich auf der Grundlage menschlicher
Pluralitét; sie setzt die Pluralitit der (immer ortsgebundenen) Perspektiven not-
wendig voraus, die in der Gesamtheit ihrer Vielfalt die Welt erst als solche
sichtbar werden lassen. Die Verwendung des Ortsbegriffs ist bei Arendt in die-
sem Zusammenhang durchaus nicht nur metaphorisch zu verstehen, es handelt
sich keineswegs um eine bloBe facon de parler. Dies wird besonders in Veran-
staltungsnotizen Arendts greifbar, in denen sie ihren Studierenden den Zusam-
menhang von Verstehen und Einbildungskraft erlduterte:

»Wenn wir sagen, der Standpunkt des anderen Zeitgenossen, so liegt die Betonung zuerst
auf Punkt, auf etwas Rédumlichem. [...] Der Punkt ist nicht, wie man sich fiihlt oder wie
die andere Person sich fiihlt, sondern WIE DIE WELT AUSSIEHT. [...] Wenn ich je-
manden [...] verstehen will, muss ich zuerst wissen, von welchem Standpunkt aus er die
Dinge betrachtet, und das heif3t, wo in der Welt er sich befindet. Ich muss mir die Welt
von seinem Standpunkt aus vorstellen. [...]

Die Annahme ist: es ist die gemeinsame Welt von uns allen, und das, was zwischen mir
und diesem anderen Ort liegt [...], trennt und verbindet einen zugleich mit ihm. Das ist die
Bedeutung von EINER Welt.« (PE, S. 215)

Wie Heidegger sah Arendt im Vermdgen der Einbildungskraft eine von Kants
groBten Entdeckungen — wenngleich beide sich in ihrer Interpretation deutlich
vom Kantischen Original entfernten. An anderer Stelle beschreibt Arendt die
Einbildungskraft auch als den »einzige[n] innere[n] Kompass«, der es den Men-
schen erlaube, sich »in der Welt zu orientieren.« (VuP, S. 127) Auch in dieser
Formulierung wird die rdumliche Charakteristik der aus einer Pluralitit von Per-
spektiven konstituieren Welt von Arendt klar herausgestellt. Dabei werden diese
Perspektiven explizit als Orte verstanden, von denen aus jeder Zugang zur Welt
seinen Anfang nehmen muss.

Wie konkret dieser Gedanke der Ortsgebundenheit des Weltzugangs sich fiir
sie darstellte, zeigt sich nicht zuletzt an ihrer Diskussion des ortsgebundenen,
»unbeweglichen Eigentums«, das sie in der Vita activa vom »beweglichen Be-
sitz« (VA, S. 84) klar unterscheidet:

Sie schreibt dem Eigentum hier als einem »immer begrenzten, dafiir aber
greifbaren und handhabbaren Stiick Welt« (VA, S. 85) eine genuin politische
Bedeutung zu, weil es den Menschen verortet und damit weltlichen Charakter
aufweist: »Kein Teil der uns gemeinsamen Welt wird so dringend und vordring-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 | RENE TORKLER

lich von uns benétigt wie das kleine Stiick Welt, das uns gehort zum téglichen
Gebrauch und Verbrauch.« (VA, S. 86) Die Bedeutung des Eigentums offenbart
sich damit als die eines Ortes, der unsere Verbindung zur Welt garantiert, »gera-
de weil es selbst so sicher in der Welt verankert ist.« (VA, S. 135) Dabei geht es
nicht um eine Form materiellen Vermdgens, die als Voraussetzung dafiir gedacht
wiirde, zu politischer Partizipation berechtigt zu sein. Es geht vielmehr um die
Moglichkeit eines ganz konkret gedachten Standpunktnehmens in der Welt, ei-
ner Verortung, die meine Perspektive sowohl festlegt als auch ermdglicht und
von der aus sich mir die Welt erschlief3t.

Ein letzter Punkt gehort in diesen Kontext, wenngleich er nur noch angedeu-
tet werden kann. Zwar lieBe es sich auch biographisch deuten, dass Heimat und
vor allem Heimatlosigkeit bei Arendt einen sich durch ihr gesamtes Werk zie-
hendes Thema darstellt — und auf ihre langjéhrige Staatenlosigkeit ist in diesem
Zusammenhang mit einigem Recht immer wieder hingewiesen worden. Aber
genau wie Arendts Diskussion der »displaced persons« auch verdankt sich dieser
Zug in ihrem Denken ganz wesentlich der Einsicht, dass es eben eines Ortes be-
darf, an dem man ist, um in der Welt sein zu konnen. Ort- und Weltlosigkeit ge-
hen in ihrem Werk miteinander einher.

Der auf Heideggers Gedanken des Mitseins gegriindete Vorstellung einer
von Pluralitit geprdgten Welt erweist sich als der Rahmen, in dem weltliches
Verortetsein mdglich wird.*> Nur in einer mit anderen geteilten Welt, in der ich
mich zunéchst verorte, um mich sodann zu den Anderen ins Verhiltnis setzen zu
konnen, ist Orientierung in einem umfassenden Sinne iiberhaupt moglich.*

Tatséchlich benétigt man also fiir Orientierung weit mehr, als die bei Kant
angenommene Unterscheidung von rechts und links: Es ist dafiir zu allererst ent-
scheidend und unumgénglich, einen Ort in der Welt zu haben.

43 Wie Benhabib zeigt, ist es auch mit Blick auf die rdumliche Charakteristik dieser plu-
ral konstituierten Welt auch wieder der Totalitarismus, der als »eisernes Band« die Ne-
gativfolie von Arendts Denken darstellt, weil er alle Zwischenrdume zwischen den
Menschen und so menschliche Pluralitdt zerstort: »Der Totalitarismus hat iiberhaupt
keine rdumliche Topologie«. S. Benhabib: Der offentliche Raum, S. 81.

44 Vgl. Torkler, René: Philosophische Bildung und politische Urteilskraft. Hannah
Arendts Kant-Rezeption und ihre didaktische Bedeutung, Freiburg: Alber 2015,
S. 116.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Ort des Politischen
im Werk Hannah Arendts

MARION STAHL

In den philosophischen Texten Hannah Arendts findet sich eine Fiille an bildhaf-
ter Sprache. Metaphern, Analogien und Parabeln durchsetzen das Werk der poli-
tischen Denkerin, die selbst nicht als Philosophin gelten wollte und sich bewusst
abgrenzte von einer Tradition von Denkern, die Kant einst als »Denker von Ge-
werbe« bezeichnet hatte.! Insbesondere Orts- und Raummetaphern tauchen im
Werk Arendts hinsichtlich verschiedener Konzepte auf — dies betrifft Arendts
Konzeptionen des 6ffentlichen Raums und der politischen Urteilskraft sowie ihre
Idee einer Lokalisierbarkeit menschlicher Tatigkeitsformen.

Nicht nur bezogen auf den politischen Raum kommen topographische As-
pekte zum Tragen; auch Arendts Analyse des Denkvermdgens weist eine reiche
Ortsmetaphorik auf. Doch dienen Raum- und Ortsbegriffe im Werk Arendts
nicht allein der Veranschaulichung von abstrakten Konzepten. Dariiber hinaus
lassen sie sich im Hinblick auf ihre substantielle Dimension verstehen, die auf
eine anthropologische, ontologische oder ethische Verankerung und Positionie-
rung der aufgezeigten Phianomene verweist. Im Folgenden mochte ich insbeson-
dere auf Hannah Arendts philosophisches Konzept des offentlich-politischen
Raums und abschlieend auch auf ihre Analyse des Denk- sowie des Urteilsver-
mogens eingehen, wobei ich in diesem Zusammenhang sowohl den metaphori-
schen Sprachgebrauch als auch die enge konzeptuelle Verschrinkung von vita
activa und vita contemplativa im Werks Arendt hervorheben mdochte.

1 Vgl hierzu die Einleitung in Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken.
Das Wollen, hg. von Mary McCarthy, Miinchen/Ziirich: Piper ©2013, S.13. [Ameri-
kan. Erstausgabe: Dies.: The Life of the Mind, Thinking, Willing, New York: Har-
court Brace Jovanovich 1977-1978].

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 | MARION STAHL

CONDITION HUMAINE UND POLITISCHES HANDELN

Der politischen Philosophie Hannah Arendts liegt die Annahme einer urspriing-
lichen Sozialitit des Menschen zugrunde. Das Individuum, das sich von Beginn
an in einer Mitwelt aufgrund seiner ontologisch-faktischen Geworfenheit vorfin-
det, sorgt sich nicht nur um sich selbst, sondern immer auch um den Anderen,
der neben dem unmittelbar Néchsten auch den Dritten einer sozialen und politi-
schen Gemeinschaft einschlie3t. Pluralitit versteht Arendt dabei als konstitutive
Grundbedingung fiir die Generierung eines &ffentlich-politischen Handlungs-
raums, in dem gemeinsam agierende Personen voreinander in Erscheinung treten
und sich durch ihr Handeln und Sprechen zu erkennen geben.

Arendt spricht in Vita activa oder Vom titigen Leben® diesbeziiglich vom
Faktum des »inter homines esse«, wodurch das Gefiihl der Zusammengehdrig-
keit bezeichnet wird, das sich zwischen handelnden Akteuren innerhalb eines ge-
teilten politischen Raums auf Grundlage des Faktums der Pluralitit herausbildet
— der »Tatsache, daf3 nicht ein Mensch, sondern viele Menschen auf der Erde le-
ben und die Welt bevolkern.«®

Die Auseinandersetzung mit dem Politischen kann fiir Arendt nicht ohne Be-
riicksichtigung der lebensweltlichen Kontexte und anthropologischen Grundla-
gen unserer Existenz erfolgen, da beide Bereiche — die politische Welt und die
Lebenswelt — unmittelbar miteinander verbunden sind und sich gegenseitig be-
einflussen. So geht es Arendt in Vita activa letztlich auch um den Umgang mit
der Condition humaine schlechthin, dem Ensemble menschlicher Bedingtheiten.
Hierzu zahlt Arendt das »Leben selbst«, » Weltlichkeit«, »Pluralitit«, sowie »Na-
talitdt« und »Mortalitdt«. Den ersten drei Grundbedingungen entsprechen in der
genannten Reihenfolge die drei Grundtitigkeiten der Vita activa — das »Arbei-
ten«, »Herstellen« und »Handeln«.*

Das Handeln im Sinne einer aristotelischen praxis ist strikt unterschieden
von den anderen Tétigkeitsformen und stellt gemdB Arendt »die politische Té-
tigkeit par excellence«® dar. Durch gemeinsames Handeln und Sprechen mani-
festiert sich Pluralitit auf ontologischer Ebene »als Gleichheit und als Verschie-

2 Verwendete Ausgabe in diesem Aufsatz: Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom titi-
gen Leben, Miinchen/Ziirich: Piper ''2013. [Originaltitel: Dies.: The Human Condi-
tion, Chicago: University of Chicago Press 1958].

H. Arendt: Vita activa, S. 17.
Ebd., S. 16 ff. Arendt verwendet selbst den franzdsischen Begriff der Condition hu-
maine.

5 Ebd, S. 18.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 75

denheit«. Ohne Gleichheit wire keine Verstdndigung moglich, ohne Verschie-
denheit — »das absolute Unterschiedensein jeder Person von jeder anderen«® —,
wiéren Sprache und Handeln tiberfliissig. Wie Hans-Peter Kriiger bemerkt, unter-
scheidet Arendt hiervon auf ontischer Ebene die Vielheit und die Einzigartigkeit
des Menschen, wobei diese Unterscheidung dann relevant wird, wenn es darum
geht, die »Einzigartigkeit« der eigenen Person herauszustellen. So heifit es bei
Arendt: »Sprechen und Handeln sind die Tétigkeiten, in denen diese Einzigartig-
keit sich darstellt. Sprechend und handelnd unterscheiden Menschen sich aktiv
voneinander [...]; sie sind die Modi, in denen sich das Menschsein selbst offen-
bart«.” Dabei sind die Titigkeitsformen des Handelns und Sprechens hinsichtlich
ihrer Realisierungsformen »nahe miteinander verwandt«:

»Handeln als Neuanfangen entspricht der Geburt des Jemand, es realisiert in jedem Ein-
zelnen die Tatsache des Geborenseins; Sprechen wiederum entspricht der in dieser Geburt
vorgegebenen absoluten Verschiedenheit, es realisiert die spezifisch menschliche Plurali-
tat, die darin besteht, dal Wesen von einzigartiger Verschiedenheit sich von Anfang bis

Ende immer in einer Umgebung von ihresgleichen befinden.«®

Diese grundlegende Fihigkeit, etwas Neues zu beginnen, steht in unmittelbarem
Zusammenhang mit dem Faktum der Natalitdt, bzw. der »Gebiirtlichkeit, kraft
deren jeder Mensch einmal als ein einzigartig Neues in der Welt erschienen ist.«’
Natalitét als ermdglichende Grundbedingung fiir jeden Neuanfang ist dem Men-
schen durch das Faktum der Geburt demnach genuin vorgegeben.

Insbesondere in der Tétigkeitsform des Handelns kommt das Faktum der Na-
talitdt zum Tragen. Handeln bedeutet fiir Arendt geradezu »Neuanfangen«, wo-
bei dieses Neuanfangen nicht nur der Bedingung der Mortalitét, bzw. der Ver-
génglichkeit entgegengesetzt ist, die das menschliche Leben kennzeichnet, son-
dern sich dariiber hinaus grundsétzlich jeder Berechenbarkeit und Bestimmbar-

Ebd., S. 213.

Ebd., S. 214. Zur Unterscheidung von ontologischer und ontischer Ebene vgl. Kriiger,
Hans-Peter: »Die condition humaine des Abendlandes. Philosophische Anthropologie
in Hannah Arendts Spatwerke, in: Ders.: Philosophische Anthropologie als Lebenspo-
litik. Deutsch-jiidische und pragmatistische Moderne-Kritik (Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie, Sonderband 23), Berlin: Akademie-Verlag 2009, S. 183-207, hier S. 191.
Kriiger stellt zudem Arendts Bezug zu Scheler heraus, der die Irreduzibilitdt der Per-
sonalitdt gerade mit Bezug auf diese ontische Ebene betont hatte. Vgl. in ders., S. 191.
H. Arendt: Vita activa, S. 217.

Ebd.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 | MARION STAHL

keit entzieht — Arendt spricht diesbeziiglich gar vom »Wunder« des Neuan-
fangs.!°

OFFENTLICH-POLITISCHER RAUM

In Vita activa fihrt Arendt anhand einer Analyse der attischen Demokratie die
an Aristoteles angelehnte Unterscheidung zwischen dem o6ffentlich-politischen
Raum der griechischen polis und dem privaten Raum, dem oikos an. Der be-
grenzte offentliche Raum des politischen, normativen Handelns ist kein von der
Welt losgeldster Raum, vielmehr ist die faktische und sichtbare Lokalisierung
des Politischen in der Welt fiir Arendt ein zentrales Merkmal einer freiheitlichen
politischen Ordnung. Arendt verweist auf das politische Leben in Athen, das an
einem konkreten Ort innerhalb eines umgrenzten Refugiums stattfand — para-
digmatisch fiir diesen Ort steht der Marktplatz im antiken Athen, die Agora.'!

Kennzeichen jeglichen politischen Handelns ist demnach die Ortsgebunden-
heit des Handelns, dennoch leitet sich fiir Arendt der Ort politischen Handelns
nicht primér aus einer duflerlichen, geographischen Lokalisierbarkeit ab. Arendt
spricht diesbeziiglich auch von einem sichtbaren »Grenzraum« des Politischen,
wobei sie auf die Gesetzgebung verweist, die in Form der »Mauer des Gesetzes«
im Wesentlichen diese Grenze konstituiere.!> Des Weiteren erhélt der Ort des
Politischen seine Bestimmung aufgrund seiner strukturellen Differenz zum pri-
vaten Raum und kann dariiber hinaus losgeldst von einer geographischen Veran-
kerung auch allein im Sinne einer »Organisationsstruktur« in solcher Form be-
stehen, wie sie aus einer konkreten Weise des Zusammenlebens erwichst.'?

Wie Arendt in Anlehnung an Aristoteles festhalt, miisse der antike »Raum
der Polis« als ein »Reich der Freiheit«'* aufgefasst werden, wobei dieser Raum
hinsichtlich seiner Konstitution dem »Raum des Privaten« diametral entgegen-
gesetzt ist. Anders als der private oikos-Raum, der sich in erster Linie aus einer
Lebensnotwendigkeit heraus entwickelte und der Nahrungsbeschaffung sowie

10 Ebd., S. 216 f. Vgl. auch Schiies, Christina: Philosophie des Geborenseins, Freiburg
im Breisgau/Miinchen: Alber 2008, S. 401 ff.

11 H. Arendt: Vita activa, S. 62 ff. Vgl. auch Arendt, Hannah: Was ist Politik? Fragmen-
te aus dem Nachlass, hg. von Ursula Ludz, Minchen/Ziirich: Piper 1993,
S. 99.

12 H. Arendt: Vita activa, S. 78 f.

13 Ebd., S. 33 ff,, S. 79, S. 249 f.

14 Ebd., S. 40.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 77

der Haushaltung vorbehalten war, ist der Raum der Polis von allen 6konomi-
schen Zwéngen der Haushaltsbeschaffung befreit und allein dem politischen
Handeln vorbehalten.'> Der politische Raum ist demnach auch strikt von der
Ebene des Gesellschaftlichen zu unterscheiden, da Arendt die hier angesiedelten
sozialen Angelegenheiten vor allem mit 6konomischen Belangen verbindet, die
auch die Ebene des Privaten bestimmen. Auf die problematischen Aspekte dieser
Konzeption werde ich an spiterer Stelle eingehen.

Nach Arendts Modell liegt dem Politischen ein ontologischer Gehalt zugrunde,
dessen Realisierung maB3geblich von der Tétigkeitsform des Handelns abhéngt.
Gemif Arendt konstituiert sich der politische »Erscheinungsraum«!® stets dann
aktuell als ein »Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten«!’, wenn Men-
schen handelnd und sprechend miteinander in Beziehung treten. Auf diese Weise
bildet sich ein weltlicher Raum des »Zwischen« heraus, wobei die Metapher des
»Zwischen« die politische Offentlichkeit veranschaulicht. In diesem Zwischen-
raum entsteht nun plurale Macht auf Grundlage eines kommunikativen Austau-
sches, wobei die auf diese Weise generierte Macht nur fiir die Dauer des ge-
meinsamen Handelns und Sprechens wihrt. '8

Jirgen Habermas hebt in seinem Werk Faktizitdt und Geltung hervor, dass
Macht im Sinne Arendts als kommunikative Macht zu verstehen sei, die »an Or-
ten einer Meinungs- und Willensbildung« entsteht. Bei dieser Macht gehe es im
Sinne Arendts weder um die Durchsetzung eigener Interessen oder gemeinsamer
Ziele, noch um das Treffen von kollektiv bindenden Entscheidungen im Sinne
einer administrativen Form von Macht. Vielmehr begreife Arendt politische
Macht als eine Art »autorisierende Kraft, die sich in der Schaffung legitimen
Rechts und in der Griindung von Institutionen &uflert«, wobei das Ziel dieser
Form der Macht im Schutz politischer Freiheit bestehe.!” Doch greift fiir Haber-
mas Arendts Begriff der Macht letztlich zu kurz. Die enge Fokussierung des Po-
litischen auf den Bereich kommunikativer Macht bei Arendt erkldre nur die Ent-
stehung politischer Macht, so Habermas, nicht jedoch die »administrative Ver-
wendung der bereits konstituierten Macht, also den Proze der Machtaus-

15 Vgl. ebd,, S. 38 ff.

16 Ebd., S.251.

17 Ebd., S. 222 ff.

18 Vgl. ebd,, S. 224 ff., S. 250 ff.

19 Habermas, Jiirgen: Faktizitdt und Geltung. Beitrage zur Diskurstheorie des Rechts und
des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt am Main: Suhrkamp 41994, S. 182 ff.,
insbesondere S. 184, Herv. i. O.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 | MARION STAHL

libung.«®*® Auch konne dieser Machtbegriff nicht »den Kampf um Positionen«
innerhalb administrativer Machtstrukturen und die »Konkurrenz um dem Zugang
zum politischen System« erkliren.?! So werde mit dem »Begriff der kommuni-
kativen Macht« letztlich »eine Differenzierung im Begriff der politischen Macht
fillig. Politik kann nicht als ganze mit der Praxis derer zusammenfallen, die mit-
einander reden, um politisch autonom zu handeln. Die Ausiibung politischer Au-
tonomie bedeutet die diskursive Bildung eines gemeinsamen Willens, noch nicht
die Implementierung der aus ihm hervorgegangenen Gesetze.«*> Um dem Be-
griff des Politischen in umfassender Weise gerecht zu werden, schlagt Habermas
vor, das Recht als dasjenige »Medium« zu betrachten, durch das die »Verwand-
lung von kommunikativer Macht in administrative« umgesetzt werde.”

In der Tat vermisst man bei Arendt eine Ausdifferenzierung des Machtbe-
griffs und eine eingehende Beriicksichtigung administrativer Aspekte von
Macht. Arendts Politikbegriff basiert auf einem normativen Verstdndnis von Po-
litik — vor allem muss es bei Politik um die Frage gehen, wie wir zusammen le-
ben wollen; dies schlieit administrative Aspekte keineswegs aus, stellt sie aber
nicht in den Vordergrund. Arendt geht es vor allem um das Moment der Genese
von Macht, wobei sie deutlich macht, dass Macht als eine Initialkraft aufzufas-
sen sei, durch die etwas Neues in Gang gesetzt werden kann und deren Fragilitét
insbesondere dann offenkundig wird, wenn Macht im Sinne von urspriinglicher,
gemeinsamer Handlungsinitiative in staatliche Gewalt umschlagt.

WELT UND BEZUGSGEWEBE

Mit ihrem Konzept des politischen Erscheinungsraums greift Arendt Husserls
und Heideggers phdanomenologischen Weltbegriff auf und bezieht »Welt« dezi-
diert auf den Bereich des Politischen. Doch im Unterschied zu Husserls Begriff
der Lebenswelt kann die politische Welt in Arendts Modell nicht als unhinter-
gehbarer Horizont vorausgesetzt werden — dies hatte sie bereits im Rahmen ihrer
Totalitarismus-Analyse deutlich gemacht.?*

20 J. Habermas: Faktizitit und Geltung, S. 185 f.

21 Ebd., S.186f.

22 Ebd., S. 186.

23 Ebd., S. 187.

24 Der »Zwang des totalen Terrors« zerstort demnach den freiheitlichen Raum zwischen
den Menschen. Vgl. Arendt, Hannah: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. An-

tisemitismus, Imperialismus, totale Herrschaft, Miinchen/Ziirich: Piper 32013,

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 79

Die Welt ist von fragiler Beschaffenheit und bedarf grundlegender Voraus-
setzungen fiir ihre Genese, wobei der verantwortungsvolle Umgang mit der con-
ditio humana im Allgemeinen eine solche Voraussetzung darstellt. Die Fragilitét
der Welt ist auch eine Folge der Unabsehbarkeit der Folgen des Handelns. Jedes
aktuelle politische Handeln wirkt auf das vorgingige »Bezugsgewebe« des 6f-
fentlichen Handlungsraums ein, wobei unterschiedliche Handlungsfolgen mitei-
nander verkniipft werden oder sich gar verselbststindigen und die Konsequenzen
des Handelns dabei unabsehbar werden. Auch die Identitit des Handelnden kann
demnach nicht mehr ohne Weiteres bestimmt werden.

Die Identitit des Handelnden wie auch die kollektive Identitét einer histori-
schen Gemeinschaft lassen sich jedoch retrospektiv durch die Vermittlung einer
erzéhlten Geschichte erfassen. Geméfl Arendts Modell der erzéhlten Lebensge-
schichte, das sie in Vita activa entfaltet, verweist die mittels der Narration aufge-
zeigte Identitdt unmittelbar auf die reale Identitdt der handelnden Person(en).
Doch ist es nicht allein die Narration, durch welche die Identitdt der handelnden
Person freigelegt werden kann: Das Handeln selbst vermag gemif3 Arendt Auf-
schluss tiber die personale Identitdt zu geben. Durch 6ffentlich sichtbares Han-
deln und Sprechen erscheinen die Menschen auf der »Biihne der Welt« und »of-
fenbaren [...] jeweils, wer sie sind.«*

Ein Handeln jedoch, das bloes Mittel zum Zweck geworden ist und diese
»Aufschluss-gebende Qualitit des Sprechens und Handelns« nicht mehr besitzt,
wie es z.B. in der politischen Propaganda oder im Krieg der Fall ist, verfehlt ge-
mafl Arendt den eigentlichen Sinn des Handelns — ndmlich iiber das Wer des
Handelnden Aufschluss zu geben.?

»MITSEIN«, OFFENTLICHKEIT UND PERSON

Arendts Riickbesinnung auf Aristoteles im Hinblick auf ihr Konzept des offent-
lich-politischen Raums orientiert sich deutlich an Heidegger und dessen Neuge-
winnung von aristotelischen Begriffen.?” Doch anders als bei Aristoteles und
letztlich auch bei Heidegger kann fiir Arendt der theoria kein Vorrang vor der

S. 970. [Originalausgabe: Dies.: The Origins of Totalitarianism, New York: Harcourt,
Brace and Co. 1951].

25 H. Arendt: Vita activa, S. 219.

26 Vgl. ebd., S. 220 ff.

27 Vgl. Passerin D’Entréves, Maurizio: The Political Philosophy of Hannah Arendt,
London/New York: Routledge 1994, S. 85 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 | MARION STAHL

praxis zugesprochen werden, vielmehr werden beide Seinsdimensionen als
gleichberechtigt aufgefasst. In ihrer zum Teil phdnomenologischen Bestimmung
des Politischen greift Arendt Heideggers Differenzierung von »Ding-« und
»Mitwelt« auf; in ihrer Rede vom »Miteinander« bezieht sie sich wesentlich auf
Heideggers Existenzial des »Mitseins«, das dieser als »ein existenziales Konsti-
tuens des In-der-Welt-seins« bestimmt hatte.”®

Das »Mitseing, das sich in dieser Mitwelt aufgrund des anthropologischen
Faktums der Pluralitit ausbildet, wird in Arendts Konzeption bewusst mit der
Kategorie des Handelns verbunden. Anders als Heidegger geht Arendt dabei von
einem Verstindnis des Offentlichen aus, das den Ermdglichungscharakter von
Pluralitdt nicht nur im Hinblick auf das Selbstverhéltnis des Daseins in den Blick
nimmt, sondern Pluralitit als ermdglichende Grundbedingung auch fiir ein Kon-
zept des Offentlich-politischen Erscheinungsraums weiter denkt, in dem Men-
schen als Personen voreinander in Erscheinung treten kdnnen.

Arendts Konzeption des Offentlichen versteht sich demnach als ein Gegen-
entwurf zu Heideggers Auffassung, wonach Offentlichkeit von der »Durch-
schnittlichkeit« des »Man« geprégt ist und nicht die geeignete Seinsdimension
darstellt, um Aufschluss iiber die Identitdt des Daseins zu gewinnen. In § 27 von
Sein und Zeit heifit es hierzu: »Die Offentlichkeit verdunkelt alles und gibt das
so Verdeckte als das Bekannte und jedem Zugingliche aus.«*

Entgegen Heideggers »verdunkelnder« Offentlichkeit spricht Arendt in Vita
activa bewusst davon, dass der im Ausgang von gemeinsamer Macht konstituier-
te Erscheinungsraum »als ein Zwischen jedesmal aufleuchtet, wenn Menschen
handelnd und sprechend beieinander sind, um sich urplétzlich wieder zu verdun-
keln, wenn sie sich zerstreuen«.*

Wie bereits angedeutet, geht es Arendt mit ihrem Konzept des Offentlichen
nicht allein um das Phénomen des Politischen, sondern auch um ein Konzept der
Person. Die Person, die sich als sichtbarer Akteur in diesem weltlichen Erschei-
nungsraum des Politischen bewegt, ist unmittelbar auf die politische Welt bezo-
gen und mit ihr verbunden. Wie Hans-Peter Kriiger bemerkt, ist Arendt in die-
sem Punkt nahe bei Max Scheler, auf dessen Schrift Die Stellung des Menschen
im Kosmos sie auf den ersten Seiten von Vita activa verweist.?! Scheler selbst

28 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tiibingen: Niemeyer '°2006, § 26, S. 125.
Vgl. H. Arendt: Vita activa, S. 220 ff, S. 248 ff, S. 359.

29 M. Heidegger: Sein und Zeit, § 27, S. 127.

30 H. Arendt: Vita activa, S. 259.

31 Dieser Verweis findet sich nur in der deutschen Fassung, die vom englischsprachigen
Original abweicht. Vgl. ebd., S. 9. Vgl. hierzu auch H.-P. Kriiger: Die condition hu-
maine des Abendlandes, S. 187 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 81

fasst »Welt« als »Korrelat« des Personseins auf und bringt den Personenbegriff
auf diese Weise in einen unmittelbaren Zusammenhang mit dem Weltbegriff 32
Ahnlich wie bei Arendts Idee einer »reinen« politischen Welt kann auch bei
Scheler die personenbezogene Welt im Grunde als derjenige Ort aufgefasst wer-
den, an dem der Mensch als Person Abstand gewinnen kann von der Leib- und
Bediirfnisbezogenheit, die das Verhéltnis zwischen dem Menschen als Lebewe-
sen und seiner Umwelt kennzeichnet und dabei zugleich einen Ort vorfindet, an
dem er sich versammeln und mit anderen Personen in Beziehung treten kann. >

Grundsitzlich 14sst Arendts Modell des politischen Erscheinungsraums unter-
schiedliche Interpretationen zu, was dazu gefiihrt hat, dass diesem Modell in der
nachfolgenden Rezeption mitunter begriffliche Ungenauigkeit attestiert wurde.
In der Tat scheinen die institutionelle und die ontologische Dimension des Politi-
schen sowie die verwendeten Begriffe nicht immer klar voneinander unterschie-
den zu sein, wie Seyla Benhabib in ihrem Buch The Reluctant Modernism of
Hannah Arendt anmerkt.>* Auch lassen sich konzeptuelle wie argumentative
Unklarheiten im Hinblick auf die Genese des Erscheinungsraums in Arendts
Modell ausmachen. Der 6ffentliche Erscheinungsraum entsteht laut Arendt erst
dann, wenn Menschen in ihm handelnd und sprechend voreinander ausdriicklich
in Erscheinung treten.

Doch wie Giinter Figal kritisch bemerkt, widerspricht dies der grundlegen-
den Tatsache — die iibrigens auch in Arendts Konzeption selbst anklingt —, dass
der Raum als solcher ja iiberhaupt erst die Bedingung fiir das Erscheinen
schafft.®® Paul Ricceur wiederum, in dessen Werk der Einfluss Arendts in ver-
schiedener Hinsicht deutlich wird, rekurriert auf Arendts Machtbegriff, um zu

32 Vgl. hierzu Scheler, Max: Der Formalismus in der Ethik und die materiale Werteethik.
Neuer Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus [1913], in: Ders.: Ge-
sammelte Werke, Band 2, hg. von Maria Scheler, Bern: Francke 41954, S. 403,
S. 163. Vgl. auch ders.: Die Stellung des Menschen im Kosmos [1928], Miinchen:
Nymphenburger Verlagshandlung 1949, S. 39 ff, S. 41, S. 45.

33 Vgl. H.-P. Kriiger: Die condition humaine des Abendlandes, S. 188.

34 Benhabib, Seyla: »The Reluctant Modernism of Hannah Arendt«, in: Morton School-
man (Hg.), Modernity and Political Thought, Vol. 10, Thousand Oaks, Calif: Sage
1996, S. 123 ff, S. 219.

35 Vgl. Figal, Giinter: »Offentliche Freiheit: Der Streit von Macht und Gewalt. Zum Be-
griff des Politischen bei Hannah Arendt«, in: Volker Gerhardt u.a. (Hg.), Politisches
Denken, Jahrbuch 1994, Stuttgart/Weimar: Metzler 1995, S. 123-136, hier S. 125 f.
Vgl. auch H. Arendt: Vita activa, S. 250 f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 | MARION STAHL

verdeutlichen, dass Offentlichkeit nicht als Gegebenheit vorausgesetzt werden
kann. So heifit es bei Ricceur:

»Der Gedanke des 6ffentlichen Raumes und der Offentlichkeit [...] ist uns seit der Epoche
der Aufkldrung vertraut. Sie sind es, die Arendt unter dem Begriff des »offentlichen Er-
scheinungsraums«< wieder aufgreift [...]. Offentlichkeit in diesem Sinne aber ist, wir wis-
sen es gut, eher eine Aufgabe als eine Gegebenheit. Man mufl wohl mit H. Arendt selbst
zugeben, da3 diese durch Pluralitdt und Absprache charakterisierte Schicht der Macht fiir
gewohnlich unsichtbar ist, so sehr ist sie von den Herrschaftsverhiltnissen iiberdeckt, und
dafB} sie nur dann ans Licht gebracht wird, wenn sie kurz vor der Zerstorung steht und der
Gewalt das Feld iiberlédsst, wie es in groflen historischen Zusammenbriichen geschieht.
Aus diesem Grunde ist es vielleicht angemessen, dieser gemeinsamen Initiative, diesem

Zusammenleben-Wollen den Status des Vergessenen zu verleihen.«*

Mir scheint, dass auch Arendt Offentlichkeit keineswegs als selbstverstindliche
Gegebenheit begreift, sondern durchaus als Aufgabe versteht, um die immer
wieder aufs Neue gerungen werden muss. In der Tat sind es nach Arendt vor al-
lem die historischen Ausnahmesituationen, durch die gemeinsame Macht in Er-
scheinung tritt, wobei stets die Gefahr gegeben ist, dass diese urspriingliche, ge-
meinsame Macht in Gewalt umschlégt.

Nach Arendts Auffassung weist insbesondere die Revolution das Potential
auf, selbst im Moment des von Gewalt begleiteten historischen Umbruchs und
die Zeit dariiber hinaus den Initialcharakter kommunikativer Macht zu bewah-
ren, sofern es gelingt, Macht durch das Vermogen der Macht selbst zu begren-
zen. Hierzu miissen gemdf Arendt institutionelle Voraussetzungen geschaffen
werden, durch welche Macht in ausgewogener Weise verteilt und die einzelnen
Machtbereiche hinreichend getrennt und geschiitzt werden.?’

Das Scheitern der urspriinglichen Idee von Revolutionen — politische Raume
der Freiheit zu errichten —, ist im Sinne Arendts als Folge des Misslingens dieser
Aufgabe zu werten. In Uber die Revolution fiihrt sie als Beispiel einer gelunge-
nen Revolution den Amerikanischen Unabhéngigkeitskrieg an; den Grund fiir
das gegliickte Bewahren des urspriinglichen Moments der Macht sieht sie dabei
im Wesentlichen in der Konstitution des Prinzips der Selbstverwaltung gegeben,

36 Ricceur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, in: Wolfgang E8bach/Bernhard Waldenfels
(Hg.), Ubergiinge. Texte und Studien zu Handlung, Sprache und Lebenswelt, Band 26,
Miinchen: Fink 22005, S. 239. [Original: Ricceur, Paul: Soi-méme comme un autre,
Paris: Editions du Seuil 1990], Herv. i. O.

37 Vgl. Arendt, Hannah: Uber die Revolution, Miinchen/Ziirich: Piper 2013, S. 197.
[Originalausgabe: Dies.: On Revolution, New York: Viking Press 1963].

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 83

wodurch die Eigensténdigkeit der verschiedenen Kolonien gewahrt blieb und
dem Faktum der Pluralitét auf politischer Ebene hinreichend Rechnung getragen
wurde.

KRITIK AN DER MODERNE UND DER TRADITION
DES POLITISCHEN DENKENS

Arendsts in Vita activa vorgelegte Konzeption des 6ffentlichen Raums enthilt ei-
ne deutliche Kritik an grundlegenden kulturgeschichtlichen und gesellschaftli-
chen Entwicklungen seit der Neuzeit sowie an der philosophisch-politischen
Tradition seit den antiken Anféngen, wobei diese Entwicklungen in ihrer Ge-
samtheit einen zunehmenden Riickgang freiheitlicher Rdume des Politischen be-
giinstigt hétten.

Die Ursachen hierfiir sieht Arendt unter anderem im Prozessdenken der Mo-
derne begriindet, in der die Tétigkeitsform des Herstellens diejenige des Han-
delns als Konstituens des Politischen nach und nach verdréngt habe, aber auch in
der Tradition abendlédndischen Denkens selbst. Die grundlegende Tendenz der
Philosophie, der kontemplativen Lebensform stets den Vorrang gegeniiber der
praktischen Lebensform einzurdumen, habe schlielich zu einer radikalen Um-
kehr dieser hierarchischen Ordnung und letztlich zum fortschreitenden Ver-
schwinden offentlicher Riume gefiihrt.*

Diese bewusste Abwendung vom eigentlich Politischen, so Arendt, sei be-
reits in den urspriinglichen Konzepten der abendléndischen Tradition politischen
Denkens angelegt. In ihrem Essay Tradition und die Neuzeit verweist sie auf das
Hohlengleichnis in Platons Politeia. Hier wendet sich der Philosoph bewusst ab
vom gemeinsamen Ort menschlicher Zusammenkunft und gemeinsamen Han-
delns, um den klaren Himmel ewiger Ideen zu erblicken. Am Ende dieser durch
einen tendenziellen Riickzug von der Welt gekennzeichneten Tradition politi-
schen Denkens stehe, so Arendt, »Marx’ Behauptung, daf3 Philosophie und die
Wahrheit der Philosophen nicht auerhalb der yHohle« menschlicher Angelegen-
heiten, sondern in ihrem Bereich und in der allen Menschen gemeinsamen Welt
beschlossen liegt«, wobei Marx im Hinblick auf die Verwirklichung dieser Idee
seine Hoffnungen auf den »vergesellschafteten Menschen« gesetzt habe.*

38 Vgl ebd, S. 214 ff.

39 H. Arendt: Vita activa, S. 318 ff, S. 367 ff.

40 Vgl. Arendt, Hannah: »Tradition und die Neuzeit, in: Ursula Ludz (Hg.), Zwischen
Vergangenheit und Zukunft, Ubungen im politischen Denken 1, Miinchen/Ziirich:

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 | MARION STAHL

Die »Hohle« als Ort des gesellschaftlichen Lebens kann nach Arendts Auf-
fassung, wonach das Politische strikt getrennt sein muss vom Bereich sozialer
und 6konomischer Belange, nicht der addquate Ort politischen Handelns sein.
Insofern steht fir Arendt Marx” Modell, das den Bereich des Sozialen und des
Okonomischen zum Ort des Politischen erhebt, am Ende der Entwicklung einer
von ihr konstatierten » Verfallsgeschichte« des Politischen.

Insbesondere im neuzeitlichen Denken verortet Arendt tiefgreifende Verédn-
derungen: Die Tendenz einer Weltflucht, die bis zum vorsokratischen Denken
zurlickverfolgt werden konne, erfahrt mit dem Cartesianischen Ego und der neu-
zeitlichen Wende zum Subjekt eine Radikalisierung. Die nachfolgende Tendenz
der Philosophie, die Welt ins Innere des Bewusstseins zu verlagern, fiihrte, so
Arendt, schlieflich zu einem Verlust des Gemeinsinns, der sich »zu einem inne-
ren Vermdgen ohne allen Weltbezug« entwickelt habe.*!

Der Bedeutungsverlust des Handelns, die Technisierung und eine allgemeine
Tendenz zur »Verdinglichung« der Welt, die dem Menschen jedoch keine wahre
Heimat zu geben vermag, wie auch die Tendenz abendldndischen Denkens zur
Weltflucht, generieren letztendlich ein und dasselbe Phidnomen — eine »inner-
weltliche Weltentfremdung«*?, die die existenzielle Befindlichkeit des modernen
Menschen kennzeichnet. Auch wenn Arendt es vermeidet, eindeutige Kausalzu-
sammenhénge aufzuzeigen, deutet sich in ihrer Kritik an, dass das Phdnomen des
Totalitarismus im 20. Jahrhundert als ein Symptom dieser historischen Entwick-
lungen und philosophiegeschichtlichen Tendenzen zu werten sei, in deren Folge
die »Welt« aufgrund eines wahrgenommenen Sinnverlusts schlieBlich dem Ver-
fall preisgegeben wird und die conditio humana als Kategorie der Freiheit grund-
legend bedroht ist.

Dieser Verfall zeige sich nicht allein in einem zunehmenden Riickgang 6f-
fentlicher Erscheinungsrdume, auch bezogen auf die existenziellen Lebensbe-
dingungen sei eine wachsende Unsicherheit durch neue technische Moglichkei-
ten zu verzeichnen. Diese neuen technischen Errungenschaften stellten insofern
eine zunehmende Bedrohung fiir das Leben auf der Erde dar, da das Handlungs-

Piper 2012, S. 23-53, hier S. 23, S. 25. Erstmals erschien der Artikel unter dem Titel
»Tradition and the Modern Age«, in: Partisan Review 21, Heft 1, Jan.-Febr. (1954),
S. 53-75. Zur Publikationsgeschichte vgl. hierzu Anmerkungen in: Dies.: Zwischen
Vergangenheit und Zukunft, S. 384.

41 H. Arendt: Vita activa, S. 359.

42 Ebd., S. 322. Den Terminus »innerweltliche Weltentfremdung« gebraucht Arendt in
Anlehnung an Max Webers Begriff der »innerweltlichen Askese«. Vgl. hierzu ebd.,
S.321f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 85

vermogen, das ein geeignetes Instrumentarium darstellen wiirde, um mit dem
technischen Fortschritt addquat umzugehen, zunehmend verkiimmert sei.

In der gesellschaftlichen Sphére wird das Handeln verdréngt durch ein uni-
formiertes »Sich-Verhalten«, wobei Letzteres eben jene Egalitit moderner Mas-
sengesellschaften generiere, die sich vom antiken Gleichheitsideal grundlegend
unterscheidet.* Demnach sei der antike politische Raum wesentlich vom gesell-
schaftlichen Raum heutiger Massengesellschaften unterschieden, wobei Letztere
durch eine »stindig beschleunigte Steigerung der Arbeitsproduktivitit« gekenn-
zeichnet seien.**

Arendts Gesellschaftskritik, insbesondere die strikte Ausklammerung &ko-
nomischer wie auch grundlegender sozialer Belange aus dem Bereich des Politi-
schen erscheint in einer Zeit, die von einer »Wiederkehr der sozialen Frage« ge-
prégt ist, nicht gerade aktuell und hat ihr mitunter den Ruf als elitdre Denkerin
eingebracht. Dabei ldsst sich Arendts Ansatz einer rigorosen Grenzziehung zwi-
schen dem Bereich des Politischen und dem des Gesellschaftlichen, der sozialen
Themen zunédchst keinerlei politische Relevanz zuzugestehen scheint, durchaus
in zeitgemifBer Fagon weiterdenken, wobei Arendts Modell unterschiedliche In-
terpretationen zulésst.*

Seyla Benhabib etwa, die Arendts strikte Trennung dieser Bereiche als un-
haltbar bezeichnet, schldgt in threm Buch The Reluctant Modernism of Hannah
Arendt ein eigenes Modell vor, das Arendts Ansatz hinsichtlich unterschiedlicher
Lesarten weiterdenkt. So konnten das Politische und das Soziale erstens auf ver-
schiedene Inhalte von Gegenstandsbereichen bezogen werden. Beispielsweise
wiirden so 6konomische Belange, die Arendt im Bereich des Sozialen verorten
wiirde, dann an Relevanz mit Blick auf die politische Ebene gewinnen, sofern
diese Belange Gegenstand von Gesetzesdebatten werden.

Zweitens lielen sich diese beiden Bereiche hinsichtlich bestimmter Einstel-
lungsebenen voneinander unterscheiden. Das Gesellschaftliche kdnne demnach
als Form menschlichen Zusammenlebens betrachtet werden, in der die — 6kono-
mische — Abhéngigkeit des Menschen von anderen und die Sorge um Skonomi-
sche Belange thematisiert wiirde. Benhabib deutet an, dass diese Betrachtungs-
weise des Gesellschaftlichen, in der die mitunter egoistische »Sorge« um wirt-
schaftlich-existenzielle Belange thematisiert wird, im Sinne Arendts durchaus
dann als politisch relevant einzustufen wire, wenn sich hieraus Gefahren fiir
Staat und Gemeinwohl ergeben wiirden.

43 Vgl. ebd., S. 51 ff.

44 Ebd., S. 60.

45 Vgl. Jaeggi, Rahel: »Wie weiter mit Hannah Arendt?«, in: Hamburger Institut fiir So-
zialforschung (Hg.), Wie weiter mit?, Hamburg: Hamburger Edition 2008, S. 3 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 | MARION STAHL

An dritter Stelle, so Benhabib, lieBen sich beide Bereiche auf institutioneller
Ebene unterscheiden, wobei sich das Gesellschaftliche auf Okonomie und Zivil-
gesellschaft beziehen wiirde, das Politische hingegen auf die Offentlichkeit so-
wie den Staat und die staatlichen Institutionen.*

Rahel Jaeggi sieht in Arendts Grenzziehung zwischen dem Politischen und
dem Sozialen vor allem die grundsétzliche Bemiihung, »politische von nicht-
oder vorpolitischen Weisen der Behandlung (bzw. Nichtbehandlung) von Fragen
des gemeinsamen Lebens zu unterscheiden«*’, weniger gehe es Arendt um einen
generellen Ausschluss sozialer und 6konomischer Belange aus der Sphére des
Politischen. Nach dieser Lesart bezieche sich Arendts Unterscheidung mehr auf
den »Modus der Thematisierung«, weniger auf konkrete Gegenstandsbereiche.*®
Demnach wire kein Bereich von sich aus politisch oder unpolitisch; vielmehr
kann und miisse alles zunéchst politisiert werden, um Einzug in den Bereich des
Politischen zu finden. Das Soziale sei daher, so Jaeggi, auch im Sinne Arendts
»nicht per se unpolitisch, sondern politisierbar.«*

VITA CONTEMPLATIVA — DAS DENKEN

In Arendts Werk nimmt die Tatigkeitsform des Handelns eine zentrale Stellung
ein. Um zu verstehen, dass es Arendt dennoch keineswegs um einen Vorrang der
vita activa vor der vita contemplativa geht, miissen Arendts spétere Texte zu den
geistigen Vermogen in Betracht genommen werden. Anhand ihres Spétwerks
Vom Leben des Geistes sowie der Vorlesungsskripte zum Urteilsvermogen wird
deutlich, dass Arendt die geistige Welt als Korrelat der politischen Welt auffasst.
Zwischen vita activa und vita contemplativa besteht demnach ein wechselseiti-
ges Bezugsverhiltnis, das die ausgewogene Beriicksichtigung beider Sphiren
voraussetzt — die der praktisch-politischen als auch die der geistigen Sphére.
Ohne ausgeprigtes Denk- und Urteilsvermdgen kann sich das Handeln als
»politische Tatigkeit par excellence« nicht adéquat entfalten. Insofern beinhalten
auch die geistigen Vermdgen eine politische Komponente, insbesondere die Ur-

46 Vgl. S. Benhabib: The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, S. 139 f.

47 R.Jaeggi: Wie weiter mit Hannah Arendt?, S. 7.

48 Ebd., S. 6 f,, Herv. i. O. Diese Lesart Jaeggis kann in Parallele zu Benhabibs Lesart
der Einstellungsebene gebracht werden.

49 Ebd., S.7,Herv.i. O.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 87

teilskraft analysiert Arendt im Hinblick auf ihre dezidiert politische Dimension.*
Ein ausgeprigtes politisches Urteilsvermdgen ermdglicht es, die Perspektive der
anderen einzunehmen und die verschiedenen Standpunkte in das eigene Urteil
miteinzubeziehen. Politisches Urteilen im Sinne Arendts kann daher als das Er-
gebnis eines Prozesses des Abwigens verschiedener Standpunkte und Uberzeu-
gungen und somit als ein wesentlicher Aspekt deliberativer Entscheidungsfin-
dung betrachtet werden.

Arendt, die im Auftrag der Zeitschrift The New Yorker den Eichmann-
Prozess 1961/1962 in Jerusalem als Journalistin mitverfolgt hatte, befasste sich
seither intensiv mit der Frage, welche Bedeutung die geistigen Vermdgen fiir
den Bereich der Praxis haben und welche Konsequenzen »Gedankenlosigkeit«
im Rahmen politischen Handelns nach sich ziehen kann.’!

Der Ursprung der Moralitdt und somit der Schliissel zur Beantwortung der
Frage nach der personlichen Verantwortung fiir das eigene Handeln liegt geméaf
Arendt im Denkvermdgen selbst verborgen. Um dem Denken auf den Grund zu
kommen, stellt Arendt in ithrem Werk Vom Leben des Geistes. Das Denken
schlieBlich die Frage nach dem Ort des Denkens: »Wo sind wir, wenn wir den-
ken?«** Bei der schwierigen Aufgabe, diesen »Ort« des Denkens zu ergriinden,
bedarf es der Metapher, deren Funktion Arendt in ihrem Spatwerk ausfiihrlich
darstellt.

Im Grunde seien allen philosophischen Begriffe Metaphern, deren Sinn sich
durch Aufsuchen ihres urspriinglichen Kontexts erschlieBen lasse. Als »Briicke
iiber den Abgrund zwischen den inneren und unsichtbaren Geistestitigkeiten und
der Erscheinungswelt«® iiberwinde die Metapher »die Kluft zwischen dem
Reich des Unsichtbaren und der Welt der Erscheinungen«.

Doch die Richtung der durch die Metapher hergestellten Verbindung zwi-
schen den beiden »Welten« von Sichtbarem und Unsichtbarem, von Geistigem
und Sinnlichem ist nicht umkehrbar. So vermag die Metapher zwar die unsicht-
bare geistige Welt des Denkens mittels eines bildhaften Gebrauchs der Sprache
in die sichtbare Welt der Anschauung zu {iberfiihren, nicht jedoch kdnne anders-

50 Vgl. Arendt, Hannah: Das Urteilen. Texte zu Kants Politischer Philosophie. Dritter
Teil zu »Vom Leben des Geistes«, hg. von Ronald Beiner, Miinchen/Ziirich: Piper
2012. [Originalausgabe: Lectures on Kant’s Political Philosophy, Chicago/Illinois:
University of Chicago Press 1982].

51 Vgl. hierzu die einleitenden Bemerkungen Arendts in: H. Arendt: Vom Leben des
Geistes, S. 14.

52 Ebd., S. 193 ff.

53 Ebd, S. 110.

54 Ebd, S. 113.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 | MARION STAHL

herum durch einen metaphorischen Gebrauch der Sprache die geistige Welt auf
einen erfahrbaren Ursprungsort des Denkens zuriickgefiihrt werden. Die Meta-
pher zeige somit »auf ihre Weise das absolute Primat der Erscheinungswelt auf«
und liefere damit den Beweis dafiir, dass der eigentliche Ort des Denkvermdgens
aufgrund der » AuBerordentlichkeit des Denkens« stets verborgen bleibt.*

Diese »AuBerordentlichkeit« erklart sich fiir Arendt aus der Tatsache, dass
die dem Denken genuin zu eigene Sinnsuche nicht in ein Endergebnis miindet,
dessen Sinn sich auch dann noch erschlieBt, sobald die Denktdtigkeit beendet
wird. Vielmehr kann der Sinn des Denkens ausschlie8lich in der Denktétigkeit
selbst erfahren werden und wird hinféllig, sobald diese endet. Das Denken, das
seinen Zweck in sich selbst trégt, ist daher im Aristotelischen Sinne als energeia
aufzufassen.®

Welcher Begriff kann diesem Vermdgen nun anndherungsweise gerecht
werden? Mit Verweis auf Aristoteles bemerkt Arendt: »Die einzige denkbare
Metapher fiir das Leben des Geistes ist die Empfindung des Lebendigseins. Oh-
ne den Lebenshauch ist der menschliche Korper ein Leichnam; ohne das Denken
ist der menschliche Geist tot.«’” Nicht nur bei Aristoteles, auch bei Kafka wird
Arendt fiindig, wenn es darum geht, eine geeignete Metapher fiir das Denken zu
finden.

So verweist Arendt in Vom Leben des Geistes. Das Denken schlielich auf
Kafkas Zeitparabel Er, auf die sie bereits in ihrem Vorwort zu Between Past and
Future: Eight Exercises in Political Thought*® Bezug genommen hatte. Der Held
in Kafkas Parabel kdmpft gegen die zeitlichen Méchte von Vergangenheit und
Zukunft, wihrend er sich selbst zwischen diesen Kriften befindet — er lebt gera-
dezu »in diesem Zwischeng, in dieser »Liicke zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft«.>® Fiir Arendt analysiert die Parabel »dichterisch unseren >inneren Zu-
stand< im Hinblick auf die Zeit, dessen wir gewahr werden, wenn wir uns von
den Erscheinungen zuriickgezogen haben und wenn unsere geistigen Tétigkeiten,
wie es fiir sie kennzeichnend ist, auf sich selbst zuriickwirken«®.

55 Vgl. ebd., S. 114.

56 Vgl.ebd., S. 127 f.

57 Ebd., S.128, Herv. i. O.

58 Vgl. Arendt, Hannah: »Preface: The Gap Between Past and Future«, in: Dies.:
Between Past and Future: Eight Exercises in Political Thought, New York: Viking
Press 1968, S. 3-15, vgl. die deutsche Ausgabe, dies.: »Vorwort: Die Liicke zwischen
Vergangenheit und Zukunft«, in: Dies.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 7-
19.

59 H. Arendt: Vom Leben des Geistes, S. 201.

60 Ebd., S. 198.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 89

Auch der Vorgang des Denkens selbst kann mittels einer Metapher anschau-
lich gemacht werden. So sei der Denkakt im Sinne Sokrates als ein »stummes
Zwiegesprach«®' in Ubereineinstimmung mit sich selbst aufzufassen, wobei das
Denkvermdgen zwar dialektisch und kritisch werden kann, zundchst aber keine
politische Bedeutung habe. Jedoch offenbart sich die politische Relevanz des
Denkens in sogenannten »Grenzsituationen« — Arendt verwendet diesen Begriff
in Anlehnung an Karl Jaspers — in »politischen Notlagen«, wenn bekannte
Denkkategorien und handlungsleitende UrteilsmafBstébe zerstort sind und sich
das Individuum weigert, gedankenlos mit dem Strom der Masse, die unkritisch
die Meinung der Vielen aufnimmt, mit zu schwimmen.®

An diesem Punkt kommt das geradezu zerstorerische politische Potential,
»die ausrdumende Seite des Denkens« zur Entfaltung, wodurch wiederum das
Vermogen der Urteilskraft freigesetzt wird — nach Arendt »das politischste der
geistigen Vermogen des Menschen«.®

DAS URTEILEN

Wie der Nachschrift am Ende ihrer Analyse des Denkvermdgens zu entnehmen
ist, hatte Arendt beabsichtigt, eine grolere Studie zum Urteilen als dritten Teil
ihres schlieBlich posthum erschienen Werks The Life of the Mind zu verfassen,
doch konnte sie dieses Vorhaben nicht mehr realisieren.® Unter dem Titel Lec-
tures on Kant’s Political Philosophy wurden von ihrem Schiiler Ronald Beiner
Manuskripte zum Urteilen herausgegeben, die — neben einigen fritheren Aufsit-
zen — maBgeblich Aufschluss tiber die Grundideen von Arendts Urteilskonzept
geben. Als Ausgangspunkt fiir Arendts Konzeption des politischen Urteils dient
vor allem Kants &sthetisches Urteil in dessen dritter Kritik.

Indem »man sein Urteil an anderer, nicht sowohl wirkliche, als vielmehr blof3
mégliche Urteile hilt, und sich in die Stelle jedes andern versetzt«% werde so im
Sinne Kants auch beim politischen Urteilsakt eine »Erweiterung der Denkungs-

61 Ebd., S. 179 ff, S. 184, S. 186.

62 Ebd., S. 190 f.

63 Ebd., S.191.

64 Vgl. ebd,, S. 209 ff.

65 Zitiert nach Arendt, Hannah: Das Urteilen, S. 68. Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der Ur-
teilskraft, Werkausgabe Band X, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1974, § 40, B 157, S. 225.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 | MARION STAHL

art«’ bewirkt. Durch das Setzen eines eigenen Standpunktes ist das Urteilen in-
mitten des offentlichen Raums verortet und entzieht sich diesem zugleich durch
die ihm gegebene Moglichkeit, sich vom weltlichen Erscheinungsraum zuriick-
zuziehen und in unparteilicher, freier Weise die Standpunkte anderer einzuneh-
men.

Meiner Ansicht nach erweitert Arendts Neugewinnung der vita contemplati-
va in ihrem Spatwerk das in Vita activa aufgezeigte Konzept des offentlich-
politischen Erscheinungsraums, welches die Tatigkeit des Handelns ins Zentrum
riickt. So sind auch die geistigen Vermdgen, denen selbst zwar nicht die Bedin-
gung der Pluralitit zugrunde liegt, jedoch im Moment ihres Tatigseins Pluralitét
implizit mitvollziehen, durch ihren Weltbezug gekennzeichnet. Zudem schaffen
die geistigen Vermogen selbst die Voraussetzungen fiir die Konstitution neuer
Erscheinungsrdume des politischen Handelns, wobei diese Handlungsrdume in
Folge eines dynamischen Prozesses stets immer wieder anderen Voraussetzun-
gen unterliegen und neue Formen annehmen kdnnen.

Erst in threm Spatwerk Vom Leben des Geistes sowie in ihrem unvollendeten
Programm zum politischen Urteilen scheint Arendts friih angelegtes Pluralitéts-
konzept durch die Forderung nach einer »erweiterten Denkungsart« im Sinne
Kants von Arendt selbst konzeptionell umgesetzt. Der Ort des Politischen gemél
Arendt beschrinkt sich demnach nicht allein auf einen — begrenzten — politischen
Vollzugsraum, in dem handelnde Akteure voreinander in Erscheinung treten.
Auch die geistigen Vermodgen sind miteinzubeziehen, wenn es gilt, den Ort des
Politischen im Werk Arendts zu ergriinden. An dieser Stelle sei auf die enge
Verkniipfung von 6ffentlichem Raum, Handeln, Denken und Urteilen in Arendts
Schriften verwiesen, wobei Arendts metaphorischer Sprachgebrauch einen
Schliissel zum Verstdndnis der aufgezeigten Phinomene und Konzepte darstellt.

Das Urteilen, das stets die Perspektive der Anderen mit Hilfe der Einbil-
dungskraft beriicksichtigt, kann ebenso wie das Handeln im &ffentlichen Raum
in Erscheinung treten und ist von dhnlicher Art wie diejenige Form des Denkens,
die man als »kritisches Denken« bezeichnen kann. So heif3t es bei Arendt in An-
lehnung an Kant:

»Kritisches Denken spielt sich nach wie vor in der Einsamkeit ab; doch durch die Einbil-
dungskraft macht es die anderen gegenwartig und bewegt sich damit in einem Raum, der
potentiell 6ffentlich, nach allen Seiten offen ist. Kritisches Denken nimmt, mit anderen

Worten, die Position von Kants Weltbiirger ein. Mit einer »erweiterten Denkungsart« den-

66 H. Arendt: Das Urteilen, S. 68. Vgl. die »Maximen des gemeinen Menschenverstan-
des« in 1. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 40, S. 226 f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER ORT DES POLITISCHEN IM WERK HANNAH ARENDTS | 91

ken heiflt, dal man seine Einbildungskraft lehrt, Besuche zu machen (vgl. das Besuchs-

recht in Zum ewigen Frieden).«*

67 H. Arendt: Das Urteilen, S. 68, Herv. i. O.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dok.org/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:

:32. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fundierung und Selbsthaltung

Aspekte einer prekaren philosophischen Metaphorik um 1800

MORITZ BENSCH

» GRUNDVERSCHIEDENHEITEN«

In dem Kapitel »Grundverschiedenheiten« seiner 1987 verdffentlichten Text-
sammlung Die Sorge geht iiber den Flufs kommt Hans Blumenberg an einer Stel-
le eher beildufig und in recht unspezifischer Hinsicht auf eine Differenz zu spre-
chen, die er zwischen der programmatischen Verwendung der Metaphern von
Fundament und Architektur in mittelalterlichen und neuzeitlichen philosophi-
schen Texten am Werk sieht. Dass sich in der Neuzeit »Blick und Verlangen des
Menschen« von der Transzendenz des Himmels zur Immanenz der Erde gewandt
hitten,! sei ein ideengeschichtlicher Topos, der der Prizisierung bediirfe. Ein
Blick auf die unterschiedliche Akzentuierung architektonischer Metaphern in der
Artikulation philosophischer Systeme konne dazu beitragen. Der Vergleich der
Gedankengebdude »mittelalterlicher[r] Scholastiker mit den Kathedralen ihrer
Zeit« habe zur Betonung »architektonische[r] Kunstfertigkeit« ebenso gedient
wie zu der einer »aufstrebende[n] Vertikaltendenz« von Herzenserhebung und
Gottesbeweis.? Die Analogie des »Gotteshauses« habe jedoch noch eine weitere
Funktion. In ihr driicke sich nicht nur die Aufwértstendenz zum Himmel aus,
sondern auch deren Begrenzung, mithin die Endlichkeit des Irdischen: »Es auf
diese Kontur nach oben abgesehen zu haben«, so Blumenberg, »eint die scholas-
tische Denkart noch mehr mit dem Dom als die konstruktive Kraft.«’

1 Blumenberg, Hans: Die Sorge geht iiber den Flu}, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S.
103.
Ebd.
Ebd.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 | MORITZ BENSCH

Blumenbergs Argument ist nun, dass die erwéhnte Epochendifferenz an der
Metaphorik selbst ablesbar sei. Die Differenz sei dabei aber keine von paradig-
matisch verschiedenen Metaphern. Sie sei vielmehr eine der yUmbesetzung< in-
nerhalb der Metaphorik selbst.* »Nicht nur,« heiBt es an der zitierten Stelle wei-
ter, »dall der Blick sich [in der Neuzeit; M.B.] zum Irdischen senkt, er richtet
sich gezielt und konzentriert auf die Frage nach den Fundamenten, statt auf Ge-
wolbe und MaBwerk, Turm und Spitzen.«’ »Der Baugrund« werde in der Neu-
zeit zum neuralgischen Punkt der Arbeit am philosophischen Gebédude; an ihm
entscheide sich, »ob iiberhaupt gebaut werden kann, was und wie sich bauen
14Bt.«° In dieser metaphorischen Umbesetzung artikuliere sich eine »theoretische
»Griindlichkeit« der Neuzeit«, die — wie Blumenberg ironisch anmerkt — dazu ge-
fihrt habe, dass »[m]anches >System« [...] nur zur Demonstration errichtet«
worden sei, »was der Boden tragen konnte und wie solide das Fundament gelegt
worden war.«’ Zum eigentlichen »metaphorischen Vollzug des Bauens« sei es
»vor lauter Griindlichkeit« dann zuweilen gar nicht mehr gekommen — was der
»Eindrucksmacht« der Metaphorik aber durchaus nicht geschadet habe.®

Als der exemplarische und paradigmatische Autor dieser neuzeitlichen Aktu-
alisierung der philosophischen Fundierungs-Metaphorik kann zundchst René
Descartes bestimmt werden,’ der das Bildfeld von Fundierung und Hausbau so-
wohl im Discours de la méthode von 1637 als auch in den Meditationes de pri-
ma philosophia von 1641 zur Leitmetaphorik der Explikation seiner methodisch-
skeptizistischen Programmatik erhebt. In vorliegendem Aufsatz soll die fragliche
Metaphorik sowie die Blumenbergsche These von ihrer spezifischen neuzeitli-
chen Umakzentuierung aber anhand zweier anderer Autoren iiberpriift werden.
Sowohl Immanuel Kant als auch Johann Gottlieb Fichte kniipfen metaphernge-
schichtlich an Descartes an; dies aber — wie zu sehen sein wird — unter einer ver-
dnderten, zugespitzten problemgeschichtlichen Konstellation. Von Blumenbergs
Beobachtung ausgehend soll im Folgenden anhand einer vergleichenden meta-
phorologischen Lektiire programmatischer Textstellen in Werken der beiden Au-

4 Vgl. zum Konzept der »Umbesetzung«, das fiir das Verstidndnis des metaphorologi-
schen und philosophiegeschichtlichen Denkens Blumenbergs von einiger Relevanz
ist, den Aufsatz von Kopp-Oberstebrink, Herbert: »Umbesetzung«, in: Robert
Buch/Daniel Weidner (Hg.), Blumenberg lesen. Ein Glossar, Berlin: Suhrkamp 2014,
S. 350-362.

5 H. Blumenberg: Die Sorge geht iiber den Flu$}, S. 103.
6 Ebd.

7 Ebd., S. 104.

8 Ebd.

9

Vgl. die Hinweise zu Descartes bei H. Blumenberg, ebd., S. 104.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 95

toren gezeigt werden, dass das metaphorische Paradigma >Fundierung< um 1800
nicht nur hochst signifikant, sondern auch zunehmend fragwiirdig und ergin-
zungsbediirftig, weil inkompatibel wird.

I. FUNDIERUNG
Kant |

Eine der fiir die Philosophie seit 1800 wirkmichtigen Aktualisierungen der Fun-
dierungs- und Architektur-Metaphorik findet sich in der Methodenlehre von
Kants Kritik der reinen Vernunft (1781/1787).1° Kant behandelt im Kontext sei-
ner Methodologie der Kritischen Philosophie das, was er die »Architektonik der
reinen Vernunft« nennt. »Architektonik« versteht er als die »Kunst des Sys-
tems«'! und beschreibt sie zu Beginn der »Transzendentalen Methodenlehre«
mit folgenden Sétzen:

»Wenn ich den Inbegriff aller Erkenntnis der reinen und spekulativen Vernunft wie ein
Gebidude ansehe, dazu wir wenigstens die Idee in uns haben, so kann ich sagen, wir haben
in der transzendentalen Elementarlehre das Bauzeug iiberschlagen und bestimmt, zu wel-
chem Gebiude, von welcher Hohe und Festigkeit es zulange. Freilich fand es sich, daf, ob
wir zwar einen Turm im Sinn hatten, der bis an den Himmel reichen sollte, der Vorrat der
Materialien doch nur zu einem Wohnhaus zureicht, welches zu unseren Geschiften auf der
Ebene der Erfahrung gerade geraumig und hoch genug war, sie zu iibersehen; dal3 aber je-
ne kithne Unternehmung aus Mangel an Stoff fehlschlagen mufite, ohne einmal auf die
Sprachverwirrung zu rechnen, welche die Arbeiter iber den Plan unvermeidlich entzwei-

en, und sie in alle Welt zerstreuen muBte, [...].«'?

Die allegorische Beschreibung einer durch Vorschnelligkeit, Hybris und Naivitét
gekennzeichneten Metaphysik, die ihre eigenen Bedingungen und Implikationen
nicht in den Blick nimmt, spielt unverkennbar auf den biblischen Mythos des

10 Fiir einen allgemeinen Uberblick iiber die zahlreichen Metaphoriken in Kants er-
kenntnistheoretischem Hauptwerk vgl. das entsprechende Kapitel bei Hoffe, Ottfried:
Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der modernen Philosophie, Miin-
chen: C. H. Beck 22011, S. 319-330.

11 Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, Stuttgart: Reclam 1973, S. 839 [B 860/A
832].

12 Ebd., S. 726 [B 735/A 707].

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 | MoRITZ BENSCH

Babylonischen Turmbaus an.'’> Der Vorwurf an die Vernunft, sie habe einen
himmelhohen Turm bauen wollen, statt mit einem einfachen Wohnhaus vorlieb
zu nehmen, scheint die zu Beginn dargestellte metapherngeschichtliche These
Blumenbergs zu widerlegen. Primér scheint es Kants Vernunftkritik als Meta-
physik-Kritik um restriktive Konturierung nach oben zu gehen. Die bisherige
Metaphysik hitte stets himmelstiirmende Bauprojekte begonnen, ohne zuvor die
vorhandenen Baumaterialien {iberpriift zu haben. Von ihnen bleibe folgerichtig
nichts als »Ruinen eingefallener alter Gebdude«'* — mithin gescheiterte philoso-
phische Bauprojekte, die die traurige Geschichte der Metaphysik bezeugen. Es
geht hier in erster Linie um die Frage moglicher Hohe bzw. Grofle, nicht um
Fundierung. In dieser Hinsicht versteht sich die Kritik der reinen Vernunfi als
Bestandsaufnahme der Vermdgen der Vernunft und einer auf dieser Grundlage
erfolgenden Neuplanung bescheidenerer, aber solider und wissenschaftlicher
Gebdude angemessenen Ausmalles.

Kant gebraucht die Metaphorik zur Beschreibung seiner Kritischen Philoso-
phie aber auch in anderer Hinsicht, die Blumenbergs These von einer neuzeitli-
chen Hinwendung zu Baugrund und Fundierung unterstiitzt. Nur wenige Seiten
nach der Allegorie des Turmbaus heif3t es ndmlich:

»Wo ihnen [den Philosophen; M.B.] die Begriffe von Raum und Zeit, womit sie sich [...]
beschiftigen, herkommen mdgen, daran ist ihnen gar nicht gelegen, und eben so scheint es
ihnen unniitz zu sein, den Ursprung reiner Verstandesbegriffe, und hiermit auch den Um-

fang ihrer Giiltigkeit zu erforschen, sondern nur sich ihrer zu bedienen. In allem diesen tun

13 Vgl. auch Purdy, Daniel L.: On the ruins of Babel. Architectural Metaphor in German
Thought, Ithaca, NY: Cornell University Press 2011, hier insbesondere S. 53 ff.

14 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 842 [B 863/A 835]. Auf die weitreichenden
Implikationen und Dimensionen der Ruinen-Metapher bei Kant kann hier nicht weiter
eingegangen werden. Zumindest sei aber erwéhnt, dass dieses Bild bereits bei Kant —
Jahrzehnte vor dem romantischen Ruinen-Diskurs — ein verdndertes und in seiner
Spezifik modern zu nennendes historisches bzw. philosophiegeschichtliches Bewusst-
sein anzeigt, das mit der Eigentiimlichkeit zusammenhéngt, wie bei Kant das Verhélt-
nis traditioneller Metaphysik und szientifischer Kritik (an) der Philosophie angelegt
ist. Vgl. zu dieser Thematik u.a. Forster, Eckart: Die 25 Jahre der Philosophie. Eine
systematische Rekonstruktion, Frankfurt a.M.: Klostermann 22012. Zu beriicksichti-
gen wire in diesem Zusammenhang der Hinweis von Dieter Henrich, der in Kant den
»inventor of the philosophical history of philosophy« erkennt. Henrich, Dieter: Be-
tween Kant and Hegel, Cambridge, MA: Harvard University Press 2008, S. 32; zit. n.
Zizek, Slavoj /Gabriel, Markus: Mythology, Madness and Laughter. Subjectivity in
German Idealism, London/New York: Continuum 2009, S. 1.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 97

sie ganz recht, wenn sie nur ihre angewiesene Grenze, namlich die der Natur nicht iiber-
schreiten. So aber geraten sie unvermerkt, von dem Felde der Sinnlichkeit, auf den unsi-
cheren Boden reiner und selbst transzendentaler Begriffe, wo der Grund (instabilis tellus,
innabilis unda) ihnen weder zu stehen, noch zu schwimmen erlaubt, und sich nur fliichtige

Schritte tun lassen, von denen die Zeit nicht die mindeste Spur aufbehilt, [...].«"

Eine Philosophie, die den Umfang der Giiltigkeit ihrer Begriffe nicht reflektiert
und deswegen im Rahmen der Kantischen Logik undiszipliniert agiert,'® verlisst
frither oder spéter den ihr angestammten Boden der Erkenntnis nach Naturgeset-
zen, um im buchstéblichen Sinne grundlose und haltlose Spekulationen zu be-
treiben. Die Metaphorik erweitert sich von der Vertikalitdt der Architektur zur
Horizontalitdt der Begrenzung sowie zur Frage nach dem Untergrund. Das Bild
der Erde, auf der man nicht stehen kann, die dem Wasser gleicht, in dem man
unterzugehen droht (»instabilis tellus, innabilis unda«) zitiert Kant aus der Schil-
derung des »Chaos« in der Kosmogonie der Ovidschen Metamorphosen;'’ es
verleiht seiner Metaphysik-Kritik eine anthropologisch-existenzielle Drastik: die
Imagination des drohenden Bodenverlusts.'® Es geht ihm dabei aber nicht nur um
die Beschriankung der Philosophie auf die Sphére von Sinnlichkeit und Empirie.
Insofern es ihm um eine szientifische Erneuerung der Metaphysik geht, erschopft
sich die Kantische Kritik gerade nicht in Restriktion, sondern ist es ihr als Ana-
lyse der theoretischen Vernunft um absichernde und solide Fundierung der Wis-
senschaft reiner Vernunft zu tun.

15 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 743 [B 753 f./A 725 f.]; Kursivierung im Origi-
nal gesperrt.

16 Vgl. das entsprechende Unterkapitel der Transzendentalen Methodenlehre der Kritik
der reinen Vernunft: »Die Disziplin der reinen Vernunft« (I. Kant: Kritik der reinen
Vernunft, S. 728 ff. [B 736 ff./A 708 ff.].)

17 Vgl. Ovid: Metamorphosen. Lateinisch/Deutsch, hg. u. trans. Michael von Albrecht,
Stuttgart: Reclam 2010 [1994], S. 6, 1,16.

18 Das Bild des Bodenverlusts, das gleichsam die Negativfolie zur in der Metaphorik an-
visierten Legung eines Fundaments und Bau eines Gebaudes darstellt, erfreut sich ob
seiner hohen Suggestivkraft innerhalb der philosophischen Tradition der Fundierungs-
Metaphorik groBer Beliebtheit. Es findet sich auch an einigen Stellen im Werk
Descartes' — auch dort interessanterweise in Kombination mit dem Bild eines drohen-
den Ertrinkens. Vgl. etwa die eindriickliche Passage zu Beginn der zweiten Meditati-
on in Descartes, René: Meditationes de prima philosophia. Lateinisch — Deutsch, hg.
u. trans. Christian Wohlers, Hamburg: Felix Meiner 2008, S. 46-47.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 | MORITZ BENSCH

Diese Programmatik einer Transzendentalphilosophie beschreibt Kant 700
Seiten vor den eben zitierten Passagen zu Beginn der »Einleitung« in die Kritik
der reinen Vernunft wiederum in Kontrast zur iberlieferten Metaphysik wie
folgt:

»Nun scheint es zwar natiirlich, da3, so bald man den Boden der Erfahrung verlassen hat,
man doch nicht mit Erkenntnissen, die man besitzt, ohne zu wissen woher, und auf den
Kredit der Grundsitze, deren Ursprung man nicht kennt, sofort ein Gebédude errichten
werde, ohne der Grundlegung desselben durch sorgfiltige Untersuchungen vorher versi-
chert zu sein, dal man also vielmehr die Frage vorlangst werde aufgeworfen haben, wie
denn der Verstand zu allen diesen Erkenntnissen a priori kommen kénne, und welchen
Umfang, Giiltigkeit und Wert sie haben mdgen. In der Tat ist auch nichts natiirlicher,
wenn man unter dem Worte natiirlich das versteht, was billiger und verniinftiger Weise
geschehen sollte; [...]. [...] Es ist aber ein gewohnliches Schicksal der menschlichen Ver-
nunft in der Spekulation, ihre Gebédude so frith, wie moglich, fertig zu machen, und hin-

tennach allererst zu untersuchen, ob auch der Grund dazu gut gelegt sei.«'°

Solches Vorgehen wiege sich in der Sicherheit »scheinbare[r] Griindlichkeit«.?
Dagegen will die Kantische Philosophie eine »sorgfiltige Untersuchung« der
apriorischen Fundamente des Vernunftvermdgens leisten. In seinen Worten will
Kant »den Boden zu jenen majestitischen sittlichen Gebduden eben und baufest
[...] machen, in welchem sich allerlei Maulwurfsgéinge einer vergeblich, aber
mit guter Zuversicht, auf Schitze grabenden Vernunft vorfinden, und die jenes
Bauwerk unsicher machen.«?! In diesem Sinne will das Kantische Projekt zu-
gleich eine Restriktion und eine stabilisierende Selbstvergewisserung der Ver-
nunft leisten; in Kants Diktion also das vollziehen, was »natiirlicherweise« im-
mer schon hitte erfolgen miissen. Das Programm der Kritik der reinen Vernunft,

19 I Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 55-57 [B 6-9/A 3-5]: Einleitung.

20 Ebd., S.57 [B 9/A 5].

21 Ebd., S. 399 [B. 375 f./A 320]: Transzendentale Dialektik: Von den Ideen iiberhaupt.
Die Tier-Metapher des im Erdreich grabenden Maulwurfs begegnet nicht nur bei
Kant, sondern etwa auch bei Hegel — und zwar an prominenter Stelle, namlich am bi-
lanzierenden Ende der philosophiegeschichtlichen Vorlesungen. Dort freilich ist nicht
eine sich selbst destabilisierende Vernunft gemeint, sondern der in der Latenz sich
fortbildende Geist. Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Ge-
schichte der Philosophie III. Werke Bd. 20, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 31996, S. 456,
462. Vgl. zu dieser Thematik ferner Stierle, Karlheinz: »Der Maulwurf im Bildfeld.
Versuch zu einer Metapherngeschichte«, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte XXVI/1
(1982), S. 101-143.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 99

als ein »Traktat von der Methode«,? wiire mithin mit dem Inspizieren der zur
Verfligung stehenden Baumaterialien sowie der sorgfaltigen Priifung der Fun-
damente eines moglichen Gebédudes, statt mit einem vielleicht ambitionierten,
aber auch iiberzogenen Bauvorhaben zu vergleichen, das nicht gewissenhaft fiir
die Stabilitdt des zu errichtenden Gebaudes garantieren konnte.

Fichte |

Deutlicher als bei Kant kann man die >Sorge ums Fundament< im Friihwerk einer
seiner idealistischen »Nachfolger« beobachten: in der Programmatik zur ersten
Fassung von Johann Gottlieb Fichtes sogenannter »Wissenschaftslehre«. Nach-
dem Fichte zu Beginn der 1790er Jahre zunichst euphorisch einem dogmati-
schen Kantianismus anhéngt, wird er 1793 durch die Lektiire einer skeptizistisch
mit Kant (bzw. dem durch Karl Leonhard Reinhold popularisierten Kantianis-
mus) abbrechenden Schrift des Jenaer Philosophieprofessors Gottlob Ernst
Schulze in eine existenziell-philosophische Krise gestiirzt.”> Was man eine regel-
rechte Aenesidemus-Krise Fichtes nennen konnte (Schulze veroffentlichte seine
Schrift anonym mit diesem auf einen antiken Skeptiker anspielenden Titel), fin-
det sich in einer Reihe von Briefen aus dem Winter 1793/94 dokumentiert. In ei-
nem dieser Briefe Fichtes an Heinrich Stephani heifit es exemplarisch:

»Das Merkwiirdigste, was ich weiB, ist aus meiner Studirstube. Nach dem giitigen Antheil,
den Sie an meinem wissenschaftlichen Treiben nehmen, verschméhen Sie es vielleicht
nicht. Haben Sie den Aenesidemus gelesen? Er hat mich eine geraume Zeit verwirrt, Rein-
hold bei mir gestiirzt, Kant mir verdachtig gemacht, und mein ganzes System von Grund
aus umgestiirzt. Unter freiem Himmel wohnen geht nicht! Es half also Nichts; es mufite

wieder angebaut werden. Das thue ich nun, seit ungefdahr 6 Wochen, treulich. Freuen Sie

22 1. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 32 [B XXII].

23 Zu den komplexen werkbiographischen und philosophiegeschichtlichen Hintergriin-
den vgl. beispielsweise die umfassende Rekonstruktion der frithidealistischen »Kons-
tellation< bei Frank, Manfred: »Unendliche Anndherung«. Die Anfange der philoso-
phischen Frithromantik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997. Mit engerem Fokus auf
Fichte einfiihrend Jacobs, Wilhelm G.: Johann Gottlieb Fichte. Eine Biographie, Ber-
lin: Insel 2012, S. 61 ff.; Rohs, Peter: Johann Gottlieb Fichte, Miinchen: C. H. Beck
22007, S. 26 ft.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 | MoRrITz BENsCH

sich mit mir der Aernte: ich hab ein neues Fundament entdeckt, aus welchem die gesamte

Philosophie sich sehr leicht entwickeln 14Bt.«?*

In seiner in der ersten Hilfte des Jahres 1794 verdffentlichten Programmschrift
Uber den Begriff der Wissenschaftslehre oder der sogenannten Philosophie — die
nicht mit der beriihmteren Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre aus dem
selben Jahr verwechselt werden darf — inszeniert Fichte seine Konzeption syste-
matischer Philosophie dann als ein regelrechtes >Fundierungs-Begehren(,”® das
vor dem Hintergrund des drohenden Szenarios einer — mit der berithmten Formel
Georg Lukacs’ zu reden — »transzendentalen Obdachlosigkeit«*® verstanden
werden muss.

Die extrem komplexe und verwickelte metaphorische Verfahrensweise die-
ses Textes sowie sein systematischer Ansatz konnen hier nur in Grundziigen an-
gedeutet werden. Ausgangspunkt der Fichteschen Konzeption ist eine Skizzie-
rung der Aufgabe der Formulierung von Philosophie als wissenschaftliches Sys-
tem: »Die Philosophie ist eine Wissenschaft, [...]. [...] Eine Wissenschaft hat
systematische Form[.]«*” Wissenschaftlichkeit bedeutet fiir Fichte Riickfiihrbar-
keit auf einen zweifelsfreien Grundsatz: » Auf ihm«, so Fichte, »griindet sich al-
les Wissen, und ohne ihn wére tiberhaupt kein Wissen moglich; er aber griindet
sich auf kein anderes Wissen, sondern er ist der Satz des Wissens schlechthin.«?®
Was das Moment eines prinzipiellen und stabilen Fundaments fiir Fichte im
Vergleich zu Kant bedeutsamer werden ldsst, ist sein mehr auf strenge Systema-
tik und deren Begriindung abzielender Entwurf von Philosophie. Es geht Fichte
um die Entwicklung der Philosophie aus einem absoluten, allem zugrundelie-

24 Fichte, Johann Gottlieb: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-
ten. Bd. II1.2: Briefwechsel 1793-1795, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann 1970, S.
28, Nr. 171; Kursivierung im Original gesperrt. Vgl. auch die zeitlich naheliegenden
und teilweise bis in den Wortlaut identischen Briefe an Johann Friedrich Flatt (S. 18)
und Franz Volkmar Reinhard (S. 40).

25 In einem geistesgeschichtlich benachbarten Zusammenhang spricht Saskia Haag von
einem »Griindungsbegehren« in der Deutschen Literatur des 19. Jahrhunderts. Haag,
Saskia: Auf wandelbarem Grund. Haus und Literatur im 19. Jahrhundert, Freiburg i.
Br./Berlin/Wien: Rombach 2012, S. 25.

26 Lukacs, Georg: Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch {iber
die Formen der groflen Epik [1920], Bielefeld: Aisthesis 2009, S. 30.

27 Fichte, Johann Gottlieb: Uber den Begriff der Wissenschaftslehre oder der sogenann-
ten Philosophie [1794], hg. von Edmund Braun, Stuttgart: Reclam 1972, S. 31; Kursi-
vierung im Original gesperrt.

28 Ebd., S. 40.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 101

genden Prinzip, nimlich der sogenannten »Tathandlung« des absoluten Ich,” der
Selbst- und Weltsetzung transzendentaler Subjektivitit. Zwar kann man der Kan-
tischen Apperzeption des »Ich denke«® eine vergleichbare Funktion beimessen,
aber sie wird nicht so sehr als ein generisches Prinzip, das am Beginn sowohl
von Subjektivitdt als auch jeder philosophischen Darstellung derselben zu stehen
habe, konzipiert. Fichte geht es um abschliebare Vollstandigkeit und Deduzier-
barkeit aus einem ersten, unbezweifelbaren Grundsatz. Man hat deswegen von
einer Re-Cartesianisierung der Transzendentalphilosophie bei Fichte gespro-
chen’! — tatsiichlich nihrt sich Fichte, wie an anderer Stelle gezeigt werden
konnte, graduell auch metaphorisch wieder mehr Descartes an.

Zur Veranschaulichung dieser Konzeption skizziert Fichte im Argumentati-
onsgang seiner Programmschrift mittels der Metaphern von Fundament und Ar-
chitektur drei Szenarien mehr oder weniger systematischer Philosophie. Man
konne sich zundchst vorstellen, so Fichte, dass es keinen Grundsatz unmittelba-
rer Gewissheit gidbe. Das Wissen wiirde eine unendliche Reihe bilden, iiber de-
ren Status man aber nie absolute Gewissheit erlangen konne:

»[U]nser Wissen bildet mehrere oder Eine unendliche Reihe, in der jeder Satz durch einen
hohern, und dieser wieder durch einen hdhern u. s. f. begriindet wird. Wir bauen unsre
Wohnhéuser auf den Erdboden, dieser ruht auf einem Elephanten, dieser auf einer Schild-

krote, diese — wer weiB es, auf was, und so ins unendliche fort.«?

29 Vgl. Fichte, Johann Gottlieb: Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre als Hand-
schrift fiir seine Zuhorer [1794], hg. von Wilhelm G. Jacobs, Hamburg: Felix Meiner
1979, S. 11, § 1.

30 I. Kant: Kritik der reinen Vernunft, S. 174 [B 131].

31 Vgl. P. Rohs: Johann Gottlieb Fichte, S. 43. Als philosophiegeschichtliche Mittlerfi-
gur ist flir diesen Prozess auch Karl Leonhard Reinhold von Relevanz, ohne dessen
spezifische Kant-Interpretation die frithidealistische Konstellation nicht angemessen
verstanden werden kann.

32 J. G. Fichte: Uber den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 44. Das Bild von der welt-
tragenden Schildkréte (und zugehdrigem Elefanten) entstammt der indischen Mytho-
logie. In der neuzeitlichen europdischen Philosophie bildet es eine Motivgeschichte
aus — prominent findet es sich frither schon in Lockes Essay concerning human un-
derstanding (1690) —, die sich im Umfeld der Genese des Deutschen Idealismus in der
nachkantischen Philosophie um 1800 verdichtet. Eine umfangreiche Dokumentation
dieser Motivgeschichte hat Michael Mandelartz zusammengetragen: »Auf dem Rii-
cken von Schildkréten oder: Die Riickkehr der Wissenschaft zum Mythos. Materialien
zur Geschichte einer Anekdote« http://www.kisc.meiji.ac.jp/~mmandel/recherche/
schildkroete.html vom 08.01.2014. Nach Fichte greift auch Hegel auf das Motiv zu-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 | MoRITz BENSCH

Ein zweites Szenario, bei dem Fichte an den von ihm kritisierten Dualismus der
Kantischen Philosophie gedacht haben mag, beschreibt er hingegen folgender-
mafien:

»[Ulnser Wissen besteht aus endlichen Reihen, aber aus mehreren. [...] Unsre Wohnung
stiinde dann zwar fest, aber es wére nicht ein einziges zusammenhdngendes Gebaude,
sondern ein Aggregat von Kammern, aus deren keiner wir in die andre tibergehen konn-
ten; es wire eine Wohnung, in der wir uns immer verirren, und nie einheimisch werden

wiirden.«*

Das Ideal der von Fichte ins Auge gefassten Systemphilosophie besteht aus einer
Verkniipfung dieser beiden Szenarien abziiglich ihrer jeweiligen Defizite. Bild-
lich gesprochen in der Wissenschaft als einem einzigen, vollstdndigen Gebiude,
das zudem auf einem festen Fundament errichtet ist, also auf einem ersten, abso-
luten Grundsatz, aus dem es sich entwickeln ldsst. Dies beschreibt Fichte mit
folgenden Worten:

»Die Wissenschaft sei ein Gebdude; der Hauptzweck derselben sei Festigkeit. Der Grund
ist fest, und so wie dieser gelegt ist, wire der Zweck erreicht. Weil man aber im bloflen
Grunde nicht wohnen, durch ihn allein sich weder gegen den willkiihrlichen Anfall des
Feindes, noch gegen die unwillkiihrlichen Anfille der Witterung schiitzen kann, so fiihrt
man auf denselben Seitenwinde, und tiber diesen ein Dach auf. Alle Theile des Gebaudes
werden mit dem Grunde, und unter sich selbst zusammengefiigt, und dadurch wird das
Ganze fest; aber man baut nicht ein festes Gebdude, damit man zusammenfiigen konne,
sondern man fiigt zusammen, damit das Gebdude fest werde; und es ist fest, in so fern alle
Theile desselben auf einem festen Grund ruhen. Der Grund ist fest und er ist auf keinem

neuen Grund, sondern er ist auf den festen Erdboden gegriindet.«**

Dieser letzte Satz klingt zunéchst einleuchtend, entspricht er doch der lebens-
weltlichen Vertrautheit des Hausbaues und expliziert somit die innere Logik der
Metapher auf addquate Weise: Um ein Fundament zu legen, auf das anschlie-
Bend ein Haus aufgebaut werden kann, bendtigt man einen Bauplatz und beson-
ders einen tauglichen Erdboden, auf den man das Gebdudefundament iiberhaupt

riick und dies interessanterweise im Kontext einer Kritik an Fichtes Idealismus. Vgl.
dazu auch Henrich, Dieter: »Die »wahrhafte Schildkrote<. Zu einer Metapher in He-
gels Schrift >Glauben und Wissen« «, in: Friedhelm Nicolin/Otto Poggeler (Hg.): He-
gel-Studien II, Bonn: Bouvier 1963, S. 281-291.

33 . G. Fichte: Uber den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 45.

34 Ebd, S. 35.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 103

errichten kann. Fichte expliziert auf korrekte Weise die Implikationen der Meta-
pher. Diese widersprechen jedoch vollkommen der Logik seines idealistischen
Systemprogramms. Denn der Erdboden ist in der Logik des Bildes etwas Exter-
nes, das nicht Teil des Grundlegungs- und Bauprozesses ist. Er ist immer schon
da, wo zu bauen angefangen werden kann. Er ist eine ermdglichende Vorgege-
benheit, die die Bedingungen jeder Fundierung bereitet. Er wére somit ein kon-
stitutives Auflen bzw. Vor. Das Prinzip und die Pointe des Fichteschen Idealis-
mus ist jedoch die urspriingliche und voraussetzungslose, mithin unbedingte
Selbst- und Weltsetzung des transzendentalen Subjekts, die berithmte »Tathand-
lung«. Es handelt sich sozusagen um eine transzendentalphilosophische creatio
ex nihilo des Selbstbewusstseins. Ein solcher Idealismus absoluter Selbstbegriin-
dung kann keine Form ermdglichender Vor-Gegebenheit implizieren; dann ndm-
lich wire das Fundament des Systems — das »absolute, sich selbst setzende Ich«
— nicht unbedingt, sondern abhingig. Gerade dies bedeutet aber die Metaphorik
an dieser Stelle.® Die dem Idealismus vorgeworfene Leugnung von »Seinsab-
hiingigkeit des Subjekts«,*® die Leugnung dessen, was der spite Schelling in Ab-
grenzung zu Fichte und Hegel die »Unvordenklichkeit des Seins< genannt haben
wird,?” scheint hier durch die Metaphorik des Idealismus selbst entlarvt. Ferner
scheint die im Bild vom System als Gebdude implizierte Statik und die damit
einhergehende, von Fichte wiederholt erwéhnte Festigkeit dem eigentlich dyna-
mischen Charakter des idealistischen Entwurfs einer ereignishaften Vollzugs-
Subjektivitit (»Tathandlung«) entgegen zu stehen.>® Es ist aber fraglich, ob einer
in mehrfacher Hinsicht unangemessenen Metaphorik gleichsam vulgiér-

35 Fiir eine systemtheoretische und narratologische Rekonstruktion dieser Problematik
eines dem Anspruch nach voraussetzungslosen und selbstsuffizienten Anfangs einer
System-Artikulation und -Darstellung, wie sie beim frithen Fichte mustergiiltig be-
obachtbar ist, vgl. Koschorke, Albrecht: »System. Die Asthetik und das Anfangsprob-
lem, in: Robert Stockhammer (Hg.), Grenzwerte des Asthetischen, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2002, S. 146-163. Eine erste ambitionierte Problematisierung findet sich
freilich schon um 1800 in der Fichte-Kritik Hegels. Vgl. zu dieser die Studie von
Siep, Ludwig: Hegels Fichtekritik und die Wissenschaftslehre von 1804, Frei-
burg/Miinchen: Karl Alber 1970.

36 Frank, Manfred: »Einleitung«, in: ders.: Auswege aus dem Deutschen Idealismus,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, S. 7-26, hier S. 17.

37 Vgl. Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Philosophie der Offenbarung. 1841/42, hg.
von Manfred Frank, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977, S. 161.

38 Der freilich in dieser Programmschrift noch nicht so deutlich zu Tage tritt, wie er es
dann in der eigentlichen Wissenschafislehre tut, die (wie bereits zitiert) mit der Rede

von der »Tathandlung« entsprechend anhebt.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 | MoRITz BENSCH

dekonstruktivistisch eine subversive und sozusagen auto-dekonstruktive Qualitét
in Hinblick auf die philosophische Geltung attestiert werden sollte. Stattdessen
scheint es aus metaphorologischer Sicht fruchtbarer, zu analysieren, ob und wie
der Text mit dieser Diskrepanz zwischen philosophischer Konzeption und Meta-
phorik umgeht. Tatsdchlich ndmlich reagiert der Fichtesche Text in seiner Bild-
politik auf die diagnostizierte metaphorische Inkonsistenz, die mittels des Ein-
satzes des Bildelements des »Erdbodens« erzeugt wurde, fiir das in der systema-
tischen Logik des Fichteschen Idealismus kein Platz mehr zu sein scheint.

Um die komplexe Problemlage besser zu verstehen, auf die Fichte im weite-
ren Verlauf seiner Programmschrift reagiert und ob der metaphorischen Inkon-
sistenz zu reagieren sich gezwungen sieht, ist es hilfreich, zuvor noch einmal zu
Kant zuriick zu gehen. Jetzt allerdings zu seiner Praktischen Philosophie.

Il. SELBSTHALTUNG

Kant Il

Im zweiten Abschnitt seiner 1785, also vier Jahre nach der Kritik der reinen
Vernunft veroffentlichten Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, findet sich bei
Kant im Zusammenhang der Argumentation des beriihmten »kategorischen Im-
perativs« relativ unvermittelt folgende Passage:

»Hier sehen wir nun die Philosophie auf einen miBlichen Standpunkt gestellt, der fest sein
soll, unerachtet er weder im Himmel, noch auf der Erde an etwas gehédngt oder woran ge-
stiitzt wird. Hier soll sie ihre Lauterkeit beweisen als Selbsthalterin ihrer Gesetze, nicht als
Herold derjenigen, welche ihr ein eingepflanzter Sinn, oder wer weil welche vormund-
schaftliche Natur einfliistert, die insgesamt, sie mdgen immer besser sein als gar nichts,
doch niemals Grundsitze abgeben konnen, die die Vernunft diktiert, und die durchaus vol-
lig a priori ihren Quell und hiermit zugleich ihr gebietendes Ansehen haben miissen

[...].«*

Alles Empirische und Zufillige sei, so Kant weiter, »als Zutat zum Prinzip der
Sittlichkeit« génzlich untauglich. Das Prinzip der moralischen Handlung habe
jenseits »von allen Einfliissen zufélliger Griinde« zu liegen, »die nur [durch die]

39 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten [1785], Stuttgart: Reclam
2008 [1961], S. 60: Zweiter Abschnitt: Ubergang von der populiren sittlichen Welt-
weisheit zur Metaphysik der Sitten.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 105

Erfahrung an die Hand gegeben« seien.** Vor einer »niedrige[n] Denkungsart in
Aufsuchung des Prinzips unter empirischen Bewegursachen« miisse gewarnt
werden, da, »die menschliche Vernunft in ihrer Ermiidung gern auf diesem Pols-
ter ausruht und in dem Traume siier Vorspiegelungen (die sie doch statt der Ju-
no eine Wolke umarmen lassen) der Sittlichkeit [...] einen Bastard unterschiebt,
[...].«*! Kant spielt hier wohl auf den griechischen Mythos des Ixion an, der statt
Hera Nepehele — eine von Zeus erschaffene Wolke — umarmt, und mit ihr den
Kentauros zeugt.*? Die Gefahr des Umarmens einer Wolke, die nur scheinbar
Halt gibt, schlieft metaphorisch den Kreis zur Lokalisierung der Vernunft zwi-
schen Himmel und Erde. In diesem Zwischenbereich jenseits von Natur oder
Empirie einerseits und Transzendenz andererseits kann, oder richtiger zu reden:
darf sich die Vernunft bzw. Philosophie nur an sich selbst halten, muss sie sich
gleichsam selbst tragen, mithin »Selbsthalterin« ihrer selbst sein.

Sachlich motiviert ist die Metaphorik im Zusammenhang einer génzlich
apriorischen, formalistischen Herleitung des Prinzips der Sittlichkeit mit ahisto-
risch-universalistischem Anspruch. Zwar ist an der zitierten Stelle ausnahmslos
von »der Philosophie« die Rede. Aber dass diese gegeniiber der Kritik der reinen
Vernunft entschieden differierende Bildlichkeit — hier die Betonung der Selbst-
haltung im Luftraum zwischen Himmel und Erde, dort das Bildfeld von Grund
und Boden — besonders auf Kants praktische Philosophie abzielt, scheint z.B.
durch folgende Hinweise ersichtlich:

Erstens verweist das Bild der sich zwischen Himmel und Erde selbsthalten-
den Philosophie auf die Selbstsuffizienz und Autonomie (Selbstgesetzgebung)
des moralischen Subjekts zu Kausalitdt aus Freiheit, das sich nur aus sich selbst
heraus begriinden kann und ein Absolutum,* ein von jeglicher heteronomer Be-
dingung Losgelostes darstellt. Dies unterscheidet das Subjekt der Kantischen
praktischen Philosophie von dem der theoretischen. Jenes ist zwar ebenfalls weit
davon entfernt, ein Subjekt reiner Passivitdt im empiristischen Sinne zu sein: es
zeichnet sich durch Spontaneitét aus. Es bleibt aber durch die unverfiigbaren
Dinge-an-sich als Quelle der Erscheinungen auf ein Anderes als es selbst ver-

40 Ebd.

41 Ebd., S. 61.

42 Vgl. den Stellenkommentar in folgender Ubersetzung ins Englische: Kant, Immanuel:
Groundwork for the Metaphysiscs of Morals, hg. und trans. Allen W. Wood, Bingha-
mton, NY: Vail Ballou Press 2002, ohne Seitenangabe, Fulinote 59. Wood spekuliert
auch iiber eine mogliche Quelle Kants bei Ovid oder Vergil, insofern der Mythos zwar
griechischen Ursprungs ist, im Text aber Juno, also eine Figur der romischen Mytho-
logie, genannt wird.

43 Vgl. 1. Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 64.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 | MoRITz BENsCH

wiesen — deswegen bereitet das Fundierungs-Modell der Kantischen theoreti-
schen Philosophie auch keine groBeren Probleme. Dass Kant im Kontext der
praktischen Philosophie dagegen von der Fundierungs-Metaphorik auf die der
Selbsthaltung umstellt, ist insofern folgerichtig.

Dass Kant in der eben zitierten Passage primér an die »praktische Philoso-
phie« denkt, mag zweitens aulerdem ein Hinweis auf eine Textstelle aus der ei-
gentlichen Metaphysik der Sitten von 1797 verdeutlichen. Dort wird auch er-
kennbar, dass es sich bei Bildern von Boden, Fundament respektive Selbsthal-
tung um eine orientierende »Hintergrundmetaphorik« von Kants Denkens han-
delt* Im § 11 der »Tugendlehre« der Metaphysik unterscheidet Kant: »Der
Mensch im System der Natur (homo phaenomenon, [...]) ist ein Wesen von ge-
ringer Bedeutung und hat mit den iibrigen Tieren, als Erzeugnissen des Bodens,
einen gemeinen Wert [...].«* Impliziert ist hier, dass der Mensch als »homo no-
umenon« — dies stellt im Kantischen Vokabular das Gegenstiick zum »homo
phaenomenon« dar —, also als moralisches und iibersinnlich-intelligibles Ver-
nunftwesen, demgegeniiber gerade kein Erzeugnis des Bodens ist. Was metapho-
risch auf die oben zitierte Passage aus der Grundlegung zuriickweist: als Subjekt
der praktischen Philosophie, mithin als Vernunftwesen und Biirger der »noum-
enalen< Welt, ist der Mensch nicht wie die anderen Tiere vom Erdboden abhén-
gig bzw. an ihn gebunden, sondern autonom von diesem. An der eben zitierten
Stelle heiflit es dementsprechend im Anschluss: »Allein der Mensch als Person
betrachtet, d. i. als Subjekt einer moralisch-praktischen Vernunft ist iiber allen
Preis erhaben; denn als ein solcher (homo noumenon) ist er nicht blof3 als Mittel
zu anderer ihren, ja selbst seinen eigenen Zwecken, sondern als Zweck an sich
selbst zu schétzen, d. i. er besitzt einen Wiirde (einen absoluten innern Wert),
[...]-«* Aus metaphorologischer Sicht ist hier die Aufmerksamkeit insbesondere
auf die unscheinbaren Worte »iiber« und »erhaben« zu richten. Bekanntlich hat
die Idee des »Erhabenen« an anderer Stelle in Kants Werk, ndmlich in der Kritik
der Urteilskraft im Kontext der »Analytik des Erhabenen«, eine grofe Bedeu-
tung. Ohne dass diese Spur hier weiter verfolgt werden konnte, sei vor dem Hin-
tergrund der oben skizzierten Analyse des Kantischen Bildes der »Selbsthal-
tung« als Negation des Fundierungs- und Boden-Paradigmas nur andeutungs-
weise auf die bildliche Dimension dieser Vorstellung des »Erhabenen« aufmerk-

44 Das metaphorologische Konzept der »Hintergrundmetaphorik« wird hier im Sinne
Hans Blumenbergs verstanden. Vgl. Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Meta-
phorologie [1960], hg. von Anselm Haverkamp, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 91.

45 Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1977, S. 568.

46 Ebd., S. 569; Kursivierung im Original gesperrt.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 107

sam gemacht: damit ist ein — an dieser Stelle freilich nicht explizit und niher be-
stimmtes — Uber intendiert. Was in der Bildsprache wiederum mit der wortlichen
Bedeutung des »Absoluten« korrespondiert: dem Losgeldsten. Der Hinweis auf
die Bodenverbundenheit des yhomo phaenomenon< weist diesen demgegeniiber
als ein durch Naturgesetze — z.B. die Schwerkraft — notwendig determiniertes
Wesen aus, das als solches — letztlich also als res extensa — der Erde ebenso an-
gehort wie Tiere und Dinge. Man wird zwar zdgern, der Rede von den »Erzeug-
nisse[n] des Bodens« gleiche metaphorische Dignitét wie der von der »Selbsthal-
terin« beizumessen. Aber auch ihr scheint ein imaginativer Uberschuss einge-
schrieben, der auf die Leitmetaphorik deutet. Denn das gerade die Bodenzugeho-
rigkeit und -riickgebundenheit des Naturwesens Mensch fiir erwéhnenswert er-
achtet wird — und damit implizit die tellurische Nicht-Zugehorigkeit des Men-
schen als Vernunftwesen markiert wird —, ist nicht selbstverstindlich.*’ Es kann
als Indiz fiir eine unterschwellige Virulenz des Bildfeldes auch {iber das rein Me-
taphorische hinaus gelesen werden: die Metapher weist iiber sich selbst hinaus.*®

Der an das Kantische Denken gerichtete Vorwurf, es leiste statt einer Uber-
windung des durch den Cartesianismus virulent gewordenen Leib-Seele-
Dualismus lediglich seine Transformation und Verschiebung,* findet in der
Bildsprache einen Beleg. Seine Metaphorik weist das Kantische Subjekt in aller
Anschaulichkeit als ein Bewohner zweier Welten aus: als Naturwesen (bzw.
Sinnenwesen und Erscheinung) ist es erd-, weil bodengebunden, als freies und

47 Vgl. in diesem Zusammenhang auch den nachfolgenden § 12, in dem Kant argumen-
tiert, dass »[d]as Hinknien oder Hinwerfen zur Erde [...] der Menschenwiirde zuwi-
der« sei. Ebd., S. 571. Es iiberschneiden sich metaphorische und anthropologisch-
diskursive Textschichten. Hier wire zum Beispiel an den anthropologischen Topos
vom aufrechten Gang zu denken, der als anatomisch groftmogliche Distanzierung
vom Erdboden zugleich menschliche Selbstbehauptung zu symbolisieren vermag.
Vgl. hierzu die ideengeschichtliche Studie von Bayertz, Kurt: Der aufrechte Gang. Ei-
ne Geschichte des anthropologischen Denkens, Miinchen: C. H. Beck 2014 [2012].

48 Man konnte dies beispielsweise am auffilligen Vorkommen des Bildfeldes von Fun-
dament und Gebdudebau in der scheinbar zufdlligen Wahl veranschaulichender Bei-
spiele im Argumentationsgang bei Kant und auch bei Fichte zeigen.

49 Die man dann aufer in der Differenz von theoretischer und praktischer Vernunft etwa
auch in der Unterscheidung von Empirischem und Transzendentalem lokalisieren
konnte. Eine Diagnose, wie sie sich etwa in der Historisierung der neuzeitlichen Sub-
jektivitdt bei Foucault findet, der in diesem Zusammenhang von einer »empirisch-
transzendentale[n] Dublette« sprach. Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine
Archédologie der Humanwissenschaften [1966], Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S.
384.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 | MoRITZ BENSCH

moralisches Vernunftwesen hilt es sich selbst im Zwischen vom Himmel und
Erde in der Schwebe.>

Fichte Il

Wirft man vor diesem Hintergrund noch einmal einen Blick auf Fichtes Pro-
grammschrift, kdnnte man sagen, dass im weiteren Verlauf dieses Textes eine
metaphorische »Loslosung vom Boden« inszeniert wird und der Text damit auf
seine oben skizzierten metaphorisch-systematischen Inkonsistenzen reagiert. Die
Spezitik dieser Reaktion, die in der Umstellung auf eine alternative System-
Metaphorik besteht, ist — so die These — vor dem Hintergrund der eben ausei-
nandergesetzten praktischen Philosophie Kants zu sehen. Dies hat systematisch
Ursache darin, dass Fichte die beiden Momente der Kantischen Philosophie, das
Theoretische und das Praktische, in einem System darzustellen bemiiht ist. Nach
der weiter oben referierten Textstelle, die die fiir eine idealistische Philosophie
voraussetzungsloser Selbstbegriindung problematische Implikation der Fundie-
rungs-Metapher offenbarte, ndmlich dass jeder Akt von Fundierung bereits einen
vorgegebenen Boden voraussetzt, stellt der Text bemerkenswerter- aber — so die
These dieses Aufsatzes — auch nachvollziehbarerweise auf ein durchaus anderes
System-Modell samt verénderter Metaphorik um. Fichte imaginiert das philoso-
phische System an spiterer Stelle der Programmschrift — im Textverlauf ziem-
lich unvermittelt — nicht mehr als fundiertes bzw. zu fundierendes Gebiude, son-
dern als eine Art losgeldste, selbsttragende Konstruktion:

»[S]oll ein vollendetes und Einiges System im menschlichen Geiste seyn, so muf} es einen
solchen hochsten und absolut-ersten Grundsatz geben. Verbreite von ihm aus sich unser
Wissen in noch so viele Reihen, von deren jeder wieder Reihen u. s. f. ausgehen, so miis-
sen doch alle in einem einzigen Ringe festhangen, der an nichts befestigt ist, sondern
durch seine eigne Kraft sich, und das ganze System hélt. — Wir haben nun, einen durch
seine eigene Schwerkraft sich haltenden Erdball, dessen Mittelpunkt alles, was wir nur
wirklich auf dem Umkreis desselben, und nicht etwa in die Luft, und nur perpendikular
und nicht etwa schiefwinklicht angebaut haben, allméichtig anzieht, und kein Stdubchen

aus seiner Sphire sich entreissen 1iBt.«’!

50 Eine vollstindige Metaphorologie der Kantischen Philosophie hétte schlieSlich noch
die Kritik der Urteilskraft zu beriicksichtigen, die u.a. in den argumentativen Zuspit-
zungen der »Analytik des Erhabenen« und einer >Idealisierung des Organismus< zwi-
schen Synthesis und Selbstdestruktion der gesamten Systematik oszilliert.

51 J. G. Fichte: Uber den Begriff der Wissenschaftslehre, S. 46.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 109

Diese vielleicht als planetarisch charakterisierbare und bei genauerer Hinsicht si-
cherlich von Widerspriichen nicht freie Metaphorik — die Aspekte von in der
Ideengeschichte und zumal der idealistischen Philosophie um 1800 virulenten
Modellen von Zirkularitit und Organismus einbezieht’? — wird nicht nur dem
Anspruch des Fichteschen Idealismus gerechter, eine Theorie freier und unab-
hingiger, weil von keiner Vorbedingung abhingiger Subjektivitit zu sein.>® Thr
gelingt es auch, eine Dynamik anzudeuten, die diesem Idealismus inhérent ist,
der statt statischer Substanz-Metaphysik das Denken des Vollzugs von aktualem,
handelndem Bewusstsein in seinem Verhiltnis zu Welt systematisch rekonstruie-
ren will.

Von einer statischen Auffassung von Systemphilosophie, wie sie noch in der
von Descartes, Kant und Reinhold herrithrenden Fundierungs- und Architektur-
Metaphorik zum Ausdruck kam, hat sich Fichte 1796 in einer in Friedrich Im-
manuel Niethammers Philosophischem Journal verdffentlichten Replik auf die
Kritik des Jenaer Professors Karl Christian Erhard Schmid nachdriicklich distan-
ziert:

»Bei allem Philosophiren nach Herrn Schmids Weise sind die Objecte des Philosophirens
etwas Ruhendes, und Festes; in der Wissenschaftslehre ist das Object ein thdtiges, in sei-
ner Thdtigkeit Dargestelltes. Der Zweck der letztern Wissenschaft ist nicht der, ein Sys-

tem von Dingen zu rechtfertigen, sondern eine Reihe von Handlungen zu beschreiben.«**

52 Vgl. dazu den instruktiven Aufsatz von Strub, Christian: »Organisch verkettet. Zur
Tropologie des Systems«, in: Anselm Haverkamp/Dirk Mende (Hg.). Metaphorologie.
Zur Praxis von Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009, S. 108-133.

53 Gleichwohl ist zu sehen, dass die Bildlichkeit von »Erde« insofern noch présent ist,
als von einem »Erdball« die Rede ist — jetzt aber ist das System sozusagen eine Erde
fiir sich. Das Problem des Externen oder anders gesprochen: der System-Umwelt-
Differenz ist — zumindest auf einen ersten Blick — iiberwunden.

54 Fichte, Johann Gottlieb: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaf-
ten. Bd. 1,3: Werke 1794-1796, Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann 1966, S. 256;
Kursivierung im Original gesperrt. Der Aufsatz tragt den Titel »Vergleichung des von
Hrn. Prof. Schmid aufgestellten Systems mit der Wissenschaftslehre« und wurde zu-

erst veroffentlicht in der 12. Ausgabe des 1. Jahrgangs von Niethammers Journal.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 | MoRITz BENsCH

RESUMEE

Seit Descartes imaginiert die Vernunft im Bild der Fundierung sich selbst zu
konstituieren um mittels einer solchen Begriindung eine Stabilisierung von
Welt-, Selbst- und Wissensbeziigen zu ermdglichen. Der metapherngeschichtli-
chen These Blumenbergs von der Umbesetzung der philosophischen Metaphern
von Architektur und Fundament in der Neuzeit weg von der Frage nach dem Ab-
schluss nach oben und hin zur der nach dem Anfang von unten ist prinzipiell zu-
zustimmen. Allerdings mit zwei Einschrinkungen bzw. Ergéinzungen.

Erstens: Kants Metaphorik intendiert durchaus noch die Konturierung nach
oben. Aber freilich ist die Sorge um den oberen Abschluss des Vernunft-
Gebdudes bei ihm schon zu einem guten Teil sdkular, weil szientifisch motiviert.
Eine vernunftkritische Uberdachung bedeutet ihm Selbstbeschrinkung der theo-
retischen Philosophie nicht so sehr in Hinblick auf ein Hoheres, sondern zwecks
der Versicherung rationaler Soliditdt der theoretischen Vernunft.

Der zweite Einwand besteht dagegen in einer Zuspitzung der These Blumen-
bergs. Nicht nur wird das Fundieren thematisch, zunehmend wird es problema-
tisch und zur prekdren Metapher, in deren Prekaritét sich eine problemgeschicht-
liche Konstellation abzeichnet. Thre Implikation unvordenklicher Erdgebunden-
heit steht in Spannung zum Anspruch autonomer Selbstkonstitution transzenden-
taler Subjektivitiat. Obgleich die Angemessenheit der Metaphorik bereits — wie
gezeigt werden konnte — seit Descartes zweifelhaft anmutet, scheint ihre starke
bildliche Suggestion von Soliditdt und Stabilitdt sie unter verdnderten philoso-
phiegeschichtlichen Bedingungen bis ins 20. Jahrhundert hinein stets von neuem
attraktiv zu machen.> In der Zeit um 1800 ist jedoch eine Zuspitzung des Prob-
lems und der Fraglichkeit des Modells Fundierung zu beobachten, die etwa auch
in Texten Friedrich Schlegels, Friedrich Wilhelm Joseph Schellings und Georg
Wilhelm Friedrich Hegels beobachtbar ist. Zudem ist spdtestens seit dieser Zeit
eine Mehrdimensionalitdt der Metaphorik zu konstatieren: die Rede von Grund
und Boden tangiert nicht nur begriindungstheoretische und systemphilosophische
Probleme, sondern bekommt auch eine wissenschafts- bzw. kulturkritische Di-

55 Die Konjunktur der philosophischen Metaphern von Fundament und Architektur en-
det keinesfalls mit der Genese des Deutschen Idealismus von Fichte bis Hegel. Auch
im 20. Jahrhundert findet sie in programmatischer Absicht noch Verwendung, ohne
dabei etwas von ihrer Problematik einzubiilen. Ein Autor, an dem die Aktualisierung
der Metaphorik gut beobachtet werden kann, ist Martin Heidegger, fiir den das Bild-
feld von Grund und Boden seit den 20er Jahren bis in sein Spatwerk hinein von Be-

deutung ist.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FUNDIERUNG UND SELBSTHALTUNG | 111

mension. Die philosophischen Metaphern von Grundlegung und Gebédudebau
haben seit Descartes einen rhetorischen Uberschuss. Sie sind in Inszenierungen
von neuen Anfiangen eingebunden, zu deren Rhetorik gehort, eine tiefgreifende
Neu-Griindung als notwendigen und radikalen Bruch mit iiberkommenen, nicht
mehr tragfihigen Traditionen initiieren zu wollen.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dok.org/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:

:32. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das sichverschlieRend Aufgehende
Zu Heideggers ontologischer Differenz als Ausweitung
des Bedeutungsspektrums der Erde im Yijing

(Buch der Wandlungen)

SARAH EICHNER

EINFUHRENDE BETRACHTUNGEN:

Im Zentrum meines Beitrags steht eine Figur des Raumgebenden, die, wie ich zu
zeigen hoffe, mafigeblich mit dem 2. Zeichen des Yijing verbunden ist. In der
iiberlieferten Fassung des Yijing trigt es den Namen Kun und wird dem traditio-
nellen, d.h. dem mafigeblich auf der Kommentartradition des Yijing basierenden
Verstindnis zufolge, als die (dem Himmel, Qian, gegeniiberstehende) Erde auf-
gefasst. Hiernach nehmen beide Zeichen, Kun und Qian, nicht nur zahlenméaBig
die ersten zwei Plitze im Yijing ein, sondern markieren als Paarzeichen in ihrer
inneren Dynamik und in ihrer Relation zueinander auch den Anfang oder Ur-
sprung aller weiteren 62 Zeichen, die als eine modellhafte und bildlich-
symbolische Darstellung der Manifestation der Wirklichkeit betrachtet werden
konnen. Gemil dem philosophisch einflussreichsten Kommentar des Yijing, der
sogenannten Grofen Uberlieferung soll das Yijing den Kosmos und seine Wirk-
méchte (oder Prinzipien) in seinen Zeichen abbilden: Der Titel Yi (Wandlung)
bezeichnet demnach nicht nur die Wandlungen der Linienbilder im Text, son-
dern auch die Wandlungen von Himmel und Erde (der gesamten Natur, des
Kosmos). Diesem Verstidndnis folgend liegen in Qian und Kun die Bilder der
hochsten und allumfassendsten Wirkméchte des Kosmos vor. Sie werden in den

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 | SARAH EICHNER

Kommentartexten mit dem Himmel und mit der Erde identifiziert.! Im Grunde
genommen sind Qian und Kun jedoch nicht identisch mit Himmel und Erde bzw.
nicht ohne weiteres mit ihnen identifizierbar: Weder sind ihre Namen etymolo-
gisch rekonstruierbar noch kennen wir die genaue Bedeutung der Zeichen im
Yijing. Dieser Zusammenhang ist von Belang, sofern das (der Kommentartraditi-
on folgende) traditionelle Polaritdtsmodell Kun und Qian als Himmel (yang) und
Erde (yin) interpretiert, was zugleich zu einem Unterordnungsverhéltnis der Erde
unter den Himmel bzw. einer Dominanz des Himmels iiber die Erde beigetragen
hat — eine Auffassung, die sich mit fritheren Zugangsweisen zu Qian und Kun
nicht vertragt. Eine Analyse des Spruchwerks und dessen mythologischer Faden
zeigt, dass diese Subordination das Resultat spdterer Interpolationen ist. Dass
Kun keine untergeordnete Rolle zukommen kann, sondern ihre Wirkmacht um-
gekehrt konstitutiv ist flir das Gesamtschema der Wandlungen wird sehr deutlich
mittels einer Auslegung Kuns (und ihres Sinn- bzw. Linienbildes) vor dem Hin-
tergrund der (phdnomenologisch verstandenen) Figur dessen, was ich das Raum-
gebende nennen mochte. Réumliche Motive finden sich auch in dem Spruchwerk
zu Kun sowie ihrer mythologischen Vorgeschichte. Vor allen Dingen soll jedoch
ihr Linienbild selbst und die Figur, die sich darin sinnbildlich verkérpert, im
Hinblick auf eine phdnomenologische Sichtweise des Raumgebenden strukturell
betrachtet und interpretativ entwickelt werden.

Die Verbindung zwischen Kun und dem Raumgebenden soll es ermdglichen,
einen sich von dem traditionellen Verstindnis des Yijing abhebenden (post-
patriarchalen) Zugang zu eroffnen. Werden ndmlich einige der bildlich-
symbolischen und textuellen Sinnfiden aufgenommen, welche es erlauben Kun
als Raumgebendes zu situieren, zeigt sich, dass der Ort, der Kun dem traditionel-
len Verstiandnis nach im Ganzen des Yijing zugewiesen wird, eine als ideolo-
gisch zu entlarvende Einschrankung und Reduktion ihres Wirkspektrums und ih-
rer fundamentalen Rolle ist. Dies gilt nicht nur von Kun als einer allem Erschei-
nenden und dessen Aufeinanderbezogensein vorgingigen Erscheinungsmatrix
des Lebendigen, sondern auch als einer sich potenzierenden Kraft, die nicht nur
alle erscheinenden Dinge stiitzt, trdgt und nihrt, sondern in allen Phdnomenen
auf eine je individuelle Weise zur Erscheinung gelangt, ohne selbst dabei zu er-

1 Mit Himmel und Erde stehen wiederum verschiedene Géttergestalten in Verbindung,
deren nédhere Charakterisierung jedoch aus den Zeichen nicht genau hervorgeht. Qian
und Kun geben primdr religiése und mythische Symbole wieder: bereits zur Entste-
hungszeit des Yijing wurden die Zeichen als Embleme von Wesen — von Gottheiten,
Ahnen der Geschlechter und von Tieren — verstanden, denen spezifische Wirkungs-

méchte auf die Geschehnisse der Welt zugeschrieben wurden.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 115

scheinen. Wird Kun durch eine Vertiefung ihres Wirkspektrums und ihrer pri-
méren Funktion als Schliisselfigur zum Yijing betrachtet, fiihrt dies zu einer
Transformation der gesamten im Yijing symbolisch dargestellten Ordnung.
Durch einen dekonstruktiven Abbau verschiedener Sinnschichten innerhalb der
Uberlieferung des Yijing, kann eine umfassendere Dimension von Kun erschlos-
sen werden, die liber den ihr im kodifizierten Ganzen zugewiesenen Status hin-
ausreicht und eine neue Sichtweise auf die dem Yijing zugrundeliegende kos-
misch-kosmologische Weltauffassung ins Spiel bringt.

Obwohl nimlich die rein graphische Darstellung von Erde, Kun £, und
Himmel, Qian &, strukturell ein Verhiltnis wechselseitiger Inhirenz und Sym-
metrie impliziert, wird aus diesem Verhiltnis auf der Ebene der Sinnaneignung —
die sich systematisch in den Uberlieferungen des Yijing ausdifferenziert — eine
hierarchische Struktur entworfen, die eine Logik der Subordination von Kun
(hier als Erde verstanden) nach sich zieht. Qian, der Himmel, besitzt hiernach
den Status eines dominanten Bedeutungstragers, der die ganze symbolische Ord-
nung bestimmt. Dieser Status wird durch dasjenige gerechtfertigt, was ich »Her-
meneutik der Macht< nennen méchte, durch die sich im Laufe der Wirkungsge-
schichte des Yijing das Verstdndnis der Tradition konsolidiert hat. Gleichzeitig
wurde diese Hermeneutik als Legitimationsgrund verschiedener politischer und
gesellschaftlicher Verhédltnisse herangezogen. Die Entwicklung dieser Herme-
neutik der Macht hdngt methodisch mit einer Reduktion des vollen Bedeutungs-
spektrums der Erde auf eine Funktion zusammen, die der Einrichtung einer Oko-
nomie der Herrschaft dient, in dessen Zentrum der Himmel steht. Die Freilegung
der verdeckten Sinnschichten von Kun kann zu einer radikalen Dekonstruktion
der Macht beitragen, und zwar nicht in dem Sinne, dass die Machtposition des
Himmels durch eine Herrschaft der Erde ersetzt wird, sondern vielmehr durch
einen selbstdekonstruktiven Abbauprozess, der, wie ich zu zeigen hoffe, dem
immanenten Wirkpotential von Kun selbst entspricht. Kun fiihrt ndmlich nicht
nur eine Offnung in das systematische Ganze ein, wodurch der bisherige Bedeu-
tungsrahmen gewissermallen gesprengt wird, sondern ist strukturell betrachtet
selbst diese Offnung und kann ihr daher keine neue Konstruktion angehaftet
werden.

Diese urspriingliche Offnung, die sich in Kun systematisch und strukturell
verkorpert spielt fir die Idee des Raumgebenden eine herausragende Rolle: sie
zeigt auch den Weg fiir ein phdnomenologisches Verstdndnis der chthonischen
Dimension der Manifestation, sofern die Thematisierung des Chthonischen —
trotz aller Verhaltenheit ihm gegeniiber — zum Kern des phdnomenologischen

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 | SARAH EICHNER

AufschlieBens der Weltlichkeit der Welt gehdrt.? Der Weg des phéinomenologi-
schen Verstédndnisses vermag, die chthonische Dimension der Manifestation d. h.
eines der Okonomie der Herrschaft vorgehenden (und sogar sich entzichenden)
Untergrundes freizulegen, z. B. in der Auffassung der Erde als eines Raumge-
benden diesseits der iiblichen Polaritétsbeziehung zu einem als ménnlich konzi-
pierten Operator. In diesem Kontext kann eine ontologische Konzeption im
abendliandischen Denken nicht iibersehen werden, die sehr viel zur radikalen
Selbstkritik (d. h. zur Destruktion) der Metaphysik und zur Aufstellung von neu-
en Parametern der Ontologie jenseits der iiblich tradierten Sedimentierungen die-
ses Begriffs beigetragen hat: Martin Heideggers Auffassung der Erde in ihrer
Beziehung zur griechischen physis.

1. DIE ERDE ALS CHIFFRE EINER RADIKALEN (SELBST-)
KRITIK DER ABENDLANDISCHEN METAPHYSIK AM
BEISPIEL VON MARTIN HEIDEGGER

Betrachtet man Heideggers Radikalisierung der phanomenologischen Auffas-
sung von physis und Erde, so findet man gleichzeitig eine In-Frage-Stellung der
metaphysisch bedingten Vorstellung vom >Grund« und deren Aufbewahrung in
einem mafgeblichen Bestimmungsfaktor, der mit der ontologischen Differenz
zusammenhéngt. Heidegger denunziert auf seine eigene Weise die metaphysi-
sche Verndhung des Denkens und legt die leere Stelle des Seienden frei, eine
epochal unsichtbare Stelle oder Quelle des Seienden, die im Sinne einer Ereig-
nisstétte (d. h. einer Stitte der Wahrheit des Seins mitten in der geschichtlichen
Vergessenheit der Seinswahrheit) gedeutet wird. Gerade aus diesem Grund liegt
es nahe, Heideggers Einsicht in die >chthonische Dimension< dieser ontologi-
schen Wahrheit konzeptuell zu rekonstruieren, selbst wenn seine Konzeption be-
stimmte Momente zeigt, die auf eine Wiedereingliederung des primordialen
Sich-Offnens in eine logoshafte Struktur hinweisen.

Besonders von Belang ist eine Stelle in seiner Heraklit-Vorlesung von 1944,
in der Heidegger auf die Bedeutung des griechischen Wortes fechné eingeht.
Nach Heidegger kann fechné (Hervor-bringen, Her-stellen) griechisch gedacht
keineswegs von physis (Von-sich-aus-Aufgehen) getrennt werden, wie man im

2 Vgl. Komel, Dean: »Die Erde als phédnomenologisches Thema«, in Heinrich
Hiini/Peter Trawny: Die erscheinende Welt, Festschrift fiir Klaus Held, Berlin 2002,
S. 55-69; hier S.56.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 117

modernen Sinne vermutet®. Ich lasse die philologische Frage bei Seite, was das
Adverb »>griechisch« fiir Heidegger iiberhaupt bedeutet, wenn er sagt, man solle
»griechisch¢ denken; ich setze hingegen dieses Adverb mit dem Ausdruck >her-
meneutisch-phdnomenologisch« gleich, und zwar im Sinne der mithsamen Her-
ausarbeitung seiner ontologischen Differenz, d. h. der Enthiillung des Seienden
aus dem Gesichtspunkt von dessen radikalstem Wesungsmodus. Damit hédngt ei-
ne wichtige Frage zusammen, auf die Heidegger nachdriicklich hinweist: die
Frage nach dem in der Moderne nicht mehr spiirbaren Zusammenhang zwischen
dem Terminus téchne und dessen verbalem Stammwort: #ékd, tikté — dessen
Grundbedeutung >erzeugenc« ist, d. h. fiir Heidegger »sowohl zeugen als gebdren
[...] aber vorwiegend das zweite«*. Die Entfernung des Wortes téchne von dem
semantischen Feld des Machens und Anfertigens (woran das moderne Denken
gewohnt ist) erdffnet eine andere Ebene der Reflexion iiber Episteme und Logik,
die nicht mehr von der westlichen Rationalitdtsherrschaft gekennzeichnet ist.
Dass im Wort »Architekt« das griechische #ékton beinhaltet ist, entzieht sich Hei-
deggers Reflexion keineswegs. Er verbindet die Tétigkeit des Architekten mit
der Hervorbringung eines Tempels und weist damit auf eines der Beispiele fiir
das Ins-Werk-Setzen der Wahrheit des Seins (d. h. der urspriinglichen Entber-
gung des Seienden diesseits aller ontischen Bestimmungen und modern-
technischen Uberlagerungen) hin, die er in einem vorherigen Aufsatz von 1936,
Ursprung des Kunstwerkes, anfiihrt, wo u. a. wesensméBig von der Erde die Re-
de ist. Téchne steht daher, >griechisch gedacht« (so Heidegger), in einem wesent-
lichen Bezug zur physis, sofern beides eine besondere Beziehung zur Unverbor-
genheit und Verbergung darstellen. Die Dynamik der physis, die Heidegger fiir
viel mehr als >Natur< (im modernen Sinne) hélt’, hingt mit ihrer Bewegung des
Aufgehens und VerschlieBens zusammen. Techein setzt seinerseits ein »Hervor-
bringen oder Hin-stellen ins Unverborgene (die Welt)« voraus, dessen Haupt-
merkmal »ein Sichauskennen im Unverborgenen« ist und »in den Weisen, das
Unverborgene zu erlangen«®. Die Gefahr dieser Tendenz zum Erkennen der Ge-
samtheit des Seienden’, d. h. zur metaphysischen Einstellung zum Kosmos im

3 Heidegger, Martin: GA Band 55. Heraklit. Der Anfang des abendldndischen Denkens.
Logik. Heraklits Lehre vom Logos, Hg. von Manfred S. Frings. Frankfurt a. M.: Vit-
torio Klostermann 1994, S. 200.

4 Ebd., S.201.
5 Ebd, S.202.
6 Ebd., S.202.
7  Dieses systematische Erkennen konnte als der Ubergang vom Kosmos zur Geschichte,

sofern die hegelsche Dialektik die rétselhafte und dem Denker zum Erstaunen bewe-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 | SARAH EICHNER

hegelschen Sinne, erwdhnt er am Anfang seiner Heraklit-Vorlesung von 1943,
und zwar als Gegenbeispiel zur Dunkelheit des heraklitischen Denkens. Dunkel-
heit heif3t fiir Heidegger so viel wie »eine wesensnotwendige Weise des Sichver-
bergens. Der Denker Heraklit ist der Dunkle, weil sein Denken dem Zu-
denkenden das Wesen wahrt, das ihm gehort, [...] weil er das Sein als Sich-
Verbergen denkt und gemiB diesem Gedachten das Wort sagen muss«.® Fiir
Heidegger wird das Dunkle vom Wort des anfanglichen Denkens weder iiber-
wunden noch aufgehoben, sondern gehiitet, und das Grundwort im Sagen des an-
fiinglichen Denkens ist nichts anderes als physis®.

Was ist aber die Beziehung zwischen physis und Erde? Heidegger iibersetzt
das griechische Verb phyein mit »>Aufgehenc, to phyon ist deshalb >das Aufge-
hen< im Sinne des Herkommens aus dem Verschlossenen und Verhiillten'®, Es ist
interessant, anzumerken, dass die Grundbedeutung des phyein fiir Heidegger »im
Aufgehen des in die Erde versenkten Samenkorns«!'!
wird. Die physis ist in diesem Sinne ein zu erfahrendes Geschehnis, sie ist das

unmittelbar anschaulich

Wachsen, das erst das Offene, in welches das Wachsen hineingeht, als es selbst
zur Erscheinung bringt!?:

»Die @vo1g als Aufgehen kann iiberall, z. B. [...] am Wachstum der Pflanzen, am Hervor-
gehen von Tier und Mensch aus dem SchoB, erfahren werden. Aber gooic, das aufgehende
Walten, ist nicht gleichbedeutend mit diesen Vorgéngen, die wir heute noch zur »Natur<

rechnen. Dieses Aufgehen und In-sich-aus-sich-Hinaustreten darf nicht als ein Vorgang

gende Offenheit des Kosmos in eine Systematik der Geschichte (als Sich-Setzen des
Geistes in seiner Unendlichkeit) transformiert und damit jegliche wesenshafte Dun-
kelheit vollkommen vertilgt. Kein Wunder, dass Heidegger das Verb kosmein mit
»zieren« libersetzt, nicht aber als »schmiicken«< sondern vielmehr als »entstehen lassen<
im Sinne einer lichtenden Fiigung (und damit sehr eng verbunden mit dem Glanz der
Ur-Flamme: pyr, und dem Aufgehen der physis) deutet (vgl. Ebd., S. 163).

8 Ebd, S. 32.

9 Ebd., S. 85.

10 Ebd., S. 85.

11 Ebd, S. 87.

12 Vgl. Trawny, Peter: Martin Heideggers Phanomenologie der Welt, in: Karl-Heinz
Lembeck/Ernst Wolfgang Orth/Hans Rainer Sepp (Hg.), Phanomenologie. Texte und
Kontexte (Band 3), Freiburg/Miinchen: Karl Alber 1997, S. 132.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 119

genommen werden, den wir unter anderem am Seienden beobachten. Die guoig ist das

Sein selbst, kraft dessen das Seiende erst beobachtbar wird und bleibt.«'?

Zentral scheint hier, dass physis, obschon sie die Er6ffnung des Ganzen ist, in-
dem sie das Seiende im Ganzen aufgehen und in solchem Aufgehen es zugleich
in seine Gestalt kommen ldsst, selbst jedoch nicht erscheint. Das Fragment des
Heraklit bringt dies so zum Ausdruck: ¢voig kpontesOor @ihel*. Die sich entfal-
tende Er6ffnung des Seienden im Ganzen, die wir an uns selbst und in der Welt
erfahren konnen, bleibt als sie selbst entzogen.!> Das Wesen der Natur hilt sich

16 Heidegger fasst die Erde im Andeuten an das urspriingliche

im Sein verborgen.
Wesen der physis als »das Bergende« auf. Die Erde tritt auf eine spezifische Wei-
se in Erscheinung, und zwar als eine Art unsichtbare Kehrseite des Sichzeigens,
oder besser gesagt: als das SichverschlieBen, weswegen und wodurch Seiendes
ins Licht des Erscheinens aufgeht: Das ist auch der Grund, warum Heidegger
physis anfanglich gedacht hat als unsichtbare Fligung (harmonia aphanés), d. h.
als die Fiigung, »die das Aufgehen zuriickfiigt in das bergende Verbergen«!”.

Aus dem bisher Erlduterten wird es deutlich, dass physis fiir Heidegger min-
destens zwei Grundcharakteristika beinhaltet, die fiir unsere Reflexion liber Kun
und Erde jenseits der Polarititsauffassung von Belang sind:

—_

. Sie erschopft sich nicht in der Bestimmung der ta onta, sondern sie deutet auf
das, was die Gesamtheit einer ontischen Situation in ihrer ontologischen Dy-
namik (d. h. jenseits der im Ganzen verorteten Seienden) ausmacht. In diesem
Sinne muss man zwischen den immer schon verorteten Elementen einer Welt-
situation und der sich-6ffnenden oder raumgebenden (d. h. Erdgebundenen)
Instanz unterscheiden, welche die Situation als solche ermoglicht. Das erste ist
die Ebene des Erscheinenden, das zweite beinhaltet das Erscheinen des Er-
scheinenden in seiner unbegreifbaren Komplexitit.

13 Heidegger, Martin: Einfithrung in die Metaphysik, Tiibingen: Max Niemeyer 1953, S.
11.

14 Mansfeld, Jaap (Auswahl der Fragmente, Ubersetzung und Erlauterung): Die Vorsok-
ratiker I, Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam 1999, S. 252. Heidegger iibersetzt:
»Das Aufgehen dem Sichverbergen schenkt’s die Gunst«. Heidegger: GA 55, S. 144.

15 Vgl. P. Trawny: Martin Heideggers Phdnomenologie der Welt, S. 133.

16 Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund, Pfullingen: Neske 1986, S. 97f.

17 M. Heidegger: GA 55, S. 160.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 | SARAH EICHNER

2.Sie deutet nicht nur auf das lichtende Aufgehen des Seienden hin, sondern
auch auf das (ultimativ unsichtbare) Anfangliche des Erscheinungsgeschehens,
dessen >Wesung< nur mit einer Nicht-Figur eines unhintergehbar Sich-
Entziehenden wiedergegeben werden kann. Mit anderen Worten: die ontologi-
sche Dimension ist nicht nur eine reine Differenz im Seienden, sondern sie
stellt eine Dynamik des Gesamtlebendigen dar, die ihren eigentlichen Sinn so-
gar unabhéngig von der konstituierten Ordnung in allen moglichen Variatio-
nen des ontisch-ontologischen Vorrangs erhilt.

Uber den ersten Aspekt ist Heidegger sich vollkommen bewusst, und seine Dar-
legung der ontologischen Dynamik ist vielfach und nuanciert. Was den zweiten
Aspekt anbelangt, ist das Moment des Sich-Verschlieenden, d. h. das, was wir
chthonische Dimension nennen, symptomatisch depotenziert gegeniiber der
Macht des Logos, selbst wenn Heidegger das semantische Feld der griechischen
Logik in den unsicheren und manchmal sogar abgriindigen »Boden« einer chtho-
nischen Ursprungsfigur riickt, die strenggenommen als Nicht-Figur (gdhnende
Offnung, SchlieBung) definiert werden sollte. Diese Radikalisierung des phéano-
menologischen Blicks findet in einem Aufsatz statt, in dem Heidegger iiber et-
was Angefertigtes, Technisches, Artefakten-Artiges schreibt: das Kunstwerk.
Die anscheinende Thematisierung eines angefertigten Dings'8, des Kunstwerkes,
dessen Bedeutungsintensitit einen Akt der philosophischen Reflexion verlangt,
ist aber nur der schon von Husserl in Frage gestellte »natiirliche Blick« auf die
Sache. Mit bemerkenswerter Subtilitét vollzieht Heidegger eine Umkehrung der
Perspektive: Das Kunstwerkt erscheint nicht als hochster, d. h. vom Menschen
gemachter Ausdruck der Hervor-bringung (oder Bezugspunkt zwischen artefac-
tum und spiritus) nach dem Zeughaften des Zeuges (instrumentum) und dem
Dinghaften des Dinges (ens creatum), sondern im Gegenteil: Das Wesen des
Kunstwerkes als vor-ontisches Wahrheitsgeschehen offenbart sowohl das Zeug-
hafte des Zeuges als auch das Dinghafte des Dinges, indem es allen Bedeutungs-
bestimmungen einer partikuldren Situation der onta (je nach ihrer Funktion im
Kontext — ens artefactum — oder nach ihrer Stelle im Ganzen — ens naturale) ihre
Relevanz iiberhaupt gibt. Die Thematisierung der Erde kreist um das urspriingli-
che Geben, ausgehend von welchem Moglichkeitsbedingungen nicht nur des Er-
scheinenden, sondern auch des Erscheinens ziemlich radikal in den Blick ge-
bracht werden. Dieses urspriingliche Geben ist nach Heidegger nicht mehr in den
Dingen der Natur oder in den Zeugen der Kultur sichtbar, nicht weil solche Zeu-

18 Vgl. Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerkes, Stuttgart: Reclam 2008, S.
10.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 121

gen und Dinge prinzipiell nicht ontologisch tauglich sind, sondern weil der mo-
derne Blick sehr drastisch eingeengt wurde und der Mensch etwas Besonderes
braucht, wodurch der natiirliche Blick und seine reduktionistische Briicke zum
Erscheinenden einstiirzt. Es bedarf daher einer Erschiitterung der Wahrneh-
mungsebene, und das ist genau das, was ein Kunstwerk im strengen Sinne aus-
16st. Durch diese Erschiitterung gelangt der Mensch dazu, »die Eroffnung des
Seienden in seinem Sein«, d. h. »das Geschehnis der Wahrheit« zu erblicken,
wie Heidegger selber sagt: »Worauf es ankommt, ist eine erste Offnung des Bli-
ckes dafiir, daB das Werkhafte des Werkes, das Zeughafte des Zeuges, das Ding-
hafte des Dinges uns erst ndher kommen, wenn wir das Sein des Seienden den-
ken«.

Gerade in den Beispielen, die Heidegger anfiihrt, meldet sich etwas Anderes
als das, was man von vorherigen Schriften Heideggers, z. B. von Sein und Zeit
kennt. Wenn Welt-Sein mit Welt-Aufstellung d. h. mit dem Gelichtet-Sein des
Seienden und das Halten dieses Offenen (der Welt) offen zusammenhingt®, ist
das Geschehen der Wahrheit nicht nur das In-Erscheinung-Treten eines schon
immer (d. h. im Stattfinden und als Ereignis) zusammenhédngenden Ganzes
(Welt), sondern auch das Tragende, Sich-VerschlieBende und der Ordnung des
gelichteten und verorteten Seienden grundsétzlich Entzogene (Erde). Das Irredu-
zible der Erde in Bezug auf alles andere (d. h. eventuell Bestimmbare) zeigt sich
ganz deutlich, wenn Heidegger ihr »Erscheinen< mit dem Nicht-Ort verbindet,
»wo sie [die Erde] als wesenhaft unterschlieBbare gewahrt und bewahrt wird«?'.
Dies geschieht exemplarisch in Van Goghs Gemilde »Ein Paar alte Schuhe«.
Dort tritt weder ein Stiick Tierhaut (Leder) noch ein gewdhnliches Zeug (Bau-
ernschuhe), sondern eine ganze Welt in Erscheinung, auf die man sich verlassen
kann, denn das Bild »hilt alle Dinge je nach ihrer Weise und Weite in sich ge-
sammelt«??, d. h. es hilt uns geborgen in der Verlisslichkeit des dargestellten
Zeuges. Die tiefste Zugehorigkeit der Schuhe betrifft aber nicht diese Welt, son-
dern die Erde als »das Hervorkommend-Bergende« oder die »verborgene Ur-
spriinglichkeit der Herkunft [des Seins]«?. Der griechische Tempel, ein Werk

19 Ebd, S. 34.

20 Ebd., S. 40-41.

21 Ebd., S. 43.

22 Ebd., S. 28.

23 Ebd., S. 46. Es ist nicht unwichtig, der sprachlichen Asymmetrie zwischen dem unbe-
stimmten Artikel, den Heidegger fiir das Substantiv »Welt< verwendet, und dem be-
stimmten, welcher dem Wort >Erde« zukommt. Wahrend »>Welt< ein Begriff ist, der

sich auf die Vielheit, Dynamik und Variation des Erscheinenden bezieht, zeigt der be-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 | SARAH EICHNER

der Baukunst, ist Heideggers zweites Beispiel fiir das Geschehen der Wahrheit
des Seins: »Das Tempelwerk eroffnet dastehend eine Welt und stellt diese zu-
gleich zuriick auf die Erde, die dergestalt selbst erst als der heimatliche Grund
herauskommt«?*. Heidegger erkennt ein Kunmstwerk im griechischen Tempel,
weil die Dinge dort ein Gesicht haben und die Menschen eine Aussicht auf sich
selbst, aber insbesondere weil der Gott aus dem Ort nicht geflohen ist*. Die Zu-
sammenfiigung von Dingen, Menschen und Gétter wird im Kunstwerkt beson-
ders spiirbar, aber die ontologische Offnung zum Wahrheitsgeschehen, bzw. zu
dem, was sich entzieht, um Seiendem als solchem einen Erscheinungsraum zu
gewihren, begrenzt sich nicht auf die Kunst als téchne. Kunst hat fiir Heidegger
eine Vorrangstelle nur, insofern die Weise des Sich-Zeigens im Kunstwerk der
ontischen VerschlieBung der epochalen Seinsvergessenheit wesensmaBig wider-
steht. Der Sinn der Erde hiingt daher mit einem offenen Verbergen®® zusammen,
und dieses Verbergen ist gleichzeitig der hdchste Ausdruck dessen, was Heideg-
ger spiter »Phinomenalitiit«*’ nennen wiirde.

Heideggers Betrachtungen zum Streit (polemos) von Welt und Erde machen
deutlich, dass die offene Stelle dessen, was er Lichtung (clairiére) nennt, letzt-
lich nicht aus einer an das Register des Logos gebundenen Differenz stammt.
Das Offene, das inmitten des Seienden geschieht, setzt die Fiigung von Welt und
Erde voraus, genauer: eine asymmetrische Zusammenfiigung von einer Welt und
der Brde?®. Die Asymmetrie besteht darin, dass die Erde als tiefster und niemals
vollig zu erreichender Wesenszug des Wahrheitsgeschehens fungiert. Anders ge-
sagt: Die Erde ist dasjenige, was sich jeglicher Form von Herrschaft — auch der
ultimativen technischen VerschlieBung der planetarischen Moderne in der Ma-
chenschaft — entzieht und eine unberiihrte Dimension der Unverborgenheit des
Seienden auf eine mysteriose Weise bewahrt. Diesen Aspekt hat Heidegger sehr
deutlich gesehen, allerdings hat er sich fiir ein sehr starkes und im Rahmen sei-

stimmte Artikel den Substrat-Charakter der Erde — allerdings nicht im metaphysischen
Sinne, sondern vielmehr im Sinne eines wesenhaft UnerschlieBbaren, einer Chiffre
des Unscheinbaren.

24 Ebd., S. 38.

25 Ebd., S. 39.

26 »Die Verbergung kann ein Versagen sein oder nur ein Verstellen. Wir haben nie gera-
dezu die GewiB3heit, ob sie das eine oder das andere ist« (Ebd., S. 52).

27 Vgl. Heidegger, Martin: »Das Ende der Phdnomenologie und die Aufgabe des Den-
kens, in: Zur Sache des Denkens, S. 11.

28 »Zum Offenen gehort eine Welt und die Erde« (M. Heidegger: Der Ursprung des

Kunstwerkes, S. 53, Hervorhebung durch die Verfasserin).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 123

ner Ontologie uniiberwindbares Polaritdtsmodel entschieden: »Welt und Erde
sind je in sich ihrem Wesen nach streitig und streitbar. Nur als diese treten sie in
den Streit der Lichtung und Verbergung«®. Diese Betrachtung hingt mit seiner
Gleichsetzung von physis und logos zusammen. Offensichtlich gibt es fiir Hei-
degger kein Aufgehen (phyein) ohne Sammlung der Elemente (/égein), aber ei-
gentlich sollte die Sache umgekehrt sein: Woher stammt die Kraft der Samm-
lung? Diese Kraft ist nicht plausibel ohne das urspriingliche d. h. erdhafte Lich-
ten, wie Heidegger selber an einer Stelle schreibt: »Der Baum und das Gras, der
Adler und der Stier, die Schlange und die Grille gehen erst in ihre abgehobene
Gestalt ein und kommen so als das zum Vorschein, was sie sind. Dieses Heraus-
kommen und Aufgehen selbst und im Ganzen nannten die Griechen friihzeitig
die physis. Sie lichtet zugleich jenes, worauf und worin der Mensch sein Woh-
nen griindet. Wir nennen es die Erde«.

2. PROBLEMATIK DES TRADITIONELLEN
VERSTANDNISSES VON KUN ALS >ERDE« IM YIJING

Kun im Sinne der Erde im Yijing ist das die 10 000 Dinge (wanwu) Gebérende,
Tragende und Niahrende. Die Fruchtbarkeit der Erde lésst alles wachsen und gibt
den uns tragenden Boden und den Ort des Lebens und Zusammenlebens von
Tier, Pflanze und Mensch. Im Yijing wird ihr eine ethische Kraft beigemessen:
»Weit erstreckt sich der Erstling des Erdreichs! Die zehntausend Wesen bedien-
ten sich seiner zu ihrer Geburt [...] Keine Grenze ist dem gegeben, was der Erde
entspricht.«! »Auf dem Hohepunkt, wahrlich, ist die Giite der Erde, gestiitzt da-
rauf entstehen die zehntausend Dinge [...]. Die Erde ist so umfangreich, dass sie
die [Seins-]Dinge trégt, ihre ethische Kraft reicht ins Grenzenlose. Grofes ent-
haltend ist sie ausgedehnt, die [Seins-]Dinge sind alle prichtig.«*> Wie wir noch
sehen werden ist es ihre wesensméfige Offenheit, die es der Erde erlaubt alle
Wesenheiten gleichermafBen zur Erscheinung zu bringen und in einen Ort zu ge-
ben. In diesem Sinne ist ihre Dynamik und Offenheit uneingeschrénkt und um-
fasst die Gesamtheit des Erscheinenden. Dieser allumfassende und grundlegende

29 Ebd., S. 54.

30 Ebd., S. 38. Hervorhebung von Heidegger.

31 Schilling, Dennis (Hg. und Ubers.): Yijing. Buch der Wandlungen, Frankfurt a.
M./Leipzig: Verlag der Weltreligionen 2009, S. 20.

32 Simon, Rainald (Hg. und Ubers.): Yijing. Buch der Wandlungen, Stuttgart: Reclam
2014, S. 39.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 | SARAH EICHNER

Aspekt erlaubt Erde von Kun zu differenzieren, insofern Kun auf die Wirkmacht
der Erde verweist und ihre urspriingliche Grofle und auch Souverénitit zur Gel-
tung bringt. Diese Dimension bleibt in der das allgemeine Gesamtverstidndnis
des Yijing bestimmenden Auslegung der Kommentartradition eingeschrankt.
Nach diesem Verstdndnis wird Kun im Yijing als Erde verstanden, jedoch mit
der besonderen Konnotation »fligsam«®® versehen und fiihrt zu der Auffassung
von Kun als dem Sich-Fiigen der Erde. Das Sich-Fiigen wird zu ihrer wesentli-
chen Eigenschaft erhoben und erfahrt definitionsméBig seine volle Bedeutung in
Bezug auf Qian, den Himmel, der umgekehrt als das »zwingend Waltende«**
bezeichnet wird. Dabei gilt es zu beachten, dass die Bezeichnung des Fiigsamen
der Beschreibung der Erde aus der bereits zitierten Uberlieferung des Urteils
entnommen ist. Diese bildet die erste der insgesamt sieben Uberlieferungen zum
Yijing, die zwischen dem 4. und 2. Jh. v. u. Z. entstanden sind. Zu Kun lesen wir
dort: »Weit erstreckt sich der Erstling des Erdreichs! Die zehntausend Wesen
bedienten sich seiner zu ihrer Geburt. Sodann empfangt (das Erdreich) gefiigig
den Himmel.«** Die bedeutungsmiBige Verkniipfung der Erde mit dem »Fiigsa-
men« der Uberlieferung des Urteils basiert methodisch betrachtet auf den Eigen-
schaften der Naturbilder, welche den Teilzeichen zugeordnet sind. Aus den spe-
zifischen Eigenschaften der Naturbilder wird eine familidre Stellungsfolge in-
nerhalb des Zeugungsvorganges (des Kosmos) entworfen, wonach Kun als Na-
turkraft der Erde der Stellung der Mutter entspricht, die (naturgemifl) dem
Himmel als Vater untergeordnet wird. Hiernach héngt die Fligsamkeit der Erde
mit dem Fruchtbringenden im Sinne des Austragens der Nachkommenschaft zu-
sammen: Die Erde empfangt den Himmel und trégt die Impulse dieser Zeugung
zur Reife (in Form der verschiedenen Lebewesen) aus. Dieses Muster kommt
auch durch das Linienbild im Ganzen zum Ausdruck: Kun, die Erde, besteht aus
sechs weichen (geteilten) Linien und versinnbildlicht die Vagina, deren Bewe-
gungen das Sich-Offnen und SchlieBen sind, wihrend Qian, der Himmel, aus
sechs harten (ungeteilten) Linien besteht und den Phallus veranschaulicht, des-
sen Bewegungen das Sich-Zusammenziehen und Ausstrecken sind. Innerhalb
dieser Komplementarititslogik zeigt sich eine quasi natiirliche Hierarchie, die
eine Subordination der Erde unter den Himmel im Dienste der Generativitit im-
pliziert und die zugleich die Errichtung einer Herrschaftsstruktur bedeutet. Die
Erde bereitet folgsam den fruchtbaren Boden fiir die Reproduktion des himmli-

33 Vgl. Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 446.
34 Ebd., S. 425.
35 Ebd, S. 20.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 125

schen Samens, dessen Nachkommenschaft Griindung und Fortbestehen seiner
Herrschaft garantiert.

Die Erde fungiert demnach als Austragungsort fiir die Genesis: Als Mutter
aller Wesen ist sie ein Ort, indem etwas erzeugt, hervorgebracht oder entwickelt
wird, ein Ort der Herkunft und des Wachstums. Das Eindringen des schopferi-
schen Himmels in den SchoB3 der Erde als Moglichkeitsbedingung der Kos-
mogenese stellt zugleich eine (gewaltsame) Beherrschung der Erde dar. So im-
pliziert Qian, der Himmel, als Naturkraft ein »krdftiges Wirken«, das zwingend
waltet und auch als »Erstarken« glossiert wird, was auf das Wort »einrammen«
zuriickgefiihrt werden kann.*¢ Die Befruchtung der Erde durch den Himmel wird
im Bild der »Erschiitterung« gedacht: »Die erschiitternde Macht des Himmels ist
fruchtbar fiir die Erde, und so ist die Macht des Herrschers fruchtbar fiir die Re-
gionen.«*” Im Wenyan Kommentar lesen wir eine Auslegung zur Uberlieferung
des Urteils des Zeichens Qian: »Grof3, wahrhaft ist der Zapfen! Hart geworden,
ist er kréftig titig. Ist die Mitte getroffen, ist er gerade, lassen Same und Seim
sich drillen.«*® Der Ausdruck die »Mitte treffen« bedeutet hier das Eindringen in
die Vagina im Zeugungsakt, gleichzeitig steht er aber auch mit der Griindung des
Reiches (als Ort der Herrschaft) in Verbindung, wonach der Herrscher einen
Punkt in die Mitte (des Landes, der Erde) setzt, von dem ausgehend das Land
aufgerichtet und geteilt wird. Diese Motive entstammen dem Spruchwerk zu Kun
und sind fiir die Thematisierung des Raumgebenden zentral. Es wird ersichtlich,
dass die phallozentrische Beherrschung der Erde durch den Himmel offensicht-
lich gleichbedeutend ist mit der Griindung und Beherrschung des Reiches (der
Erde) durch den Herrscher. Im Wenyan Kommentar zu Kun steht: »Ist das Erd-
reich weich geworden, 148t es sich bewegen. Ist das Harte zur Ruhe gekommen,
ist die Tauglichkeit [die Kraft des Erdreichs] iiberall.« 3 »Spiter erhilt [die Erde
ihren] Herrscher und dies ist eine GesetzméBigkeit. Es [das Erdreich] umschlieft
die zehntausend Wesen und ldsst [ihre] Macht glinzen. Wie gehorsam ist der
Weg des Erdreichs! Es empfiangt den Himmel, da3 die Jahreszeiten sich vollzie-
hen.«*® Nur in ihrer weichen, biegsamen Form kann die Erde als GefdB des
himmlischen Samens, als Mutterboden der Schépfung dienen und ist sie tauglich
zur Einrichtung einer Okonomie der Herrschaft. Der Weg der Erde, ihr Dao, ist
damit auf das Fiigsame, die Gefolgschaft beschrinkt: Indem sie den Himmel

36 Vgl. Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 425.
37 Ebd., S. 697.

38 Ebd,S.17.

39 Ebd, S.22

40 Ebd., S. 44.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 | SARAH EICHNER

aufnimmt, nimmt sie ihn zugleich als Herrscher an. Dass sowohl die Erde als
auch die zehntausend Wesen den Himmel als Herrscher annehmen, geschieht aus
Sicht der Tradition in Form von natiirlichen GesetzméBigkeiten. Shun, das Fiig-
same der Erde, ist mit dem Begriff des Geméaflen und Angepassten, des Folge-
richtigen, verbunden.

Die Logik der Unabénderlichkeit, der natiirlichen Folge, driickt das Natur-
verstindnis aus, das den Weg Dao der Erde bestimmen soll: Die Erde bringt die
zehntausend Wesen hervor und der Himmel herrscht {iber sie, die ihm mit dem
Lauf der Jahreszeiten, der Fiille und Schonheit des Lebendigen folgt: »Obwohl
das Prinzip Yin das Schone [in sich] hat, enthdlt es dies [nur], um damit den
Dienst des Konigs auszufiihren, wage nicht ihn zu vollenden. Zum Weg Dao der
Erde [gehort] die Ehefrau, gehort der Untertan. Der Weg Dao der Erde >findet
keine Vollendung¢, und doch setzt er an ihre Stelle das »>gliickliche En-
de««(Wenyan-Kommentar).*' Die Erde selbst kennt im Gegensatz zum Himmel
keine Vollendung, als Verkorperung des Irdischen ist sie rezeptiv und kann des-
halb nur die Prozesse zu Ende fiihren, die durch den Himmel als Generator in
Gang gesetzt wurden. So wie die Erde als die Yin-Kraft dem Himmel als Yang-
Kraft Folge leisten muss, so hat die Ehefrau dem Ehemann und der Untertan
dem Herrscher zu folgen.*?

Diese Logik der Subordination der Erde sowie ihre Reduktion auf das Fiig-
same basiert gemédll dem traditionellen Verstdndnis auf einer naturgegebenen
Notwendigkeit: Im Grunde genommen dient sie jedoch der Etablierung einer
Herrschaftsideologie, die den Boden fiir ein hierarchisch gegliedertes Gesell-
schaftsmodell schafft. Sie findet sich bereits in den friihen Uberlieferungen, wird
dann aber in der einflussreichsten Uberlieferung des Yijing, der so genannten
Grofien Uberlieferung topographisch weiter systematisiert: »Der Himmel ist
wiirdig, die Erde niedrig. So waren das Walten und das Sich-Fiigen gesetzt.
Niedriges und Hohes breiten sich aus. So wurde dem Adel und dem niederen
Stand Rang gegeben. [...] Der Weg des Waltens bringt die Méanner hervor. Der
Weg des Sich-Fiigens bringt die Frauen hervor.«** An dieser Stelle zeigt sich,
wie die auf den Naturbildern aufgebaute Asymmetrie zwischen Himmel und Er-
de in einer vertikalen Korrelationslogik verankert und auf ein gesellschaftliches
Modell iibertragen wird. Hier wird es deutlich, dass in dem beschreibenden Ur-
teil (oben Himmel, unten Erde) schon ein Werturteil (Himmel wiirdig, Erde nied-
rig) vorhanden ist, das nicht von dem ersten abzuldsen ist. Das beschreibende

41 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 45.
42 Vgl. Ebd., S. 46
43 Schilling, Dennis: Yijing, Buch der Wandlungen, S. 209.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 127

Urteil erscheint als Spiegel des Kosmos, wihrend das Werturteil eine gesell-
schaftliche Ordnung griindet. Zwischen beiden Momenten gibt es keinen Hiatus,
sondern eine perfekte Kontinuitdt. Der Himmel fungiert in diesem Sinne als ein
Identitétsprinzip, das eine Aufstiegsbewegung impliziert: Alle Seienden erheben
sich vom Niedrigen zum Erhabenen, die Anordnung der Linien der 64 Hexa-
gramme spiegelt diese Hierarchie wieder.*

Im Folgenden soll nun eine andere Hermeneutik entwickelt und gezeigt wer-
den, dass Kun ein Weg (Dao) entspricht, der nicht auf das Sich-Fiigen (wie es
die Tradition versteht) eingeschrinkt werden kann, der die Erde funktional in die
Begriindung einer hierarchischen Logik der Macht einbindet und dadurch ver-
fiighar macht. Ganz im Gegenteil soll die Erde wesensméBig als uneingeschrénkt
Offenes zugénglich werden, das die Notwendigkeit eines Ethos des Unverfiigba-
ren nahelegt und die himmelszentrierte Okonomie der Herrschaft radikal in Fra-
ge stellt.

An dieser Stelle soll noch einmal auf Heidegger zuriickgegangen werden. So
spricht er von einer seinsgeschichtlichen Dimension der Erde, was eine phino-
menologische Besinnung des Erdhaften not-wendig macht. Der von Heidegger
im Kunstwerkaufsatz entborgene Streit zwischen der Erde und der Welt als ei-
nem Geschehen der Wahrheit verschwindet geschichtlich, was vom Weltzersto-
ren, Erdeverwiisten, der Flucht der Gotter und von der Entmenschlichung beglei-
tet wird:*> »Warum schweigt die Erde bei dieser Zerstérung? Weil ihr nicht der
Streit mit einer Welt, weil ihr nicht die Wahrheit des Seyns verstattet ist«.*
Zentral fiir eine Wiedererweckung dieses Streits ist fiir Heidegger nun das Be-
achten des sich-verbergenden Charakters des Erdhaften.”’ Die Griinde fiir eine
Thematisierung der Erde reichen also nicht nur zum Phinomenbegriff und damit
»zu den Sachen selbst¢ zuriick, sondern schlieBen in sich nach Heidegger gar eine
seinsgeschichtliche Notwendigkeit ein. Wir wollen Heidegger soweit folgen,

44 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 458.

45 D. Komel: »Die Erde als phinomenologisches Thema, S. 64.

46 Heidegger, Martin: Beitrdge zur Philosophie, GA 65, hg. von Friedrich-Wilhelm v.
Herrmann, Frankfurt am Main: Klostermann 32003, S. 177.

47 Und weiter noch: Der Gegenstreit der Welt und Erde iiber-eignet sich dem Menschen
als der Ort des geschichtlichen Kehrens des Seinsbezug auf der Erde, unter dem
Himmel und in der Welt. Der Streit wandelt sich topologisch in den »>Ort¢, was wesen-
haft fiir die Deutung der Welt als Geviert bzw. der Erde und des Himmels, des Sterb-
lichen und Géttlichen ist. Vgl. D. Komel: »Die Erde als phinomenologisches Themag,
S. 67.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 | SARAH EICHNER

dass es fiir einen wesensméfigen Seinsbezug des Menschen zur Erde, mdge er
den Vollzug einer seynsgeschichtlichen Kehre bereiten oder nicht, grundlegend
ist, eine strukturelle Besinnung auf ihre Wesensstruktur zu vollziehen. Durch
diese Art von Besinnung wird die Bildlichkeit und das Symbolische der Erde, ihr
Sinn- oder Linienbild in den Vordergrund geriickt.

3. DAS UNEINGESCHRANKT OFFENE DER ERDE: £2

Die wesensmiBige Bestimmung der Erde durch das Sich-Fiigen ist problema-
tisch, und zwar aus folgenden Griinden. Das Naturbild der Erde weist grundsitz-
lich auf ihre Fruchtbarkeit bzw. unterschiedslose Bereitschaft zu empfangen hin.
Die Erde zeigt eine reine d. h. uneingeschrdnkte Offenheit (was strukturell in ih-
rer Zeichenstruktur versinnbildlicht ist) und {iberschreitet damit letztlich alle
Abgrenzungsbestimmungen. In der Bezeichnung der Erde als das Sich-Fiigende
wird der Modus des Empfangens (die Art und Weise, wie die Erde in Bezug zum
Himmel gesetzt empfangt) zur hauptsdchlichen Bestimmung der Erde selbst er-
klért. Dies unterstiitzt die Einschrinkung der Erde auf eine dem Himmel unter-
geordnete und von ihm abhéngige Position im Prozess der Weltentstehung und
folgt der Vorstellung des viterlichen Zeugens und des miitterlichen Gebérens:
Die Erde wird als passives Austragungsfeld der himmlischen Impulse betrachtet,
die sie widerstandslos aufnimmt und austrégt. Das Linienbild der Erde zeigt je-
doch eine radikale d. h. die Wurzel (des Seins) betreffende Offenheit. Und in der
Tat muss die Erde als Anfangs- und Endpunkt jeder Gestaltwerdung aufgefasst
werden — nicht nur im Sinne eines vorgéngigen Ortes der Herkunft, sondern im
Sinne einer permanenten Stétte der kosmischen Wandlung: als Tor zu Leben und
Tod. Die Idee des Folgsamen hingt in erster Linie damit zusammen, dass die Er-
de keine Unterschiede macht, indem sie empféngt, dass sie uneingeschrdinkt of-
fen ist fiir das in ihr zur Erscheinung gelangende, fiir die Vielheit des Seienden,
damit der Kreislauf des Lebens sich in seiner alles umfassenden Weise vollzie-
hen kann. Die Voraussetzung dieser uneingeschrinkten Offenheit bildet die Ei-
genschafts- und Bestimmungslosigkeit der Erde selbst: Nur dadurch, dass sie
ohne eigene Bestimmung und Form bleibt, kann sie der Vielfalt aller Bestim-
mungen und zugleich der Vielfalt alles Lebendigen stattgeben. Das Geschehen
des zuriickweichenden Raumgebens der Erde erfordert also eine wesensmiflige
Leere der Erde.

Das Lebendige als phanomenales Gewebe des Seienden erscheint demnach
im leeren Feld der Erde. Kun als das Raumgebende ist die grole Erscheinungs-
matrix des Lebendigen. Durch ihre leere Offenheit hindurch konstituiert sich das

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 129

Gewebe des Lebendigen zu einem erscheinenden und bewegten Ganzen: Sie bil-
det als das dauerhaft Ndhrende der Erscheinungsformen die leere Mitte des
Wandlungsgeschehens. Im Yijing kann dies durch das Zusammenspiel des Zei-
chenbildes fiir die Erde (2), des Zeichenbildes fiir die Wiederkehr (24) und des
Zeichenbildes flir die Zersplitterung (23) veranschaulicht werden. Die Zeichen-
struktur von Kun zeigt reine Erde. Dies besagt, dass die Erde unsichtbar d. h. on-
tisch inkonsistent ist, sie besitzt keinerlei Soliditit, ist, so konnte man sagen, rei-
nes FlieBen, oder philosophisch ausgedriickt: der Grad Null des Erscheinens. Der
Fluss der Erde ist reine (im Sinne einer noch nicht bestimmten) Wandlung — et-
was, das impliziert, dass die Wandlung aufgrund der ontischen Inkonsistenz der
Erde immer schon angefangen hat. Dieser dynamische Fluss ist dabei kein Nich-
tiges, sondern bildet den Rahmen der Gesamtwandlung der Erscheinungsformen,
etwas, das ich als »ontologische Konsistenz« bezeichnen mochte. Von dieser on-
tologischen Konsistenz der Erde hdngt der gesamte Prozess des Entstehens und
Vergehens ab. Was nun in dem Ubergang vom Zeichenbild der Erde zum Zei-
chenbild der Wiederkehr veranschaulicht wird, ist eine Verfestigung d. h. das
Konsistent- bzw. Sichtbarwerden des Unsichtbaren. Mit dieser ersten Feststel-
lung einer Protoform (welche die erste Wandlungsebene der Erde bildet) hangt
erst das Lichte des Himmels zusammen, das vor diesem Hintergrund als die Ver-
festigung von Formen verstanden werden muss und daher auch — im Rahmen der
sich bestidndig vollziehenden Wandlung — als Wiederkehr (des Lichten, d. h. der
Form) bezeichnet wird. Das Lichte des Himmels bildet das erste Zeichen einer
ontischen Konsistenz, die einen Prozess — namlich die Vervielfdltigung von ver-
ortbaren Erscheinungsformen — in Gang setzt. Der Himmel befindet sich hier-
nach in dem Wandlungsvorgang der Erde und kann als erstes Resultat dieser on-
tisch-ontologischen Wandlung der Erde betrachtet werden. Dies bedeutet, dass
die Wandlung des Himmels nur ontisch und nicht ontologisch ist. Die Verfesti-
gung (die dauerhafte Wiederkehr der Erscheinungsformen) wird letztlich nicht
von dem Himmel, sondern von der Erde hervorgebracht. Der Himmel bildet da-
her kein Telos des Wandlungsprozesses, sondern ist Teil einer groBeren, allum-
fassenderen Dynamik, die von dem Néhrenden der Erde getragen wird.

Die letzte Wandlungsstufe der Erde erscheint im Zeichenbild der Zersplitte-
rung: Es ist der Tod, der hier aber lediglich als ein Inkonsistentwerden des Er-
scheinenden verstanden werden kann. Der Mensch (wie alle anderen Lebewe-
sen) bedarf eines Verfestigungsgrads, um sich am Leben zu erhalten. Damit
héngt ein Prozess des Identitdtsaufbaus zusammen, dessen Grundoperator im
Falle des Yijing der Himmel ist. In diesem Sinne bedeutet die Identifikation des
Menschen mit dem Himmelsprinzip eine Anhaftung an die Ebene der Selbstbe-
hauptung der Erscheinungsformen und daher eine Nicht-Akzeptanz der Dynamik

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 | SARAH EICHNER

der Erde. Dies kommt auf der obersten Wandlungsebene von Kun zum Aus-
druck, wo die Riickkehrbewegung (das Inkonsistentwerden des letzten Yang-
Striches, was dem Tod des Individuums entspricht) durch Widerstand und
Kampf angedeutet ist. Wird jedoch die Erde als das ontologische Prius der
Wandlungen erkannt, sind Leben und Tod im Sinne des Entstehens und Verge-
hens von Einzelerscheinungen lediglich Kategorien des Erscheinens und nicht
des Seins, d. h. ontologisch betrachtet gibt es keinen Tod, sondern nur Wandlun-
gen: »Das kosmische Tor wird einmal gedffnet, einmal wieder geschlossen, die
Onta stromen daraus hervor, die Onta stromen wieder hinein: Das wird als
Wandlung bezeichnet.«*® TraditionsgemiB (nach der Logik der komplementiiren
Entsprechung) wird der Erde im Jahreskreislauf der Herbst und der Winter zuge-
ordnet, wodurch aber nur eine Seite ihres Wirkspektrums betont wird — ndmlich
der Zerfall, der Tod —, die Erde fungiert aber nicht nur als Nekmerin, sondern
auch als Geberin des Lebens: Sie ist Geburt, Wandlungs- und Todesstétte in ei-
nem. Daraus ergibt sich eine Offenheit und Dynamik als Wesensmerkmale von
Kun, welche uneingeschrinkt wirkt und dadurch die Gesamtheit des Erscheinen-
den umfasst. Die Erscheinungen konstellieren sich durch die leere Matrix der
Erde hindurch. Sie zeigt sich als permanenter Ort der Einschreibung aller Le-
bensbilder, wie sie durch die 64 Hexagramme des Yijing zum Ausdruck gebracht
werden. Jegliche Form und Bewegung wird in der Leere der Erde geboren, ihr
Dao ist das dauerhaft flieBende Geben, das der wechselnden Gestaltwerdung des
Kosmos Statt gibt.

Diese Vorstellung von Kun kommt auch in der noch in der Antike bekannten
Schreibweise des Zeichens zum Ausdruck K, die dem Zeichen fiir chuan, FluB3
dhnelt, das im Mawangdui-Yijing anstelle von Kun steht. In dieser Linie steht
auch die Beschreibung des Dao von Laotse, das dezidiert weibliche Ziige trigt
und in Form eines kosmischen Geburtsorgans — als Tor der mystischen Vagina —
beschrieben wird. Hiernach ist das Dao leer und unerschopflich wie der leere
Raum des Tals: »Das wie ein Tal [leere] Geistwesen vergeht nicht. Das heilit
»Mystische Vagina<. Das Tor der Mystischen Vagina — dies heiit Wurzelgrund
von Himmel und Erde.«*

48 R. Simon: Yijing. Buch der Wandlungen, S. 477.
49 Laozi: Daodejing. Das Buch vom Weg und seiner Wirkung, iibers. und hg. v. Rainald
Simon, Stuttgart: Reclam Bibliothek 2009, S. 25.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SICHVERSCHLIESSEND AUFGEHENDE | 131

4. Ethos des Unverfugbaren

Das Dao der Erde hiangt mit ihrer Wirkungsform als Erscheinungsmatrix des Le-
bendigen zusammen: Hiernach wird die Permanenz des gesamten Wandlungs-
prozesses des Erscheinenden durch ihre Leere — verstanden als reines dynami-
sches Flieen — hindurch gewéhrleistet. Nur dadurch, dass die Erde keine eigene
Bestimmung oder Form hat, sondern uneingeschrinkt offen ist, kann sie die
Vielheit der Erscheinungsformen — das Gewebe des Lebendigen — als zusam-
menhéngend ermdglichen. Thr dauerhaft flieBendes Geben, das der wechselnden
Gestaltwerdung des Kosmos stattgibt, manifestiert sich im Yi jing in Form der
sich wandelnden Zeichen. Analytisch betrachtet bildet die Erde als Raumgeben-
des ein Scharnier zwischen der ontologischen Konsistenz der Erde (das heif3t der
Tatsache, dass die Totalitdt der Wandlungen durch die Erde im Sinne eines rei-
nen dynamischen FlieBens getragen wird) und der ontischen Vielheit der er-
scheinenden Dinge. Auf Erfahrungsebene gibt es aber keinen Unterschied zwi-
schen diesen zwei Bereichen, insofern die Wandlungsdynamik anfangs- und
endlos ist. Die Erde als Erscheinungsmatrix ist fiir uns unverfiigbar: Sie er-
scheint nicht als solche, weil sie nur so die Gesamtheit aller Erscheinungsformen
gewdhrleisten kann. Dieser Wirkkraft der Erde d. h. dem, was sie ermdglicht, zu
entsprechen, erfordert ein Ethos des Unverfiigharen. Das Ethos des Unverfiigba-
ren betrifft im Kern die Weise, wie sich der Mensch angesichts dieser Wirksam-
keit der Erde verhilt und erdffnet eine andere Erfahrungsdimension des Ganzen.
Das Menschsein kann als die Erfahrung einer Trennung im Zusammenhang des
Ganzen verstanden werden. Aufgrund seiner psychobiologischen Ausstattung
tendiert der Mensch dazu, sich in sich zu verschlieBen und gegen alle anderen
Seienden abzugrenzen bzw. seine Individualitit grenziiberschreitend zu behaup-
ten. Die Selbstaffirmation des Menschen schlie3t die uneingeschrinkte Offenheit
seines eigenen Ursprungs aus. Der Ausschluss der Erde bildet in diesem Sinne
die Moglichkeitsbedingung der Konsolidierung von Macht. Ethos des Unverfiig-
baren bedeutet die Entschrankung des Blicks auf die Wirkkraft der Erde, die Er-
offnung einer Erfahrungsdimension, die als eine Einiibung in das Lebendige ver-
standen werden kann. Der Mensch {ibt sich in das Lebendige ein, indem er sich
uneingeschrinkt auf das Geschehen der Wandlung einlésst, in dessen Kern ihm
die notwendige Unverfligbarkeit der Erde im Spiegel der Vielheit der Erschei-
nungsformen bewusst wird.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dok.org/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:

:32. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Genius Loci von Monte Verita
und Glastonbury
Die sakrale Topologie lebensreformerischer und New Age

Bewegungen des 20. und 21. Jahrhunderts in Europa

SiLVIA CARNELLI

Der vorliegende Text beschéftigt sich mit zwei Orten, die im Laufe der Ge-
schichte des 20. Jahrhunderts mit spezifischen kulturellen Bedeutungen aufgela-
den wurden: Monte Verita (CH) und Glastonbury (UK). In der Tat sammelten
sich an beiden Orten seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts einige subkulturelle
Gruppen, deren Vorstellungen jeweils auf die Lebensreform der Jahrhundert-
wende und auf die spatere New-Age-Spiritualitdt zuriickzufithren sind. Natur-
apostel, Anarchisten, Vegetarier, Okkultisten und Theosophen kreisten um den
Monte Verita bis zur Mitte des 20. Jahrhunderts; Hippies, neuheidnische Kreise
und Geomanten verwandelten Glastonbury in ein beriihmtes Zentrum der New-
Age-Kultur in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts. An beiden Orten sam-
melten sich gegenkulturelle Stromungen, die sich durch die Bezeichnung »alter-
nativ« beschreiben lassen.

Zur besseren Erlduterung des Begriffs »alternativ« fiir den Monte Verita und
Glastonbury werden im Folgenden die Ziele bzw. die Vorstellungen der Stro-
mungen kurz skizziert. Diese differenzierten sich in drei Hauptbereiche aus: Po-
litik, Medizin, Spiritualitit. Auf politischer Ebene entstand Monte Verita als
anarchistische Landkommune, die sich auf finanzielle Selbstversorgung, unab-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | SiLvIA CARNELLI

hingig von der Industrie und vom Staat, stiitzte.! Bei den jahrlichen »Glastonbu-
ry Festivals« zentralisierte sich seit den 1970er Jahren die britische Hippie-
Bewegung, die unter anderem nach der Verstarkung eines 6kologischen Be-
wausstseins in der Gesellschaft aufrief und somit die griine Bewegung stirkte.? Im
medizinischen Bereich wurden an beiden Orten jeweils ein Sanatorium und Hei-
lungszentren gegriindet, mit Schwerpunkt auf der Behandlung von Erkrankungen
durch Naturheilverfahren und Bewegungstherapie.® SchlieBlich wurden eigene
Spiritualititsformen an beiden Orten praktiziert, die sich von der Vorstellung ei-
nes transzendenten monotheistischen Vater-Gotts des traditionellen Christen-
tums bewusst abgrenzten. Insbesondere wurde Glastonbury zum Treffpunkt eso-
terisch gepragter und neuheidnischer Religionen, die eine immanente, pantheisti-
sche und holistische Gottesvorstellung verkiindeten.*

Im Allgemeinen lassen sich die >Alternativen, die in den drei Bereichen
aufgestellt wurden, auf eine gemeinsame Zielvorstellung zuriickfiihren: auf die
Einfiihrung einer Lebensweise, die sich von den Lebensumstinden sowie von
der etablierten Sozialordnung der industrialisierten, westlichen Gesellschaft des
20. Jahrhunderts unterscheiden sollte.® Diese zeichnete sich laut den meisten »>al-
ternativen< Gruppen beider Orte durch ein gestortes Verhéltnis zwischen Mensch
und Natur aus, das zerstorerische Folgen sowohl fiir die Erde als auch fiir das In-
dividuum habe.®

1 Vgl. Tripold, Thomas: Die Kontinuitit romantischer Ideen. Zu den Uberzeugungen
gegenkultureller Bewegungen. Eine Ideengeschichte, Bielefeld: Transcript Verlag
2012, S. 40.

2 Vgl. Aubrey, Crispin/Shearlaw, John: Glastonbury. An Oral History of the Music,
Mud & Magic, London: Ebury Press 2005, S. 22.

3 Vgl. Wedemeyer, Bernd: »Culto del corpo e attivita sportiva. Un centro di cultura fi-
sica all’avanguardia al Monte Verita, in: Andreas Schwab/Claudia Lanfranchi (Hg.),
Senso della vita e bagni di sole. Esperimenti di vita e arte al Monte Verita, Ascona:
Fondazione Monte Verita 2001, S. 90-104, hier S. 98-101.

4 Vgl. Garrard, Bruce: Free State. Glastonbury’s Alternative Community 1970 to 2000
and Beyond, Glastonbury: Unique Publications 2014, S. 320.

5 Vgl. Kammel, Frank Matthias: »Nach Sonnenaufgang. Jugend als Sinnbild kultureller
Erneuerung um 1900«, in: G. Ulrich Gromann (Hg.), Aufbruch der Jugend. Deutsche
Jugendbewegung zwischen Selbstbestimmung und Verfithrung, Niirnberg: Verlag des
Germanischen Nationalmuseums 2013, S. 19-27, hier S. 19.

6 Vgl Heelas, Paul: The New Age Movement. The Celebration of the Self and the Sa-
cralization of Modernity, Oxford/Cambridge (Massachusets): Blackwell Publishing
1996, S. 33-35.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 135

Unter anderem scheinen solche lebensreformerischen Vorstellungen eine
Wirkung auf das Ortsverstindnis zu haben. An erster Stelle fiihrte die pantheisti-
sche und holistische Gottesvorstellung sowohl auf dem Monte Verita als auch in
Glastonbury zu etlichen Beschreibungen des Ortes als einer Manifestation des
Sakralen bzw. einer kosmischen »Lebenskraft«. In diesem Zusammenhang wur-
de das Konzept des Genius Loci (»Geist des Ortes«) verwendet, dessen »Pré-
senz« sich an verschiedenen Mikroorten sammelte: auf dem Monte Verita, auf
dem naheliegenden »Balladrum« und am Seeufer Moscia; auf dem Hiigel »Glas-
tonbury Tor«, an der Quelle »Chalice Well« und auf dem Wallfahrtsgelédnde der
Glastonbury Abbey.

Im Allgemeinen sind die Genius-Loci-Anschauungen beider Orte durch eine
spezielle Stromung der westlichen Ideengeschichte geprégt: die Esoterik, insbe-
sondere deren spiter entstandene Auslegungen der Theosophie und der Geoman-
tie. Seit Anfang des 20. Jahrhunderts verbreiteten sich solche Stromungen be-
sonders im kiinstlerischen und gegenkulturellen Bereich,” beispielsweise inner-
halb der Kiinstlergruppen vom Monte Verita und von Glastonbury. Diese trugen
zur Verbreitung der bereits erwdhnten Genius-Loci-Vorstellungen in Bezug auf
beide Orte wesentlich bei, indem sie z.B. die Verbindung zum Ortsgeist in ihre
Rituale integrierten.

Eine kritische Auseinandersetzung mit solchen esoterisch geprigten Genius-
Loci-Vorstellungen bedarf einer Erlduterung aus kulturhistorischer Perspektive.
In diesem Zusammenhang bictet Paul Heelas Analyse der Lebensreform, der
Hippie-und der New-Age-Bewegung als Manifestationen der »Neuromantik« ei-
nen fruchtbaren Boden fiir die Beschreibung der Genius-Loci-Vorstellungen
vom Monte Verita und von Glastonbury. Laut Heelas stiitzt sich das Gedanken-
gut der bereits genannten Phanomene des 20. Jahrhunderts auf einige Kernmoti-
ve der Romantik des 19. Jahrhunderts. Dazu gehore die Abgrenzung von der in-
dustrialisierten Moderne, gekoppelt mit der Mission, das Magische in der Welt,
an erster Stelle in der Natur, wiederzuentdecken.® Als Vertreter der Lebensre-
form und der spiteren New-Age-Kultur zeigten die Gruppen vom Monte Verita
und von Glastonbury die gleichen »neuromantischen« Vorstellungen. Diese be-
stimmten nicht nur die Ziele der gegriindeten Gemeinschaften, sondern auch die
Konzeption des Ortes selbst. In der Tat liegt den Genius-Loci-Vorstellungen bei-
der Orte die Annahme zugrunde, dass der Ort von Kréften bewohnt wird, die —

7 Vgl. Doering-Manteuffel, Sabine: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magi-
sche Praktiken (= C.H. Beck Wissen, 2713), Miinchen: 2011, S. 22.

8 Vgl. Heelas, Paul: Spiritualities of Life. New Age Romanticism and Consumptive
Capitalism, Oxford: Blackwell Publishers 1996, S. 41.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | SIiLvIA CARNELLI

mit Novalis gesprochen — mit dem »Unbekannten, Mystischen und dem Unend-
lichen«’ verkniipft und deswegen durch die Rationalitit kaum erreichbar sind.
Der folgende Text nun setzt sich aus drei Teilen zusammen. Die ersten bei-
den beschreiben die jeweiligen Genius-Loci-Vorstellungen von Monte Verita
und Glastonbury. Der dritte beschéftigt sich mit deren Analyse aus der ideenge-
schichtlichen Perspektive, indem die jeweiligen Vorstellungen als Produkt der
Kontinuitét einiger Ideen der romantischen Epoche beschrieben werden.

1. DER GENIUS Loci DES MONTE VERITA

1.1 Ascona, Monte Verita: Ein »Kraftortnetz« von Erdenergie
und Ortsgeistern

Den Namen »Monte Verita«, aus dem Italienischen »Berg der Wahrheit«, erhielt
der Ort durch die ersten Lebensreformer, die sich 1900 auf dem Hiigel Moscia
ansiedelten. Dieser Hiigel liegt im schweizerischen Tessin am Ufer des Lago
Maggiore, oberhalb des damaligen Fischerdorfs Ascona. Nach einer kurzen Be-
sichtigung entschied sich der belgische Industriellensohn Henri Oedenkoven
(1875-1935) im November 1900 dafiir, ein Geldnde auf dem Hiigel zu kaufen.!
Zusammen mit der Musiklehrerin und spateren Lebensgefahrtin Ida Hofmann
(1864-1926) wollte Oedenkoven das Projekt eines Sanatoriums, oder besser ei-
nes Naturheilzentrums, umsetzen. Dieses sollte sich nach dem Vorbild des 1855
in Bled (Slowenien) von Rikli gegriindeten Naturheilzentrums richten, in dem
korperliche genauso wie psychische Storungen durch Bewegung im Freien, ve-
getarische Erniihrung sowie Sonnen- und Wasserbiider behandelt wurden.!!

Zur Zeit der Griindung waren auch die Lebensreformer Lotte Hattemer
(1875-1906) und die Briider Karl Gréser (1875-1920) und Gusto Gréser (1879-
1958) am Projekt beteiligt. Besonders die Briider Gréser wiinschten sich eine
Landkommune von Selbstversorgern, unabhéngig von Privatbesitz, Geld und

9 Novalis: Aphorismen, Paderborn: Paderborner GroB3druckbuch Verlag 2013, Kap. V.
Aphorismen und Fragmente 1798-1800, [20].

10 Vgl. Antognini, Luigi: »Una storia tra tante altre della collina di Ascona«, in: Gio
Rezzonico (Hg.), Antologia di cronaca del Monte Verita, Locarno: Arti Grafiche Rez-
zonico e figli 2000, 13-70, hier S. 28.

11 Vgl. Zidov, Nena: »An Overview of the History of Homeopathy in Slovenia in the
19th Century«, in: Medizin, Gesellschaft und Geschichte 23 (2004), 183-199, hier
S. 184.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 137

staatlichen Strukturen. Dennoch setzte sich Oedenkovens und Hofmanns lebens-
reformerischer Plan durch, der einen unternehmerischen Aspekt enthielt: ein Sa-
natorium, bestehend aus dem Zentralhaus »Casa Annata« (mit Speise- und Ge-
meinschaftssaal), mehreren kleinen Holzhiitten fiir die Géste und einem Garten
fiir die Selbstversorgung, Garten- und Sonnentherapie, begleitet von Kursen in
Gymnastik und in modernem Tanz.'?

Nach Oedenkovens und Hofmanns Umzug in siidlichere Gebiete im Jahr
1920 wechselte die Siedlung am Monte Verita mehrfach ihre Besitzer. Der be-
riihmteste war der Kaufmann Graf Baron Eduard von der Heydt (1882-1964),
der das in ein Hotel verwandelte Zentralhaus zu einem Museum der asiatischen
und afrikanischen Kunst machte.!* 1956 iibertrug der Baron von der Heydt den
Monte Verita an den Kanton Tessin, in dessen Hianden die Siedlung heutzutage
liegt.

Bereits zur Zeit der Griindung spielten die ortsspezifischen Eigenschaften ei-
ne groBe Rolle, vor allem fiir Hofmann und Oedenkoven. Obwohl sie mehr oder
weniger zuféllig auf Ascona gestoflen waren, war die Wahl der geographischen
Lage, ndmlich Tessin, immer geplant gewesen — und zwar aufgrund ihrer geo-
klimatischen Eigenschaften, wie Hofmann in ihrer programmatischen Schrift
Monte Verita. Wahrheit ohne Dichtung (1905) erklért: »Méssige Erhebungen,
sowie ausgedehnte Landstrecken, mildes Klima und reiche Vegetation lassen mir
diesen Punkt Norditaliens fiir vegetarische Ansiedlungen geeignet erscheinen«.'*
Zugleich nennt Hofmann »das Mérchenhafte der Gegend«'> und »ihren Zau-
ber«!® als weitere Griinde fiir die Ortswahl.

Die gleiche Art von oOrtlichem Zauber wurde auch von Robert Landmann er-
wihnt, der nach dem Verkauf des Sanatoriums die Siedlung am Monte Verita
mit einer anderen Gruppe von Kiinstlern fiir eine kurze Zeit verwaltete. Thm zu-
folge zeichnet sich Ascona durch botanische und geologische Eigenschaften aus,
in denen »Nord und Siid« (z.B. durch die kargen schweizerischen Alpen und die

12 Vgl. Voswinckel, Ulrike: Freie Liebe und Anarchie. Schwabing — Monte Verita. Ent-
wiirfe gegen das etablierte Leben, Miinchen: Allitera Verlag 2009, S. 21-26.

13 Vgl. Heydt, Eduard von der/Rheinbaben, Werner von: Auf dem Monte Verita. Gedan-
ken und Gespriche, Ziirich: Atlantis Verlag 1958, S. 21.

14 Hofmann-Oedenkofen, Ida: Monte Verita. Wahrheit ohne Dichtung. Aus dem Leben
erzahlt von Ida Hofmann-Oedenkoven, Lorch: Karl Rohm Verlag 1906, S. 25.

15 Ebd., S. 11.

16 Ebd.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | SILvIA CARNELLI

mediterrane Vegetation) »zusammentreffen«!” wiirden. Dadurch gewinne der Ort
»ein[en] Zauber, den niemand fassen, den niemand definieren, dem niemand sich
entziehen kann«.'® Dieser Zauber habe verschiedene Personlichkeiten, z.B. den
beriihmten Hermann Hesse, zum Ort gefiihrt. Durch diese Menschen sei schlief3-
lich eine »spannungsreiche Atmosphire«'® entstanden, die den Geist des Ortes
zusétzlich verstdrke. Unter anderem ist Hofmanns und Landmanns Betonung des
stidlichen Elements als entscheidendes Merkmal fiir die Anziehungskraft des Or-
tes auf einen »Mythos des Siidens« zuriickzufiihren, der sich seit der Romantik
im deutschsprachigen Raum verbreitete.?’ Dabei wurde die Idee des »animali-

2l verbunden mit der Vorstellung einer unversehrten, ent-

schen Paradieses«,
spannten Lebensart, auf siidliche, von Natur aus hellere und wérmere Gebiete
projiziert, die als Gegenbilder flir den zivilisierten und rationalisierten Norden
galten.??

Dennoch lassen sich in der Geschichte des Monte Verita auch einige Autoren
finden, die sich fiir ein weniger metaphorisches Verstindnis seines »Ortsgeistes«
einsetzten. Im Katalog der Ausstellung iiber den Monte Verita, die 1968 vom
Kunstprofessor Harald Szeemann (1933-2005) zur Wiederbelebung des Ortes
durch die Erinnerung an seine Geschichte organisiert wurde, erwéhnt Szeemann
die »magnetische Anomalie im Raume von Ascona«® bereits in der Einleitung.
Er stiitzt sich dabei auf einen Bericht vom »Ufficio geologico cantonale di Bel-
linzona«, nach dem die Zone von Ascona einen groen Anteil an speziellen Ge-
steinen enthdlt, die innerhalb von der Geologie als »ultrabasisch« bezeichnet
werden. Solche Gesteine, die tief aus der Erdkruste stammen, brichten durch ih-
ren hohen Magnetismus Abweichungen im lokalen Magnetfeld hervor. Laut
Szeemann ist die Pridsenz dieser magnetischen Gesteine die Ursache fiir »die

17 Landmann, Robert: Ascona — Monte Verita. Auf der Suche nach dem Paradies, Frau-
enfeld: Verlag Huber 2009, S. 10.

18 Ebd.,S.11.

19 Ebd., S.9.

20 Vgl. Kneubiihler, Theo: »Die Kiinstler und Schriftsteller und das Tessin (von 1900 bis
zur Gegenwart)«, in: Harald Szeemann (Hg.), Monte Verita. Die Briiste der Wahrheit,
Milano: Electa Editrice 1978, S. 136-178, hier S. 137 ff.

21 Ebd, S. 136.

22 Vgl. ebd.

23 Szeemann, Harald: »Monte Verita — Berg der Wahrheit«, in: Harald Szeemann (Hg.),
Monte Verita. Die Briiste der Wahrheit, Milano: Electa Editrice 1978, S. 5-9, hier
S. 6.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 139

Anziehungskraft des Ortes«.?* Ob solche Abweichungen einen Einfluss auf die
menschliche Psyche, oder auf das von ihm benannte »menschliche Magnet-
feld«® hitten, sei zwar nicht wissenschaftlich bewiesen, aber »nicht leichter-
dings von der Hand zu weisen«.?° Seine Recherchen iiber die intensive Strahlung
des Ortes begann er aufgrund von Aussagen zahlreicher Ortsbewohner und eini-
ger Piloten der Fluggesellschaft Swissair.?’

Trotz der Ablehnung sowohl der magnetischen Anomalie als auch ihrer Wir-
kung auf die menschliche Psyche aufseiten der Wissenschaft fanden solche Spe-
kulationen {iber die magnetische Anziehungskraft des Ortes erhebliche Resonanz
nach 1978. Fiir diese Entwicklung spielte die Entdeckung einer keltischen Sied-
lung auf dem naheliegenden Berg »Balladrum« durch den Maler und Hobbyar-
chiologen Ernst Frick (1881-1956) eine wichtige Rolle.”® Zum Beispiel prigte
die Idee einer keltischen Spur auf dem Monte Verita Claudio Andrettas (geb.
1975) Theorien. Andretta, der als offizieller Reiseleiter fiir die italienische
Schweiz titig ist, gilt als der aktuell wichtigste Vertreter der These des Genius
Loci von Ascona.

Im Jahr 2015 verbffentlichte Andretta das Buch Orte der Kraft im Tessin, in
dem er die »Kraftorte« von Ascona aufgrund von magnetischen Werten be-
schreibt, die er nach dem vom Physiker Alfred Bovis etablierten Verfahren ge-
messen habe. Genauso wie Szeemann behauptet Andretta, dass der hohe Anteil
an Mineralien- und Eisen des dortigen Gesteins starke magnetische Schwingun-
gen verursache, die auch Menschen bewusst wahrnehmen kénnten.” Der Berg
»Balladrum« sei nach seiner Messung einer der stirksten »Kraftorte« der Ge-

24 Ebd.

25 Ebd.

26 Ebd.

27 Vgl. Schwab, Andreas: »Lei non puo lamentarsi di aver passato il suo tempo an-
noiandosi<. Harald Szeemann e I’esposizione sul Monte Verita, in: Claudia Lanfran-
chi Cattaneo/Andreas Schwab (Hg.), Il fondo Harald Szeemann dell’ Archivio Fonda-
zione Monte Verita. Dalla visione al chiodo. Dal chiodo alla visione (= Quaderni del
Bollettino Storico della Svizzera Italiana, Band 12), Bellinzona: Salvioni arti grafiche
2013, S. 173-220, hier S. 183.

28 Vgl. Butz, Richard: »Es gibt keinen verniinftigen Grund, Maler zu werden. Ernst
Frick, 1947«, in: Esther Bertschinger-Joos/Richard Butz (Hg.), Ernst Frick 1881-
1956. Anarchist in Ziirich, Kiinstler und Forscher in Ascona, Monte Verita, Ziirich:
Limmat Verlag 2014, S. 151-368, hier S. 272.

29 Vgl. Andretta, Claudio: Orte der Kraft im Tessin, Aarau/Miinchen: AT Verlag 2015,
S. 124.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | SiLvIA CARNELLI

gend, die eine »energetische Aufladung«*® oder einen »Kraftimpuls«®! enthiel-
ten. Diese Energiestrome stellt Andretta interessanterweise als Ausdruck einer
wstarken gottlichen Urkraft«*? dar, die durch die ganze Gegend um Ascona strah-
le. Dariiber hinaus liege die Kraft des Ortes an seiner Lage: Balladrum, Monte
Verita und die naheliegende Waldhohle von Arcegno, die von den befreundeten
Gusto Gréser und Hermann Hesse als Wohn- und Meditationsort verwendet
wurde, situiert Andretta auf der »Insubrischen Linie«, d.h. auf der unterirdischen
Grenze zwischen den Kontinentalplatten von Europa und Afrika. Aus diesem
Grenzgebiet wiirden sich unter anderem Spannungen ergeben, die eine anzie-
hende Wirkung an der Oberfliche hitten.3* Aus diesen Griinden bezeichnet And-
retta die Gegend um Ascona als einen »transzendentalen Kraftort«.>*

Andrettas Uberlegungen wurden kiirzlich von der »Fondazione Monte
Verita« — der Stiftung, die seit 1989 den Monte-Verita-Komplex verwaltet, be-
stehend aus Vertretern des Kantons, der ETH Ziirich und der Gemeinde Ascona
— ins Kulturprogramm des Ortes aufgenommen. Unter den Fiihrungen, die heut-
zutage auf dem Monte Verita angeboten werden, steht auch die sogenannte
»Wanderung zu Orten der Kraft«. Dabei fiihrt Andretta die Besucher zu jenen
Orten der Gegend um Ascona, die eine »geomantische Relevanz« haben sollen
bzw. mit einer auBerordentlichen Kraft aufgeladen seien.** Diese Wanderung be-
ginnt auf dem Monte Verita, dessen Gelénde (inklusiv Hotel und Park) von einer
»hohen Lebenskraft« belebt sei. Dabei bildet der so genannte »Chiaras Regen-
bogen« die erste Etappe: Ein farbiges Mosaik in Schlangenform auf der Hotelter-
rasse, welches in den 1980er Jahren unter der Leitung von italienischen und
schweizerischen Architekten zur rdumlichen Darstellung der unterirdischen
Kréfte vom Monte Verita gebaut wurde. Die Besucher werden auf den Parcours
geflihrt, wihrend Andretta die psychische Wirkung jeder Farbe nach der hinduis-
tischen »Chakralehre« erkldrt.” Dariiber hinaus bietet der Park vor dem Hotel
am Monte Verita auch eine Griinteeplantage mit einem Zen-Garten und einem

30 Ebd, S, 123.

31 Ebd.

32 Ebd.

33 Vgl ebd., S. 125.

34 Vgl. ebd, S. 123.

35 Siehe http://www.monteverita.org/de/39/fuhrungen.aspx
36 C. Andretta: Orte der Kraft im Tessin, S. 119 ff.

37 Vgl. ebd.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GEN/US LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 141

Zen-Haus, in dem die Besucher an einer japanischen Teezeremonie teilnehmen
konnen.*®

1.2 Moscia: Der Genius-Loci-Ignotus-Kreis

Im Laufe des 20. Jahrhunderts wurde die Vorstellung einer intrinsischen Kraft
auch einem weiteren Ort um Ascona zugeschrieben. Dieser Ort namens
»Moscia« befindet sich direkt am Ufer des Lago Maggiore, unter dem Hiigel
Monte Verita. In einer der Buchten am Seecufer liegt eine alte Villa, die Oe-
denkovens Freund und Hausverwalter Karl Vester (1879-1963) gehorte. 1920
wurde sie von Olga Frobe-Kapteyn (1881-1962), einer holldndisch-britischen
Kiinstlerin, gekauft. Nachdem sie 1919 an den Naturheilungsbehandlungen auf
dem Monte Verita teilgenommen hatte, hatte sie sich dafiir entschieden, dorthin
zu ziehen. Somit entstand die sogenannte »Villa Gabriella, in der sich ein ande-
res kulturhistorisch wichtiges Ereignis vollzog.>’

Denn ab 1933 organisierte Frobe-Kapteyn die sogenannten »Eranos-
Tagungen« in ihrer Villa. Diese Tagungen waren nach Frobes Willen als «Be-
gegnungsstitte fiir Ost und West«*® gedacht, oder besser als Austausch unter
Akademikern und Gelehrten iiber europdische und nicht europdische Darstellun-
gen verschiedener Aspekte des Religidsen und des Spirituellen.*! Frobes synkre-
tistischer Ansatz, der sie zum Vergleich verschiedener Traditionen der Mensch-
heitsgeschichte flihrte, wurde von der theosophischen Bewegung, unter anderem
durch ihre Freundschaft mit Alice Bailey, stark beeinflusst.*? Das Interesse an
verschiedenen Religionen zeigte sie auch durch ihre bildende Kunst, indem sie
z.B. den Mandala-Kreis als Ausgangsmotiv fiir sémtliche Darstellungen ihres ei-
genen Inneren verwendete.*

Olga Frobe schloss sich der berithmte Psychoanalytiker Carl Gustav Jung
(1875-1961) als Leiter der Eranos-Tagungen an. 1949 lie} er mithilfe des Bild-
hauers Paul Speck einen Stein zum »unbekannten Ortsgeist« (Genius Loci Ig-
notus) anfertigen, der in der Mitte des Gartens von Casa Gabriella platziert wur-
de. Vor diesem Stein stand der Tisch, an dem die Mahlzeiten vor und nach den

38 Siehe http://www.monteverita.org/de/39/fuhrungen.aspx

39 Vgl. Bernardini, Riccardo: Jung a Eranos. 11 progetto della psicologia complessa, Mi-
lano: FrancoAngeli s.r.l. 2011, S. 251 ff.

40 Ebd., S. 42.

41 Vgl. ebd.

42 Vgl. ebd., S. 259.

43 Vgl. ebd., S. 100 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | SIiLvIA CARNELLI

Symposien eingenommen wurden.* Fiir Jung und den Theologen Gerardus van
der Leeuw, der sich am Entwurf des Steins mitbeteiligt hatte, galt dieser als
rdaumliche Darstellung jenes Archetypen, der die Geister der Teilnehmer der Ta-
gungen im Hintergrund animierte.* In der Mitte des Steins, unter der Inschrift,
préagte der Bildhauer zwei Dreiecke, deren jeweilige langere Seite einerseits nach
oben (zum Himmel) und andererseits nach unten (zur Erde) gerichtet sind, als
symbolische Darstellung des Wissendrangs bzw. der geistigen Entwicklung der
Eranos-Teilnehmer.*

Laut Frobe waren die ganzen Eranos-Treffen von einer geistigen Kraft be-
wegt, die sie nach Jungs Wortschatz als »Weg der Suche« oder als »Weg der In-
dividuation« bezeichnete.*” Dabei handele es sich um eine Urkraft, deren magne-
tische Anziehung all diejenigen, die ihrem Ruf nachfolgen, in einen energiebela-
denen Kreis anlocke.*® Frobe verstand diese magnetische Urkraft unter anderem
als ortsverbundene Kraft, die »im Wind und im Wasser, in der Sonne und in der
fruchtbaren Erde von Moscia«* enthalten sei. Diese fasste sie durch den Aus-
druck »Erdgeist = Natura«>® zusammen, der in ihrem letzten Eranos-Mandala zu
finden ist.

Der Glaube an den Genius Loci Ignotus wurde spiter auch von Rudolf
Ritsema (1918-2006) unterstiitzt, der die Leitung nach Frobes Tod fiir kurze Zeit
iibernahm. Seine Entscheidung, die akademische Stelle aufzugeben und nach
Moscia zu ziehen, begriindete er damit, dass er sich gegeniiber dem Genius [von

44 Vgl. Bremer, Thomas S.: »The Genius Loci Ignotus of Eranos and the Making of a
Sacred Place«, in: Elisabetta Barone/Matthias Riedl/Alexandra Tischel (Hg.), Pi-
oniere, Poeten, Professoren. Eranos und der Monte Verita in der Zivilisationsge-
schichte des 20. Jahrhunderts (= ERANOS, Band 11), Wiirzburg; Koénigshausen &
Neumann 2004, S.79-82, hier S. 79.

45 Vgl. Hakl, Hans Thomas: Eranos. An Alternative Intellectual History of the Twentieth
Century, Sheffield/Bristol (USA): Equinox Publishing 2013, S. 219 ff.

46 Vgl. ebd.

47 Frobe-Kapteyn, Olga: »The Psychological Background of Eranos«, in: Nancy Cater
(Hg.), Eranos. Its Magical Past and Alluring Future. The Spirit of a Wondrous Place
(= Spring. A Journal of Archetype and Culture, Band 92), New Orleans, Louisiana:
Spring Journal 2015, S. 29-38, hier S. 32.

48 Vgl. ebd.

49 Ebd., S. 36.

50 Vgl. R. Bernardini: Jung a Eranos. Il progetto della psicologia complessa, S. 105.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 143

Eranos] verpflichtet fiihlte.>! Ritsema, der Frobes theosophische Ansichten teilte,
legte den Schwerpunkt der folgenden Eranos-Tagungen lediglich auf die psy-
choanalytische und mystische Interpretation des chinesischen /-Ching — eine
Entscheidung, die zur definitiven Spaltung unter den akademischen Eranos-
Mitgliedern fiihrte.*

2. DER GENIUS Loci VON GLASTONBURY

2.1 »Glastonbury Tor« — »Chalice Well«: Ein »Kraftortnetz« von
Gottern und Ley-Linien

Genauso wie der Hiigel Monte Verita neben dem kleinen Dorf Ascona liegt, liegt
der Hiigel »Glastonbury Tor« in der Néhe der kleinen Stadt Glastonbury. In den
1970er Jahren leitete Philip Rahtz (1921-2011) die groBte archdologische Unter-
suchung der Gegend und fiihrte dessen erste Besiedlung auf die neolithische Ara
zuriick. Nach seinen Einschétzungen entwickelte sich der »Tor« zu einer milité-
rischen Burg zwischen dem 5. und dem 7. Jahrhundert nach Christus — also in
etwa zu der Zeit, in der laut den Annalen der spéter beriihmt gewordene Konig
Artus iiber die Region herrschte.** Im Laufe des Mittelalters, mit der Ankunft der
Christen, wurde ein Kloster auf dem »Glastonbury Tor« errichtet, das bis zur
Auflésung unter Heinrich VIII existierte.**

Zur gleichen Zeit von Rahtzs Forschungen warf der Kulturhistoriker Geoff-
rey Ashe (geb. 1923) eine weitere Frage beziiglich der Verwendung des Hiigels
»Glastonbury Tor« auf. In seinem Buch The Glastonbury Maze (1969) wies er
auf die Terrassen hin, die sich spiralférmig von den FiiBen des Hiigels bis zur
Spitze erstrecken. Insbesondere spekulierte Ashe iiber die religiose Nutzung der
Terrassen bei den neolithischen Vélkern. Thm zufolge wurden solche spiralfor-
migen Terrassen als Labyrinth angefertigt, um ein ganzes Spektrum an Mutter-

51 Vgl. T. Hakl: Eranos. An Alternative Intellectual History of the Twentieth Century,
S. 220.

52 Vgl ebd., S. 74.

53 Vgl. Rahtz, Philipp/Watts, Lorna: Glastonbury. Myth and Archaeology, Stroud: The
History Press 2009, S. 71.

54 Vgl ebd., S. 78 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | SiLvIA CARNELLI

Erde-Ritualen auszufiihren. Spater wurden laut Ashe viele dieser Rituale von den
britischen Kelten iibernommen, um ihre eigenen Naturgotter anzubeten.>

Trotz Mangels an Belegen erzeugte diese Darstellung grofie Resonanz in den
1970er Jahren, vor allem innerhalb der New-Age-Szene. In dieser Zeit verdffent-
lichte der esoterisch orientierte Autor John Michell das Buch The New View O-
ver Atlantis, in dem er den »Glastonbury Tor« als Kraftort beschreibt.’ In seiner
Vorstellung bilde der Hiigel einen der energiegeladenen Punkte der von ihm be-
nannten »St. Michael’s Line«: einer »Ley Line«, d.h. eines mit starker »Er-
denergie« geladenen Linie durch die Region Somerset, die unter anderem bis
zum beriihmten Stonehenge ziche.’” Genauso wie die meisten Vertreter der west-
lichen »Geomantie« — jener esoterischen Lehre, die nach unterirdischen Kréften
sucht — bezieht sich Michell auf die chinesische daoistische Lehre des »Feng-
Shui, die sich um die Harmonisierung zwischen Mensch und Umgebung durch
die sich ergéinzenden kosmischen Kriifte »yin« und »yang« kiimmert.>

Zehn Jahre nach der Verdffentlichung der beiden Theorien wurde die Vor-
stellung vom »Glastonbury Tor« als Kraftort von den neuheidnischen Bewegun-
gen »OBOD« (»Glastonbury Order of Druids«) und »Goddess Movement« in ih-
re sakrale Topographie eingeflochten. Beide Gruppen, die sich auf die religidse,
polytheistische und pantheistische Tradition der britischen Kelten berufen, feiern
seit den 1990er Jahren die Sonnenwende, das Fruchtbarkeits- und Friihlingsfest
»Beltane« und das jéhrliche »Goddess Fest« auf dem »Glastonbury Tor«. Zu
diesen Anléssen treffen sich die Mitglieder gewdhnlich am Ful3 des Hiigels (bei
der Sonnenwendefeier bereits um 04:30 Uhr), ziehen tanzend und singend hinauf
zum Gipfel, sprechen Gebete oder iiben Meditation im Kreis.*

In diesem Zusammenhang sind die Leitsétze des neuheidnischen »Goddess
Movement« am reprisentativsten. Thre Begriinderin Kathy Jones eréffnete 2002
den ersten offiziellen »Goddess Tempel« in Glastonbury, weil sie diesen Ort als
Kraftzentrum des britischen Heidentums versteht. Denn laut einigen Uberliefe-
rungen, die auf mittelalterliche Ménche zuriickzufiihren sind, galt Glastonbury
als »Avalon fiir die keltischen Bewohner der Gegend. »Avalon« war die Insel

55 Vgl. Ashe, Geoffrey: The Glastonbury Tor Maze, Glastonbury: Gothic Image Publica-
tions 1979, S. 1 ff.

56 Vgl. Michell, John: The New View Over Atlantis, London: Thames and Hudson Ltd
1983, S. 167 ff.

57 Vgl. ebd., S. 182.

58 Vgl. ebd., S. 60.

59 Siehe http://www.glastonburyorderofdruids.com/25th Beltane Celebration.html

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 145

der Toten, deren Gott im Inneren des Tors wohnte.®® Diese mittelalterliche Le-
gende und sé@mtliche weiblichen Gottheiten aus der Keltentradition wurden in
Jones’ Schriften mit der Ley-Linien-Lehre so zusammengefiihrt, dass Glastonbu-
ry als ein lebendiger und gotterfiillter Ort dargestellt wird.

Innerhalb der neuheidnischen Religion wird die »Goddess« als die lebenge-
bende- und nehmende Kraft verstanden, die die Welt immer neu schopfe. Auf-
grund ihrer gebdrenden Eigenschaft soll diese Kraft nach Jones nicht als »Va-
ter«, sondern als »Mutter« bezeichnet und geehrt werden.®! An erster Stelle sei
diese weibliche Urkraft in der Natur tétig — in ihren Erscheinungen, unter ande-
rem in den Formen der Landschaft. Demnach identifiziert Jones mehrere Ort-
schaften um den Hiigel »Glastonbury Tor«, aus deren geographische Lage sich
»der Korper der Gottin,% auf der Erde liegend, erkennen lasse. Als Korperglie-
der der Gottin seien solche Orte »von mystischen Vibrationen erfiillt«.®> Aus
diesem Grund gehoren sogenannte »Goddess Pilgrimages« zu den Hauptritualen
der »Goddess Movement«: Wanderungen durch »die sakrale Landschaft«, bei
Bedarf auch in Begleitung von einer Priesterin, auf denen die Gldubigen bei
wichtigen Ortschaften verweilen und meditieren, um »lhre Stimme [Die Stimme
der Géttin] und Thre Prisenz in Threr Natur«® zu spiiren. Jones zufolge bildet der
Hiigel »Glastonbury Tor« als die linke Brust der Géttin einen dieser sakralen Or-
te. Dariiber hinaus kdme die geheimnisvolle Kraft des »Glastonbury Tors« auch
von seiner allgemeinen Lage innerhalb der Region Somerset, d.h. als »Erd-
chakra« (Kraftzentrum der Erde) auf der von Michell bereits erwéhnten »St. Mi-
chael’s Ley Line«.%

Dartiber hinaus spielt ein weiterer Ort in Glastonbury eine wichtige Rolle in-
nerhalb des von Jones beschriebenen »Kraftortnetzes«: »Chalice Well«. Dabei
handelt es sich um eine Wasserquelle am Fufl des Hiigels »Glastonbury Tor«.
Die rotliche Farbe des flieBenden Wassers, durch die hohe Konzentration von
Eisen verursacht, begiinstigte die Entstehung sdmtlicher Legenden seit dem Mit-
telalter. Die beriihmteste von ihnen erzihlt, dass das Wasser durch das Blut
Christi seine rotliche Farbe gewann, nachdem Joseph von Arimathda, der angeb-

60 Vgl. http://www.bbc.co.uk/religion/religions/paganism/subdivisions/goddess.shtml
vom 25.10.2004.

61 Vgl. Jones, Kathy: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s
Sacred Landscape, Glastonbury: Ariadne Publications 2007, S. 6.

62 Ebd., S. 5.

63 Vgl.ebd, S. 5.

64 Ebd., S.29.

65 Vgl ebd., S. 56 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | SiLvIA CARNELLI

lich nach dem Tod Jesu auf der britischen Insel gelandet war, den Kelch Christi
in die Quelle geworfen hatte.%® Jedoch wurde in den 1970er Jahren, genauso wie
fiir »Glastonbury Tor«, auch iiber eine religiose Verwendung der Quelle in Zei-
ten vor der Institutionalisierung des christlichen Glaubens diskutiert. In diesem
Zusammenhang waren die Schriften des esoterisch orientierten Autors Nicholas
Mann (geb. 1952) von groBer Bedeutung. In The Red & White Springs. The Mys-
teries of Britain at Glastonbury (1992) und The Isle of Avalon. Sacred Mysteries
of Arthur and Glastonbury (2001) nennt er einige Spuren, die ihm zufolge auf
eine vorchristliche heidnische Prisenz deuten: die Lage der Kammer iiber der
Quelle, die am Sonnenwendekalender orientiert sei, und Ritzen an den Wanden,
die Ahnlichkeiten mit denen von Stonehenge aufweisen.®”’

Solche Behauptungen wurden ab den 1980er Jahren von den Vertretern der
New-Age-Kultur zum Zwecke des kommerziellen Aufbaus von »Chalice Well«
kolportiert. An erster Stelle machte man Werbung fiir die heilende Kraft des
Wassers, das dort seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts in drei Becken geleitet
worden war. Die ersten zwei Becken, »Lion’s Head« und »Arthur’s Pool«, wur-
den jeweils zum Trinken und zum Baden verwendet. Das dritte Becken baute der
Architekt Frederick Bligh Bond (1864-1945) in Form einer »vesica piscis«, be-
stehend aus zwei Kreisen, die sich in einem Schnittpunkt kreuzen.®®

Die Darstellung von »Chalice Well« als magischer Ort wurde allerdings be-
sonders vom amerikanischen Ehepaar Colleen und Fred Rosado geférdert, die
1996 die Leitung des Ortes im Auftrag des »Chalice Well Trust« iibernahmen,
und »Chalice Well« als Kraftort mit »durchquerenden Energiestromungen«®
propagierten. Zur gleichen Zeit entstand das bis heute weitergefiihrte New-Age-
Programm, das Meditationskreise und »Healing Weekends« in »alternativer Me-
dizin« (mit solchen Behandlungsmethoden wie »Gong Baths«, »Spiritual Heal-
ing«, »Sonic Massage« und » Transformational Soul Healing«) anbietet.”

66 Vgl. Capt, Raymond E.: The Traditions of Glastonbury, Muskogee, Oklahoma: Arti-
san Publishers 2008, S. 90.

67 Vgl. Mann, Nicholas: The Isle of Avalon. Sacred Mysteries of Arthur and Glaston-
bury, London: Green Magic 2001, S. 145 ff.

68 Vgl. B. Garrard: Free State. Glastonbury’s Alternative Community 1970 to 2000 and
Beyond, S. 249 ff.

69 Ebd., S.252.

70 Siehe
http://www.chalicewell.org.uk/index.cfm/glastonbury/Events.Details/event_id/323

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 147

Trotzdem verdankt sich die Popularitit von »Chalice Well« unter den New-
Age-Touristen auch dem »Goddess Movement«. In ihren Schriften beschreibt
Kathy Jones die Quelle als ein Kraftzentrum, in dem die Gldubigen sitzen, medi-
tieren und durch die »fruchtbare Natur«’! eine geistige Erfrischung erleben kon-
nen. Insbesondere sei laut Jones die Kraft der »Goddess« im heilenden Wasser
enthalten. Aus diesem Grund empfiehlt sie z.B. als Ritual, das Quellwasser in
einer Flasche zu sammeln und es wihrend der Meditation tropfenweise zu trin-
ken.”? SchlieBlich vertritt Kathy Jones die Auffassung, dass die Gottin Natur eine
heilende Wirkung sowohl auf den Geist als auch auf den Korper habe. Aus die-
sem Grund griindete das »Goddess Movement« zusétzlich zu seinem Tempel
den »Goddess House of Healing«. Ahnlich wie die Leiter des Sanatoriums auf
dem Monte Verita in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts bietet Jones in
ihrer Naturheilanstalt sogenannte »holistic natural therapies« an, d.h. homdopa-
thische und psychosomatische Behandlungsmethoden fiir verschiedene korperli-
che und geistige Erkrankungen.”

2.2 Glastonbury Abbey: Die »Geister< der Vergangenheit

Wie bereits erwihnt, nahm am Anfang des 20. Jahrhunderts der Architekt Fre-
derick Bligh Bond an der Konstruktion der Identitdt von »Chalice Well« als
»Kraftort« durch die Errichtung der drei Becken teil. Nicht nur der Quelle, son-
dern auch einem anderen Ort in Glastonbury schrieb er eine auBlergewdhnliche
Kraft zu: der katholischen Glastonbury Abbey.

Diese Abtei entstand aus einer kleinen Kirche, die bereits im 2. Jahrhundert
nach Christus von einer Monchgemeinde errichtet worden war. Thren offiziellen
Status als katholische Abtei erhielt sie im Jahr 443. Seit dieser Zeit bildete sie
einen der wichtigsten katholischen Wallfahrtsorte auf der britischen Insel.” Zwi-
schen 1908 und 1922 forderte die Kirche eine grofie archdologische Untersu-
chung des Geldndes und gab den Auftrag dazu an den damals als Architekt tati-
gen Frederick Bligh Bond. In der Tat entdeckte er viele Teile der ehemaligen
Abtei unter dem Gelénde, z.B. mehrere Kapellen, und lieferte eine detaillierte
Beschreibung zu deren Lage, Grofe und Innenrfumen. Dennoch wurde ihm
1922 der Auftrag entzogen und seine Forschung wurde von der Kirche nicht an-

71 K. Jones, The Goddess in Glastonbury, S. 30.

72 K. Jones: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s Sacred
Landscape, S. 74.

73 Siehe http://glastonburygoddesshouse.co.uk/goddesshousehealing/

74 Vgl. R. E. Capt: The Traditions of Glastonbury, S. 55.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 | SiLvIA CARNELLI

erkannt. Der Grund dafiir lag den Kirchenvertretern zufolge darin, dass er unwis-
senschaftliche Methoden fiir die Forschungen angewandt habe.”

Neben den mittelalterlichen, schriftlichen Berichten der Baumeister und den
kunstgeschichtlichen Einordungsmethoden aufgrund der stilistischen Merkmale
der Gebdude benutze Bligh Bond ndmlich das »automatische Schreiben«. Wie er
in dem umstrittenen Werk The Gate of Remembrance (1918) erklirt, iibte er die-
se Technik mit seinem Freund John Alleyne aus. Dieser war laut Bond in der
Lage, sich selbst in einen Trancezustand zu versetzen, durch den er Kontakt mit
dem Geist von einem Monch der Abtei aufnehmen konne, der wihrend der Zeit
der normannischen Eroberung in der Abtei gelebt hatte. Bei einer solchen Gele-
genheit stellte Bligh Bond Fragen iiber die Abtei, die sein Freund, durch den
Geist des Monchs geleitet, schriftlich beantwortete. Denn dieser Geist benutzte
laut Bligh Bond Alleynes Unterbewusstes als Medium zur Kommunikation mit
der Gegenwart, direkt aus dem »kosmischen Gedéchtnis«.”®

Nach seiner Entlassung im Jahre 1922 verbreitete Bligh Bond seine von ihm
als »psychische Archdologie« bezeichnete Methode unter den esoterischen Krei-
sen in GroBbritannien, bevor er endgiiltig in die USA zog.”” In diesem Zusam-
menhang integrierte er die katholische Abbey als Hauptteil des bereits etablier-
ten »Kraftortnetzes« »Glastonbury Tor«-»Chalice Well«. Zu diesem Zweck
diente auch die Form der »vesica piscis«, die er von den Freimaurern iibernom-
men hatte.”® Laut Bligh Bond lag diese Form auch an der Basis der »Lady’s
Chapel, einer der wichtigsten Kapellen der mittelalterlichen Abtei, die unter der
angeblichen Leitung des Mdonchs ausgegraben worden war.” Wie bereits er-
wihnt, wurden Bligh Bonds Vorstellungen zum grofiten Teil durch seinen Kon-
takt zu okkultistischen und esoterischen Kreisen gepragt. Denn zu Lebenszeiten
stand Bligh Bond in Verbindung mit den Freimaurern von Bristol, mit der »The-
osophical Society«* und mit Dr. Goodchilds »Holy Grail Church« von Bristol,
die den Glauben an eine goéttliche weibliche Kraft, im Kelch des beriihmten

75 Vgl. P. Rahtz/L. Watts: Glastonbury. Myth and Archaeology, S. 87 ff.

76 Vgl. ebd. S. 13-16.

77 Vgl. ebd., S. 88.

78 Siehe http://www.odeion.org/gematria/gemchap-iii.html

79 Vgl. F. Bligh Bond: The Gate of Remembrance. The Story of the Psychological Ex-
periment Which Resulted in the Discovery of the Edgar Chapel at Glastonbury, Mil-
ton Keynes: General Books 2010, 2" Edition, S. 62.

80 Vgl. Hopkinson-Ball, Tim: The Rediscovery of Glastonbury. Frederick Bligh Bond.
Architect of a New Age, Stroud: Sutton Publishing 2007, S. 14, 27.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 149

»Grals« verkorpert, verkiindete.®! Nach seinem Tod wurden seine Auffassungen
von Kathy Jones neuheidnischer Bewegung {ibernommen. Unter anderem griff
Jones auf seine Spekulationen iiber den Geist der Abtei zuriick und integrierte
sie letztlich in ihre eigene sakrale Topographie des Ortes.

In ihrem Buch In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glaston-
bury’s Sacred Landscape vertritt Jones die These, dass Glastonbury Abbey
genauso ein Kraftort sei wie »Glastonbury Tor« und »Chalice Well«. An erster
Stelle liege die Abtei, nach ihrer bekannten Interpretation der Landschaftsfor-
men, in der Gebidrmutter der Gottin.?? Als Folge bilde sie einen der »magischsten
Orten auf der Insel Avalon«® und zugleich einen Teil der groBten Ley-Linie
zwischen »Glastonbury Tor« und Stonehenge.** Genauso wie alle Kraftorte sei
Glastonbury Abbey von einem Geist belebt, einem »energetischen Vortex auf
der Achse zwischen Himmel und Erde«.*® den sie zu den »herrschenden Ener-
gien auf der siidlichen Hilfte der britischen Inseln«®® zihlt. Solche ortsverbun-
denen Energien, so argumentiert Jones, seien den Kelten und den ersten Christen
dermallen wichtig gewesen, dass sie eine sakrale Stétte gebaut hitten — die spéter
als »Lady’s Chapel« bezeichnete Kapelle, aus der sich der ganze Abteikomplex
entwickelt. Mit diesem Argument nimmt Jones auch Bligh Bonds Aussagen iiber
die »vesica piscis« auf, indem sie den ehemaligen Monchen und Baumeistern
der Abtei geomantische, heutzutage als »esoterisch« bezeichnete Kenntnisse zu-
schreibt. Aus diesen Griinden startete die erste »Goddess Conference« (die jahr-
liche grofte Zelebration der Bewegung) im Jahre 1995 genau in der »Lady’s
Chapel, in der eine Wasserquelle entspringt. Vor dieser Quelle fand ein dhnli-
cher Ritus wie bei »Chalice Well« statt, der von Kathy Jones geleitet wurde: Die
Gldubigen huldigten der Goddess Mary mit Gesdngen und tranken aus dem
Quellwasser. Heutzutage gehort Glastonbury Abbey immer noch zu den von Ka-
thy Jones ausgeschriebenen Wallfahrtsorten in der Stadt Glastonbury.®’

81 Vgl. Benham, Patrick: The Avalonians, Glastonbury: Gothic Image Publications
1993, S. 100.

82 Vgl. K. Jones: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s Sacred
Landscape, S. 146.

83 Ebd., S. 148.

84 Vgl. ebd., S. 153.

85 Ebd., S. 148.

86 Ebd., S. 153.

87 Vgl ebd., S. 147 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 | SiLvIA CARNELLI

3. GENIUS-LOCI-VORSTELLUNGEN: AUF DER SPUR
DER NEUROMANTIK

In den vorigen Abschnitten wurden einige Vorstellungen iiber den Genius loci
der beiden Orte Monte Verita und Glastonbury erldutert. Im Allgemeinen teilen
alle erwdhnten Autoren den Gedanken, dass ein Ort eine intrinsische, d.h. nicht
nur durch die menschliche Wahrnehmung hervorgerufene Kraft besitze. Zusétz-
lich tritt bei mehreren Kraftortanschauungen die Idee vor, dass diese ortsintrinsi-
sche Kraft einer kosmischen Ordnung zuzuschreiben sei, d.h. aus der gleichen
Quelle stamme, aus der sowohl der Mensch als auch die Welt geschopft seien. In
diesem Zusammenhang bilden Olga Froebes Genius Loci Ignotus und Kathy Jo-
nes’ sakrale Topologie exemplarische Beispiele.

Besonders die Vertreter jener Ortskonzeptionen, die den Genius Loci auf ei-
ne gottliche Abstammung zuriickfiihren, lassen sich aus kulturhistorischer Sicht
einer spezifischen Stromung zuordnen, die mit dem Okkultismus und mit der
Esoterik verwandt ist. Der Okkultismus gewann im Laufe des 19. Jahrhunderts
eine neue Dynamik, insbesondere durch die Verbreitung von Franz Anton Mes-
mers Methode, welche die Lenkung magnetischer Strome von der Umwelt auf
den Menschen nutzte, um solche Erkrankungen wie Wassersucht, Paralyse,
Gicht, Skorbut, Taubheit und Blindheit zu heilen.®® Die Esoterik bliihte vor allem
im 20. Jahrhundert, und zwar durch die Griindung solcher Geheimbiinde wie He-
lena Petrovna Blavatskys Theosophical Society (gegriindet 1875) und Aleister
Crowleys Orden Astrum Argenteum (gegrindet zwischen 1904 und 1907). Durch
asketische, mystische und ekstatische Ubungen, die zum groBten Teil vom Ge-
dankengut des Neuplatonismus und des Hermetismus der Renaissance iiber-
nommen wurden, zielten die Mitglieder solcher Kreise auf eine innere Heilung
durch die Transformation des Bewusstseins ab. Aus beiden Stromungen kristalli-
sierte sich letztlich der Kern der gegenwirtigen New-Age-Bewegung,® der die
meisten »alternativen< Gruppen des Monte Verita und von Glastonbury angeho-
ren. Die von ihnen verkiindeten Glaubensvorstellungen und Lebensweisen
zeichnen sich hauptsichlich durch einen »eklektizistischen Synkretismus«* aus,
d.h. sie bedienen sich sowohl der bereits erwihnten okkultistischen und esoteri-

88 Vgl. T. Tripold: Die Kontinuitit romantischer Ideen. Zu den Uberzeugungen gegen-
kultureller Bewegungen. Eine Ideengeschichte, S. 154.

89 Vgl. S. Doering-Manteuffel: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magische
Praktiken, S. 22.

90 Vgl. Runggaldier, Edmund: Philosophie der Esoterik, Stuttgart: Verlag W. Kohlham-
mer 1996, S. 200.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 151

schen Traditionen und der im Westen etablierten monotheistischen Religionen
(Christentum, Judentum, Islam) als auch anderer nicht-européischen Lehren (vor
allem Hinduismus). Dariiber hinaus berufen sich viele der New-Age-
Bewegungen auf heidnische Religionen (z.B. auf die keltische), deren Magie
bzw. Naturverbundenheit besonders hervorgehoben wird. In diesem Zusammen-
hang gewannen nach den 1970er Jahren, vor allem dank der Verbreitung der
Frauen-und Okologiebewegung, die heidnischen Mutter-Erde-Kulte immer mehr
an Bedeutung.’! Eine synkretistische Konstruktion des eigenen Gottesbildes und
die Sakralisierung der Natur, die meistens mit der Vorstellung einer weiblichen
Urkraft gekoppelt ist, bilden auch die wichtigsten gemeinsamen Merkmale der
Bewegungen von Monte Verita und Glastonbury.

Im Kontext einer Philosophie des Ortes ist es interessant, dass solche Glau-
bensvorstellungen zu einer spezifischen Ortsbestimmung fithren. Wie bereits er-
wihnt, wurden beide Orte von den oben erwihnten Gruppen als lebendige rdum-
liche Teile der Welt betrachtet, die genauso wie Mensch und Tiere von einer ei-
genen Lebenskraft unbekannter und/oder mystischer (Genius Loci) Herkunft,
bewohnt sind. Solcher Konzeption des Ortes liegt eine bestimmte Vorstellung
der Welt zugrunde, die auf der »Immanenz des Gottlichen«® beruht: auf der Idee
einer iibermenschlichen Kraft, die alle Geschopfte (Mensch, Tiere und Umwelt)
in Form von Energie verbindet und sich insbesondere durch Naturerscheinungen
manifestiert. Hinter einer solcher Vorstellung steckt unter anderem die Kritik an
der rationalisierten Hochindustrialisierung der Neuzeit, nach der die Menschen
durch die Technik aufgehort haben sollen, das Géttliche in der Natur zu erken-
nen und entsprechend zu behandeln.”® Dieses Argument bildete den Kern jener
gesellschaftskritischen Bewegungen, die sich bereits im Industriezeitalter entwi-
ckelten, zu denen sowohl die Lebensreform vom Monte Verita als auch die spa-
tere New Age von Glastonbury gehdren.

Nicht aus Zufall berufen sich die meisten Darstellungen des Genius Loci von
Monte Verita und Glastonbury auf die natiirlichen Eigenschaften beider Orte,
z.B. auf das Klima, die Landschaft, den Boden, die Fauna und Flora, um ihre

91 Vgl. Maske, Verena Ninon: »Alternative Religiositit in der Spatmoderne am Beispiel
der freien Gruppe der »Weisen Frauen««, in: Michael Klocker/Udo Tworuschka (Hg.),
Handbuch der Religionen. Kirchen und andere Glaubensgemeinschaften in Deutsch-
land und im deutschsprachigen Raum, Kulmbach: Mediengruppe Oberfran-ken —
Fachverlage GmbH & Co. KG 2006, S. 1-14, hier S.3.

92 Ebd., S. 8.

93 Vgl. S. Doering-Manteuffel: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magische
Praktiken, S. 18 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 | SiLvIA CARNELLI

vermeintliche Lebendigkeit zu begriinden. Aus dieser Einstellung entstanden
sowohl die Zuriick-zur-Natur-Philosophie der Lebensreformer von Monte
Verita, die als Hauptmotto ihres lebensreformerischen Sanatoriums galt, als auch
Frobes und Andrettas Darstellungen der Gegend um Ascona als Kraftort. Insbe-
sondere zeichnen sich Andrettas Vorstellungen durch den Bezug auf die »alten«
Naturvolker, und zwar auf die Kelten, aus. Der gleiche Bezug spielte eine wich-
tige Rolle bei den New-Age-Gruppen von Glastonbury. In dieser Hinsicht ver-
fugte Glastonbury durch die mittelalterlichen Legenden iiber Avalon und die Ar-
tussage iiber einen reicheren Boden fiir die Ubertragung heidnischer Spuren zu
New-Age-Lehren als Monte Verita. Trotzdem macht die Riickkehr zu den heid-
nischen vorchristlichen Traditionen den gesellschaftskritischen Charakter beider
Gruppen aus. Denn den >alten< Volkern wird ein nicht durch technisches Wissen
gestortes Verhdltnis zur Natur zugeschrieben, aufgrund dessen das Gottliche,
z.B. der Genius Loci, ertkannt werden kann. Diese Fahigkeit erlaubt laut der
New-Age-Einstellung jenes harmonische Dasein auf Erden, das der Mensch
durch die starke Entwicklung der Industrie verloren hat.**

Wie bereits erwihnt, ldsst sich die Fokussierung auf die Wirkung des Geistes
im Kosmos auf die Zeit der Renaissance, unter anderem auf die neuplatonische
Philosophie von Marsilio Ficino (1433-1499) und auf die hermetische Lehre des
Universalgelehrten Agrippa von Nettesheim (1486-1535) zuriickfiihren.”® Dieses
Interesse fiir das Unsichtbare hinter dem Sinnlichen, das zur Erklarung des
Mensch-Natur-Verhiltnisses dienen sollte, blithte besonders in der romantischen
Kulturepoche, d.h. zwischen dem Ende des 18. Jahrhunderts und dem Ende des
19. Jahrhunderts. Denn die Sehnsucht nach dem Erhabenen in der Welt, wie es
sich in der Natur manifestiert, gekoppelt mit der Kritik an der modernen westli-
chen und durch die Rationalitdt zerrissenen Gesellschaft, bilden einige der Ele-
mentarideen der Romantik, die Thomas Tripold unter den Begriff »holistisches
Pathos« zusammenfasste.”® Damit ist die hdhere Bewertung der emotionalen und
sensitiven Verbindung zu sich selbst, zur Umwelt und zu den auferalltidglichen
Sphéren gemeint, welche den romantischen Drang nach Einheit erfiillen soll.”?

94 Vgl. Hunt, Stephen J.: Alternative Religions. A Sociological Introduction, Farn-
ham/Burlington (USA): Ashgate Publishing 2003, S. 139.

95 Vgl. S. Doering-Manteuffel: Okkultismus. Geheimlehren, Geisterglaube, magische
Praktiken, S. 19 und 22.

96 Vgl. T. Tripold: Die Kontinuitit romantischer Ideen. Zu den Uberzeugungen gegen-
kultureller Bewegungen. Eine Ideengeschichte, S. 27.

97 Vgl. ebd.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 153

Die gleichen Grundideen lassen sich auch bei den lebensreformerischen und
New-Age-Stromungen von Monte Verita und Glastonbury wiederfinden. Die
These, nach der die gegenkulturellen Stromungen des 20. Jahrhunderts und der
Gegenwart ein »neuromantisches Produkt« sind, wurde vom britischen Soziolo-
gen Paul Heelas (geb.1946) aufgestellt. In Spiritualities of Life. New Age Ro-
manticism and Consumptive Capitalism (2008) fiihrt er das von den Lebensre-
formern und den New-Agers geteilte Motiv einer Lebenskraft, welche die ganze
Schopfung durchdringt und nicht durch die Vernunft zu begreifen ist, auf das
Kernrepertoire der deutschsprachigen und der englischsprachigen Romantik des
19. Jahrhunderts zuriick, insbesondere auf deren magische und mystische Natur-
betrachtung.”® Daraus entwickelten die Lebensreformer von Monte Verita laut
Heelas eine Form von »popular romanticism«’® oder »romanticism in prac-
tice«,!” indem sie die Sakralisierung des Natiirlichen in den offentlichen Berei-
chen Gesundheit, Bildung und Landwirtschaft umzusetzen versuchten.!”! Der
gleiche Ansatz lasse sich auch im 6kologischen Streben der Gegenbewegung der
1960er und der 1970er Jahren feststellen, sowie in jenen naturorientierten Spiri-
tualitdtsformen, die sich ab den 1980er Jahren innerhalb der New-Age-Kreise
etablierten.!” In diesem Zusammenhang liefern die neuheidnischen Bewegungen
von Glastonbury laut dem Soziologen Stephen Hunt eines der wichtigsten aktu-
ellen Beispiele fiir die neuromantische Verehrung der Natur als Verortung geis-
tiger Krifte.!%

Die romantische Prigung einer sakralisierenden Konzeption des Ortes wurde
schlieBlich auch in Robert Kozljani¢s neueren Forschungen hervorgehoben. In
seinem Buch Der Geist eines Ortes. Kulturgeschichte und Phdnomenologie des
Genius Loci (2004) bezeichnet er den Erlebensmodus der Romantiker als »my-
thisch, magisch und dimonisch«.!* Dieser konkretisiere sich zum einen durch
den Glauben an jene Lokalddmonen, die in den mittelalterlichen Sagen beschrie-

98 Vgl. P. Heelas: Spiritualities of Life. New Age Romanticism and Consumptive Capi-
talism, S. 25.

99 Ebd., S. 43.

100 Ebd.

101 Vgl. ebd.

102 Vgl. P. Heelas: The New Age Movement. The Celebration of the Self and the Sa-
cralization of Modernity, S. 56.

103 Vgl. S. J. Hunt: Alternative Religions. A Sociological Introduction, S. 143.

104 Vgl. Kozljanig, Robert Josef: Der Geist eines Ortes. Kulturgeschichte und Phéno-
menologie des Genius Loci. 2. Band: Neuzeit — Gegenwart, Miinchen: Albunea Ver-
lag 2004, S. 159.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 | SiLvIA CARNELLI

ben werden (vor allem bei den Frithromantikern), und zum anderen durch ein
»pantheistisches Erleben der Landschaft«,'® das zum seelischen Erheben, d.h.
zur Empfindung erhabener und iibermenschlicher Krafte, fiihrt. Aus diesem
Grund sei die Entstehung der romantischen Bewegung zugleich als Beginn des
Naturschutzes zu betrachten.!%

Dieser romantische Ansatz hinsichtlich des Genius Loci entspricht auch den
Vorstellungen von Monte Verita und Glastonbury. Insbesondere lassen sich die
neuromantischen Spekulationen beider Orte in zwei Gruppen teilen. Die erste
Gruppe umfasst jene Vorstellungen, die einen spezifischen, benennbaren »Orts-
daimon« erkennen. Dieser wird meistens entweder mit den geobiologischen oder
mit den geschichtlichen Eigenschaften des Ortes verbunden, z.B. mit den Kraf-
ten der vergangenen Geister, die durch den Ort gewandert sind. Zu dieser Grup-
pe zdhlen: Landmanns »Nord-und-Siid-Genius«, dessen Anziehungskraft durch
die beriihmten Kiinstler und Gelehrten, die sich im Ort sammelten, verstirkt
worden sei; Frobes und Jungs Genius Loci Ignotus von Moscia, dessen Energie
sich zum einen durch die Natur und zum anderem durch den geistigen Einsatz
der Teilnehmer entwickelt habe; Bligh Bonds Geist der Glastonbury Abbey, der
ihn bei den Ausgrabungen unterstiitzt hitte; Kathy Jones Personifikationen der
Gottin, die auf die Gestalten der lokalen keltischen Mythen bezogen sind.

Die zweite Gruppe betrifft die Vorstellung des Genius Loci im Sinne einer
kosmischen und deswegen nicht ortsverbundenen und nennbaren Kraft. In die-
sem Kontext zdhlt die Idee der Ley-Linien, sowie sie von Andretta auf Monte
Verita und von den neuheidnischen Bewegungen in Glastonbury vertreten wur-
de, als exemplarisches Beispiel. Aus kulturgeschichtlicher Sicht lassen sich sol-
che Spekulationen iiber Erdenergien direkt auf den Mesmerismus zuriickfiihren.
Dariiber hinaus weisen die Autoren Andretta, Michell und Jones auf eine andere
Tradition hin, ndmlich die des »Feng Shui«. Dabei handelt es sich um eine alte
chinesische Lehre, die sich mit der Einrichtung von Wohnrdumen in Harmonie
mit den Landschaftsformen und deren entsprechenden Energien beschéftigt. Das
Ziel der Anwendung dieser Lehre besteht darin, den gebauten Ort in einer mog-
lichst harmonischen Beziehung mit dem natiirlichen Hintergrund zu errichten,
um den zukiinftigen Bewohnern Gesundheit, Gliick und Wohlstand zu verspre-
chen.'"

105 Ebd., S. 180.

106 Vgl. ebd., S. 242.

107 Vgl. Bronnle, Stefan: »Geomantie als Briicke zwischen den geistigen Ebenen von
Mensch und Ort«, in: Lara Mallien/Johannes Heimrath (Hg.), Genius Loci. Der

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER GENIUS LOCI VON MONTE VERITA UND GLASTONBURY | 155

Einige Begriffe aus der Feng-Shui-Lehre gewannen eine besondere Bedeu-
tung in der westlichen esoterischen Ley-Line-Bewegung. An erster Stelle das
Bild des Drachens, der im dualistischen Erdenergiesystem des Feng Shuis das
ménnliche Element représentiert und meistens mit Bergriicken identifiziert wur-
de.'® So stellt Andretta die Berge um Ascona als »Empfinger und Verteiler von

Chi [»Lebensenergie« im Feng Shui]«'®

und die dazu gehorigen Wasserfliisse
als energievolle Orte dar. Andretta selber erwéhnt, dass dieser Wortschatz direkt
aus der Feng-Shui-Lehre stammt.!'® Auf die gleiche Weise vergleicht Michell
die Haupt-Ley-Line von Glastonbury, welche die Abtei, Chalice Well und den
Gipfel des Tor-Hiigels verbinde, mit den bereits erwdhnten Drachenlinien der
chinesischen Lehre.!'" Diese Vorstellung einer »Drachen-Ley-Line« wurde auch
von Kathy Jones tibernommen, um die Abtei in ihre Wallfahrtspline zu den
Kraftorten von Glastonbury integrieren zu kénnen.''? SchlieBlich ist der Bezug
auf eine nicht-europdische Lehre fiir die Konstruktion einer europdischen, orts-
gebundenen Genius-Loci-Vorstellung ein Beispiel fiir den bereits erwdhnten
synkretistischen Arbeitsmodus der New-Age-Bewegung, die solche Autoren wie
Andretta, der als Yoga-Lehrer und Vertreter der westlichen Geomantie arbeitet,
einschlieBt. Genauso wie die Theosophie in der ersten Hélfte des 20. Jahrhun-
derts nach der von allen Religionen geteilten Quintessenz suchte,!!?

die Vertreter der New-Age-Spiritualitit ostliche Motive und Praktiken mit ro-

verkniipften

mantisch geprégten, pantheistischen und holistischen Glaubensvorstellungen, um

die angestrebte geistige und korperliche Erneuerung im Westen zu erreichen.''*
Im Allgemeinen teilen beide Gruppen den Glauben an eine versteckte Ein-

heitlichkeit hinter den weltlichen Erscheinungen. Diese Einheit wird laut den

meisten Vertretern durch eine kosmische Energie/Urkraft geleistet, die mal lokal,

Geist von Orten und Landschaften in Geomantie und Architektur, Klein Jasedow:
Drachen Verlag 2009, S. 51-60, hier S. 57.

108 Vgl. ebd.

109 C. Andretta: Orte der Kraft im Tessin, S. 14.

110 Vgl. ebd,, S. 12.

111 Vgl J. Michell: The New View Over Atlantis, S. 182.

112 Vgl. K. Jones: In the Nature of Avalon. Goddess Pilgrimages in Glastonbury’s Sa-
cred Landscape, S. 153.

113 Vgl. Blake, Martha: »Derselbe blaue Himmel, in: Sunrise 7 (1963), S. 121-126,
hier S. 123.

114 Vgl S.J. Hunt: Alternative Religions. A Sociological Introduction, S. 131.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 | SIiLvIA CARNELLI

d.h. als »Ortsdimong, mal als »numinose Energie in der Natur des Ortes«'!® dar-
gestellt wird. Aus einer kulturgeschichtlichen Perspektive stiitzen sich solche
Ortskonzeptionen, wie Paul Heelas und Robert Kozljanigs Forschungen zeigen,
auf die Grundideen der romantischen Epoche. Vor allem die romantische natur-
verbundene Spiritualitét, die eine tiefgriindige Korrelation zwischen Mikrokos-
mos (Mensch, Tiere, Pflanzen) und den makrokosmischen Kriften (Natur und
Universum) verkiindete,''®
Bewegungen des 20. Jahrhunderts, die sich als erste »Alternativen< zum Le-

pragte den Ansatz der dargestellten gegenkulturellen

bensmodus der industriellen modernen Gesellschaft verbreiteten. Aus diesem
Grund bilden Orte wie Monte Verita und Glastonbury wichtige Ausgangspunkte
fiir die Forschung iiber solche »alternative« Phdnomene, die heutzutage vor allem
durch die Medien, immer mehr présent sind.

115 Vgl. Kozljanig, Robert Josef: Der Geist eines Ortes. Kulturgeschichte und Phéno-
menologie des Genius Loci. 1. Band: Antike — Mittelalter, Miinchen: Albunea Ver-
lag 2004, S. 123.

116 Vgl. Rommel, Gabriele: »Romantik und Naturwissenschaft«, in: Helmut Schanze
(Hg.), Romantik-Handbuch, Stuttgart: Kroner 1994, S. 605-614, hier S. 606.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Ruine als Trager der nationalen
téle-histoire im mexikanischen Film

SERGEJ GORDON

Cantan a través de los siglos
las ruinas su cancion.

(JOSE BOHR, CANTO A MI TIERRA)

Une ruine est un accident ralenti.
(JEAN COCTEAU, MON PREMIER VOYAGE)

Unter den emblematischen Orten der Epoca de Oro, der Bliitezeit des mexikani-
schen Films (konventionell datiert von 1936 bis 1959), muss man einen Ortstyp
hervorheben, der eine bedeutsame Referenz fiir prakolumbinische Zivilisations-
formen darstellt. Ein Ort, der auf die télé-histoire' der modernen mexikanischen
Nation verweist und mithin als Monument flir das mesoamerikanische Unvor-
denkliche verstanden werden muss: Die Rede ist hier von der Ruine, und zwar

1 Zum Begriff der télé-histoire vergleiche man Braudel, Fernand: La Méditerranée.
Bd.1. L’espace et I’histoire, Paris: Flammarion 1985, S. 163ff. In seiner kanonischen
Studie begibt sich der franzosische Historiker auf die Suche nach tiberhistorischen und
iiberregionalen Konvergenzlinien innerhalb der mediterranen Region. Zu Braudel als
Schliisselfigur einer topologischen, wenngleich nicht geodeterministischen Historio-
graphie, eignet sich der Aufsatz von Piltz, Eric: »Trigheit des Raums<. Fernand
Braudel und die Spatial Stories der Geschichtswissenschaft«, in: Jorn Doring/Tristan
Thielmann (Hg.): Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften, Bielefeld: Transcript 2009, S. 75-102.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | SERGEJ GORDON

von der archiologischen Ruine oder dem Archéotop?, wie es der mexikanische
Anthropologe Roger Bartra treffend fasst. Mehr als eine bloe Reminiszenz an
die archaischen Wurzeln einer Nation, fungiert die Ruine als architektonisch er-
schlossene Raumeinheit, die einen weiten Schatten in die Zukunft wirft und zur
Durchdringung der Gegenwart herangezogen werden kann. Im mexikanischen
Film lasst sich an der Instrumentalisierung der Ruine als Gedéichtnisort oder
Mnemotop® gut beobachten, wie ein topologischer Sinntréiger eines sowohl hiera-
tischen als auch traumatischen Gedéchtnisses zur Herausbildung des »Gemein-
samen und Ubergreifenden« (J6rn Riisen) einer Gesellschaft beitrigt, ja das Ge-
schichtsbewusstsein konstruiert und ordnet.* Das Nachleben der Archiiotopie im
Sinne eines gegenwartsbezogenen Dialogs mit antiken Zivilisationsspuren tréigt
in erheblichem Maf3e zum Nation-Building moderner Gesellschaften bei.

Es liegt dabei auf der Hand, dass der untersuchte Ortstypus ein sehr geeigne-
tes Auffangbecken fiir kollektive Ursprungsnarrative bietet. Mit Hilfe der kine-
matographischen Inszenierung der Ruine lieBen sich sogenannte foundational
fictions’ illustrieren oder erst konstruieren, erhirten und in seltenen Fillen hin-

2 Bartra traktiert in seiner mythenkritischen Studie zur mexikanischen Identitdt die
prékortesianischen Orte als Archdotope, als Orte, die an den subvertierten Garten
Eden Mexikos und die scharfe zivilisationsgeschichtliche Zéasur im Zuge der Conquis-
ta gemahnen. Bartra argumentiert gegen die vergangenheitsfixierte Funktionalisierung
der mexikanischen Archdotope als Orte der tiberhhten Melancholie. Siehe dazu: Bar-
tra, Roger: La Jaula de la Melancolia — Identidad y metamorfosis del mexicano, Méxi-
co: Grijalbo 1987.

3 Zum Begriff des Mnemotops als einer Erinnerungslandschaft mit identitétsstiftendem
Vergangenheitsbezug, im Riickgriff auf Maurice Halbwachs® Ausfiihrungen zur fopo-
graphie légendaire Paldstinas schreibt Assmann, Jan: Das kulturelle Gedéchtnis,
Miinchen: C.H. Beck 72013 [1992], S.59f. Philologische Operationalisierungen des
Mnemotopie-Begriffs sind enthalten in Pethes, Nicolas: »Mnemotop«, in: Andreas
Mahler/Jérg Diinne (Hg.)(eBook), Handbuch Literatur & Raum, Berlin/Boston: de
Gruyter 2015, Kap. I1.17.

4 Den hier vorliegenden Uberlegungen zur Ruine als gesellschaftlichen Sinntriger lie-
gen Jorn Riisens einschligige Thesen und Reflexionen zu Geschichtskultur, Ge-
schichtsbewusstsein und Selbstthematisierung zu Grunde. Vgl. Riisen, Jorn: »Was ist
Geschichtskultur? Uberlegungen zu einer neuen Art, iiber Geschichte nachzudenken,
in: Klaus FiiBmann/Heinrich Theodor Griitter/Jorn Riisen (Hg.), Historische Faszina-
tion — Geschichtskultur heute, Koln/Weimar/Wien: Bohlau 1994, S. 3-26.

5 Die Rehabilitierung der literarischen Fiktion als nationalen lateinamerikanischen Kitt
findet man im viel diskutierten Beitrag: Summer, Doris: »Foundational Fictions:

When History Was Romance In Latin America«, in: Salmagundi, No. 82/83 (Spring-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 159

terfragen. Die weitgehend didaktische NutznieBung archédotopischer Drehorte
fiihrte nicht selten zu einer uniformen Traktierung der Ruine und der darin sedi-
mentierten Zeitschichten. Mit wenigen Ausnahmen stellte die Ruine im mexika-
nischen Film also eine geographische und symbolische (eben topologische) Le-
gitimationsgrundlage fiir Homogenisierungsprozesse der kollektiven Identitét
dar. Und das, wohlgemerkt, in einer divergenten und fragilen postrevolutiondren
Gesellschaft.

Mit diesen sozialkonstruktivistischen Pramissen einhergehend soll nachfol-
gend gezeigt werden, wie die Ruine zum haut lieu des Nation- und Memory-
Building in der mexikanischen Kinematographie avancierte und wie anhand der
Ruine ein ortsbasiertes Gedachtnis in filmische Diskurse der gesellschaftlichen
Selbstverstindigung eingeflochten wurde. Aus den zahlreichen Verarbeitungen
der Ruine im mexikanischen Film werden, nach einer Heranflihrung zur Ruine
als Mnemotop, drei paradigmatische Beispiele angeboten, die die Epoca de Oro
historisch rahmen. An der Schwelle zum Boom steht der Prolog von Eisensteins
unvollendetem Pionierwerk Que viva Mexico! (1930) in welchem die télé-
histoire eines urtiimlichen Mexikos sich in der Logik der ewigen Wiederkehr auf
die Gegenwart projiziert findet. In Chilam Balam (1955) wird die Archiotopie
hingegen als ein Ort evoziert, an dem die moderne mestizische Nation Mexikos
aus der Taufe gehoben wird. AbschlieBend scheint in Cascabel (1977) eine Ret-
rospektive auf, die sich nicht nur kritisch mit der (Re-)Konstruktion des histori-
schen Apriori auseinandersetzt, sondern iibergreifend die Bliitezeit des mexika-
nischen Films als eine monumentale Mythenfabrik entlarvt.

Wenn wir die Filmproduktion als alternative »Biographie einer Nation«® verste-
hen, lohnt es sich, den Parcours der Gedédchtnisorte im mexikanischen Film mit
der Untersuchung historisch weit zuriickliegender Zeitradume zu beginnen. Wenn
architektonische Hinterlassenschaften, mit Alexander Kluge und Peter Schamoni
gesprochen, »vom Geiste ihrer Erbauer zeugen«’, kann man die Ruine durchaus

Summer 1989), S. 111-141. Zur historischen Imagination als notwendiges Attribut der
Geschichtsschreibung siche auch Tenorio Trillo, Mauricio: Culturas y memoria:
manual para ser historiador, México: Tusquets 2012, v.a. das Kapitel zur imaginacion
historica, S. 138-181.

6  Anderson, Benedict: Imagined Communities — Reflections on the Origin and the
Spread of Nationalism, London/New York: Verso 1991 [1983], S. 201.

7  Vgl. Brutalitit in Stein (GER 1961, R: Peter Schamoni/Alexander Kluge).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | SERGEJ GORDON

als eloquenten Verweis auf die Urgeschichte einer Gesellschaft begreifen. Das
Bewusstsein fiir die télé-histoire ist dabei, um bei Braudel zu bleiben, gleichbe-
deutend mit der Suche nach einer maximalen longue durée, die in den verwitter-
ten Spuren frither Zivilisationen ihr latentes Dasein fristet. Die historische Spu-
renlese bedarf, sofern herkdmmliche Quellen fehlen, anderer materieller Hinter-
lassenschaften — Ruinen als »Signaturen der Vergéngnis«® sind hierbei sehr ge-
eignete, teilweise die einzigen vorhandenen Artefakte fiir rekonstruktive Erinne-
rungsarbeit.

Das Bewusstsein fiir die Ruine als kulturgeschichtliches Phdnomen wird da-
bei, wenn man Hartmut Béhme folgt, erst im Zuge der humanistischen Retro-
spektive und Riickbesinnung auf die Antike emergent.” Die Arbeit an der Ruine
als Versuch, die verlorene Kontinuitidt zur Antike wiederherzustellen, markiert
nebenbei auch die Geburtsstunde der klassischen Archdologie im 18. Jhd., deren
geisteswissenschaftliche Ausldufer und interdisziplindre Derivate neue Reflexi-
onsbdgen im Hinblick auf das ortsgebundene Gedéchtnis oder, allgemein ge-
sprochen, auf ein ausgelagertes Geddchtnis ermdglichen:

»Seit Gelehrte und Kiinstler der Renaissance die Kunst und Architektur der Antike ent-
deckt haben, gibt es die Faszination der Ruinen. An ihnen entwickelt sich historisches
Denken, nimmt die »Archdologie des Wissens< ihren Ausgang. Kunstwissenschaft, Histo-
rie, Altertumskunde, Philologie, ja selbst die Psychoanalyse, die Freud in einem durchaus
nichtmetaphorischen Sinn mit der Archdologie verwandt sicht, arbeiten an Triimmern,
Bruchstiicken, Relikten, Torsi, Fragmenten. Nicht ohne Grund kennzeichnet Michel
Foucault die Arbeit jedes Humanwissenschaftlers als archdologische: die Vergangenheit

insgesamt ist Ruine. Das einst lebendig erfiillte Gehduse vergangener Gegenwart wird

8 Boéhme, Hartmut: »Die Asthetik der Ruinen, in: Dietmar Kamper/Christoph Wulf
(Hg.), Der Schein des Schonen, Géttingen: Steidl 1989, S. 287-304, hier S. 290.

9 Aleida Assmann spricht zwar der »kommemorativen Reise« eine Bedeutung zu, die
sich bis in die antike Gelehrtenreise, etwa zu den Ruinen der Platonischen Akademie,
zuriickverfolgen ldsst. Die ungleich bedeutendere Riickbesinnung auf die Ruine als
generationsiibergreifenden Speicherort datiert sie jedoch, im Einklang mit B6hme, auf
die Renaissance als einer Epoche starker Uberblendungen von Antike und Gegenwart.
(Vgl.: Assmann, Aleida: »How history takes place«, in: Indra Sengupta (Hg.),
Memory, History, and Colonialism: Engaging with Pierre Nora in Colonial and Post-
colonial Contexts. Bulletin of the German Historical Institute London. Supplement 1,
London: German Historical Institute 2009, S. 151-165, hier S. 159).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 161

durch bloBes Verrinnen der Zeit, durch Vergessen, aber auch durch Verdriingen und Uber-

lagern zur Ruine.«'?

Bohmes Traktierung der Ruine als historisches Palimpsest hat selbstredend auch
fir die Neue Welt Relevanz, denn auch dort war die Ruine eine prominente, in-
terdisziplindr herangezogene Ortskategorie. Der Topos der Ruine (im metaphori-
schen wie auch im urspriinglich-geografischen Sinne) wurde in anthropologi-
schen, historischen, staats- und kulturtheoretischen Diskursen erschlossen. Nicht
zuletzt lyrische Approximationen'' spielten die Ruine in das Bewusstsein der
sich neu formierenden Nationalkollektive, {iblicherweise in Form eines elegisch
nobilitierten locus melancholicus in Korrespondenz zu der, wie es Simmel be-
zeichnet, »kosmischen Tragik«'? — einer in der lateinamerikanischen Ideenge-
schichte rekurrenten Denkfigur, die gemeinhin unter dem Schlagwort ruptura
subsummiert wird.

Im mexikanischen Kontext gilt es das Moment der architektonischen Trans-
kulturation zu bedenken. Die koloniale Bautdtigkeit stand im Hinblick auf Ar-
chéotope zunichst weniger im Zeichen der Anastylose, d.h. der sorgféltigen Re-
konstruktion zerstorter oder zum Zeitpunkt der Conquista bereits verwahrloster
Bauformen, als vielmehr im Zeichen der Rehabilitierung verwitterter Monumen-
te fiir symbolische Akte der territorialen Beméchtigung. In der Regel wurden
dabei die Pyramiden von kleinen santuarios gekront, katholisch geweihten Orten
auf monumentalen, unzerstorbaren Hinterlassenschaften. Neben der Kathedrale
von Mexiko-Stadt, die auf dem Templo Mayor, dem aztekischen hieros topos
schlechthin, errichtet wurde, ist die architektonische Einschreibung der neuen
mexikanischen Souverdne vor allem auch am imposanten Beispiel der Pyramide
von Cholula zu sehen, auf der die verhdltnisméBig kleine »Iglesia de Nuestra
Sefiora de los Remedios« errichtet wurde. Mit anderen Worten haben wir es
hierbei mit einem architektonischen Hybrid zu tun: Auf einem kolossalen histo-
rischen Sockel haben die Konquistadoren ihren in Architektur geronnenen Welt-

10 Boéhme, Hartmut: »Ruinen — Landschaften. Zum Verhéltnis von Naturgeschichte und
Allegorie in den spiten Filmen von Andrej Tarkowskij«, in: Ders.: Natur und Subjekt,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 334-379, hier S. 353.

11 Neben Salomé Urefia de Henriquez, die mit Ruinas (1876) einen epischen Abgesang
auf die koloniale Grandeur der Dominikanischen Republik vorlegt, ist im mexikani-
schen Kontext José Maria Heredia hervorzuheben, der in En el Teocalli de Cholula
(1820) einen wehmiitigen Aus- und Riickblick von der Spitze der Pyramide aus vor-
nimmt.

12 Simmel, Georg: »Die Ruine, in: Ders.: Jenseits der Schonheit. Schriften zur Asthetik
und Kunstphilosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008 [1919], S. 34-41, hier S. 34.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | SERGEJ GORDON

geist inthronisieren konnen. Diese Form der kolonialen NutznieBung der Ruine
fiir eigene Ewigkeitsgesten ist eine Art topologisches Recycling und zeitigt ein
sehr anschauliches, materialisiertes Exempel der Warburgschen Einverleibung.'3
Nebenbei haben wir es hier mit einer treffenden Allegorie fiir die epistemologi-
sche Bruchlinie in der Neuen Welt zu tun: Die architektonische Verwerfung
markiert die »kosmische Tragik«, die Georg Simmel in der Ruine vorfindet in
Form einer markanten epochalen Zisur. Die Monumente aus prakolumbinischer
Welt werden profaniert und der bestehende Kosmos ins Chaos gestiirzt.!* Die
Ruine bleibt jedoch als unausloschliches Denkmal zuriick und wird erneut sakra-
lisiert, jetzt aber im Zeichen einer neuen Kosmologie. Das Moment der kulturel-
len Uberblendung, bei dem Prozesse der Topoklastik und Topogenese Hand in
Hand gehen, markiert einen Ursprungsort des Mestizentums und versieht die Ru-
ine mit der Logik einer traumatischen Matrix des modernen Mexikaners, wie wir
nachfolgend am Filmbeispiel Chilam Balam in plakativer Weise vorgefiihrt fin-
den.

Es lohnt sich eine weitere Besonderheit, eine Art topologische Eigengesetzlich-
keit der Ruine den Filmbesprechungen vorauszuschicken. Die Ruine als Mahn-
mal eines verschollenen Legats oder des Epistemizids ist, gerade weil sich viele
Kontroversen um den Topos ranken, zu einem langlebigen Kristallisationspunkt
kollektiver Identititen geworden, zu einem kulturellen Totem, an dem sich Dis-
kurse der Selbstverstindigung und Selbstbestimmung entziinden. Die kollektive
souci de soi erhebt die Archdologie in Anbetracht der Ruine zu einer Leitdiszip-
lin samt der neueren psychoanalytischen und kulturanthropologischen Derivate,
die Michel Foucaults Beitrdge in den Geisteswissenschaften verankert haben.
Blicken wir konkret auf die Ruine in Prozessen des mexikanischen Nation-
Building, miissen wir dariiber hinaus auf die beredte Uberschneidung staatsbil-

13 Zur kolonialen Praxis der kulturellen Kannibalisierung und Totemisierung mortifizier-
ter Bauobjekte stellt Wyss (2012) stichhaltige Uberlegungen in Anlehnung an War-
burg und Freud an. Siehe: Wyss, Beat: »Vasari, der Etrusker. Totemismus und kultu-
relle Identitdt«, in: Peter Greimer/Michael Hagner (Hg.): Nachleben und Rekonstruk-
tion. Vergangenheit im Bild, Miinchen: Wilhelm Fink (eikones) 2012, S. 95-110.

14 Zur kulturgeschichtlichen Dynamik der Profanation und Sakralisierung von Orten
eignet sich nach wie vor die ambitionierte, kultur- und religionsiibergreifende Studie
Eliade, Mircea: Cosmos and History — The Myth of Eternal Return, New York: Har-
per & Brothers 1954.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 163

dender Prozesse mit einer Bliitezeit der archdologischen Tatigkeit im postrevolu-
tiondren Mexiko hinweisen.

Abbildung 1: Der verlassene, in sich ruhende Tempel von Kukulcan in
seinem natiirlichen Zustand des »accident ralenti« (Jean Cocteau), eines
Unfalls in Zeitlupe vor der Rekonstruktion, aufgenommen im Jahr 1860
von dem franzésischen Archdologen und Neue-Welt-Enthusiasten Désiré
Charnay.

Quelle: Lerner, Jesse: »Chichén Itza: Ruinas en Construcciong, in: Dimension
Antropoldgica, Cristal Bruiiido, Vol. 42, 165-187, hier S. 170.

Zur Illustration der postrevolutiondren Sinnpflege am Phédnomen der Archéoto-
pie kann die Rekonstruktion der Kukulcan-Pyramide Pate stehen, ein Bauwerk,
das ohnehin einen sehr prominenten Platz unter den mexikanischen Archdotopen
einnimmt und in den ersten beiden nachfolgend besprochenen Filmbeispielen zu
sehen ist. Als Teil der verlassenen Maya-Stadt Chichén Itza ruhte der Tempel,
den die Spanier bereits verlassen vorgefunden und auf die schlichte Bezeichnung
»El Castillo« umgetauft hatten, tiber viele Jahrhunderte im Zustand der Verwitte-
rung und Uberwucherung, schwer zuginglich im Urwald der Halbinsel Yukatan,
wie es die Fotoaufnahmen sporadischer Expeditionen bezeugen (Abbildung 1).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | SERGEJ GORDON

1923 beauftragte das reformierte mexikanische Kultusministerium die Car-
negie Institution of Washington zur archéologischen Aufbereitung der Stitte. Die
UmbaumafBnahmen wurden in einer Zeit vorgenommen, in der die postrevoluti-
onidre Sehnsucht nach nationaler Einheit und das Traditionsbewusstsein in Mexi-
ko wieder Konjunktur hatten. Bei den nachfolgenden Arbeiten, die erst 1944
vollendet werden konnten, wurde der Ruine die Simmelsche Natiirlichkeit eines
urwiichsigen Verfalls genommen.!® Hierzu #uBert der mexikanische Kulturan-
thropologe Qetzil Castafieda folgende Kritik:

»In eighteen years of cutting, chopping, digging, sifting, drawing, measuring, writing,
painting, photographing, and cleaning, the archaeologists — Mexican, Anglo, and Yucatec
North Americans — literally peeled back the jungle growth to carve out of, and inscribe in,
puro monte their visions of the Maya. With hundreds of Maya workmen [...] the archae-
ologists created ruins, ruins in ruins, and ruined ruins. This »foundational act« was the ritu-
al and originary reenactment of the scientific cosmovision of early-twentieth-century ar-
chaeology that created — out of the chaos of the profane and »undifferentiated«< space of the
everyday, that is, out of earth, stone, paper, and ink — the sacred and ordered space of

modern ruins.«'°

Das Ergebnis des archdologischen Eingriffs war eine ruinierte Ruine, wie Cas-
taiiedas Scheintautologie lautet, eine Ruine also, die ihrer Natiirlichkeit beraubt
wurde und ihre Signatur der Verginglichkeit einbiilen musste im Tausch gegen
ein publikumsfreundliches, historisches Spektakel, analog zu den im archdologi-
schen Fieber des 19. Jhd. instandgesetzten Monumenten der europédischen Anti-
ke.

Einst der sukzessiven Aufhebung geweiht, wird die Ruine auf den ersten
Blick in dem Schwebezustand der Verwitterung fixiert. Tatséchlich wird die ar-
chitektonische Dysfunktionalitdt der Ruine jedoch iiberfiihrt in neue, selbstbild-
prigende Funktionen im kommerziellen Schliissel. Die modernisierte Pyramide
von Kukulcan strahlt nach der Rekonstruktion eine andere Aura aus, denn die
moderne Sakralisierung schreitet mit der Logik eines historischen Spektakels
einher, das die »unfassbaren Gewissheiten«!” des mexikanischen Ursprungs an
sich bindet. Der rehabilitierte Status des hieros topos im Dialog mit der Vergan-

15 Vgl. G. Simmel: »Die Ruinex, S. 35f.

16 Castafieda, Quetzil E.: »The Aura of Ruins«, in: Gilbert Joseph/Anne Rubenstein/Eric
Zolov (Hg.), Fragments of a Golden Age. The Politics of Culture in Mexico Since
1940, Durham: Duke UP 2001, S. 452-467, hier S. 455.

17 Iser, Wolfgang: Das Fiktive und das Imaginire, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993
[1991], S. 506.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 165

genheit versieht die Archédotopie zwar wieder mit jener Bewandtnis der »topo-
graphischen Anomalie«'8, die das historische Bewusstsein schult, ja geradezu
herausfordert — diesmal jedoch in didaktischer Aufbereitung unter staatlicher
Aufsicht.!'® Mit der Pyramide von Kukulcén als eine Art Inbegriff und Motiviko-
ne mexikanischer Ruinen, wird das Phédnomen des pridkolumbinischen Monu-
ments zu einem Sinnbild einer monumentalen Urgeschichte und zwar mit all den
Problemen, die Nietzsche in seinen unzeitgemiflen Betrachtungen der »monu-
mentalischen Historie« zuschreibt, allem voran die Verwischung der Grenzen
zwischen Geschichte und mythischer Fiktion sowie der fatale, allzu verklarende
Imitationseifer.?

Wenn die Ruine nun als Triger einer ohnehin schwach determinierten #é/é-
histoire verstanden werden muss, ist das Nachleben der aufbereiteten Ruine in
historischen, aber vor allem auch populédrkulturellen Diskursen von einer gera-
dezu zeitresistenten Hartnickigkeit. Doch welche Art von Gedéchtnis wird an-
hand der télé-histoire in Mexiko konstruiert? Kann man bei dem Phénomen der
télé-histoire tatsachlich noch von einer belastbaren, historiographisch flankierten
Perspektive sprechen? Oder spielt hier die Dimension einer spekulativen, my-
thisch iiberformten popular memory eine ungleich groBere Rolle? Mit Eliade
lasst sich zeigen, dass sich im Ort der Ruine die Mythisierung der Geschichte in
paradigmatischer Klarheit vollzieht: jahrhundertealte Zeitschichten werden in

18 B. Anderson: Imagined Communities, S. 170.

19 Heute sind es iiber 2000 offiziell angemeldete archdologische Stitten in Mexiko, die
sich unter dem Protektorat der INAH befinden, dem Dachverband fiir Anthropo- und
Archéologie in Mexiko. Die Zahl ist dabei steigend, denn in Zeiten einer »Hypertro-
phy of Memory« (Huyssen, Andreas: Present Pasts. Urban Palimpsests and the Poli-
tics of Memory, Stanford: Stanford UP 2003, S. 3), in der »ére de la commémoration«
(Nora, Pierre (Hg.): Les lieux de mémoire IIl: Les France, 3. De I’archive a
I’embleme, 3 Béinde., Paris: Gallimard 1992, S. 977-1012) ist die Vermarktung archi-
ologischer Stitten zweifelsohne ein lukratives Geschéft.

20 Vgl. Nietzsche, Friedrich: »Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir da Leben, in:
Ders.: Kritische Studienausgabe in 15 Biinden, Band 2, Miinchen: dtv 21988 [1967], S.
243-334, hier S. 258-265. Im mexikanischen Kontext werden Nietzsches geschichts-
philosophische Betrachtungen bei Gonzalez, dem Vater der mexikanischen Microhis-
toria, rezipiert und mit der treffenden Kategorie einer historia de bronce (Gonzalez,
Luis: »De la multiple utilizacion de la historia«, in: Carlos Pereyra/Luis Villoro/Luis
Gonzalez/et al. (Hg.), Historia, ;Para qué?, Siglo XXI: Mexiko D.F. 212005 [1980], S.
53-74, hier S. 64,ff) enggefiihrt. In jiingster Zeit rekurriert v.a. Tenorio Trillo (Cultur-
as y memoria) auf Nietzsche bei seinen Reflexionen zur mexikanischen Historiogra-
phie.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | SERGEJ GORDON

der Ruine nidmlich auf mythologische Verstehensebenen verlagert, auf Ebenen
also, die das Gebot der chronologischen Verzeitlichung und die Akkuratesse der
historiographischen Arbeit zu Gunsten eines archetypischen und ritualisierten
Geschichtsbewusstseins opfern:

»The recollection of a historical event or a real personage survives in popular memory for
two or three centuries at the utmost. This is because popular memory finds difficulty in re-
taining individual events and real figures. The structures by means of which it functions
are different: categories instead of events, archetypes instead of historical personages. The
historical personage is assimilated to his mythical model..., while the event is identified
with the category of mythical actions.... If certain epic poems preserve what is called »his-
torical truthg, this truth almost never has to do with definite persons and events, but with

institutions, customs, landscapes.«?!

Bei der Auslagerung des historischen Apriori in eine fixierte Landschaft, findet
die archetypische und kategorische Retrospektion in der modernen Ruine ein
ideales topologisches Auffangbecken. Das kollektive Gedéchtnis sei laut Eliade
letztlich ahistorisch und nicht im Stande, historische Ereignisse jenseits archety-
pischer Kategorien zu verwahren.”? Es handelt sich dabei um eine Erkenntnis,
die sich auch bei Jorn Riisens Zeitsynthese oder bei Maurice Halbwachs® Ideen
um eine selektive Rekonstruktion der Vergangenheit abzeichnet, aber auch bei
Gramscis Ausfiihrungen zur populdrkulturellen Wissensvermittlung und zum
Alltagsverstand (senso comune). Fiir die Analyse von Filmen in welchen tenden-
ziell populdre Formen der Geschichtsvermittlung beheimatet sind, haben diese
theoretischen Bausteine eine hohe Relevanz.?

Eliades Ausfiihrung zur Mythologisierung der Geschichte in Orten der télé-
histoire lisst die moderne Ruine als »Mystery Theater«** zum idealen Ort fiir
genealogische Selbstinszenierungen werden. Das Paradigmatische, Archetypi-
sche und Rituelle der archaischen Ontologie bei Eliade wird aufgefangen, so ei-
ne mogliche These, in einer modernen Verkldrung der Ruine als sakralem Muse-
um des Unvordenklichen, als hieros topos einer sékularen Gesellschaft, die ihre
transzendentale Obdachlosigkeit in einer Suche nach archaischen Selbstbildern
aufzufangen sucht. Und die Kinematographie leistet dieser neuen nationalen

21 Eliade, Mircea: Cosmos and History. The Myth of Eternal Return, New York: Harper
& Brothers 1954, S. 43.

22 Vgl. ebd. S. 46.

23 Eine weiterfiihrende Studie zur Kinematographie im Lichte Gramscis bietet Landy,
Marcia: Cinematic Uses of the Past, Minneapolis, u.a.: Minnesota UP 1996.

24 Q. E. Castaieda, zitiert in: J. Gilbert et al: Fragments of a Golden Age, S. 21.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 167

Selbstverstdndigung Vorschub, indem sie die historischen Triimmer aufbereitet
und zelebriert. Wie kein anderes Medium war gerade der Film dazu berufen, die-
se moderne Funktion der Ruine als Ursprungsort und Vehikel fiir mythisch auf-
geladene Ursprungsnarrative in die Gesellschaft zu transportieren.

V.
Que viva Mexico! (1930/1979)

»Cantan a través de los siglos las ruinas su cancién« — Uber Jahrhunderte hinweg
singen die Ruinen ihr Lied, so lautet eine Sentenz aus dem mexikanischen Re-
vuefilm »Mexico Canta« (Mexiko singt) von José Bohr aus dem Jahr 1939.
Doch was genau sang die filmisch inszenierte Ruine? Was von diesem Lied
blieb im kollektiven mexikanischen Bewusstsein haften, was blieb unverstanden
im Unbewussten zuriick? Wer waren die neuen Interpreten, wer die Ghostwriter
dieser Lieder, und welche ideologischen Vektoren hatten die Diskurse rund um
die Ruine im postrevolutiondren Mexiko?

In Que viva Mexico!, dem vielleicht bekanntesten unvollendeten Film aller
Zeiten, verwendet Sergej Eisenstein die Ruine als ein formales Archiv, mit des-
sen Hilfe er die mexikanische Gegenwart zur mexikanischen #élé-histoire in Be-
zug setzt. Man konnte auch sagen, dass hier ein Dialog zwischen der mexikani-
schen Gegenwart und seiner formalen Ewigkeit eroffnet wird. Bereits bei seiner
Ankunft signalisierte Eisenstein der Presse, sein Vorhaben sei es einen Film zu
drehen, der auf der »lebendigen Geschichte« Mexikos basiere.”> Dass er fiir das
Incipit seiner filmischen Symphonie zu Mexiko ausgerechnet das yukatekische
Archéotop Chichén Itza als eine der dltesten Zivilisationsspuren in der mexikani-
schen Biographie wihlte, ist daher nicht weiter verwunderlich.

Die im Szenario festgehaltene Atmosphdre des Prologs ermdglicht viele
Analogien zur nachfolgend in der mexikanischen Filmindustrie vorherrschenden
Suche nach einer verschollenen mexikanischen Identitdt. Was hier bereits auf-
scheint ist Eisensteins Erkenntnis der besonderen Qualitdt der Ruine als eines

25 Vgl. Seton, Marie: Sergei M. Eisenstein. London: Dennis Dobson 1978 [1952], S.
194; sowie Vega Alfaro, Eduardo de la: »La eternidad y el presente: Eisenstein en
Yucatang, in: http://www.correcamara.com.mx/inicio/int.php?mod=noticias_det
alle&id_noticia=3317, und Gordon, Sergej: »Sergej Eisenstein: jQué viva México!
(1930, obra inconclusa)«, in: Christian Wehr (Hg.), Clasicos del cine Mexicano. 31
peliculas emblematicas desde la Epoca de Oro hasta el presente, Madrid/Frankfurt
a.M.: Iberoamericana/Vervuert 2016, S. 11-38.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | SERGEJ GORDON

heiligen, mythologischen, ja iiberhistorischen Ortes. Wie Eisenstein in einem
Brief an seinen Mézen Upton Sinclair offenlegt, schien sich anhand der Ruine
eine idealtypische Briicke zur mexikanischen télé-histoire schlagen:

»Death. Skulls of people. And skulls of stone. The horrible Aztec gods and the terrifying
Yucatan deities. Huge ruins. Pyramids. A world that was and is no more. Endless rows of
stones and columns. And faces. Faces of stone. And faces and flesh. The man of Yucatan
today. The same man who lived thousands of years ago. Unmovable. Unchanging. Eternal.
And the great wisdom of Mexico about death. The unity of death and life. The passing of
one and the birth of the next one. The eternal circle. And the still greater wisdom of Mexi-

co: the enjoying of this eternal circle.«*

Eisensteins Interesse fiir die ewige Wiederkehr ist dabei nicht erst in Mexiko ge-
reift, hat aber bei seinem einzigen Projekt, das er im Ausland realisieren konnte,
eine markante Ausprigung erfahren.”’ Als Begriinder der intellektuellen Monta-
ge war Eisenstein stets auf der Suche nach unerwarteten historischen Synthesen,
und nach einer latenten archaischen Ontologie, die nicht nur die mexikanische
Gegenwart priagt, sondern in jeder Gesellschaft als verborgene Determinante
schlummert (Abbildung 2).

In seiner Version von Mexiko legt Eisenstein im Prolog von Que viva Mexi-
co! seine Idee von der ewigen Riickkehr in die Vergangenheit offen. Der ewige
Kreislauf im Prolog miindet dabei in einen Zustand, den Benjamin als eine
»messianische Stillstellung des Geschehens«?® in mythopoetischen Geschichts-
diskursen bezeichnete, wobei die konkreten historischen Ereignisse, darunter
auch das Trauma der Conquista zunichst aufgehoben werden, so wie Eliade das
bei sakralen Orten analysiert. Eisensteins Ruine ist also nicht der Ort einer ele-

26 Zitiert in M. Seton: Sergei M. Eisenstein, S. 197 und in Eisenstein, Sergei M.: Notes
for a General History of Cinema, hg. von Naum Kleiman u. Antonio Somaini, Ams-
terdam UP 2016, S. 79.

27 Bordwell spricht in diesem Zusammenhang von »Eisenstein‘s epistemological shift«
(Bordwell, David: »Eisenstein Epistemological Shift«, in: Screen 15 (4) (1974), S. 29-
46). Auch Bohn sieht Eisensteins Mexikophase als Umbruchmoment im Vorfeld zu
seinen filmtheoretischen Auseinandersetzungen die in der Publikation des umfangrei-
chen Kompendiums Metod gipfelten. (Vgl. Bohn, Anna: Film und Macht. Zur Kunst-
theorie Sergej M. Eisensteins 1930-1948, Miinchen: diskurs film 2003, S. 97-103 et
passim).

28 Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichte, in: Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhauser (Hg.), Gesammelte Schriften. Band I, 2., Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1974, S. 691-704, hier S. 703.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 169

gisch-retrospektiven Kontemplation, aber doch ein Ort, der die Zeitlichkeit gera-
de thematisiert, indem er sie authebt. In der vorerst endgiiltigen, bekanntesten
Fertigstellung, die der Co-Regisseur Grigori Aleksandrow 1979 mehr als 30 Jah-
re nach Eisensteins Tod vorlegt, hrt man ein Voice-Over, in dem Eisensteins
Drehbuch zitiert wird:

»Zeit im Prolog ist die Ewigkeit. Es koénnte heute sein, es konnte sich vor 20 Jahren bege-
ben haben oder auch vor 1000 Jahren.

Steine — Gotter — Menschen —.

Die Einwohner von Yukatan, dem Land der Ruinen und der enormen Pyramiden, haben in
ihren Gesten und ihren Formen den Geist ihrer Vorfahren, der grolen Mayazivilisation,
bewabhrt.

In ferner Zeit [...] zwischen heidnischen Tempeln, heiligen Stddten und majestétischen
Pyramiden, im Reich der Toten, da wo die Vergangenheit immer noch die Gegenwart be-
stimmt, haben wir den Beginn situiert. Einem Symbol gleich, das die Vergangenheit her-
aufbeschwort, als Abschiedsritual an die Mayazivilisation, wird eine bizarre Begribnisze-

remonie abgehalten.«*

Abbildung 2: Que viva Mexico! — Der Mensch in ikonischer Symbiose
mit den Relikten seiner té1é-histoire.

Quelle: jQué viva México! (1930, unvollendet; R: Sergei M. Eisenstein)

29 Eigene Ubersetzung, zitiert in: M. Seton: Sergei M. Eisenstein, S. 198 (dort im Kapi-

tel »Eternal Circle«, das Eisensteins Mexikophase illustriert).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | SERGEJ GORDON

Die Vorstellung eines zeitlosen Mexikos, einer lebendigen Urgeschichte als
Uberblendung von Vergangenheit und Gegenwart, deckt sich mit der Idee einer
ewigen Wiederkehr, die Eliade spéter beschreiben sollte, der Idee einer unhin-
tergehbaren Mythologie, die hartnédckig ihren langen Schatten in die Zukunft
wirft. Folgerichtig lanciert Eisenstein bereits im Prolog das zentrale Motiv des
Films, wenn nicht der mexikanischen Folklore schlechthin: die Verschriankung
von Leben und Tod. Das Archéotop Chichén Itz erlangt in dieser Lesart den
Status eines sakralen Ubergangsortes zu transzendenten Sphiren.

Das angekiindigte Begrébnisritual am Ende des Prologs ldsst sich als arche-
typisches Schwellenereignis auf unterschiedliche Weise interpretieren: Zum ei-
nen vollzieht sich in der Gegeniiberstellung der Urgeschichte mit dem Tod der
ewige Zyklus des Lebens und markiert die Ahistorizitdt des mythischen Ortes.
Zum anderen wird die Ruine hier aufgeladen mit der Logik eines hieros topos,
eines sakralen Schwellenortes, der fiir finale Ubergangsriten aufgesucht wird.
Auf allegorischer Verstehensebene, die Eisenstein im Drehbuch andeutet, wird
bei diesem Gedenkritus aber einmal mehr die Maya-Zivilisation beigesetzt, so
dass die Ruine bei dieser Lesart zu einem Nekrotop wird, einem Ort, an dem die
Episteme vergangener Hochkulturen begraben liegt. Obwohl Eisenstein 1930 be-
reits einen weitgehend modernisierten Ruinenkomplex vorgefunden hatte, der
sich auf bestem Weg befand, zu einem Rummelplatz der mexikanischen Fronts-
tage-Kultur zu verkommen, trigt die Archéotopie in Que viva Mexico! noch un-
verkennbar die Ziige der »kosmischen Tragik« und wird dem Zuschauer als his-
torischer Andachtsort, als Mahnmal stillgelegter Utopien prasentiert.

Im Prolog des Films hat die Geschichte der modernen mexikanischen Nation
noch nicht angefangen, und doch sind die Fundamente schon greif- und sichtbar.
Um historische Narrative bereinigt, ist Eisensteins Ruine ein Steinbruch, mit
dem sich ein mexikanischer Formenhaushalt in einem fast schon fatalistischen
Riickgriff auf eine absolute Vergangenheit konstruieren l4sst — wir stehen vor ei-
nem zeitlosen, einem iberhistorischen Ort, in dem die Gegenwart eine ewige
Mimesis des Unvordenklichen darstellt. Und auch wenn Eisensteins Version der
Archéotopie mit gewissem anthropologischem Pathos aufgeladen war, findet
sich der Beginn der mexikanischen Geschichte in Que viva Mexico! hochstens in
abstrakter Form versinnbildlicht, denn die télé-histoire behélt sich das Privileg
der ontologischen Unschérfe vor.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 171

Chilam Balam (1955)

Wie nun foundational fictions explizit in die Ruine eingebettet wurden, zeigt das
zweite Filmbeispiel. Das Werk Chilam Balam aus dem Jahr 1955 verarbeitet die
Vorlage der Maya-Prophezeiungen als epistemologischen Vektor, um eine recht
ambitionierte Relektiire der Eroberung Mexikos durch die Spanier zu entwerfen.
Eine Gemeinsamkeit zu Que viva Mexico! ist dabei in der Zeitsynthese aus Ver-
gangenheit und Gegenwart zu sehen, die beide Werke anhand des Ruinenkom-
plexes Chichén Itza konstruieren. Jedoch eignet sich Chilam Balam in hdherem
Male fiir die Analyse der Kinematographie in ihrer Funktion der historischen
Alphabetisierung der Massen. Es handelt sich hierbei um ein historisches Melo-
dram mit Ziigen einer Epopoe, in dem eine fiktionalisierte Version der spani-
schen Conquista transportiert wird.

Der Titelheld Chilam Balam (Mayathan fiir »Jaguar-Priester«) ist eine her-
kommlich nicht belegbare historische Figur und geht zuriick auf eine Reihe von
gleichnamigen Maya-Uberlieferungen, in welchen unter anderem eine bis heute
kontrovers debattierte Prophezeiung der Ankunft der Spanier enthalten ist. Das
drduende Unheil, das die Maya-Zivilisation erwartet, wird im Film mit zahlrei-
chen Menetekeln antizipiert, bevor es sich in der finalen Schlachtsequenz in der
Ruinenstadt vollzieht. Die Fiktion macht zwar keinen Hehl daraus, dass die Spa-
nier Chichén Itza bereits verlassen vorgefunden und keinen unmittelbaren Ein-
fluss auf die Dysfunktionalisierung der alten Maya-Stadt ausgeiibt hatten. Den-
noch lie3 der Regisseur Ifligo de Martino die Eroberung des antiken Mexikos mit
einer inszenierten Erstiirmung von Chichén Itza versinnbildlichen — zum Leid-
wesen der offiziellen Historiographie, aber zur vermeintlichen Freude des schau-
lustigen Publikums. Aus der Opferperspektive erzahlt, wird in diesem Fall die
Tragik des mexikanischen Archdotops mit einem spektakuldr-kontrafaktischen
Ereignis aufgeladen, und eine homogenisierte, um schwer rekonstruierbare
priakolumbinische Zeitschichten bereinigte Geschichtsversion postuliert. Damit
einhergehend wird in Chilam Balam die Entwicklungsgeschichte prahispanischer
Hochkulturen fallen gelassen und das Rétsel um den Untergang der Maya-
Zivilisation mit vagen Andeutungen und einer prekdren Geschichtsklitterung ge-
16st. Um der Knechtschaft zu entrinnen, bldst der tragische Held Chilam Balam
zum letzten Kampf gegen die Spanier, und stirbt, einem letzten Mohikaner
gleich, im Pfeilhagel mitten in Chichén Itza. Mit einem letzten Blick auf die
Kukulcan-Pyramide duflert er seine letzten, mit zivilisationsgeschichtlichem Pa-
thos aufgeladenen Worte:

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | SERGEJ GORDON

»Todo toca a su fin. Su sangre se mezclara con la nuestra: En el suelo por el odio, en los
cuerpos por el amor. Y nacera otro pueblo. [Alles kommt zu seinem Ende, ihr Blut wird
sich mit dem unseren vermischen und in den Boden flieen aus Hass, und in die Korper

aus Liebe. Und es wird ein neues Volk entstehen].«

Die fatale Vorahnung des tragischen Helden ist damit real geworden und die ver-
lassene Stadt zu einer Ruine in statu nascendi. Nichts desto weniger hat das his-
torische Trauerspiel seinen ungleich bedeutsameren Gegenwartsbezug in der
programmatischen Hybridisierung der Kulturen. Der Ruine bleibt die wichtige
Funktion eines Identitdtsbollwerks vorbehalten, an welchem das labile mestizi-
sche Selbstbewusstsein einen moglichen Ursprung verorten kann. In der Koda
des Films finden wir eine markante allegorische Fusion altamerikanischer und
europdischer Kulturen: ein Eheschluss zwischen Naya, Chilam Balams Tochter,
und dem Soldaten Francisco de Montejo. Es handelt sich dabei freilich um ein
Derivat der prototypischen mestizischen Doublette Hernan Cortés und Malintzin,
die man als mexikanische Reprise von Adam und Eva begreifen kann. Nach ei-
nem dramatischen Sonnenuntergang hinter der stufenféormigen Silhouette des
Kukulcan-Tempels sehen wir das junge Paar Hand in Hand vor einem hybriden
Altar stehen, einem Kreuz, das sich auf dem Jaguar-Thron aufgepfroft findet,
wiahrend ein allwissender Erzdhler eine monumentale Epochenschwelle be-
schwort:

»La profecia de Chilam Balam se cumplio, y su pueblo cayd en pleno ocaso. Y de la
sangre de esas dos razas nacié una nueva: joven y vigorosa [Die Prophezeiung von Chilam
Balam ging in Erfiillung, sein Volk war dem Untergang geweiht. Und aus dem Blut dieser

zwei Rassen entstand eine neue: jung und kriftig.].<>' (Abbildung 3 & 4)

Chilam Balam kann daher, cum grano salis, als Birth of a Nation a la mexicana
gelesen werden, dem filmischen Urtext zur US-amerikanischen Natiogenese. In
der mexikanischen Spielart basiert die Geburt des modernen Staates jedoch nicht
auf der Zuriickdrangung der First Nations, sondern auf dem historischen Fun-
dament der histoires croisés, einem zwar dhnlich verhdngnisvollen Kulturkon-
takt, der aber eher im Zeichen der Fusion denn einer trennscharfen Koexistenz

zu begreifen ist.>? Topologisch gesehen wird die Ruine dabei als die Wiege des

30 Chilam Balam (MEX 1955, R: Iiiigo de Martino), 1:31:10.

31 Ibid., 1:31:36.

32 Diese und andere Unterscheidungskriterien bemiiht Octavio Paz (1983), um eine zivi-
lisationsgeschichtliche Kontrastierung der Gesellschaftsmodelle dies- und jenseits des

Rio Bravo vorzunehmen (Paz, Octavio: »México y Estados Unidos: posiciones y con-

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 173

Mestizentums semantisiert, wobei die Verherrlichung der kosmischen Rasse
(raza cosmica) selbstredend Hand in Hand geht mit den eugenischen Diskursen
von José Vasconcelos, der als Apostel eines neuen, postrevolutiondren Mexikos
die Uberlegenheit kultureller und genetischer Hybride propagierte.

Abbildung 3: Chilam Balams letzter Blick auf Kukulcan

Quelle: Chilam Balam (MEX 1955, R: Iiigo de Martino)

Abbildung 4: Hybrider Ehebund vor einem hybriden Altar

Quelle: Chilam Balam (MEX 1955, R: Iiigo de Martino)

traposiciones, in: Ders.: Tiempo nublado, Barcelona: Seix Barral 1983, S. 139-160).
Ungeachtet der mitunter recht essentialisierenden mentalitatsgeschichtlichen Schliisse,
spiegelt der Aufsatz mit argumentativer Eleganz die Idealtypen der mexicanidad so-
wie des nordlichen Antagonisten wider, die beharrlich auf makrostrukturellen Dis-

kursebenen zirkulieren.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | SERGEJ GORDON

Doch wie bereits erwéhnt hatte die filmische Geburt der modernen mexikani-
schen Nation auch ihre angeborenen Defekte, ndmlich die romantischen Vergan-
genheitsversionen, um nicht zu sagen grobe historische Aberrationen, mit denen
die Zuschauer historisch alphabetisiert werden sollten. Zur Untersuchung der
Mnemotopie der Ruine sind aber gerade diese »schiefen Geschichtsbilder«*® sehr
dienlich. Das Geschichtsbild in Chilam Balam mag schief gewickelt sein, doch
es ist symptomatisch fiir ein nationales Kino, das mit historischen Unschérfen
und Idealisierungen arbeitet; ein Kino, das die historische Wahrheit einem nor-
mierten Selbstverstdndnis unterordnet. Die Ruine wird hierbei recht einseitig mit
historischen Narrativen ausstaffiert, die mit entsprechenden ideologischen
Schablonen arbeiten, und verkommt so zu einer monumentalen Kulisse, vor de-
ren Hintergrund fadenscheinige Ursprungsfiktionen vollzogen werden.

Bei all der Kritik darf man jedoch nicht die Wirkungsgeschichte von Chilam
Balam vergessen. Der aufwendige Film war nédmlich ein grofer Flop, weil die
Zuschauer eben nicht auf das historische Spektakel hinter einer kostumbristi-
schen Fassade reinfallen wollten, so dass das ambitionierte Filmprojekt bereits
nach zwei Wochen aus dem Kinoprogramm verschwunden war. Wenn also
schon zur Bliitezeit des mexikanischen Kinos simplifizierte Geschichtsversionen
fiir Unmut und Langeweile bei den Zuschauern gesorgt hatten, gingen die Regis-
seure des Nuevo Cine Mexicano ab den 60-er Jahren noch schonungsloser mit
der Epoca de Oro um, und schickten sich an, diese als ein kommerziell durchaus
erfolgreiches aber allzu illusorisches Kino zu archivieren, das nicht selten von
lapidaren didaktischen Impulsen und einem problematischen Manichdismus
durchzogen war. Selbstredend wurde dabei auch die einseitige NutznieBung der
Ruine sowie die problematischen Interpretationen der in ihr ruhenden »mnemi-
sche[n] Energie«** einer scharfen Revision unterstellt.

Cascabel (1977)

Das dritte und letzte hier behandelte Filmbeispiel, das die mexikanische Arché-
otopie thematisiert, fallt auf eine Zeit der Desillusion im Hinblick auf die grands
récits der mexikanischen Revolution. Das Unbehagen an der Alleinherrschaft
des PRI, der scheinbar auf ewig institutionalisierten Revolutionspartei, wurde in

33 Vgl. Ferro, Marc/Rother, Reiner (Hg.): Bilder schreiben Geschichte: der Historiker im
Kino, Berlin: Wagenbach 1991, S. 7.

34 Aby Warburg, zitiert in Assmann, Jan: »Kollektives Gedéchtnis und kulturelle Identi-
tit«, in: Jan Assmann/Tonio Holscher (Hg.), Kultur und Gedachtnis, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1988, S.9-19, hier S. 12.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 175

zahlreichen Filmen manifest, die mit dem dsthetischen Paradigma der nationalen
Filmindustrie brachen und Kritik an der kinematographischen Repréisentation
Mexikos iibten. So auch in Raul Araizas Cascabel (Klapperschlange) von 1977,
einem autoreferenziellen Werk, das sich die Strategien des reflexiven Kinos zu
eigen macht. Der Ruinenkomplex von Palenque im Staat Chiapas, der siidmexi-
kanischen Hochburg der Subalternen, wird als Film im Film vorgefiihrt und ist
dabei das Fragment eines scharf zensierten Staatsauftrags, den Alfredo, die un-
gliickselig-fremdbestimmte Figur des Regisseurs, zur folklorischen Lobhudelei
reduziert findet. Die Inszenierung der Ruine wird prompt zu einem Schauplatz
der Revision konventioneller Instrumentalisierungen der Archiotopie. Im Dialog
des fiktiven Regisseurs mit seinem Kameramann, der die Ruine gerade ad usum
delphini einzufangen versucht, wird die Ruinenstétte zu einem Ort des kritischen
Geschichtsbewusstseins erhoben, einem Ort, an dem auflenwirksame Schablonen
der mexicanidad an den Pranger gestellt werden:

»Don Miguel, a esta toma le ponemos musica de mariachis y se gana usted su Ariel. [Don
Miguel, diese Einstellung werden wir mit Mariachi-Musik unterlegen und Sie stauben ei-
nen Ariel [Anm.: die bedeutendste mexikanische Auszeichnung fiir Filmschaffende]
ab].»* (Abbildung 5 & 6)

Abbildung 5: Entstehung eines documental oficialista

Quelle: Cascabel (MEX 1977, R: Raul Araiza)

35 Cascabel (MEX 1977, R: Raul Araiza), 1:05:54.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | SERGEJ GORDON

Abbildung 6: Die Ruinen in der Hohle der Zensoren

Quelle: Cascabel (MEX 1977, R: Raul Araiza)

Nach dem Schnitt sehen wir, wie regierungsnahe Biirokraten die Ruinendarstel-
lungen goutieren (Abbildung 6). »Ja, das ist Kino«, hort man sie Zunge schnal-
zend sagen, »welch Augenweide, welch Komposition, schauen sie sich nur die
Ruinen, schauen sie sich nur die Landschaften an«. Was Araiza dabei in Frage
stellt, ja nahezu ridikiilisiert, ist die unhinterfragte filmische Darstellungskon-
vention der mexikanischen Archéotope, die die Ruine und die dazugehorenden
Eingeborenen lediglich als photogene Epiphdnomene behandelt.

Unschwer zu erkennen ist dabei, dass Araiza sein Fadenkreuz auch auf die
einseitigen, formalen Nachahmungen der Eisensteinschen Ruinen richtet, die die
mexikanischen Leinwinde kolonisiert und einen »Kult des Hieratismus« mits-
amt der exaltiert-pittoresken Filmrhetorik befordert hatten.** Wenn die staatli-

36 Obwohl Eisensteins filmische Symphonie unvollendet blieb, weisen viele Klassiker
der Folgezeit unverkennbare formale Ahnlichkeiten zur Mise-en-scéne in Que viva
Mexico! auf. So schreibt etwa Hermann Doetsch, dass Emilio »Indio« Fernandez, der
wohl bekannteste Regisseur der Epoche, die rushes des Films kannte und die auffal-
lende &sthetische Verwandtschaft zwischen Que viva Mexico! und Rio Escondido
(1948) nicht von ungefdhr kommt. (Vgl. Doetsch, Hermann: »Emilio Fernandez: Rio
Escondido«, in: Christian Wehr (Hg.), Cléasicos del cine Mexicano. 31 peliculas
emblematicas desde la Epoca de Oro hasta el presente, Madrid/Frankfurt a.M.:
Iberoamericana/Vervuert 1948, S. 203-230, S. 215.) Zu Eisensteins formalem Nach-
lass im mexikanischen Film vergleiche man auch Gordon, Sergej: »Sergej Eisenstein:
iQué viva México!«, in: Wehr (op. cit.), S. 34ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 177

chen Scharfrichter darauthin ankiindigen, dass sie »auBlerdem die Stauddmme,
das Erdol, Punta Arena, die Kiiste — kurz und gut, alles Schone an Chiapas her-
vorheben und die Interviews [...] nach und nach eliminieren« werden, ist die
Bedenklichkeit traditioneller Reprisentationen der Ruine endgiiltig offengelegt,
und wir stehen folglich vor einem Lehrstiick, bei dem Verwalter der heritage in-
dustry die Vergangenheit fiir hegemoniale Absichten vereinnahmen.

Cascabel entstand an der Schwelle zur Ara des postnationalen Kinos. Ratl
Araizas autoreferenzielle Hauptfigur ist daher ein klassischer Vertreter des refle-
xiven Kinos, in dem weltweit obsolete Filmparadigmen torpediert wurden. Als
kritischer Regisseur, der die tiefe Diskrepanz zwischen der mexikanischen Reali-
tdt und ihrer Représentation erkennt, striubt er sich, ein Mexiko nach altem
Brauch zu portritieren. Es erscheint nur zu konsequent, dass er dabei ausgerech-
net die Ruine als haut lieu des mexikanischen Nationalbewusstseins zum Epi-
zentrum einer kiinstlichen mexicanidad erklart, der die homogenisierte Bilderflut
der Epoca de Oro ihren méchtigen ikonographischen und ideologischen Stempel
aufgedriickt hatte. Mehr als der nostalgische Nachruf auf eine Bliitezeit ist
Cascabel eher die zynische Abrechnung mit einer Epoche, die groBenteils naiv-
optimistische Heimatfilme hervorgebracht hat, einer Epoche, in der sich der Kul-
turbetrieb bemiihte, eine Nation aus einem Guss zu schmieden und die Schatten
einer beschonigten Vergangenheit auf eine frohe Zukunft zu projizieren.

V.

In Zeiten des postnationalen, fragmentierten Kinos hat die Ruine als Drehort und
Topos die Qualitét eines homogen kolportierten Gedachtnisortes eingebiifit. Die
Vergegenwirtigung der Vergangenheit folgt im heutigen Mexiko immer mehr
der Frage, wer die kinematographischen Diskurse zur nationalen Identitdt kon-
trolliert und was die Stimme des Autors ist, die das Lied der Ruinen singt. Wenn
in der Epoca de Oro die Vergangenheit hauptsichlich mit Hilfe von »reconstruc-
ciones romanticamente antihistoricas«’’ vergegenwirtigt wurde, lassen sich Rui-
nen heute nicht mehr so einfach fiir groe Spektakel der télé-histoire instrumen-
talisieren, in welchen eine normative Geschichte der Nation didaktisch aufberei-
tet wird. Spétestens seit dem Massaker von Tlatelolco (1968) am Platz der drei
Kulturen, der bezeichnenderweise wiederum einen aztekischen Tempelkomplex
unter sich trigt, wird die Ruine als locus melancholicus mit neuen traumatischen
Narrativen angereichert, die die Ruine als Kulisse fiir seichtes Unterhaltungskino

37 Ayala Blanco, Jorge: La aventura del cine mexicano, México: Era 1968, S. 169.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | SERGEJ GORDON

und kulturarchidologischen Schabernack ungeeignet machen.?® Stellvertretend fiir
eine heranreifende Generation der Uberdriissigen fingt Roger Bartra die Stim-
mung der jiingsten mexikanischen Geschichte mit folgenden Worten auf:

»Wir haben von Tausend mythischen Helden getrdumt, aber von der Nation sind nur noch
Ruinen geblieben. [...] Der mexikanische Nationalismus hat einen kritischen Punkt er-
reicht: [...] heute ist er nur mehr eine verhasste Legitimationsquelle fiir eine dominante
Ausbeutung, die versucht, eine drastische Ungleichheit mit Hilfe einer uniformierten poli-

tischen Kultur zu rechtfertigen.«*

Ob man Bartras Ruinenmetapher nun renaturalisieren mag oder nicht, fest steht,
dass Ruinen bleiben und damit die Einladung, sie als historische Meilensteine
und Interpretationsvorlagen zu betrachten. Die Deutungsversuche der Ruinen als
Mnemotope jenseits patriotischer Simplifizierungen verzweigen sich heute ein-
mal mehr und verweigern sich einer vergangenheitsverkldrenden Durchdrin-
gung. Jenseits einer touristischen NutznieBung als historische Kuriositét fiir die
leisure class ist die Ruine im heutigen Mexiko eine ideologische Arena, in wel-
cher die Selbstbestimmung innerhalb einer dynamischen und stark fragmentier-
ten Nation ausgefochten wird. Damit behélt sich die Ruine die Funktion eines
Ortes vor, der Relektiiren der Vergangenheit begiinstigt — der Vergangenheit, die
man hier verstehen muss als den Raum eines komplexen, eines ambigen, eines
transkulturellen Gedichtnisses.

38 Zum realhistorischen Massaker an der Ruinenstitte Tlatelolco in Mexiko Stadt hat
Jorge Fons 1989 den Spielfilm Rojo Amanecer vorgelegt, in dem der mexikanischen
Ruine ein anderer, kontroverser Gegenwartsbezug eingerdumt wird.

39 Eigene Ubersetzung von R. Bartra: La Jaula de la Melancolia, S. 232.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Okonomie verorten
Vergnigungstopographien der Grof3stadtnacht

RAPHAEL SCHWEGMANN

A) EINLEITUNG

Okonomie braucht Orte. Was sich in Zeiten neoliberalen Wetteiferns zwischen
GroBstddten um Prestige, Rankingplatzierungen und Investitionen schon tags-
tiber vielerorts beobachten ldsst, zeigt sich gleichwohl auch nachts in nicht min-
der ausdifferenzierter Auspragung. Dieser Beitrag synthetisiert Aussagen eines
humangeographischen Forschungsprojekts zu nichtlichen Okonomien der GroB-
stadtnacht, das bereits in zwei Monographien publiziert wurde: einer ersten, cher
theoretisch-konzeptionell und allgemein ausgerichteten, mit Blick auf typische
Nacht-Orte innerhalb von Stédten;' einer zweiten mit Fokus auf konkrete empiri-
sche Fallbeispiele anhand des Nachtlebens von Paris, Berlin und Frankfurt am
Main in deren wechselseitiger Beeinflussung seit dem 19. Jahrhundert.

Vor diesem Hintergrund soll im vorliegenden Text in Form von vier Unter-
kapiteln iiberblicksartig {iber zentrale Fragen ortsbezogener Nachtokonomie aus
kulturtheoretischem Blickwinkel informiert werden. Nach einer Schilderung der
generellen Entwicklung der Nacht und ihrer Orte als Markt kann die Prasentation
dreier Fallbeispiele (Paris, Berlin und Frankfurt am Main) zunichst dabei helfen,
in historisch-geographischer Ausrichtung konkrete Grofstidte in ihren néchtli-
chen Gemeinsamkeiten und Unterschieden zu vergleichen. Der Vorstellung ak-
tueller Typen von mittlerweile stark dsthetisierten Nacht-Orten, wie sie in vielen

1 Schwegmann, Raphael: Nacht-Orte. Eine kulturelle Geographie der Okonomie, Biele-
feld: transcript 2016.

2 Ders.: Kraft-Horte. Mobile Vergniigungstopographien européischer GroBstadtnichte,
Bielefeld: transcript 2017.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 | RAPHAEL SCHWEGMANN

GroBstidten auftreten, folgt schlieBlich eine theoretische Einordnung nichtlicher
Vergniigungstopographien unter Riickgriff auf Foucaults Konzept der Heteroto-
pien,® um die Nacht als faszinierenden Gegenraum zum Alltag zu analysieren.

B) NACHT-ORTE |: HISTORISCHE GEOGRAPHIEN

Eine Analyse und Interpretation der Nacht kann nur in der Einbettung in rdumli-
che und zeitliche Zusammenhiinge erfolgen.* Die Kommodifizierung der Nacht
kann dementsprechend als Teil einer umfassenden Okonomisierung der Zeit an-
gesehen werden, die seit der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts zunéchst in Eu-
ropa sowie den USA und schlieBlich global wirksam wurde — wenngleich paral-
lel unterschiedliche Integrationsgrade der Vereinnahmung durch Zeit und Geld,
analog zur unterschiedlich starken Integration in Wissens- und 6konomische
Netzwerke, regional bestehen konnten.’ Ein historischer Riickblick mit konse-
quentem Bezug zu gegenwirtigen Entwicklungen kann vor diesem Hintergrund
helfen, Nacht als Prozess zu begreifen.

»Man nihert sich einer Mentalitidtengeschichte des 19. Jahrhunderts, wenn
man nach Zeiterfahrungen fragt, die moglicherweise fiir die Epoche charakteris-
tisch sind«, so der Globalhistoriker Osterhammel.® Eng mit technologischen In-
novationen verwoben, erfolgte ab der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts unter-
schiedlich schnell eine »Chronometrisierung« der Gesellschaften, die in der
letztlich global wirksamen »Allgegenwart von Uhren und der Gehorsamkeit ih-
rer Besitzer und Benutzer gegeniiber einem mechanischen Zeitdiktat« ihren ent-
betteten Ausdruck fand.” Die Vermessung der Zeit und die damit einhergehende
Standardisierung des menschlichen Lebens wirkte als umfassend-revolutionire
Transformation und als Beschleunigungskatalysator;® mithin wurden Menschen
in verantwortliche Kalkulatoren mit permanentem Blick auf die 6konomische

3 Foucault, Michel: Die Heterotopien/Der utopische Korper. Zwei Radiovortrige. Uber-
setzt von Michael Bischoff, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005.

4 Vgl. Chatterton, Paul: »Governing Nightlife. Profit, Fun and (Dis)Order in the Con-
temporary City«, in: Entertainment Law 1 (2) (2002), S. 23-49, hier S. 23.

5 Vgl Osterhammel, Jiirgen: Die Verwandlung der Welt: Eine Geschichte des 19. Jahr-
hunderts, Miinchen: C.H.Beck 2009, S. 116 ff.
Ebd., S. 118.
Ebd., S. 121f.

8 Vgl ebd, S. 126.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKONOMIE VERORTEN | 181

Relevanz ihrer geplanten oder gerade durchgefiihrten Tétigkeit ausgerichtet, mo-
bilisiert und kognitiv transformiert.

Insbesondere die europdische (Grof3)Stadtnacht wurde zwischen 1830 und
1930 »einem rasanten Wandel der beschleunigten Verdnderung unterworfen,
ausgelost durch die Fortschritte der Stralen- und Schaufensterbeleuchtung,
durch den zunehmenden Verkehr, doch auch durch neue Redeweisen liber die
Nacht.” Gleichzeitig blieb aber die seit allen Zeiten natiirlich-wiederkehrende,
mithin selbstverstindliche RegelmaBigkeit der Nacht und somit ihre Grundstruk-
tur erhalten, was laut Schlor »zahlreiche Konflikte, Widerspriiche und Ungleich-
zeitigkeiten« hervorrief.!® Ungleichzeitigkeiten deshalb, weil gerade die techni-
schen Neuerungen die Stidte unterschiedlich schnell und an unterschiedlichen
Orten innerhalb der Stadt erreichten;!! Einzelne und Gruppen je nach sozialer
Herkunft, Religion, Geschlecht, Alter, Familienstand, Wohnlage und Verbun-
denheit mit >ihrer< Stadt entwickelten unterschiedliche Vorstellungen der Nacht,
was dazu fiihrte, dass einige — gerade um 1840 noch — die Nacht »nur< als »Zeit
des Riickzugs von auBlen nach innen, von der Strafle ins Haus, Zeit fiir Schlaf,
Erholung, Regeneration« sahen, wihrend anderswo bereits »Vergniigen, Unter-
haltung, Zerstreuung« gesucht wurde.!> Es gab also viele sich stark unterschei-
dende und zugleich sich stark iiberschneidende Vorstellungen, sodass unter-
schiedlich nuanciert teils (noch) eher die Schrecken, teils (schon) die Faszinatio-
nen der Nacht ausschlaggebend fiir Beschreibung und Bewertung derselben wa-
ren. Dadurch ergeben die Quellen auf den ersten Blick ein {iberaus widerspriich-
liches, konfliktbergendes Bild der Nacht, zumindest kein homogenes.!?

Die vielfdltigen, divergierenden zeitgendssischen Meinungen beziiglich der
Frage, wie die Nacht sinnvoll zu nutzen sei, kulminierten verstandlicherweise in
Zank und Zwist: Oft 6ffentlich ausgetragen, stellten sich die Befiirworter einer
Offnung der Nachtzeit fiir Unterhaltung, Vergniigen und Arbeit gegen jene, die
eine strikte Nacht-Ordnung fiir (moralisch) unumst6Blich hielten. Wechselseitig
wurden daher entweder eher die Errungenschaften und Leistungen des glanzvol-
len und strahlenden Nachtlebens, oder aber die neuen Gefahren und Behinderun-
gen betont.!* Gewalt, Sexualitit, Vergniigen und Anonymitit sind in diesem Zu-

9 Schloér, Joachim: Nachts in der groBen Stadt: Paris, Berlin, London 1840-1930, Miin-
chen u.a.: Artemis & Winkler 1991, S. 22.

10 Ebd, S. 22.

11 Vgl ebd,, S. 22f.

12 Ebd, S. 23.

13 Vgl. ebd.

14 Vgl. ebd,, S. 23f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 | RAPHAEL SCHWEGMANN

sammenhang Motivbiindel, die das Bild der Nacht ausmachten.'® Die entstehen-
den Konflikte drehten sich in erster Linie um die Begriffe Sicherheit, Sittlichkeit
und Zugénglichkeit, wie Schlor gezeigt hat: Die Behdrden standen in einer viel-
bevolkerten Stadt vor einem Sicherheitsproblem, das aus den potentiell zu erwar-
tenden kriminellen Aktionen einiger dieser Nachtschwérmer, deren Frei-
heitssehnsiichte den Einschrinkungsversuchen der Obrigkeit gegeniiberstanden,
herriihrten.!® Sittlichkeitsvorstellungen der Kirchenvertreter und Stadtviter tra-
fen auf zu vermutende »Formen 6ffentlicher Sexualitit«, wie etwa der Prostituti-
on.!” Zuginglichkeits(un)moglichkeiten resultierten aus und fiihrten zu Un-
gleichheiten zwischen Arm und Reich, Alt und Jung, Mann und Frau oder auch
Zuwanderern und Alteingesessenen: Nicht jede(r) durfte sich zu jedem Zeitpunkt
an jedem Ort aufhalten.'

Dabei wurde die Faszination eines regen Nachtlebens stark geschiirt — durch
die ausgedehnte Berichterstattung iiber das nichtliche Treiben in Zeitungen, in
Fremdenfiihrern, in Polizeiberichten, aber auch durch Schilderungen von Au-
genzeugen. Wie Schlor gezeigt hat, muss hierbei beachtet werden, dass sich die
Sicht der Nacht als Gegenwelt zur stidtischen Ordnung des Tages im Laufe des
19. Jahrhunderts zwar einerseits grundlegend gewandelt hat; nichtsdestotrotz las-
sen sich Kontinuititen hinsichtlich der Vorstellung der Nacht als Zeit (und
Raum) der Gefahr, der Unberechenbarkeit, gar des Schreckens feststellen. Diese
Denkweise wirkte bis ins 20. Jahrhundert nach und &uBerte sich in diversen Ver-
ordnungen der Obrigkeit zur Regelung, Reglementierung, Lenkung und somit
Steuerung des nichtlichen Lebens in der GroBstadt.!

In der Nacht und durch die Nacht wirken demnach bestimmte Wahrnehmun-
gen von Machtverhéltnissen und Raum. In der Moderne wurde Macht verrdum-
licht, wurden Gesellschaften durch geordnete und abgegrenzte Rdume in Form
von territorialen Konstruktionen vielfach diszipliniert, reguliert, normalisiert und
hygienisiert.?’ Ahnliche Tendenzen treten in postmodernen Gesellschaften und

15 Vgl. ebd, S. 14.

16 Vgl. ebd,, S. 25f.

17 Ebd, S. 25.

18 Vgl. ebd.

19 Vgl. ebd,, S. 134f.

20 Vgl. Foucault, Michel: »Andere Raume«, in: Wenz, M. (Hg.), Stadt-Rédume. Die Zu-
kunft des Stadtischen, Frankfurt a. M. u.a.: Campus 1991, S. 65-72, zit. nach Miim-
ken, Jirgen: Die Ordnung des Raumes. Die Foucaultsche Machtanalyse und die
Transformation des Raumes in der Moderne, Bensheim u.a.: Edition Ergon 1997,
S. 31 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKONOMIE VERORTEN | 183

Wissenskulturen (nicht nur in der Tradition des Spatial Turn) verstérkt auf; wie-
der entsteht ein neues Raumbewusstsein (gar eine verdnderte Raumwahrneh-
mung?), das diesmal im Zuge von Datenmobilitéit sowie neuer Informationstech-
nologien in enger Wechselwirkung zwischen >virtuellen< und physisch-
greifbaren Rdumen zu neuen Ortsrealisierungen und damit verbundenen Identi-
tatsneuformierungen fiihrt, mithin jede Art der Wahrnehmung, als briichig, fluid
und hybrid begreifen ldsst.*! Neoliberale Wirtschaftsordnungen fiihren gleichzei-
tig zu einer verstiirkten Okonomisierung von Raum und Zeit. Als Neoliberalis-
ierung soll dabei »one among several tendencies of regulatory change that have
been unleashed across the global capitalist system since the 1970s«*? verstanden
werden:

»It prioritizes market-based, market-orientated or market-disciplinary responses to regula-
tory problems; it strives to intensify commodification in all realms of social life; and it of-
ten mobilizes speculative financial instruments to open up new areas for capitalist profit-

making«?

Diese Art der Vermarktlichung und Okonomisierung von Gesellschaft weist
mehrere Spezifika auf. Sie ist »historically specific, unevenly developed, hy-
brid« und kann als »patterned tendency of market disciplinary regulatory restruc-
turing« bezeichnet werden.?* Vor allem der erste Punkt, die historische Dimensi-
on dieses Prozesses, sollte hervorgehoben werden, wurzelt der Neoliberalismus
postmoderner Prigung doch aus wirtschafts- und mentalitatshistorischer Per-
spektive auch in der Belle Epoque des spiten 19. sowie im (britischen) Imperia-
lismus des frithen 20. Jahrhunderts — just zu jenem Zeitpunkt, als die Nacht ein
erstes Mal verstirkt 6konomisiert wurde.”> Am Beispiel der nichtlichen Vergnii-
gungskultur in (europdischen und nordamerikanischen) Grofstddten kann in die-
sem Sinne die — destruktiv-limitierende wie kreativ-ermoglichende — Macht von

21 Vgl. Holischka, Tobias: CyberPlaces — Philosophische Annéherungen an den virtuel-
len Ort, Bielefeld: Transcript 2016; Pott, Andreas: »Identitdt und Raum: Perspektiven
nach dem Cultural Turng, in: Berndt, C./R. Piitz (Hg): Kulturelle Geographien. Zur
Beschéftigung mit Raum und Ort nach dem Cultural Turn, Bielefeld: Transcript 2007,
S. 27-52, hier S. 34.

22 Brenner, Neil/Peck, J./Theodore, N.: »After neoliberalization?«, in: Globalizations 7
(3) (2010), S. 327-345, hier S. 329.

23 Ebd., S. 329f.

24 Ebd., S. 330.

25 Vgl. J. Schlor: Nachts in der grofen Stadt.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 | RAPHAEL SCHWEGMANN

Nachtdiskursen innerhalb transnationaler Kommunikationsnetzwerke zwischen
Metropolen, der policy transfer sowie transnationale Standardsetzungs- und
Steuerungsregime nachvollzogen werden.?

Das grofBstidtische Nachtleben wurde dabei lange Zeit, bis ins 20. Jahrhun-
dert hinein, weitgehend — wenn auch nicht ausschlieBlich — als soziales Problem
verstanden, als Ursache und Ausdruck von Kriminalitdt oder Verstol gegen
herrschende Sittlichkeits- und Moralvorstellungen. Demgegeniiber gilt Nachtle-
ben heute primér als Quelle der Zerstreuung, Freizeitgestaltung und Regenerati-
onszeit, als notwendige Kehrseite zum geschéftigen Alltagsleben — und wird
schon allein durch diese Erkenntnis fiir 6konomisch wertvoll erachtet.?”’

Seit den Jahrzehnten um 1900 hat sich auch aus anderen Griinden einerseits
viel verdandert: Frauen konnten sich mit der Zeit zunehmend freier in der Nacht,
die heute dans I’ensemble mehr fasziniert denn verschreckt, bewegen. Insgesamt
hat sich die Nacht innerhalb der letzten 150, 200 Jahre von einem unsicheren
Raum der Angst zu einem geschiitzten Raum des Vergniigens gewandelt, wenn-
gleich es Ausnahmen gibt: Der Friedhof bei Nacht, die dunkle, leere, zwiclichti-
ge Seitengasse in bestimmten Vierteln oder U-Bahn-Stationen gelten nach wie
vor als »Angstriume« oder »gefihrliche Riume«*® — nicht nur (obgleich: beson-
ders) fiir Frauen.”

Dass die Gefahr natiirlich nie vom Raum an sich, als vielmehr von den po-
tentiellen T#tern ausgeht, wird dabei meist unbewusst im Diskurs kaschiert.’’ So
werden Angste und die mit ihnen belegten Ridume oft reproduziert und so wie-
derkehrend, gar verstirkend realisiert. Grofstadtndchte rufen daher andererseits
auch heute noch bei Menschen im Allgemeinen verschiedenste Konnotationen
und ambivalente Gefiihle hervor. Dennoch soll an dieser Stelle davon ausgegan-
gen werden, dass fiir Nachtgidnger zumindest die Vergniigungslandschaft, die im
Zuge dieser Uberlegungen primér Gegenstand sein soll, prinzipiell als Ort der
Faszination und des Erlebens semantisch positiv aufgeladen ist und nur Teilrdu-

26 N. Brenner et al.: Globalizations 7 (3), S. 7.

27 Vgl. Talbot, Deborah/Bése, M.: Racism, criminalization and the development of
night-life economies: Two case studies from London and Manchester, in: Ethnic and
Racial Studies 30 (1) (2007), S. 95-118, hier S. 95.

28 Noller, P./Ronneberger, K.: Neue Technologien, Technikleitbilder, Lebensstile und
Urbanitét. Frankfurt a.M.: Institut fiir Sozialforschung 1994, S. 235 ff.

29 Vgl. Roller, F.: Stadt, Angst, Lust, 0.0.: Eigenverlag 2001.

30 Vgl. Harvey, David.: »Zwischen Raum und Zeit: Reflektionen zur Geographischen
Imagination, iibersetzt von Bernd Belina, in: B. Belina/B. Michel (Hg.): Raumpro-
duktionen, Miinster: Westfalisches Dampfboot 2007, S. 36-60, hier S. 44.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKONOMIE VERORTEN | 185

me — z.B. das Rotlichtmilieu — ambivalent konnotiert sind. Die erwihnten
»Angstriume« als negativ belegte, potentiell Gefahren beherbergende und den
Orten der Vergniigungskultur kontrastiv gegeniiberstehenden Topographien fal-
len nicht in den Bereich des Amiisierbetriebs, wenngleich auch sie von Nacht-
schwirmern des Ofteren notgedrungen und/oder bewusst (z.B. >Slumming¢ als
soziale Praxis der Grenziiberschreitung)®! tangiert werden (miissen), da das Netz
an interessanten Lokalitdten Locher und mehr oder minder klare Grenzen auf-
weist, die zumindest beim Ein- und Austritt in das bzw. aus dem Nachtleben in
der Regel durchquert und iiberschritten werden miissen.*?

Einer ersten Entdeckung der Nacht in den Jahrzehnten um 1900 folgt nun
gut hundert Jahre spiter eine zweite — mit mindestens ebenso revolutiondren
Folgen. Fand um 1900 bereits eine Okonomisierung néchtlicher Zeit und urba-
nen Raumes mit vielféltigen sozialen, dkonomischen, kulturellen und identitéts-
bezogenen Implikationen statt, wie in der eingangs als zweites erwidhnten Mono-
graphie®® herausgearbeitet, so ist der aktuelle Wandel noch viel tiefgreifender:
Konkurrierten damals nur einige wenige Metropolen — in Europa gemeinhin
London, Paris, Wien und Berlin — primir um globale Bedeutung, Macht und
monetéire Ressourcen als Hauptstidte in einer national organisierten Welt,** so
wettstreiten heute Kommunen auf allen MaBstabsebenen um Humankapital und
um damit — so die Hoffnung — verbundene finanzielle Mittel. Diverse Stédteran-
kings belegen diese Logik der ungebremsten Konkurrenz regelmiBig.>® Wihrend
um 1900 die Nacht vor allem als das moralisch Verwerfliche eine Faszination
des gesellschaftlich Verbotenen, Anriichigen schiirte, wird nun das Erlaubte,
langst Salonfdhige, Gewohnliche stirker denn je einer Werbemaschinerie ausge-
setzt, die Nachtleben als unabdingbare Voraussetzung fiir eine pulsierende, jun-
ge, »coolex, kulturell und letztlich 6konomisch prosperierende Postmodernopolis
inszeniert.® Die lebenswerte Stadt des 21. Jahrhunderts oszilliert in einer spek-
takuldren Atmosphédre des Néchtlichen, so der Tenor in der Tradition Floridas,
das in seiner toleranten Diversitdt keine Wiinsche seiner Zielgruppe — vor allem

31 Vgl. Heap, Chad C.: Slumming: sexual and racial encounters in American nightlife,
1885-1940. Chicago: University of Chicago Press 2009.

32 Vgl. J. Schlor: Nachts in der groBen Stadt.

33 R. Schwegmann: Kraft-Horte.

34 Vgl. J. Schlor: Nachts in der groflen Stadt.

35 Vgl. z.B. Berndt, C./Goeke, P./Lindner, P./Neisen, V.: Kreativwirtschaftsbericht
Frankfurt, Frankfurt a.M.: Institut fiir Humangeographie, im Auftrag der Wirtschafts-
forderung Frankfurt GmbH 2008, S. 18.

36 Vgl. R. Schwegmann: Nacht-Orte.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 | RAPHAEL SCHWEGMANN

Akademiker als Reprdsentanten der neuen, kreativen Dienstleistungsgesellschaft
— offen lassen soll.’

Orte, auch und besonders néchtliche, werden dabei im 21. Jahrhudert insbe-
sondere — wenn gleich nicht nur — im, durch und/oder mit Hilfe des Internets
hergestellt:

»Fixings of place in names, stories, songs, books, newspapers, videos, and other cultural
media matter because those stabilizations, in turn, become the basis for how we under-
stand, produce, reproduce, enact and re-enact the places and cities we live in. Never before
have so many representations of the meaning of places [...] been so readily available for

consumption and contestation«’®

Die »digitale Revolution< der letzten ein bis zwei Jahrzehnte fiihrte zu einer
Vielzahl verschiedenster (Re)Prasentationen von Rdumen — sei es iiber Software,
soziale Netzwerke, Internetportale, Suchmaschinen etc.* Diese virtuellen Visua-
lisierungen offerieren auch ein breites Sortiment an Raumen und Bildern, die auf
néichtlichen Konsum abzielen. Wer in Google Maps beispielsweise nach Restau-
rants oder Clubs sucht, kann — mit entsprechendem technischem Wissen ausge-
stattet — innerhalb kiirzester Zeit Informationen iiber materielle Angebote erhal-
ten bzw. generieren. Nichtsdestotrotz ist der Nutzer im Zuge dessen nicht nur
passiver Konsument der ihm bereitgestellten Informationen; stattdessen kann er
mittlerweile selbst aktiv werden, Informationen anderen Nutzern bereitstellen,
bestehende Angebote bewerten und modifizieren, Raume erschaffen und verin-
dern.

In postmodernen Zeiten stellen ndmlich Geoapplikationen, »augmented reali-
ty« und »identification devices« zentrale Werkzeuge dar, die vielfach genutzt
werden. Sie wirken gleichzeitig wirklichkeitsbeschreibend und -konstituierend,
bedeutungsentfaltend und -ermdglichend und erfreuen sich zunehmend grofierer

37 Vgl. Florida, Richard: The Rise of the Creative Class. And How It’s Transforming
Work, Leisure and Everyday Life, New York: Basic Books 2002; Vgl. Flusty, Steven:
»Culturing the World City: An Exhibition of the Global Present«, in: Neil Bren-
ner/Roger Keil (Hg.): The global cities reader, New York: Routledge 2006, S. 346-
352.

38 Graham, Mark/Zook, Matthew: »Augmented Realities and Uneven Geographies: Ex-
ploring the Geolinguistic Contours of the Web«, in: Environment and Planning A 45
(1) (2013), S. 77-99, hier S. 77.

39 Vgl. ebd.

40 Vgl. ebd.,, S. 4.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKONOMIE VERORTEN | 187

Beliebtheit.*! Gemein ist ihnen allen, dass sie Mobilitit und Okonomie ermdgli-
chen, auslosen, verstirken oder zumindest beeinflussen konnen.

Dabei gilt: Die Nacht erscheint im 6ffentlichen und privaten Diskurs (noch)
als Gleichmacher, verspricht sie doch Grenziiberschreitung und Abenteuer fiir —
auf den ersten Blick — simtliche Schichten der Gesellschaft.** Gleichzeitig fin-
den aber nachts die tagsiiber bestehenden Unterschiede zwischen sozialen Grup-
pen ihre Fortsetzung — die »dominance of a >mainstream< form of nightlife«
marginalisiert Minderheiten, die eigene Rédume verteidigen oder auch erobern
miissen.** Hollands und Chatterton bezeichnen dies als »social polarisation«*.

An dieser Stelle sollen nun vor diesen Hintergriinden konkrete Fallbeispiele
der multiplen Geschichte(n) und Geographie(n) der nichtlichen Vergniigungsto-
pographien Europas vergleichend vorgestellt werden: Paris, Berlin und Frankfurt
am Main. Hierbei muss es selbstverstindlich bei einem rudimentiiren Uberblick
ohne jedweden Anspruch auf Vollstindigkeit bleiben.

C) NACHT-ORTE ll: FALLBEISPIELE EUROPAISCHER
NACHTOKONOMIE

Wie sich im Zuge des eingangs erwihnten Foschungsprojekts*® herausgestellt
hat, bestanden bereits um 1900 intensive, transnationale Verflechtungen zwi-
schen Grof3stddten. Nicht nur mediale Diskurse, auch Reisende und technische
Infrastrukturen trugen zu einer Verbreitung von Ideen iiber niichtliche Okono-
mien bei. Zwar gab es noch keine expliziten Konferenzen von Experten, Politi-
kern und Wissenschaftlern zum spezifischen Thema der ndchtlichen Vergnii-
gungsszenerie, aber schon Diskurse iiber die Lebenswertigkeit von Stddten

41 Vgl. z.B. Cochoy, Franck: Exploring the commercial space with a smartphone: Curi-
osity, geotraceability and self-marketing, Unver6ffentlichtes Manuskript, 0.0. 2011.

42 Vgl. Bretthauer, Bastian: Tableaus aus dem dunklen Berlin. Frankfurt a.M. u.a.: Cam-
pus 1999.

43 Hollands, Robert: »Divisions in the Dark: Youth Cultures, Transitions, and Segment-
ed Consumption Spaces in the Night-Time Economy, in: Journal of Youth Studies 5
(2) (2002), S. 153-171, hier S. 153.

44 Hollands, Robert/Chatterton, Paul: »Changing Times for an Old Industrial City: Hard
Times, Hedonism and Corporate Power in Newcastle's Nightlife«, in: City 6 (3)
(2002), S. 291-315, hier S. 291.

45 Insbesondere R. Schwegmann: Kraft-Horte.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 | RAPHAEL SCHWEGMANN

konnten und konnen konkrete Praktiken und damit auch z.B. Mobilititsentschei-
dungen bedingen.

Dabei muss konstatiert werden, dass sich angesichts der iiberaus groflen
Bandbreite an unterschiedlichen Angeboten, die abendlichen und néchtlichen
Stunden zu verbringen, und gleichzeitig den verschiedensten Anforderungen, die
an die Nacht gestellt wurden, nicht von einem, sondern von vielen Nachtleben
gesprochen werden sollte. Beispielsweise fullen konkrete Unterschiede zwischen
dem Berliner und dem Pariser Nachtleben in der Erkenntnis, dass (ankniipfend
an die Tradition des Flanierens auf den groen Boulevards) der Strae in Paris
ein weitaus groferer Stellenwert zugesprochen wurde als in Berlin, wo die
nédchtlichen Aktivitidten — auch aufgrund der polizeilichen Kontrollen, aber eben-
so aus utilitaristischen und dkonomischen Uberlegungen der Wirte, Prostituier-
ten sowie anderen Anbietern von Leistungen — an feste Orte gekoppelt waren. In
diesem Zusammenhang muss besonders die Rolle der zahlreichen Ausschankbe-
triebe und Tanzlokale hervorgehoben werden, die der Berliner Vergniigungskul-
tur eine besondere Note zu geben wussten.

Zudem entwickelte sich das Nachtleben in beiden Metropolen in zeitlicher
Hinsicht unterschiedlich: In den Jahren nach 1900 avancierte der Aufsteiger Ber-
lin zum innovativsten, modernsten Ort des Nachtlebens, wihrend Paris darauf
bedacht war, seine Stellung als Kulturmetropole zu wahren und vor Sittenverfall
noch stdrker zu warnen als in Berlin, das umso mehr Wert darauf legte, sein
Nachtleben touristisch attraktiv zu vermarkten sowie es in bewussten Kontrast
zum in Reisefiihrern tibermittelten offiziellen und fiir gebildete, obere Schichten
der Gesellschaft gedachten Bild der (hoch)kulturell und moralisch einwandfrei-
en, (ab)gehobenen franzosischen Vorzeigestadt zu prisentieren. Dass sich Berlin
umso stdrker an den durch viele Berichte und nicht zuletzt des Kaisers Aussagen
auch aus Paris bekannten moralisch verwerflichen Auswiichsen des Nachtlebens
(z.B. der Prostitution) aufrichtete und diese verstirkt iibernahm, ldsst auf die
starke Orientierung an der Seine-Metropole schlieBen — ein Ubernahmeversuch,
der sich eben im Kontrast zum Image der Pariser Noblesse darstellte, da Berlin
die kulturelle Vorbildfunktion von Paris nie hitte ablésen konnen.

Berlin konstituierte dabei letztlich — auch durch verschriftlichte Diskurse —
ein eigenstidndiges Nachtleben, das zwar auf Anleihen des Bezugsortes Paris
nicht verzichtete, dessen Elemente aber nicht vollstdndig iibernahm, sondern ei-
gene Merkmale hinzufiigte — wie zum Beispiel Wirtshduser und Tanzlokale, die
in dieser Form in Paris nicht existierten. In diesem Kontext kdnnen nach
Foucault die Topographien des nédchtlichen Paris fiir Berlin als »lokalisierte[]

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKONOMIE VERORTEN | 189

Utopien«, »vollkommen andere Rdume«*® begriffen werden. Die Orte des Pari-
ser Nachtlebens stellten Gegenrdume zum Alltdglichen und Gewohnten dar und
sind dabei immer an imaginierte Wunsch-(T)Rdume gekoppelt. Nicht jeder und
besonders nicht jede hatte Zugang zu ihnen. Hieran anschlieBend kénnen aber
auch die Orte der Berliner Nachtkultur als derartige Gegenrdume (im zunichst
abgeschwichten Maf3e, weil Paris der Bezugspunkt war) begriffen werden, da
sie auf die Eigen- und Fremdwahrnehmung in Paris durch die Netzwerke zwi-
schen beiden Stidten durchaus Einfluss gehabt haben werden. All dies ereignete
sich mitunter gleichzeitig und divergierte sogar teils im lokalen und regionalen
Kontext der unterschiedlichen R&ume der Stadt: in physisch-materiellen, in
technischen, in sozial konstruierten und in kulturell tberformten Wahrneh-
mungsriumen. Weiterfilhrende Arbeiten konnten sich mit der Analyse der
Wahrnehmung Berlins aus Pariser Perspektive beschéftigen.

Verallgemeinerungen sollten mit Vorsicht genossen werden, wenngleich
dennoch Gemeinsamkeiten in der (touristischen) Vermarktung und offentlich-
keitswirksamen Inszenierung der nichtlichen Vergniigungskulturen zu konstatie-
ren sind. Neben Prestigediinkel riickten in allen betrachteten Metropolen — in je
unterschiedlichem Malle zu unterschiedlichen Zeiten — 6konomische Erwégun-
gen in den Mittelpunkt der Imagebildung und -pflege. Polizei und Presse fun-
gierten in diesem Zusammenhang als mediale Mittler und wirkungsméchtige In-
szenierungsinstanzen, die Schrecken und Attraktion der Nacht entscheidend
publizierten und somit die Wahrnehmung und Einschétzung derselben beeinflus-
sen konnten. Ebenso beeinflussten Reisefiihrer unter dem Deckmantel der Ob-
jektivitdit Wahrnehmungen, kreierten (scheinbar?) realisierbare Utopien und tru-
gen so zur dkonomisch und prestigebedingt motivierten Imagebildung bei. Als
besonders kontrovers diskutierte Erscheinung der GrofBstadtnacht um 1900
transportierte das Bild der Prostitution gerade in Paris und Berlin Hoffnungen
und Angste der Bevolkerung. Insbesondere wohlhabende Biirger nutzten die
Nacht ferner als Zeit und Ort der Grenziiberschreitung, zur Kontaktaufnahme mit
den unteren Schichten — sowohl in Paris, als auch in Berlin. Wahrend gerade die
(weiblichen) unteren Schichten allerdings mitunter {iberaus verzweifelt nach Er-
werbsmoglichkeiten strebten, stand fiir die oberen Schichten vielmehr das Ver-
gniigen im Vordergrund. Dennoch wurde die Nacht auch von ihnen als Moglich-
keit zum Kniipfen von wirtschaftlichen Kontakten angesehen — dann aber immer
innerhalb der eigenen Schicht.

46 M. Foucault: Die Heterotopien/Der utopische Korper. Zwei Radiovortrége, S. 10f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 | RAPHAEL SCHWEGMANN

Neben Paris und Berlin hat sich der Autor in seinen zu Beginn dieses Arti-
kels erwdhnten Studien zu néchtlichen Vergniigungstopographien auch der Stadt

t.47 Die Stadt am Main definiert sich selbst sowie auch ihr

Frankfurt gewidme
Nachtleben als kulturell und begreift sich zudem als in 6konomischen Zusam-
menhéingen im interurbanen Stidtewettbewerb stehend.”® Dies ist sowohl Aus-
druck von als auch Ursache und Anleitung fiir eine zunehmend stérkere, meist
unbewusst ablaufende Selbstokonomisierung — analog zu einer Selbstkulturali-
sierung, wie sie Reckwitz* konzipierte. In einem sich kontinuierlich reproduzie-
renden Kreislauf reziproker Bedeutungskonstituierung und Identitdtsperzeption
wird Nacht durch den Gebrauch sprachlicher Mittel, narrativer Muster, Akteurs-
und Machtkonstellationen sowie materieller Implementierungen mit bestimmten
Bedeutungen aufgeladen, die die Nacht als Markt legitimieren und zirkuldr zur
verstirkten Selbstkulturalisierung und -6konomisierung beitragen. In diesem
Kontext begiinstigt ein letztlich funktionales Nachtverstindnis, bei dem Nacht
als soziales und 6konomisches Mittel begriffen, mithin als Ressource aufgefasst
wird, ein 6konomisches Selbstverstdndnis, das heiflt ein unreflektiertes, reflexar-
tiges >Sich-selbst-Denken< in machtvollen, sozio-technisch-6konomischen Zu-
sammenhéngen, denn die Vorstellung von Nacht ist immer an die Existenz be-
stimmter Institutionen, technischer Infrastrukturen, baulich-materieller Aus-
drucksformen sowie an dkonomische Macht gekniipft. Nachtkultur braucht zu-
gleich bestimmte Orte, um gedacht werden zu kdnnen; andererseits sind diese
sich materialisierenden Expressionen mobil, wenn Diskurse als zirkuldr und im
Zuge dessen als wandelbar verstanden werden.

Allein durch einen — durchaus auch kritischen — Diskurs iiber entsprechende
nichtliche Prozesse und kreative Moglichkeitsrdume konnen eben diese kreiert,
reproduziert und/oder verandert werden. Speziell Frankfurt kann gleichwohl auf
eine lange Tradition des Widerstandes zuriickblicken, die die propagierte
Wachstumspolitik und hiermit verbundene Verdringungsprozesse seit den
1960er Jahren begleitete.®® Ob dabei in Zukunft ein Umdenken beziiglich der
Okonomisierung und damit in Verbindung stehenden Mobilisierungen der Nacht
einsetzt (und ob dies iliberhaupt wiinschenswert wére), bleibt abzuwarten — der-

47 Vgl. R. Schwegmann: Kraft-Horte.

48 Vgl. P. Noller/K. Ronneberger: Neue Technologien, Technikleitbilder, Lebensstile
und Urbanitét.

49 Reckwitz, Andreas: »Die Selbstkulturalisierung der Stadt. Zur Transformation moder-
ner Urbanitit in der »creative city«, in: Mittelweg 36 (2) (2009): S. 2-34.

50 Vgl. P. Noller/K. Ronneberger: Neue Technologien, Technikleitbilder, Lebensstile
und Urbanitit, S. 52.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKONOMIE VERORTEN | 191

zeit erscheint ein radikaler Strategiewechsel aufgrund der gefestigten mentalen
Selbstwahrnehmung und Identitdtskonstruktion der Frankfurter Bevdlkerung
fraglich, denn »mit dem Mythos von der aufstrebenden Weltstadt hatten die
Konservativen ein identitdtsstiftendes Raumbild geschaffen, dessen Faszinati-
onskraft wichtige Teile der Mittelklasse veranlasste, der Metropolenentwicklung
positiv gegeniiberzustehen«’!.

Trotz der soeben erwdhnten Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen
den untersuchten Metropolen Paris, Berlin und Frankfurt: Selbst in einer Stadt,
selbst auf einer Stralle, selbst im selben Lokal, konnten auf den Konsumenten
verschiedenste Gestaltungsmdglichkeiten warten, nicht jeder wollte und konnte
zu jeder Zeit die Zeit gleich, aber auch nicht jeder anders, verbringen. Unter-
schiedliche zeitliche Einteilungen der Nacht sind kaum mdglich, da sich vieles
iiberschnitt, und dennoch verweist auch diese Einsicht wieder auf die unabding-
bare Notwendigkeit, die Nacht als ein facettenreiches Patchwork oder Puzzle
multidimensional zu denken; rdumliche, zeitliche, soziale Dimensionen spiel(t)-
en ineinander und miissten in einer umfassenden Nachtanalyse ebenso bedacht
werden wie Graufldchen an den Réndern der Nacht und den Teilrdumen. Ein
schlichtes »Schwarz-Wei<-Denken wiirde dem entgegenwirken: Die Nacht war
— und ist — mehr. Ein multiperspektivisches Bild der Nacht — als Ideallosungs-
entwurf — setzt eine Rekonstruktion, Dekonstruktion und generell Reflexion der
sich in den Denkmustern der Zeitgenossen (sowie der mit historischem Abstand
urteilenden Betrachter) befindlichen multidimensionalen Teilrdume voraus.

D) NACHT-ORTE lll: TYPOLOGIE URBANER
TEFLONSCHICHTEN

Die Orte der nocturnen Okonomie sind heute vielfiltig und heterogen: StraBen,
Kneipen, Clubs und Diskotheken, private Orte und Feiern (zum Beispiel studen-
tische WG- oder beschrinkt zugingliche After-Work-Partys), Bordelle und viele
weitere erscheinen als Topographien des Konsums, der Produktion und/oder der
Arbeit. Einige von ihnen visualisieren Status und Konsum, inszenieren die Auf-
fiihrungen ihrer Akteure als regelrechte Schaupldtze. Andere halten néchtliche
Okonomie — aus verschiedenen Griinden — im Verborgenen, verstecken sie oder
verweisen gleichzeitig in Form symbolischer Codes und mehr oder minder auf-
filliger Zeichen auf ein wie auch immer geartetes >Mehr« (z.B. durch Beleuch-
tung, die Praktiken schemenhaft »in-szeniert<) — und appellieren so an die Identi-

51 Ebd. S. 53f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 | RAPHAEL SCHWEGMANN

tatsentwiirfe und Imaginationskraft des Einzelnen, dessen sakrales Verlangen auf
baulich-symbolische sowie atmosphidrische Deutungsangebote stoft. Aus der
Dialektik zwischen Auffithrung und Verbergen speisen sich Faszination und
Schrecken der Nacht, die als Motoren von Konsumentscheidungen wirken.>?

Um zumindest einigen der vielfdltigen Charaktereigenschaften von Orten zu
begegnen, habe ich in meiner Dissertation® zundchst vier topographische Typen
unterschieden: Markt-Plitze (Orte offensichtlicher Okonomie, z. B. Kneipen,
aber auch Orte nichtlicher Arbeit wie das Taxi oder das Krankenhaus), Tat-Orte
(Verunsicherung, dadurch zugleich aber auch Faszination auslésende, negativ
konnotierte Orte), Schau- und Spiel-Plétze (dsthetisierte Orte der inwertgesetzten
Inszenierung) sowie Pilger-Stitten (quasi-religiose Tempel, die im krassen Ge-
gensatz zum Alltag stehen). Dabei bezog ich die urbane >Teflonschicht< — die
materielle, aber gleichsam auch die digitale Oberfliche der GroBstadt, welche
Nacht &sthetisiert — als Teil der nachtmachenden Diskursteilnehmer mit ein, oh-
ne das Néchtliche in seiner Wirkung und Realisierung entzaubern zu wollen.

All diese genannten Ortstypen appellieren an die Imaginationskraft des
Nachtgéngers und reproduzieren sich in 6konomisierter Form, wenn wir ihre
Rolle als Relaisstation im schnellen Umschaltspiel zwischen Asthetik, Identitit
und Konsum interpretieren. Alle Typen von Nacht-Orten sind schlieBlich Teil
der Realisierung von néchtlicher Inwertsetzung — selbst verschreckende Tat-Orte
konnen den faszinativen Charakter von Nachtleben verstirken, indem sie an die
imaginativen Geographien der Grenziiberschreitung appellieren und diskursive
Auseinandersetzungen mit eben diesen bedingen. Neben den vorgestellten
Nacht-Orten konnten ferner auch weitere identifiziert werden, die ebenfalls
wirkméchtige Bilder und nachhaltige DenkanstoBe ermdglichen kdnnten. So
konnte mit dem Bild von Nacht als Orchester die Symphonie des Stiddtischen
sowie deren Dirigenten — die bestimmenden Akteure in der nocturnen Macht-
asymmetrie — vorgestellt werden. Nacht als Zirkus konnte durch das Bild der
Manege als Schauplatz exotischer und spektakuldrer Auffiihrungen beschrieben
werden; ebenfalls wiirde sich hier die Frage nach den Dompteuren und Schau-
stellern stellen.

Nacht-Orte erscheinen aber in der Praxis gleichwohl selten als derart vonei-
nander abgrenzbar oder gar unabhingig, sondern vielmehr als januskdpfig, poly-
und ambivalent; zugleich als sich bedingend. Durchmessenen Schrittes habe ich
die Inwertsetzung der Nacht dergestalt zu fassen versucht, dass ich die Einarbei-

52 Vgl. J. Schlér: Nachts in der groBen Stadt; R. Schwegmann: Nacht-Orte; Ders.: Kraft-
Horte.
53 R. Schwegmann: Nacht-Orte.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKONOMIE VERORTEN | 193

tung und Verwebung >von Ort in Ort« (in Wert setzende In-Ort-Setzung) aufzei-
gen wollte. Denn es gilt zu beachten: Die vorgestellten Nacht-Orte sind auf un-
terschiedliche Art und Weise miteinander verwoben, mitunter gar ineinander
verschréinkt. Dies wird schon deutlich, wenn wir uns mit Kneipen oder Clubs be-
fassen. Diese erscheinen als kommodifizierte und kommodifizierende Vergnii-
gungsdestinationen, als Biithne und Tempel, aber auch als Quelle, Projektionsfla-
che und Produkt von sozialen Verwerfungen: Zart ziseliert, zerstromen zauber-
hafte Zysten in den Zisternen. Ebenso sind Bordelle als moralisch verwerfliche
Problem-Plétze gleichsam Schau- und Spiel-Plitze; ebenfalls generieren sie eine
mysteriose Aura des Ver- und Entbergens, deren faszinativer Charakter zur
Vermarktlichung der kiinstlichen Vulkane beitrdgt. Daher lassen sich die noctur-
nen Topoi nur zusammen denken — als Facetten, die durchaus an ein und dem-
selben Ort ein prosperierendes Potpourri des urbanen Ambientes kreieren. Als
Beispiel fiir eine oppulente »Okonomie der Faszination«* ergieBt sich der frag-
mentierte Rhythmus urbaner Nachtsemantiken demnach in den unscharfen Kon-
turen der neoliberalen Postmoderne.

E) NACHT-ORTE IV: HETEROTOPIEN

Foucaults Konzept der »Heterotopien«®® eignet sich hervorragend zur raum- und
zeitlibergreifenden theoretischen ErschlieBung der facettenreichen Orte des
Nachtlebens; Foucault bezieht sich mit den Heterotopien auf spezielle Ortstypen,
tiber die Gesellschaft diszipliniert wird.

Foucault unterscheidet grundsitzlich zwei verschiedene, aber letztlich doch
dhnlich bedingte Typen des Raumes: zum einen die Utopien, d.h. Vorstellungen
— oft Wiinsche und Hoffnungen — ohne materiellen Ort.*® Zum anderen nennt
Foucault mit den Heterotopien realisierte Utopien, konkret-materialisierte Orte,
sogenannte »Gegenrdume«®’, die gegen die »herrschende« Kultur gerichtet seien

54 Schmid, Heiko: »Okonomie der Faszination: Aufmerksamkeitsstrategien und unter-
nehmensorientierte Stadtpolitik«, in: Christian Berndt/Robert Piitz (Hg.): Kulturelle
Geographien. Zur Beschiftigung mit Raum und Ort nach dem Cultural Turn, Biele-
feld: Transcript 2007, S. 289-316; Schmid, Heiko: Economy of Fascination. Dubai
and Las Vegas as Themed Urban Landscapes. Berlin, Stuttgart: Gebriider Borntraeger
2009.

55 M. Foucault: Die Heterotopien/Der utopische Korper. Zwei Radiovortrége.

56 Vgl.ebd., S. 11.

57 Ebd, S. 10.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 | RAPHAEL SCHWEGMANN

und in denen die »normalen« Plitze und Orte der Kultur trotzdem »zugleich re-
prisentiert, bestritten und umkehrt werden«*®. Den utopischen Vorstellungen des
Ursprungs und der Vollendung stdnden somit konkret erfahrbare Heterotopien
gegeniiber. Oder anders ausgedriickt: Utopien bleiben »an die Kategorien Konti-
nuitdt und Kausalitdt gebunden, welche die Ordnung der Dinge garantieren.
Wihrend das utopische Denken somit eine beruhigende Funktion innehat, steht
das heterotopische Denken dagegen im Zeichen der Unruhe, erklirt Chlada® in
Anlehnung an Foucaults Ausgangsiiberlegungen.

Chlada charakterisiert eine Heterotopie weiter als einen »Ort, der in einem
besonderen Verhiltnis zur Gesamtgesellschaft« steht. Heterotopien kdnnen mit-
hin

»Orte sein, die von einer Gesellschaft errichtet wurden, um das Anormale besser kontrol-
lieren und bestenfalls disziplinieren zu konnen. Es kdnnen dariiber Orte sein, die sich al-
lein der Lust, der Schonheit oder dem Widerstand verschrieben haben, Orte, die nur so-
lange >toleriert< werden, wie sie kein »>offentliches Argernis< oder gar eine Gefahr fiir die

Allgemeinheit darstellen.«®°

Heterotopien werden in diesem Verstdndnis also konstruiert und dienen der
Normierung, wobei beispielsweise die Autoren von Reise- und gar spezialisier-
ten Nachtfiihrern® zwar einerseits die Rolle der Konstrukteure iibernehmen, an-
dererseits aber auch immer geltenden Moralvorstellungen und Sittlichkeitsidea-
len unterworfen sind, an denen sie ithre Werke ausrichten miissen. Das vielleicht
wichtigste Merkmal von Heterotopien kulminiert aber in der Tatsache, dass sie
andere Rdume negieren:

»entweder wie in den Freudenhdusern, [...] indem sie eine Illusion schaffen, welche die
gesamte {librige Realitét als Illusion entlarvt, oder indem sie ganz real einen anderen realen
Raum schaffen, der im Gegensatz zur wirren Unordnung unseres Raumes eine vollkom-

mene Ordnung aufweist. «®

58 Chlada, Marvin: Heterotopie und Erfahrung. Abriss der Heterotopologie nach Michel
Foucault, Aschaffenburg: Alibri 2005, S. 58.

59 Ebd, S.27.

60 Ebd., Klappentext.

61 Z.B. Lieberum, Annette: Schlaflos in Frankfurt. Der Stadtfithrer durch die Nacht.
Frankfurt a.M.: Societéts-Verlag 2011.

62 M. Foucault: Die Heterotopien/Der utopische Korper. Zwei Radiovortrage, S. 19f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKONOMIE VERORTEN | 195

Auch die Orte des Nachtlebens, wie z.B. das Freudenhaus, aber ebenso Cafés,
Kneipen oder die Strafle, stellen in diesem Sinne Heterotopien im Sinne
Foucaults dar. Sie bilden sich nach Foucault aufgrund »imaginire[r] Werte«, die
man mit ihnen verbindet, sie bieten ein groBes »Reservoir flir die Fantasie« und
verheiBen glanzvolle Abenteuer.®® Speziell die fiir ihr Nachtleben berithmt-
beriichtigten Stiddte Paris und Berlin stell(t)en daher konkrete Rdume in Form
von breit angelegten Massenheterotopien dar, die sich aus kollektiven und indi-
viduellen Vorstellungen und Erwartungen zu einem symbolisch aufgeladenen,
engmaschigen Netz vieler Einzel-Heterotopien verdichteten.®* In den Weltstid-
ten um 1900, zu denen beide Metropolen gezdhlt werden miissen, erschien trotz
lokaler Unterschiede dieser allgemein giiltige Typus der Heterotopie einer stark
aufgeladenen Grofstadtnacht. Reisefiihrer, aber heutzutage auch andere, gar wis-
senschaftliche Publikationen iiber das Nachtleben wie auch technische Anleitun-
gen (z.B. durch Smartphones) wirken in diesem Kontext als Steuerungsorgane
und als Teile der Normierung, indem sie Heterotopien — und so letztlich auch
kognitive Prozesse und Wahrnehmungen — erschaffen, verdndern und lenken
konnen. Dabei wirken Heterotopien hochgradig mobil bzw. mobilisierend, in-
dem sie die Idee eines 6konomisch wert-vollen Nachtlebens in Bewegung setzen
und verbreiten sowie konsumorientierte Praktiken und Mobilititsentscheidungen
hervorrufen (konnen).

Dies gilt umso mehr fiir das 21. Jahrhundert, das zunehmend von digitalen
Heterotopien geprégt ist. Diese realisieren faszinierende Gegenrdume, indem
durch Informationstechnologien Neugier erzeugt wird.® Hieraus bilden sich
wiederum Entscheidungen fiir oder gegen bestimmte Mobilitdten. Der Smart-
phonenutzer kann zwischen verschiedenen, ihm nahe gelegten Moglichkeiten
wihlen, wird aber gleichzeitig meist als potentieller Kunde 6konomisiert. Die
ihm offerierten Moglichkeitsraume erreichen in homogenisierter, inszenierter
Visualisierung Identifikation und wirken so bewusstseinsbeeinflussend, identi-
tatsstiftend und mitunter normierend auf kognitive Prozesse und mentale Raume.
Der Nutzer kann zwar wihlen, allerdings immer nur zwischen den ihm présen-
tierten (Ausschnitt an) Bildern, Karten und Orten, wodurch seine Handlungs-
und Entscheidungsfahigkeit eingeschriankt ist. Menschen sind damit einer Wer-
bemaschinerie ausgesetzt, die Konsumtionsentscheidungen begiinstigt.

63 Ebd., S. 20 ff.
64 Vgl. R. Schwegmann: Nacht-Orte, S. 55 ff.

65 Vgl. F. Cochoy: Exploring the commercial space with a smartphone.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | RAPHAEL SCHWEGMANN

Dennoch ermdglichen die visualisierten Elemente auf dem Smartphone erst
sein Handeln und Entscheiden. In einem reziproken Reproduktionsprozess wir-
ken emotionale Faktoren (Neugier, Atmosphére, Faszination), technische Infra-
strukturen (wie das Smartphone und mit ihm verkniipfte Geoapplikationen) und
konkretes Handeln (Entscheidungen fiir oder gegen Mobilitit und Konsum) in,
an und durch Orte(n) zusammen.

F) FAzZIT: MOBILE ORTE NACHTLICHER OKONOMIE

Folgende iibergreifende Ergebnisse der eingangs erwdhnten und hier aufgegrif-
fenen Studien lassen sich nun konstatieren: Erstens ist Nacht als stadtpolitisches,
Okonomie anleitendes Konzept schon seit der Moderne mobil. Dennoch sind
»wNightscapes«® zugleich auch fixiert, an konkrete Orte gebunden und so auch
physisch oder digital (iiber Geoapplikationen), in jedem Fall aber real, d.h. wirk-
lichkeitskonstituierend erfahrbar. Zweitens entpuppen sich Néchte immer als
machtdurchtrinkte Rdume und Zeiten, die gleichzeitig ermoglichend, stimulie-
rend und integrativ, aber auch exklusiv und differenzierend wirken konnen.
Denn sie sind mobil und mobilisierend, 6konomisiert und 6konomisierend, kul-
turalisiert und kulturalisierend. Durch den unterschiedlichen Zugang zu Ressour-
cen konnen Néchte aber ebenso als immobil bzw. immobilisierend gelesen wer-
den, als digital nicht zugénglich, 6konomischen Gesetzen nicht dermafien stark
gehorchend und nicht gleichermaflen stark kulturalisiert wie der Tag. Diese
Asymmetrien sollen deshalb hervorgehoben werden, um die Nacht als einen he-
terodoxen Raum, eine widerspriichliche Zeit zu charakterisieren, die stark vom
jeweiligen Kontext und der Perspektive, vom Blickwinkel auf Nacht abhéngt.
Wenn man Nacht in diesem Sinne als nicht nur rdumliche, sondern ebenso zeitli-
che Segregation liest,%” konnen Nightscapes drittens als iiberaus ambivalentes
Phinomen erkléart werden, die viertens als Prozesse stindigem Wandel durch un-
terschiedliche, sich verindernde Einfliisse unterliegen kénnen.®®

66 Vgl. Boyd, Jade: »Producing Vancouver’s (hetero)normative nightscape«, in: Gender,
Place & Culture 17 (2) (2010), S. 169-189; P. Chatterton/R. Hollands: Urban
nightscapes; R. Schwegmann: Nacht-Orte.

67 Vgl. Pohl, Thomas: Entgrenzte Stadt: Raumliche Fragmentierung und zeitliche Flexi-
bilisierung in der Spatmoderne, Bielefeld: Transcript 2009, S. 142.

68 Vgl. auch R. Schwegmann: Nacht-Orte, S. 52 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OKONOMIE VERORTEN | 197

Nacht wirkt zudem in vierfacher Hinsicht als Stimulator der Okonomie:®
erstens als Raum und Zeit des unmittelbaren néchtlichen Konsums und der Ar-
beit, als eigenstindiger Markt, der mit tiglichen Okonomien vielfach verwoben
ist und somit direkte und indirekte Auswirkungen auf vielerlei andere Okono-
mien hat; zweitens als Raum und Zeit der Anhaufung von sozialem Kapital (z.B.
durch Spendieren eines Drinks), das wiederum in 6konomisches Kapital in Form
von Geschiftsbeziehungen umgewandelt werden kann;” drittens als Raum und
Zeit des Vergniigens, das als notwendiger Ausgleich zum téglichen geschéftigen
Treiben die okonomische Leistungsfahigkeit der Nachtgénger reproduzieren
kann; viertens als faszinierender Diskurs und wirklichkeitsrealisierende Praxis
der Inszenierung von Lebensqualitdt und pulsierender Nachtkultur, wodurch im
Stadtewettbewerb Menschen und so auch Kapital angezogen werden konnen,
was wiederum zur Reproduktion des Modells der kommodifizierten, inwertge-
setzten, »nutzbaren< Nacht durch konkrete Handlungsanleitung beitrdgt und in
Form von policy mobility zirkulieren und an anderen Orten sowie zu anderen
Zeiten adaptiert bzw. modifizierend ibernommen werden kann.

Urbanes Nachtleben kann dabei als >reisendes< und zugleich an konkrete Or-
te gekoppeltes Konzept betrachtet werden, das sowohl diskursive als auch prak-
tisch-materielle Entsprechungen aufweist, die einander reziprok bedingen. Reali-
sierung erfahrt dieses Konzept gerade im Prozess der raum-zeitlichen Mobilisie-
rung, die sowohl grundsitzliche Reproduktion als auch moderate Modifikationen
in dessen muliplen Geschichten und Geographien bedeutet. In diesem Kontext
muss besonders betont werden, dass sich >Reisen< nicht »nur< auf rdumliche
Ortswechsel beschréinkt: Néchte sind, wie der vorliegende kurze Abriss anzudeu-
ten versuchte, 6konomisierte und zugleich 6konomisierende »Zeit-Reisende< par
excellence.

69 Vgl ebd., S. 71f., 134f.
70 Vgl. Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteils-
kraft, Ubersetzt von Bernd Schwibs, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dok.org/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:

:32. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Philosophie des virtuellen Ortes

TOBIAS HOLISCHKA

EINLEITUNG

Das Zeitalter der computergestiitzten und vernetzten Kommunikation hat in rela-
tiv kurzer Zeit zu tiefgreifenden Verdnderungen in der Lebenswelt vieler Men-
schen gefiihrt. Diese Verdnderungen bediirfen einer wissenschaftlichen Reflexi-
on der unterschiedlichsten Disziplinen und kénnen in vielfacher Weise interpre-
tiert werden. Die Wahl der dafiir verwendeten Konzepte ist ausschlaggebend fiir
den Umfang der daraus hervorgehenden Erkldrungen: Je spezialisierter eine
Analyse angelegt ist, desto weniger vermag sie die mit den neuen Medien ein-
hergehenden Phédnomene als Ganzes zu begreifen. Fragen nach den technischen
Grundlagen, nach Kommunikationsmodellen, Machtstrukturen, Bildungswerten,
Darstellungsformen und gesellschaftlichen Partizipationsmoglichkeiten erhellen
wichtige, aber sehr spezifische Problemlagen. Umfassendere Erkldrungsmodelle
erfordern jedoch ein Zuriicktreten im Sinne einer Erweiterung des zu untersu-
chenden Gegenstandes. Dieser Beitrag! unternimmt den Versuch, computergene-
rierte Virtualitdt mit dem Ansatz der Ortsphdnomenologie zu verbinden und auf
diese Weise zu einem neuen und umfassenden Erkldrungskonzept zu gelangen.
Es zeigt sich, dass der Ort als versammelndes Ereignis eine Briicke zu schlagen
vermag zwischen der menschlichen Lebenswelt und den davon scheinbar ent-
riickten neuen virtuellen Umgebungen.

1 Es handelt sich um eine Kurzdarstellung ausgewéhlter Aspekte meines Dissertations-
projekts, das im Friithjahr 2016 unter dem Namen CyberPlaces. Philosophische Annd-

herungen an den virtuellen Ort bei transcript erschienen ist.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | ToBiAS HOLISCHKA

RAUM UND ORT IN VIRTUELLEN UMGEBUNGEN

Wann immer wir uns die Frage stellen, wo sich eine Person oder ein Objekt be-
findet, ist schnell von Raum die Rede. Menschen versammeln sich im offentli-
chen Raum, Mobel verschonern den Wohnraum, Eventualititen residieren im
Moglichkeitsraum, und alles Stoffliche tiberhaupt wird vom Weltraum gefasst.
An dieser Vorstellung ist nichts auszusetzen, sofern sie sich gewahr bleibt, dass
Raum ein abstraktes Konzept bezeichnet, das der Physik entlehnt ist und darin
eine sich in drei Dimensionen erstreckende geometrische Gréfle reprasentiert. Im
Sinne etwa der Innenarchitektur ist es natiirlich von Bedeutung zu wissen, wie
viel Platz in einem Zimmer zu Einrichtungszwecken zur Verfiigung steht. Die
Gefahr dieser abstrakten Hinsicht besteht in ihrer Verabsolutierung. Die eigenen
vier Wénde und alle sich darin befindenden Gegenstéinde lassen sich mit geo-
metrischen Einheiten in ihrer Ausdehnung benennen. Eine derartige Beschrei-
bung erfasst jedoch gerade nicht das, was dieses Zimmer als das eigene Heim
charakterisiert, sondern reduziert es auf eine Sammlung messbarer Daten. Genau
hier setzt die Ortsphdnomenologie an, indem sie den abstrakten Raum vom Phé-
nomen des Ortes unterscheidet. Der Begriff Ort richtet sich demnach am subjek-
tiven Erleben aus, an der Art und Weise, wie sich dieses Phinomen ereignet?
und uns im Akt des Erfahrens entgegentritt. Die Ortsphdnomenologie beschreibt
und bestimmt den Unterschied zwischen Heimat und Fremde, Sakralbau und
profaner Turnhalle, zwischen anonymen Transitrdumen und behaglichen Gast-
stuben. Die rdumliche Ausdehnung spielt dabei nur eine untergeordnete Rolle.
Es geht vielmehr um ein unvoreingenommenes Betrachten dessen, wo wir uns
befinden.

Ebendieses Wo? offenbart sich als entscheidender Schliissel zum Versténd-
nis von Virtualitidt. Im Umgang mit moderner Computertechnologie zeigt sich
ein grundlegender Ortsbezug schon auf sprachlicher Ebene: E-Mails befinden
sich in Postfachern und Dateien in Ordnern, virtuelle Gesprache finden in Chat-
rooms statt, Dokumente werden heruntergeladen und gespeichert. Man spricht
vom Globalen Dorf’, wenn die Vernetzung der Internet-Community den Ein-
druck erzeugt, dass die rdumliche Distanz ihrer Mitglieder zunehmend an Be-

2 Vgl. Casey, Edward S.: »Wom Raum zum Ort in kiirzester Zeit. Phdinomenologische
Prolegomena, in: Phanomenologische Forschungen 2003, S. 55-95, hier S. 74.

3 Vgl. McLuhan, Marshall/Powers, Bruce R./Leonhardt, Claus-Peter: The Global Vil-
lage. Der Weg der Mediengesellschaft in das 21. Jahrhundert, Paderborn: Junfermann
1995.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 201

deutung verliert. Edward Casey, einer der einflussreichsten Ortsphilosophen,
stellt dieses Verstdndnis dezidiert in den Kontext der Phénomenologie:

»] seem to share the ysame space« with others who are in fact stationed elsewhere on the
planet. This virtual coimplacement can occur in image or word, or in both. The compara-
tive coziness and discreteness of such compresence — its sense of having boundaries if not

definite limits — makes it a genuine, if not fully understood, phenomenon of place.«*

Es liegt also nahe, diese Spur weiter zu verfolgen. Bereits in den 1990er Jahren
etablierte sich ein Begriff, der die Frage nach der Position virtueller Entitdten
metaphorisch zu verdeutlichen suchte: CyberSpace, dem Wort nach ein kyberne-
tisch erzeugter Raum, gilt seither als inhaltlich unbestimmter Platzhalter fiir den
Verbleib von Inhalten des World Wide Web mitsamt den sich aus der internetba-
sierten Kommunikation ergebenden sozialen Phinomenen. Im erweiterten Sinne
bezieht er sich auch auf komplexere virtuelle Umgebungen, wie etwa die von
Computerspielen. Legt man die Logik des Raumes als geometrische Konstrukti-
on’ an den Begriff CyberSpace an, so offenbaren sich eine Reihe impliziter An-
nahmen, die damit einhergehen. Sie entstammen der technischen Sphére, in der
Programmierer und Designer virtuelle Umgebungen konstruieren, und iibertra-
gen sich auf das Verstidndnis der Anwender. Zunidchst beschreibt CyberSpace ei-
nen abstrakten virtuellen Datenraum, der in zwei oder drei Dimensionen mithilfe
des kartesischen Koordinatensystems strukturiert ist. Die Elemente auf dem Mo-
nitor haben eine definierte Grofle entsprechend der Bildschirmauflésung und ei-
ne relative Position zueinander. Sie sind in dieser strukturellen Sichtweise trotz
inhaltlicher Unterschiede als homogen zu bezeichnen. IThre Anordnung unterliegt
den Regeln des Designs, das sich wiederum an der zu erzielenden Wirkung ori-
entiert. Ferner wird der virtuelle Raum isotrop gedacht, also unabhéngig von der
Position des Anwenders, der diese in gewissem Malle ohnehin selbststindig be-
stimmen kann, und daher ebenso unabhéngig von dessen Richtung, die sich aus
diesem Wechsel der Position ergibt. AuBlerdem wird der virtuelle Raum als un-
endlich und kontinuierlich verstanden. Er selbst hat keine relevanten Eigenschaf-
ten, sondern dient gewissermafen als Container fiir virtuelle Objekte, der sich

4 Casey, Edward S.: The Fate of Place. A Philosophical History. Berkeley/Los Angeles/
London: Univ. of California Press 1997, S. xiv.

5 Siehe dazu etwa Panofsky, Erwin: »Die Perspektive als »symbolische Form«, in:
Ders.: Aufsdtze zu Grundfragen der Kunstwissenschaft, hg. von Hariolf Oberer und
Egon Verheyen, Berlin: Spiess 1980, S. 99-167, hier S. 101.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | ToBiAS HOLISCHKA

prinzipiell ins Unendliche erweitern liee, sofern die dafiir notwendige Rechen-
leistung gegeben ist.

Das World Wide Web als Raum zu denken konkretisiert sich also entspre-
chend folgenderweise: Die dezentrale Vernetzung von Servern und Heimcompu-
tern schafft eine virtuelle Umgebung, die alle Internetseiten umfasst. Einige da-
von sind nicht frei zugénglich (passwortgeschiitzt, VPNs, P2P-Netze etc.), je-
doch grundsitzlich gleichermallen aufrufbar. Jede Seite ist mit einer individuel-
len Adresse versehen, die sie von den anderen abgrenzt. Die Ausdehnung des
virtuellen Raumes ist kaum konkret bestimmbar. Nach dem derzeitigen techni-
schen Stand konnen etwa 340 Sextillionen (2'?%) Adressen vergeben werden. Ei-
nen Uberblick dariiber, wie viele tatsichlich in Gebrauch sind, hat niemand. Jede
Zidhlung der konkret vorhandenen Internetseiten scheitert schon daran, dass ein-
zelne Anfragen an eine Suchmaschine viele weitere Seiten generieren, um die
Ergebnisse darzustellen. In dieser Hinsicht vergroBert sich der CyberSpace also
bereits durch den Versuch, ihn auf diese Weise in seiner Gesamtheit zu erfassen.
Ebenso unbegrenzt ist der Raum der Computerspicle. Dem Entwickler steht eine
dreidimensionale homogene und isotrope Matrix zur Verfiigung, in die er grafi-
sche Elemente einbettet und relativ zueinander ausrichtet. Bei manchen Spielen
stehen Algorithmen zur Verfligung, die die Spielwelt entsprechend den Aktivita-
ten des Spielers sukzessive automatisch erweitern, bis hin zu einem (derzeit)
technisch bedingten Maximum, das einem Vielfachen der Oberfliche unserer
Erde entspricht.’ Die Ausdehnung des virtuellen Raumes unterliegt also techni-
schen Beschrinkungen (insbesondere Rechen- und Speicherleistung, jedoch
auch nur fiir den Anspruch einer gleichzeitigen Darstellung aller Inhalte), dem
Begriff nach hat er jedoch eine unendliche Ausdehnung. Die Gesamtheit dieser
Konzeption und insbesondere ihre Auswirkungen auf den Menschen werden in
einem zweiten Schritt von den verschiedenen Disziplinen analysiert. Die Sozio-
logie etwa sicht sich mit der grundsétzlichen Frage konfrontiert, wie soziale In-
teraktion in einem Raum stattfinden kann, der zwar Néhe und Distanz nivelliert,
eine personliche Begegnung jedoch unterbindet.

Diese Darstellung eines abstrakten Raumes steht geradezu diametral entge-
gengesetzt zum Erleben des Nutzers. Sein Anliegen ist nicht die Konstruktion
einer virtuellen Umgebung, sondern vielmehr deren praktische Nutzung, fiir die
die Art der Erzeugung letztlich unerheblich ist. Jenseits des technischen Hinter-

6 Als Beispiel sei das Spiel Minecraft angefiihrt, dessen Welt iiber eine theoretische
GroBe von 3,6 Milliarden Quadratkilometern verfiigt. Siehe dazu: Holischka, Tobias:
CyberPlaces. Philosophische Anndherungen an den virtuellen Ort, Bielefeld:
transcript 2016, S. 44 und S. 87.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 203

grundes stellen sich virtuelle Umgebungen als etwas dar, das subjektiv erlebt
werden kann. Um diese Phdnomene zu beschreiben ist das Konzept des Raumes
als Abstraktion unangebracht. Das konkrete Erleben schon beim Start eines Pri-
vatcomputers konfrontiert den Nutzer mit einem virtuellen Ort. Der Desktop ist
einem Schreibtisch funktional nachempfunden. Er versammelt verschiedene
Elemente in sich, die als Ausgangspunkt fiir weitere Tétigkeiten dienen. So las-
sen sich virtuelle Fenster 6ffnen, um Dateien in Ordnern zu betrachten und zu
bearbeiten, in etwa so, wie man mit einer Aktenmappe verfahren wiirde. Ein
Schreibprogramm wiederum dient zum Anfertigen und Verdndern von Doku-
menten. Es bietet eine Umgebung, die seinerseits in Anlehnung an das konventi-
onelle Schreiben mit einer Schreibmaschine alle dafiir notwendigen Funktionen
bereitstellt. Ungeachtet der technischen Hintergriinde wird der Anwender an ei-
nen virtuellen Ort und in eine entsprechende Situation versetzt, die mit Empfin-
dungen von Privatheit, Arbeitsatmosphére, Konzentration und Kreativitit konno-
tiert ist. Das abstrakte Konzept des CyberSpace findet in diesem konkreten Er-
lebnisraum keinen Ankniipfungspunkt.

Insbesondere der Ort, an dem sich elektronische Daten befinden, wird viel-
mehr im Sinne eines Containers verstanden. Daten werden als ,im Computer’
oder ,auf der Festplatte’ abgespeichert gedacht, ohne dass man mit dem Finger
auf die exakte Position innerhalb des Gerits deuten konnte. Obgleich sie in vir-
tuellen Ordnern organisiert sind, ldsst sich diese Vorstellung analogisch be-
schreiben als eine Kiste gefiillt mit Baukldtzchen, die darin mehr oder weniger
chaotisch herumliegen. Dabei spielt auch das Bewusstsein davon eine Rolle,
dass digitale Information stets auf einen materiellen Triger angewiesen ist. Vor
diesem Hintergrund werden besonders mobile Datentrédger wie USB-Sticks als
Container verstanden, mit denen Daten die matericlle Wirklichkeit von einem
Computer zum anderen durchqueren konnen. Der Datentriger wird als Ort be-
griffen, an dem sich konkrete, personliche Daten befinden, und nicht etwa als
abstrakter Raum.

Dem Schreibprogramm sehr &hnlich ist der E-Mail-Client. Er bringt den Pri-
vatcomputer mit einem virtuellen Postfach in Verbindung, iiber welches Nach-
richten empfangen und versendet werden konnen. Auch das Postfach wird als
Ort erlebt, an dem vertrauliche Nachrichten ausgetauscht werden, die sorgsam
formuliert und verwaltet werden. Die Inhomogenitit dieser Elemente wird in der
Bedeutung ersichtlich, die der Nutzer den verschiedenen Nachrichten beimisst:
E-Mails von engen Freunden oder beruflichen Vorgesetzten haben einen anderen
Wert als etwa anonyme Newsletter-Nachrichten, wenngleich sie auf technischer
Ebene in gleicher Weise behandelt werden. Der Browser wiederum erdffnet den
Zugang zum World Wide Web. In der Perspektive des CyberSpace steht dem

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | ToBiAS HOLISCHKA

Nutzer darin ein Fenster zu einem unendlichen Datenraum mit interaktiven Ele-
menten und hochvernetzter Kommunikation offen. Die tatsdchliche Erfahrung
beginnt jedoch zunéchst mit einer Startseite, bei der es sich gewohnlich um die
einer Suchmaschine handelt. Von dort aus — man beachte besonders in diesem
Umfeld die ortszentrierte Sprechweise — surft der Nutzer zu weiteren Seiten, in-
dem er sich mit Hilfe von Links vorarbeitet. Insbesondere hier offenbart sich ei-
ne Anisotropie in der Erfahrung des Nutzers, insofern es fiir ihn durchaus einen
Unterschied macht, auf welchem Wege er eine Seite erreicht. Auch deren Inho-
mogenitit wird deutlich, wenn wir etwa ein Online-Banking-Portal mit einem
offentlichen Diskussionsforum vergleichen. Wéhrend sich Ersteres insbesondere
durch stark abgesicherte Privatheit auszeichnet, liegt der Sinn von letzterem im
genauen Gegenteil. Der Begriff des CyberSpace entspricht also nicht den Phé-
nomenen, die dem Nutzer im Umgang mit seinem Computer entgegentreten. Die
eingangs erwihnte Metapher vom Globalen Dorf im Sinne eines virtuellen Zu-
sammenriickens der hochvernetzten weltweiten Internetgemeinschaft spielt
dementsprechend gerade nicht auf ein etwa durch Solidaritdt iberwundenes Ver-
lorensein im abstrakten Datenraum an, sondern vielmehr auf das Erleben von
virtuellen Orten, die die Nutzer in sich versammeln und einander néherbringen.
Aus diesem Grund scheint mir der Begriff CyberPlace deutlich addquater zu
sein, insofern er die technischen Hintergriinde zugunsten einer Fokussierung auf
erlebte Inhalte ausblendet.

Noch deutlicher erscheint das Phédnomen des virtuellen Ortes im Zusammen-
hang mit zeitgendssischen dreidimensionalen Computerspielen. In der Regel bil-
det hier die Verortung in einer virtuellen Umgebung die Grundlage der Spielme-
chanik. Meist geht es dabei darum, allgemein gesprochen, Orte zu entdecken, zu
erobern und zu verteidigen. Die Spielwelten dhneln funktional den Spielbrettern
konventioneller Brettspiele, sind aber vor dem Hintergrund der technischen
Moglichkeiten verbliiffend eindrucksvoll. Insbesondere bei Computerspielen ist
jedoch zu beachten, dass sie, obwohl sie in einigen Féllen der materiellen Wirk-
lichkeit ihrem Aussehen nach auffallend deutlich &hneln, keineswegs den An-
spruch erheben, sich als Teil dieser zu verstehen. IThren Bezug zur Wirklichkeit
werden wir an spéterer Stelle ausfiihrlich besprechen.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 205

DIE DREI ASPEKTE DER VIRTUELLEN VERORTUNG

Wie bereits dargestellt, treten virtuelle Orte in vielen verschiedenen Arten inner-
halb virtueller Umgebungen auf. Wenngleich dabei jeweils der Ort als Phéno-
men zutage tritt, so lassen sich vor dem Anspruch, alle virtuellen Orte zu syste-
matisieren, drei grundlegende Aspekte betonen.’

Als Wiederverortung ist eine Verortung von in der Alltagswelt gegebenen
Ortskonzepten in virtuellen Umgebungen unter Zuhilfenahme einer symbolhaf-
ten Darstellung von Computerfunktionen zu bezeichnen. Das Beispiel des Text-
verarbeitungsprogramms ist dafiir paradigmatisch, indem es die konventionelle
Umgebung fiir das Verfassen von Texten virtualisiert und auch weitergehende
Funktionen darin symbolhaft einbettet. Diese Form ergibt sich keineswegs aus
technischen Anforderungen und kénnte darauf bezogen auch voéllig anders reali-
siert werden. Stattdessen wird hier ein weitldufig bekannter Ort ins Virtuelle
adaptiert, um eine fiir den Anwender vertraute Umgebung zu schaffen. Im Sinne
der Wiederverortung erhilt ein virtueller Ort seine Bedeutung aus der materiel-
len Alltagswelt. Als weiteres Beispiel ist hier das virtuelle Schachspiel aufzufiih-
ren. Das konventionelle Spielprinzip und der Sinn seiner Bestandteile bleiben
dabei vollstdndig erhalten, lediglich der Ort wird ins Virtuelle verlagert.

In Abgrenzung dazu findet eine Neuverortung statt, wenn Fragmente des
Denkmoglichen oder des Fiktiven, die ihrerseits der materiellen Wirklichkeit
entspringen, im Virtuellen verortet werden. Derartige virtuelle Orte beziehen
sich nicht auf Vorlagen in der Alltagswelt, sondern stellen insofern neue Orte
dar, als sie das Potenzial technischer Virtualitét zur Darstellung ortlicher Sinnzu-
sammenhénge ausschopfen, insbesondere im Zusammenhang mit komplexen
Computerspielen. Auch auBlerhalb dieses Kontexts finden sich Neuverortungen,
etwa am Beispiel von sozialen Netzwerken und Internetforen. Sie kdnnen als Or-
te der hochvernetzten asynchronen Kommunikation verstanden werden, wie sie
als solche in der Alltagswelt nicht vorkommen.

In Anlehnung an die bereits angesprochene notwendige materielle Verortung
von digitaler Information entspricht der Wiederverortung und der Neuverortung
stets eine Riickverortung in der materiellen Wirklichkeit. Virtuelle Orte bedin-
gen stets technische Systeme, die sie technisch hervorbringen und aufrechterhal-
ten, und die dabei selbst verortet sind. Die Vorstellung einer unabhéngigen Exis-
tenz von virtuellen Welten ist in vielerlei Hinsichten, von denen wir noch einige
beleuchten werden, illusorisch. Umso mehr gilt es hervorzuheben, dass mit der
quantitativen Zunahme von virtuellen Orten auch zunehmend Orte der Alltags-

7 Vgl dazu T. Holischka: CyberPlaces, S. 21 f.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | ToBiAS HOLISCHKA

welt fiir die technische Fundierung belegt werden. Die Riickverortung zeigt sich
anhand von Computern, die etwa in Biiros und Privatrdumen ihren Platz bean-
spruchen, als auch besonders anschaulich an der wachsenden Zahl der Rechen-
zentren, die die Server zur Erzeugung von virtuellen Umgebungen beherbergen.
In dieser Hinsicht kann von einer zweifachen Verortung gesprochen werden —
zum einen im Virtuellen, zum anderen in technischen Systemen in der Alltags-
welt.

Obgleich sowohl die Wiederverortung als auch die Neuverortung in der All-
tagswelt verwurzelt sind und sich die Riickverortung wiederum als Auswirkung
auf dieselbe verstehen lésst, ist diese Differenzierung nicht zirkuldr. Zwar kon-
nen Formen der Riickverortung zum inhaltlichen Ausgangspunkt fiir ihre beiden
Pendants werden, doch ist ihr Verhiltnis nicht symmetrisch, insofern nicht je-
dem virtuellen Ort ein materieller entspricht. Vielmehr ergibt sich daraus ein
proportionaler Zusammenhang von Virtualisierung und Technisierung der All-
tagswelt, der davon ausgehend gesellschaftliche Fragen etwa im Hinblick auf Si-
cherheit und Kontrolle aufwirft.

ZWISCHEN MOGLICHKEIT UND FIKTION

Nach der Abgrenzung des CyberPlace vom CyberSpace und seiner dreigliedri-
gen Differenzierung sei nun der Blick auf den Begriff des Virtuellen selbst ge-
lenkt, um dessen Wesen niher zu bestimmen.® Er hat seine etymologische Wur-
zel im lateinischen virtus, das sowohl mit Tugend oder Tiichtigkeit, aber auch
mit Kraft (vis) tibersetzt werden kann. Virtus entspricht wiederum dem grie-
chischen dvvauug, das seinerseits konkurrierend mit potentia Verwendung findet
und dazu eine gewisse inhaltliche Uberschneidung aufweist. Potentia meint im
Sinne der aristotelischen Metaphysik eine noch nicht realisierte Moglichkeit, die
ein Vermogen einschlieBt, das sich im Akt verwirklicht. Es handelt sich dabei
nicht um eine beliebige denkmogliche Kontingenz, sondern um eine Veranla-
gung auf ein konkretes Ziel hin. So ist etwa im Kirschkern der Kirschbaum be-
reits als Moglichkeit oder Potentialitdt angelegt und realisiert sich im Zuge des
Wachstumsprozesses. An dieser Stelle ist festzuhalten, dass der Begriff der
Maoglichkeit im Sinne von potentia nicht der Wirklichkeit gegeniibersteht, son-

8 Vgl. dazu Roth, Peter: »Virtualis als Sprachschépfung mittelalterlicher Theologen«,
in: Ders. u. a. (Hg.), Die Anwesenheit des Abwesenden, Augsburg: Willner 2000, S.
33-42, hier S. 33 ff.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 207

dern die Wirklichkeit vielmehr als Sonderform der Moglichkeit zu fassen ist,
niamlich als diejenige, die realisiert wurde.

Hinsichtlich des Bezugs zur Wirklichkeit grenzt sich der Begriff der Virtua-
litdt jedoch von dem der Potentialitdt in einem wichtigen Detail ab. Im Gegen-
satz zur reinen Moglichkeit wirkt die Virtualitdt ndmlich bereits aktiv als Kraft
in die Wirklichkeit hinein. Bereits die scholastische Tradition verwendet dieses
Konzept, um die Anwesenheit des Leibes Christi in der Eucharistie an verschie-
denen Orten zu beschreiben: In natiirlicher Weise (modo naturali) sei er nur an
einem Ort, der Kraft nach (modo virtuali) konne er jedoch an mehreren Orten
zugleich sein.’ Virtualitit erweist sich in dieser Auffassung also nicht als der
Wirklichkeit entgegengesetzt, sondern vielmehr als immaterielles Pendant zur
Korperlichkeit. Die Wirkung, die Virtualitdt in die Wirklichkeit hinein entfaltet,
ist keineswegs Illusion oder gar Tauschung. Ausgehend von dieser Begriffsbe-
stimmung erweist sich der virtuelle Ort seiner Kraft nach als Teil der Wirklich-
keit, wenngleich er nicht materiell zu fassen ist.

Dieses Verhiltnis ldsst sich anhand des berithmten Beispiels der hundert Ta-
ler'” von Immanuel Kant verdeutlichen: wenn hundert gedachte Taler sich in
nichts weiter als dem Modus der Existenz von hundert wirklichen Talern unter-
scheiden, dann ldsst sich diese Beziehung auch auf hundert virtuelle Taler iiber-
tragen. Und ebendies praktizieren wir tagtiglich im bargeldlosen Zahlungsver-
kehr. Das Geld auf einem Girokonto steht uns virtuell zu Verfiigung und entfal-
tet seine Wirkung, wenn wir mit einer Kreditkarte unseren Einkauf bezahlen.
Auch wenn es sich bei einer Bank miihelos in materielles Bargeld tauschen lésst,
so kdmen wir kaum auf die Idee, dem virtuellen Geld eine geringere Wirkung im
Sinne von Wert zuzuschreiben. Der bargeldlose Zahlungsverkehr erweist sich
als vollig alltdglicher Umgang mit Virtualitét, und die Frage nach dem Ort unse-
res virtuellen Kapitals verweist uns auf das Girokonto als virtuellen Ort. Im Sin-
ne der Wiederverortung adaptiert er das Prinzip konventioneller Orte der Auf-
bewahrung von Vermogen, wie etwa den Tresor oder das Sparschwein, und
vollzieht seine Riickverortung in Kreditkarten-Terminals, Bargeldautomaten und
den Grofrechnern von Banken.

9 Hildebertus Cenomenensis: De sacramento altaris, PL 171, 1150C-1151A. Zit. n. P.
Roth: Virtualis als Sprachschopfung mittelalterlicher Theologen, S. 36.

10 Vgl. Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Origi-
nalausgabe hg. von Jens Zimmermann, mit einer Bibliographie von Heiner Klemme,
Hamburg: Meiner 2003, A 599 ff. und B 106.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | ToBiAS HOLISCHKA

Kant legt seinem Beispiel von den hundert Talern jedoch einen Moglich-
keitsbegriff zugrunde, der sich von dem des klassischen Verstidndnisses unter-
scheidet. Wihrend die aristotelische Potenzialitit ein konkretes, noch nicht ver-
wirklichtes Vermdgen meint, bezieht sich Kant auf Possibilitdt im Sinne eines
Modus von Existenz zwischen Wirklichkeit und Notwendigkeit. Die klassische
Verwendungsweise definiert den Begriff der Virtualitdt hinsichtlich des Bezugs
zur Wirklichkeit, wohingegen uns der modale Gebrauch einen Hinweis darauf
gibt, was Virtualitét inhaltlich zu illustrieren vermag. Ferner verweist die letztere
Form weniger auf Virtualitdt im Sinne der Wiederverortung einzelner Ortsphé-
nomene, sondern vielmehr auf virtuelle Welten in einer umfassenderen Hinsicht,
wie sie sich etwa in komplexen Multiplayer-Computerspielen findet.

Historisch l4sst sich das Konzept der modalen Mdglichkeit bereits bei Gott-
fried W. Leibniz!! in einer Weise aufzeigen, die zum Verstindnis virtueller Wel-
ten einen wichtigen Ausgangspunkt darstellt. Er fasst alles ontologisch Mogli-
che, auch das sich gegenseitig als unvertraglich ausschlieBende, als in mdglichen
Welten existent, aus deren Menge Gott die beste aller méglichen Welten wihlt
und schlieBlich realisiert. Saul A. Kripke!? interpretiert modallogische Aussagen
vor diesem Hintergrund und ergénzt sie um eine Relation zwischen mdglichen
Welten. Er versteht modale Operatoren als Quantifikatoren von Sitzen iiber
mogliche Welten: Demnach heilit eine Aussage dann méglich oder kontingent,
wenn sie in mindestens einer (moglichen) Welt wahr ist. Handelt es sich dabei
um unsere Welt, dann sprechen wir von Wirklichkeit. Unmdglich ist eine Aussa-
ge, die in keiner Welt wahr ist, notwendig dagegen, wenn sie in allen Welten
wabhr ist. Auf diese Weise lassen sich nun irreale Konditionalsétze in einer neuen
Herangehensweise untersuchen, insofern sie Kripke zufolge als mogliche Welten
beschrieben werden konnen, in denen sie Geltung haben. Der Satz »Wenn Platon
einen Sohn gehabt hétte, dann ...« konstituiert also entsprechend Kripkes Theo-
rie eine mogliche Welt, in der er zutrifft, die hinsichtlich ihres Bezugs zu unserer
Realitdt untersucht werden kann. Kripke postuliert hier jedoch keineswegs paral-
lele Wirklichkeiten:

11 Vgl. Leibniz, Gottfried W.: Die Theodizee. Zweite, durch ein Literaturverzeichnis
und einen einf. Essay von Morris Stockhammer erginzte Auflage, Hamburg: Meiner
1968.

12 Vgl. Kripke, Saul A.: Name und Notwendigkeit, iibers. von Ursula Wolf, Frankfurt
am Main: Suhrkamp 1981.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 209

»Eine mogliche Welt ist kein fernes Land, auf das wir stoen oder das wir durch ein Fern-
rohr betrachten. [...] Eine mogliche Welt ist gegeben durch die deskriptiven Bedingungen,
die wir mit ihr verbinden. [...] >Mogliche Welten< werden festgesetzt (stipulated), und

nicht durch starke Fernrohre entdeckt.«'?

Kripkes Ansatz kann allerdings nicht erkldren, warum unmdogliche Welten nicht
existieren konnen, denn einer reinen Festsetzung gedanklicher Entitdten steht
nichts im Wege. Vor diesem Hintergrund geht David K. Lewis'* iiber Kripke
hinaus, indem er von einem modalen Realismus ausgeht: Die Wahrheitsbedin-
gungen modaler Aussagen lassen sich Lewis zufolge nur dann vollumfinglich
explizieren, wenn sie als real existierend angesehen werden. Wihrend also die
reine Vorstellung einer unmoglichen Welt im Sinne von Kripke allein noch kein
Problem ergibt, so verletzt dagegen die Behauptung, dass eine solche Welt auch
existiert, den Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch!® und ist erst deswegen
unmdglich.

Lewis’ modaler Realismus gilt als umstritten und die hier angerissenen Prob-
lemstellungen brauchen fiir die weitere Darstellung nicht weiter ausgebreitet zu
werden. Der Bezug zu virtuellen Welten liegt in dem Ansatz, sie als Explikatio-
nen moglicher Welten zu verstehen. In modallogischer Perspektive dhneln sie
moglichen Welten, insofern sie ebenfalls irrealen Konditionalsdtzen entstammen
und in dieser Hinsicht einen dhnlichen Bezug zur Wirklichkeit aufweisen. Die
virtuelle Welt beispielsweise eines Computerspiels geht also ebenso zunichst
von der Wirklichkeit aus und beschreibt dazu ihre charakteristischen Unter-
schiede, wihrend Gemeinsamkeiten implizit iibernommen werden. Folgerichtig
kann die computergenerierte Virtualitit in diesem Bezug metaphorisch als
Kripkes Teleskop verstanden werden, mit dessen Hilfe mogliche Welten darge-
stellt und betrachtet werden kénnen. Der modale Realismus nach Lewis wiede-
rum offenbart eine wichtige Grenze dieser Auffassung, denn demnach kénnen
unmdgliche Welten aus guten Griinden nicht nur nicht existieren, sondern auch
nicht virtualisiert werden. Virtuelle Welten diirfen also keine inhdrenten Wider-

13 Ebd. S. 54.

14 Vgl. Lewis, David K.: Counterfactuals, Oxford: Blackwell 1986 sowie Lewis, David
K.: »Counterpart Theory and Quantified Modal Logic«, in: Ders., Philosophical Pa-
pers: Volume I, New York, Oxford: Oxford Univ. Press 1983, S. 26-46.

15 Siehe Aristoteles zum Satz des ausgeschlossenen Widerspruchs: »[...] denn es ist nicht
moglich, da dasselbe demselben in derselben Beziehung zugleich zukomme und
nicht zukomme [...].« Aristoteles, Aristoteles: Metaphysik: Schriften zur Ersten Philo-
sophie, iibers. und hg. von Franz F. Schwarz, Stuttgart: Reclam 1993, IV 3, 1005b.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | ToBiAS HOLISCHKA

spriiche enthalten, um als Welten dargestellt werden zu kdnnen, wenngleich in-
haltliche Ungereimtheiten im Zuge eines Spielgeschehens natiirlich nicht als
derartige Widerspriiche angesehen werden konnen.

Virtuelle Welten beziehen sich in ihrer inhaltlichen Ausgestaltung nur selten
auf das rein Denkmdgliche, obgleich sie daraus im Rahmen der aufgezeigten
Grenzen schopfen konnen. Haufig orientieren sie sich an bereits bestehenden
fiktionalen Elementen, die sie in einen neuen Sinnzusammenhang bringen und
um Spielmechaniken ergénzen. Dies wiederum riickt sie in die Nahe von fiktio-
nalen Welten, zu denen sie ebenfalls beachtenswerte Parallelen aufweisen.

Wie auch mogliche Welten griinden fiktionale Welten zunéchst in der Wirk-
lichkeit und beziehen sich auch in weiten Teilen darauf. Thre charakteristischen
Besonderheiten ergeben sich jedoch erst in den Bereichen, die sie davon unter-
scheiden. Die Welt von Doyles Sherlock Holmes etwa fiihrt den Protagonisten
sowie dessen Freunde, Helfer und Antagonisten als fiktive Bausteine neu ein,
ebenso wie einige Schaupldtze der Handlung, die als fiktive Orte an anderer Stel-
le gewiirdigt werden sollten. Der iibergreifende Sinnhorizont jedoch entstammt
der Stadt London des spiten 18. und frithen 19. Jahrhunderts.!® Diese lokalen,
sozialen, politischen, 6konomischen usw. Grundlagen des Romans werden im-
plizit vorausgesetzt und lediglich nebenbei erwéhnt. Ein in dieser Welt angesetz-
tes Computerspiel zu Sherlock Holmes' konnte ebenso verfahren. Virtuelle
Welten bedienen sich also gelegentlich fiktionaler Welten als Schauplatz.

Beide unterscheiden sich jedoch in zwei wichtigen Punkten. Der erste betrifft
die sogenannten Leerstellen. Literarische Fiktion vermag ihre Schauplétze nicht
in allen Einzelheiten zu beschreiben, weil sie sich damit schlicht zu sehr aufhal-
ten wiirde. Sie begniigt sich mit der Darstellung markanter Details und iiberlésst
den Rest der Imagination des Lesers. Verfilmungen wiederum miissen diese
Leerstellen in weit groBerem Umfang fiillen, um ein glaubwiirdiges Szenario zu
erzeugen. In Roman und Film héngt die Darstellung jedoch maBgeblich davon
ab, was der Autor oder Regisseur dem Leser oder Zuschauer zeigen mdchte.
Letztere konnen stets nur die Perspektive einnehmen, die ihnen gewéhrt wird. Im

16 »Also miissen wir zugeben, dal wir selbst bei der unmoglichsten aller Welten, um
von ihr beeindruckt, verwirrt, verstort oder beriihrt zu sein, auf unsere Kenntnis der
wirklichen Welt bauen miissen. Mit anderen Worten, auch die unmdglichste Welt
muf, um eine solche zu sein, als Hintergrund immer das haben, was in der wirklichen
Welt moglich ist.« Eco, Umberto: Im Wald der Fiktionen. Sechs Streifziige durch die
Literatur. Harvard-Vorlesungen (Norton Lectures 1992-93), iibers. von B. Kroeber,
Miinchen/Wien: Hanser 1994, S. 112.

17 Siehe dazu etwa Sherlock Holmes jagt Jack the Ripper, Frogwares, 2009.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 211

Computerspiel hingegen hat der Spieler an vielen Stellen die Mdglichkeit, die
virtuelle Welt in gewissen Grenzen auf eigene Faust zu entdecken. Insbesondere
eine Detektiv-Adaption gewinnt ihren Reiz gerade erst im Ldsen von Rétseln
durch den Spieler. Um dessen spielerische Nachforschungen nicht véllig eindi-
mensional verlaufen zu lassen, muss die virtuelle Welt detaillierter ausgestaltet
sein, als es die Losung des Ratsels verlangt. Auf der Suche nach Hinweisen wird
der Spieler also beispielsweise Wandschrinke und Kommoden 6ffnen, die im
Vergleich zu Roman oder Film auch sinnvoll befiillt sein miissen, bevor er etwa
die Mordwaffe unter der Couch findet.

Die Problematik der Leerstellen ist wiederum eng mit der Interaktivitit vir-
tueller Welten verbunden, die sie von ihren fiktionalen und denkméglichen Pen-
dants in einem zweiten Punkt unterscheidet. Wahrend letztere als narrativ bzw.
modallogisch statisch zu bezeichnen sind, weil in ihnen keine Verdnderung ab-
seits der direkt vom Autor intendierten moglich ist, verfiigt der Nutzer in virtuel-
len Welten iiber einen deutlich hoheren Grad an Handlungsfreiheit. Dies wird
insbesondere an Muliplayer-Spielen deutlich, in denen mehrere Spieler gemein-
sam in derselben Welt interagieren.

Im Gegensatz zu den moglichen Welten der Modallogik sind fiktionale Wel-
ten nicht notwendig an die Bedingung der ontischen Konsistenz gebunden, da
ihr tatséchliches, reales Bestehen nicht behauptet wird. Die Autoren von Roma-
nen sind diesbeziiglich frei in ihrem Schaffen. Die Grenze der Fiktion wird je-
doch darin erreicht, dass sie von menschlicher Imagination abhingt. Wéhrend
denkmdgliche Welten auch solche umfassen, die nicht vorstellbar sind, so miis-
sen demgegeniiber fiktionale Welten von einem Autor imaginiert werden kon-
nen, um formuliert werden zu konnen. Virtuelle Welten stellen sich am Ende
dieser Untersuchung nun als Schnittmenge von moglichen und fiktionalen Wel-
ten heraus, die den Einschriankungen beider Pendants unterworfen sind. Virtuelle
Welten bedingen ontische Konsistenz, um in direkter Interaktion erfahrbare
Welten sein zu kdnnen. Zudem koénnen sie aus demselben Grund in unterschied-
licher Hinsicht den Boden der menschlichen Vorstellungskraft nicht iibersteigen,
wenngleich die technischen Voraussetzungen dafiir gegeben sind.

Auch an dieser Stelle ist noch einmal darauf hinzuweisen, dass diese Ein-
schrinkungen nur bedingt auf narrative Spielinhalte anzuwenden sind, sondern
sich vorrangig auf virtuelle Welten als Welten beziehen, denen diese Untersu-
chung gilt.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | ToBiAs HOLISCHKA

VIRTUELLE UND WIRKLICHE WELT(EN)

AbschlieBend widmen wir uns der Frage nach dem Bezug virtueller Welten zur
Wirklichkeit. Zunéchst ist hervorzuheben, dass der Begriff Welt bereits alles um-
fasst, was gegeben ist. Es macht keinen Sinn, von Welten im Plural zu sprechen.
Dennoch verwenden wir diesen Ausdruck, um Sinnzusammenhédnge zu referen-
zieren, die vermeintlich au8erhalb unserer Welt liegen, also etwa kontrafaktische
mogliche oder fiktive Welten. Dabei ist zu beachten, dass gerade die Abgren-
zung von unserer Welt eigentlich auf eine substanzielle Riickbindung hinweist,
denn diese beiden Arten von Welten bestehen ja gerade durch ihre Abgrenzung
zur Wirklichkeit. Fassen wir sie jedoch als das, was sie sind, nimlich mehr oder
weniger verfasste Gedankenkonstrukte, dann sind sie fiir sich genommen Teil
der Wirklichkeit. Die fiktive Welt von Sherlock Holmes etwa ist nicht wirklich,
aber als Geschichte ist sie es. Ebenso ist die beispielhafte mogliche Welt, in der
Platon einen Sohn hat, als Moglichkeit Teil der Wirklichkeit.

Fiir virtuelle Welten gilt dieselbe Relation.!® Als technische Konstruktion
geht sie kausal aus der Alltagswelt hervor und ist physikalisch an sie im Sinne
der Riickverortung gebunden. Des Weiteren verwendete sie auch inhaltlich Ele-
mente, die der Alltagswelt entstammen, indem sie deren Situationen und Be-
zugssysteme nachbildet. Noch enger erweist sich die Verbindung in den Berei-
chen der Sprache und der symbolischen Bedeutungen, aber auch den morali-
schen und rechtlichen Orientierungssystemen, die auch in virtuellen Welten na-
hezu dieselbe Geltung haben. Selbst das Prinzip des Spiels entstammt der All-
tagswelt. Nicht zu vergessen sind insbesondere auch die Nutzer, die nicht zuletzt
aufgrund ihrer korperlichen Bediirfnisse, aber auch aufgrund ihrer sozialen Be-
ziehungen stets an die Alltagswelt gebunden sind. Jeff Malpas bringt die Ver-
bindung von Virtualitdt und Wirklichkeit auf den Punkt: »The virtual is merely
another part or aspect of the everyday world. [...] There is thus only the one
world, and the virtual is a part of it.«"’

Virtuelle Umgebungen sind also in vielerlei Hinsicht eng mit der Alltagswelt
verwoben. Doch erst das Prinzip des Orfes erweist sich als verbindende Struktur,
die die computergenerierte Virtualitdt zu einer Erweiterung der Wirklichkeit
macht. Wihrend die genannten Beriihrungspunkte lediglich eine einseitige Bin-
dung der Virtualitit an die Wirklichkeit beschreiben, stellt der virtuelle Ort ein
eigenstindiges Phdnomen dar, das seinerseits eine Wirkung in der Wirklichkeit

18 Vgl. dazu Malpas, Jeff: »On the Non-Autonomy of the Virtual«, in: Convergence
2009 (15), S. 135-139.
19 Ebd, S. 135.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUR PHILOSOPHIE DES VIRTUELLEN ORTES | 213

entfaltet und dadurch selbst zu einem Teil davon wird. Der virtuelle Ort ver-
sammelt ein Geschehen in sich, das ungeachtet seiner Immaterialitit direkten
Einfluss auf unsere Lebenswirklichkeit nimmt, indem er als Antwort auf die
Frage nach dem Wo? in dieser zunehmend von Virtualitit durchdrungenen All-
tagswelt auf sich selbst verweist. Der virtuelle Ort ist nicht Schein oder Illusion,
sondern Wirklichkeit, und an ihm entscheidet sich unser Verstidndnis {iber eine
der pragendsten Technologien unserer Zeit.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dok.org/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:

:32. https:/Iwwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen und Autoren

Bensch, Moritz: Moritz Bensch (M.A.) ist Doktorand der Germanistik an der
Universitit Konstanz. 2007-2012 Studium der Deutschen Literatur und Soziolo-
gie an der Universitdt Konstanz, von 2013-2016 Mitglied des Graduiertenkollegs
»Philosophie des Ortes« an der Katholischen Universitit Eichstétt-Ingolstadt.

Carnelli, Silvia: Silvia Carnelli, geb. 1988 in Mailand, studierte Anglistik und
Germanistik an der Katholischen Universitdt Mailand (Bachelor) und Europa-
studien an der Katholischen Universitit Eichstétt-Ingolstadt (Master). Seit 2013
promoviert sie in Europastudien mit Schwerpunkt Kulturgeschichte. Die Haupt-
bereiche ihrer Forschung sind die Lebensreformbewegung, die New-Age-
Bewegung und neuheidnische Religionen.

Eichner, Sarah: Sarah Eichner hat Philosophie in Freiburg, Heidelberg und
Wien studiert. Sie beschiftigt sich mit antiker chinesischer Philosophie und Phé-
nomenologie. Sie arbeitet an dem Promotionsprojekt: »Das Raumgebende der
Erde. Phinomenologische Anndherungen an das Yijing«.

Gordon, Sergej: Sergej Gordon ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl
fiir Romanische Literaturwissenschaft der KU Eichstitt-Ingolstadt und Mitglied
des Zentralinstituts fiir Lateinamerikastudien (ZILAS). Seine Forschungs-
schwerpunkte liegen in der Memoria-Forschung, der phantastischen Literatur,
dem lateinamerikanischen Roman des XIX. und XX. Jhd., sowie den urbanen
Réumen in Literatur und Film. In seinem Dissertationsprojekt im Rahmen des
Graduiertenkollegs »Philosophie des Ortes« widmet er sich der Mnemotopie im
mexikanischen Film der Epoca de Oro.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | ORT UND VERORTUNG

Hihnel, Martin: Martin Héhnel (Dr. phil.), seit 2014 wissenschaftlicher Mitar-
beiter an der Professur fiir Bioethik der KU Eichstétt-Ingolstadt; 2013 Promotion
zum Dr. phil., 2004-2009 Studium der Philosophie, Romanistik und Wirtschafts-
und Sozialgeschichte an der TU Dresden.

Holischka, Tobias: Tobias Holischka (Dr. phil.) ist akademischer Rat am Lehr-
stuhl fiir Philosophie der Katholischen Universitdt Eichstétt-Ingolstadt. Seine
Forschungsschwerpunkte liegen in den Bereichen Technikphilosophie, Virtuali-
tét und Ortsphdnomenologie. Im Jahre 2016 promovierte er zum Thema Virtuel-
le Orte (CyberPlaces. Philosophische Annéherungen an den virtuellen Ort. Biele-
feld: transcript 2016).

Hiinefeldt, Thomas: Thomas Hiinefeldt (Dr. phil., Dr. psych.) war Postdoc im
interdisziplindren Graduiertenkolleg »Philosophie des Ortes« an der Kath. Uni-
versitét Eichstitt-Ingolstadt. Er ist Privatdozent an der Sapienza Universitit Rom
und Managing Editor der Zeitschrift »Cognitive Processing — International
Quarterly of Cognitive Science«. Seine Forschungsschwerpunkte liegen im
Grenzbereich zwischen Philosophie und Psychologie.

Rasche, Michael: Michael Rasche (Dr. phil. Dr. theol.), 2004 Promotion zum
Dr. theol., 2010 Promotion zum Dr. phil., 2016 Habilitation und Erteilung der
Lehrbefugnis fiir das Fach Philosophie. Seitdem Privatdozent an der KU
Eichstitt-Ingolstadt. Forschungsschwerpunkte sind die Antike Philosophie sowie
die Sprachphilosophie.

Schlitte, Annika: Annika Schlitte (Dr. phil.) ist seit 2016 Juniorprofessorin an
der Johannes Gutenberg—Universitidt Mainz. Davor war sie Postdoc und Spreche-
rin des Graduiertenkollegs »Philosophie des Ortes« an der Katholischen Univer-
sitdt Eichstitt-Ingolstadt. Thre Dissertation befasste sich mit Georg Simmels Phi-
losophie des Geldes, aktuell forscht sie zu Hermeneutik und Phidnomenologie
von Raum und Ort.

Schwegmann, Raphael: Raphael Schwegmann (Dr. rer. nat.) lehrt am Institut
fiir Geographie der Westfdlischen Wilhelms-Universitdt Miinster und forscht aus
kulturtheoretischer Perspektive zu den Themenfeldern Recht, Wirtschaft und Po-
litik im Kontext von Migration und Stadt. Bei transcript erschienen: »Nacht-
Orte. Eine kulturelle Geographie der Okonomie« (2016) und »Kraft-Horte. Mo-
bile Vergniigungstopographien européischer Grofstadtnichte« (2017).

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 217

Stahl, Marion: Marion Stahl hat Philosophie in Bamberg studiert und war Mit-
glied beim interdisziplindren Graduiertenkolleg »Philosophie des Ortes« an der
Kath. Universitdt Eichstitt-Ingolstadt. Thre Forschungsschwerpunkte liegen im
Bereich der Politischen Philosophie, der Angewandten Ethik, der Philosophi-
schen Anthropologie und der Phdnomenologie.

Torkler, René: René Torkler (Dr. phil.) nimmt seit 2015 die Juniorprofessur fiir
Didaktik der Ethik an der Katholischen Universitdt Eichstitt-Ingolstadt wahr.
Seine Forschungsschwerpunkte liegen in der Didaktik der Philosophie und Ethik
sowie in der Philosophie der Bildung. Zudem beschiftigt er sich mit Themen der
praktischen Philosophie, wobei das Werk Hannah Arendts einen Schwerpunkt
seiner Arbeit bildet.

https://doi.ora/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2028, 13:30:32. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - ) Emm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Bjorn Vedder
Neue Freunde
Uber Freundschaft in Zeiten von Facebook

Méarz 2017, 200 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4

E-Book

PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3868-4

Jirgen Manemann

Der Dschihad und der Nihilismus des Westens
Warum ziehen junge Europder in den Krieg?

2015, 136 S, kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-3324-5

E-Book

PDF: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3324-9
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3324-5

Hans-Willi Weis

Der Intellektuelle als Yogi

Fiir eine neue Kunst der Aufmerksamkeit
im digitalen Zeitalter

2015, 304 S., kart.

22,99 € (DE), 978-3-8376-3175-3

E-Book

PDF: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3175-7
EPUB: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3175-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dokorg/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - =) XN


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie

Franck Fischbach

Manifest fiir eine Sozialphilosophie

(aus dem Franzdsischen iibersetzt von Lilian Peter,
mit einem Nachwort

von Thomas Bedorf und Kurt Rottgers)

2016, 160 S., kart.

24,99 € (DE), 978-3-8376-3244-6

E-Book

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3244-0

Claus Dierksmeier
Qualitative Freiheit
Selbsthestimmung in weltbiirgerlicher Verantwortung

2016, 456 S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3477-8

E-Book

PDF: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3477-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3477-8

Karl Hepfer

Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 S, kart.

24,99 € (DE), 978-3-8376-3102-9

E-Book

PDF: 21,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3102-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dokorg/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:30:32. https://wwwinilbra.com/de/agb - Open Access - =) XN


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dokorg/10:14361/9783839438527 - am 14.02.2026, 13:

:32. https://www.Inlibra.com/de/agb - Open Access - [/ EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839438527
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Der topographische Beginn der Philosophie: Anaximander
	»… um einer Vielheit statt«
	Einen Ort in der Welt haben
	Der Ort des Politischen im Werk Hannah Arendts
	Fundierung und Selbsthaltung
	Das sichverschließend Aufgehende
	Der Genius Loci von Monte Verità und Glastonbury
	Die Ruine als Träger der nationalen télé-histoire im mexikanischen Film
	Ökonomie verorten
	Zur Philosophie des virtuellen Ortes
	Autorinnen und Autoren

