V NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS
BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN:®

Menschliches Bewusstsein erscheint vorwegnehmend auf etwas ge-
richtet und genau diese Eigenschaft lduft auf den ersten Blick einer
naturwissenschaftlichen Erklarung geistiger Aktivitit moglicherweise
zuwider. Im intentionalen Akt wird nicht nur die antizipierte Zukunft
kausal wirksam, was den Ursache-Wirkungs-Beziehungen der klas-
sischen Physik entgegensteht. Zudem scheint sich das Subjekt nun
iiber die Materie erheben zu kénnen, indem dieses bewusst in die
Welt eingreifen kann.

Innerhalb der Soziologie begriindete Alfred Schiitz bekanntlich
eine Handlungstheorie, die genau hier, nimlich am inneren Erleben
von Subjektivitit, anzusetzen versucht. » Vor jedem Handeln steht,
wie gesagt, ein Entwurf«,* lautete nun das Diktum einer Sozialtheo-
rie, die beanspruchte, niaher an der Lebenswelt der von ihr untersuch-
ten Akteure dran zu sein. Ausgangspunkt der Untersuchung werden
das Erleben und das subjektive Wollen, welche beide freilich durch
die intersubjektiv geteilte Sprache als sozial konfiguriert zu verstehen
sind. Der Begriff >Sozialphdnomenologie« wird somit zum Marken-
zeichen einer lebensweltlichen Denktradition, und der Anspruch,
einen privilegierten Zugang zum Sozialen zu finden, schien insbeson-
dere durch ein qualitatives Forschungsparadigma einlosbar, das nun
auf Erzdhlungen und Berichte von Akteuren setzt, die qua Sprache
tiber ihre inneren Sinnwelten und die sich hierin ausdriickenden in-
tentionalen Zustinde Auskunft geben konnen. Mit dem interpreta-
tiven Paradigma entstand dann schliefflich eine Soziologie, die auf
der Basis intersubjektiv geteilter sprachlicher Typisierungen bean-
spruchte, einen verstehenden Zugang zur Erfahrung der Subjektivitat
zu liefern, der gleichzeitig als ein Prozess der Institutionalisierung
von Wissensbestinden einer objektiven gesellschaftlichen Realitit
begriffen wird.? Die auf dieser Basis durchgefiihrten Beschreibungen
haben nicht nur eine hohe Plausibilitit, sondern miinden auch in eine

1 An dieser Stelle mochte ich Christian Griiny fir wichtige Hinweise zu
diesem Kapitel danken.

2 Schiitz (2003, 465).

3 Siehe dann grundlegend fiir dieses Paradigma: Berger und Luckmann
(2003).

341

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

bestimmte Art der Gegenstandskonstitution, deren forschungsprakti-
sche Umsetzung durchaus zu respektablen Ergebnissen fithren kann.*

Von verschiedener Seite ergibt sich jedoch Kritik an der Vorstel-
lung von einem Akteur, der auf Basis intentionaler Zustinde han-
delt. Eine Reihe neurophysiologischer Untersuchungen spricht dafiir,
dass Aktivititen und Verhaltensweisen im Gehirn schon einige Zeit
vorher gebahnt werden, bevor sie als willentlicher Plan ins Bewusst-
sein gelangen. Die bekanntesten Experimente dieser Art sind die von
Benjamin Libet.’ Versuchsprobanden wurden hier gebeten, in einem
frei gewahlten Moment innerhalb einer Zehn-Minuten-Periode einen
ihrer Finger zu bewegen. Die Ergebnisse zeigten, dass im Elektro-
enzephalogramm fast eine Sekunde, bevor die Akteure ein >Wollen«
empfanden, schon vorbereitende Bereitschaftspotentiale festzustellen
waren. Viele Hirnforscher zogen aus diesen und dhnlich gelagerten
Befunden den Schluss, dass der freie Wille bzw. der bewusst gestaltete
Plan nichts anderes darstelle als eine nachtragliche Rationalisierung
unbewusst vonstatten gehender neuronaler Prozesse. Ins Extrem
weiter gedacht, fuhrt diese Position zu dem Schluss, dass unser sub-
jektives Erleben als epistemisch leer zu betrachten ist.

Es erscheint dann nur noch als nachtraglicher Reflex, der jedoch
an sich kausal nichts zur Welt beitrdgt.® Einer anderen Deutung fol-
gend, wird dem Bewusstsein zwar noch eine Funktion zugesprochen.
Diese kann dann jedoch nicht mehr in der Planung von Aktivititen
liegen. Vielmehr wird die Bedeutung des Bewusstseins entweder in
der Aufrechterhaltung einer motivierend wirkenden Selbstillusion
gesehen oder in einer besonderen Form der Supervision kognitiver
Aufgaben.” Nichtsdestotrotz wird in allen drei Varianten das, was
Schiitz unter einem Akteur verstanden hat, in Frage gestellt.®

4 An dieser Stelle sei als hervorragendes Beispiel nur auf Knoblauchs Unter-
suchungen zur Formatierung von Nahtod-Erfahrungen in Abhingigkeit
vom Gesellschaftstypus verwiesen (Knoblauch 1999).

5 Vgl. Libet (1979).

6 Roth pointiert dies in feuilletonistischer Manier mit dem Satz: »Nicht
unser Ich, sondern unser Gehirn entscheidet« (Roth 2004).

7 Siehe zu Letzterem Metzingers Selbstmodell-Theorie der Subjektivitit
(Metzinger 1999), zu Ersterem Ramachandrans tastenden Versuch, einen
evolutionidren Bezug zur Empfindung des Bewusstseins herzustellen: »Das
subjektive Empfinden des Wollens wird dank der Evolution so verzogert,
dass es nicht mit dem Beginn der neuronalen Befehle, sondern mit deren
Ausfithrung durch den Finger zusammenfallt. Das wiederum ist wichtig,
weil es bedeutet, dass das subjektive Empfinden, das neuronale Ereignisse
begleitet, evolutionire Zwecke erfiillt« (Ramachandran 2005, 102 f.).

8 Siehe in diesem Sinne auch Reichertz und Zaboura (2006): » Akteur Gehirn
— oder das vermeintliche Ende des handelnden Subjekts«.

342

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE

Auch aus soziologischer Perspektive ergeben sich aus Sicht unter-
schiedlicher Forschungstraditionen® Zweifel an der Vorstellung eines
Akteurs, der sein Handeln am bewussten Entwurf ausrichtet. Mit
Pierre Bourdieu misstraut man nun der >scholastischen Vernunft< und
sieht Handeln stattdessen durch einen >praktischen Sinn« gepragt, der
mehr der inneren Logik eines Habitus folgt denn den selbstbewus-
sten Absichten eines subjektiv gemeinten Sinns.’® Man vermutet das
Wirken unbewusster Dispositive (Foucault)'" und auch seitens der
Systemtheorie werden die Schiitzschen Rationalitatsvorstellungen
bekanntlich kritisiert. Das starre Kausalitatsverhaltnis zwischen Ent-
wurf und Handlung wird nun in Richtung kreisformiger und poly-
kontexturaler Begriindungsverhiltnisse aufgebrochen, entsprechend
denen dann eine Handlung auch als ein Zurechnungsprodukt einer
Kommunikation zu verstehen ist,"* die hinsichtlich ihrer Dynamik
und Qualitit das Bewusstsein der beteiligten Einzelakteure tiber-
steigt.”? Ins gleiche Horn blasen die Science Studies mit der actor
network theory. Technik, Dinge, Orte — all das, was tiblicherweise
nur als Kontext von Handeln und Kognition begriffen wird'+ — er-
scheint nun selbst als Mittler des Sozialen und des Psychischen. Auch

9 Hierbei handelt es sich vor allem um Theorieansitze, die Reckwitz unter
der Klammer >Praxistheorien< subsumiert. Vgl. Reckwitz (2004).

10 Vgl. Bourdieu (2001).

11 Foucault (1999).

12 Siehe hierzu grundlegend Luhmann (1993), insbesondere Kapitel 3 und 4.

13 Schon Parsons reflektiert in seinem Briefwechsel mit Schiitz diesen syste-
mischen Zusammenhang: »Als Schiitz und ich diese Probleme diskutier-
ten, war das, was wir heute kybernetisches Denken nennen, noch kaum
im Schwange. Dieses hat aber bei dieser Art von Uberlegungen weitge-
hende Kldrungen ermdglicht, besonders durch die Einfithrung dessen,
was man >begrenzte Reversibilitiat nennen konnte. Offensichtlich liegt
der Kern dabei darin, dass ein Handelnder, der sich einem unerwarte-
ten Ereignis gegeniibersieht, sein weiteres Handeln neu einrichten kann,
so dass es mit seinem urspriinglichen Planentwurf nicht mehr {iberein-
stimmt. [...] Betrachtet man das Handeln unter diesem Gesichtspunkt,
so ergeben sich offenbar wichtige Folgen fiir das Rationalitdtsproblem.
Nach der dlteren Ansicht war es augenscheinlich notig zu fordern, dass
man ein Handeln nur dann rational im voraus planen kann, wenn jeder
einzelne Schritt vor Beginn des Handlungsverlaufs genau vorhersehbar
und entscheidbar ist. Die Art, wie kybernetisches Denken mit solch uner-
warteten Ergebnissen fertig wird, macht aber ein solches Postulat unno-
tig, schrankt seine Bedeutung jedenfalls weitgehend ein. Tatsachlich wird
dadurch der Begriff des rationalen Handelns bemerkenswert erweitert«
(Schiitz/Parsons 1977, 131 f.).

14 Kognition und ihr Kontext bilden hier eine untrennbare Einheit (s. auch
Hutchins 1995).

343

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

hier verkehren sich die Zurechnungsverhiltnisse, denn nicht nur Sub-
jekte, sondern auch Dinge und menschliche Artefakte sind nun als
Aktanten zu betrachten.'s

Da sowohl von neurowissenschaftlicher Seite als auch aus praxis-
theoretischer Sicht gute Griinde benannt werden konnen, welche der
Vorstellung eines intentional handelnden Subjekts entgegenstehen,
mag man verfithrt sein, das Projekt einer phinomenologisch inspi-
rierten Sozialwissenschaft aufzugeben.

An dieser Stelle wird jedoch ein anderer Weg eingeschlagen. Wir
folgen weiterhin der Schutzschen Intuition, dass sich aus den Zeit-
verhiltnissen intentionalen Handelns etwas tiber die Natur psychi-
scher und sozialer Prozesse lernen ldasst. Wir gehen aber tiber Schiitz
hinaus, indem wir von der phanomenlogischen Perspektive gewis-
sermafSen mehr Genauigkeit einfordern. Wir werden sozusagen die
black box der Schiitz’schen Protosoziologie wieder 6ffnen, um zu
schauen, ob sich innerhalb der Husserlschen Untersuchungen zum
Zeitbewusstsein nicht noch andere Ankntipfungspunkte finden lassen
(Abschnitt 1).

Dies allein wiirde jedoch nicht ausreichen, um das Projekt der
Phianomenologie in befriedigender Weise Uber die bereits bekann-
ten Positionen hinausgehend voranzutreiben.*® Aus diesem Grunde
wird in diesem Unterkapitel ein Forschungszweig der Hirnforschung
aufgegriffen, der sich selbst als Neurophinomologie tituliert. Hier-
unter ist eine Forschungsinitiative von Philosophen, Kognitionswis-
senschaftlern und Hirnforschern zu verstehen, die phinomenologi-
sche Perspektiven im Anschluss an Edmund Husserl und Maurice
Merleau-Ponty mit neurowissenschaftlichen Fragestellungen zu
verbinden sucht.’” Insbesondere auf die mit Blick auf die Neuro-
phdanomenologie des Zeitbewusstseins recht erhellenden Studien der
Arbeitsgruppe um Francisco Varela wird dabei etwas ausfiihrlicher
einzugehen sein (Abschnitt 2). Hieran anschlieffend wird die Bezie-
hung von Verhalten und sprachlich deskriptiven Rekursionen detail-
lierter beschrieben. Am Beispiel der Untersuchungen zu so genannten
Split Brain-Patienten wird auch hier explizit auf neurowissenschaft-
liche Studien Bezug genommen (Abschnitt 3). AbschlieSend wird
es darum gehen, die unterschiedlichen Befunde aus einer originar
soziologischen Perspektive zu interpretieren. Der einzelne Willens-
akt eines vermeintlich handelnden Subjekts wire nun weniger als
Ursache von sozialem Handeln aufzufassen, sondern wire vielmehr
— einschliefSlich der hiermit verbundenen subjektiven Gefiihle — als

15 Latour (2007).

16 Siehe hierzu etwa aus einem gesellschaftstheoretischen Blick auf eine
Soziologie der Zeit Nassehi (1993).

17 Vgl. Petitot et al. (1999).

344

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGIE DES ZEITBEWUSSTSEINS

eine Koproduktion sozialer und neurophysiologischer Prozesse zu
verstehen, die ihren Ausgangspunkt nicht mehr in einem intersubjek-
tiv geteilten Wissen nehmen, sondern in der Frage grinden, wie mit
Ungewissheit umzugehen sei (Abschnitt 4). Das Bewusstsein wiirde
aus dieser Perspektive in einem weitaus tieferen Sinne als ein soziales
Organ erscheinen miissen, als die Sozialkonstruktivisten bislang ge-
ahnt haben. Sein eigentliches Bezugsproblem bestinde namlich dann
in der gefithlten Offenheit einer durch Vernunft nicht beherrschbaren
(sozialen) Wirklichkeit.

1 Phanomenologie des Zeitbewusstseins

Edmund Husserl entwickelte seine phinomenologische Lehre be-
kanntlich mit dem Anspruch, eine wissenschaftliche Philosophie zu
entwickeln. Ausgangspunkt war das phinomenale Bewusstsein, das
nun tber eine deskriptive Methode, welche alle Theorieannahmen
uber die Welt einzuklammern verlangte, in seiner Prozesshaftigkeit
erforscht werden konnte.

Grundlegend fur die phinomenologische Analyse ist die Erfah-
rung, dass das Bewusstsein immer Bewusstsein von etwas ist. Im
Bereich der Bewusstseinsphanomene gibt es also weder ein reines
Subjekt noch reine Objekte, sondern beide sind durch den Prozess
des Bewusstwerdens (>noesis<) miteinander verbunden.'® Die eigent-
liche Leistung der phanomenologischen Methode besteht darin, >In-
tentionalitdt< nicht einfach entsprechend dem Common Sense als
»Gerichtetheit des Bewusstseins« zu verstehen. Vielmehr gilt es nun,
in die Prozesshaftigkeit des Geschehens selbst einzudringen. Bewusst-
sein und Bewusstseinsgegenstand treten hier sozusagen zuriick hinter
den Vorgang des Bewusstwerdens und dieser Prozess stellt sich bei
naherem Blick auf die hier involvierten Zeitverhaltnisse alles andere
als trivial dar. Wohl kaum jemand war sich dessen bewusster als
Husserl selber. Mehr als drei Jahrzehnte lang beschiftigte er sich
mit dem Problem der Zeitkonstitution und hat dabei immer wieder
unterschiedliche Resultate verworfen bzw. seine Studien von neuem
unter einem anderen Gesichtspunkt angefangen. Ohne hier genauer
auf die Methode Husserls eingehen zu kénnen,” werden im Fol-
genden anhand von Schnells Untersuchungen zur Entwicklung der
Husserlschen Zeitdiagramme einige Stationen seiner Studien nach-
gezeichnet.*®

18 Vgl. Husserl (1913)
19 Siehe hierzu aus soziologischer Perspektive Armin Nassehi (2008a).
20 Schnell (2002).

345

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

Husserl entdeckte in seinen Analysen zum Zeiterleben jene merk-
wirdige dreifache Struktur der Gegenwart, die zugleich aus Retenti-
on, Protention und dem eigentlichen Jetzt besteht. In seinen genauen
Beobachtungen begegnete er jener paradoxen Form — jenem holzer-
nen Eisen —, dass in der Gegenwart ein Erleben der Vergangenheit
stattfindet, welches im Erleben gegenwirtig ist. Im ausdehnungs-
losen Punkt des Jetzt wird die intentionale Bewegung vom gerade
Vergangenen zum kiinftigen Jetzt erlebt, sozusagen als gleichzeitige
Erfahrung eben jener Bewegung von Vergangenheit in Richtung
der Zukunft. Die Gegenwart selbst erscheint nun gleichsam zeitlich
ausgedehnt, birgt in sich selbst eine innere zeitliche Kontextur. Ins-
besondere beim Musikhoren wird dieses Phianomen tberdeutlich,
denn eine Melodie verweist zugleich auf die zu erwartenden Tone
wie auch auf die vergangene, noch in der Prisenz der Gegenwart
mitschwingende melodische, rhythmische Linie.*” Der Husserlsche
Begriff der Retention ist hier also keineswegs mit dem Prozess des
Erinnerns zu verwechseln. Letzterer ist der Akt einer symbolischen
oder sinnlichen Prisentation eines bereits linger vergangenen Erle-
bens in der Gegenwart. Die Retention demgegeniiber ist die erlebte
Spur des unmittelbar Vergangenen in der Prasenz des gegenwartigen
Augenblicks.

In seinen >Logischen Untersuchungen« folgt Husserl noch Franz
Brentanos Modell der Aktintentionalitdt.** Hier herrscht die Vorstel-
lung vor, dass ein intentionaler Akt die Zeit ergreift und gleichsam als
eidetisches Bild die Differenz von vorher und nachher konstituiert.

21 »Die Sache scheint zunichst sehr einfach: wir horen die Melodie, d. h.,
wir nehmen sie wahr, denn Horen ist ja Wahrnehmen. Indessen, der erste
Ton erklingt, dann kommt der zweite, dann der dritte usw. Miissen wir
nicht sagen: wenn der zweite Ton erklingt, so hore ich ihn, aber ich hore
den ersten nicht mehr usw.? Ich hore also in Wahrheit nicht die Melodie,
sondern nur den einzelnen gegenwirtigen Ton. Daf$ das abgelaufene
Stiick der Melodie fiir mich gegenstandlich ist, verdanke ich — so wird
man geneigt sein zu sagen — der Erinnerung; und dafs ich, bei dem jewei-
ligen Ton angekommen, nicht voraussetze, dafS das alles sei, verdanke ich
der vorblickenden Erwartung. Bei dieser Erklarung konnen wir uns aber
nicht beruhigen, denn alles Besagte tibertragt sich auch auf den einzelnen
Ton. Jeder Ton hat selbst eine zeitliche Extension, beim Anschlagen hore
ich ihn als jetzt, beim Forttonen hat er aber ein immer neues Jetzt, und
das jeweilig vorausgehende wandelt sich in ein Vergangen. Also hore ich
jeweils nur die aktuelle Phase des Tones, und die Objektivitit des ganzen
dauernden Tones konstituiert sich in einem Aktkontinuum, das zu einem
Teil Erinnerung, zu einem kleinsten, punktuellen Teil Wahrnehmung und
zu einem weiteren Teil Erwartung ist« (Husserl 1966, 23).

22 Siehe Husserl (1990 [1900]).

346

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGIE DES ZEITBEWUSSTSEINS

Der intentionale Akt selbst erscheint somit als zeitloser Moment,
kann aber Zeit als Inhalt haben. Zeit wird hier als Gegenstand des
Bewusstseins betrachtet. Dies geschieht immer im Vorgang des Er-
innerns, also dann, wenn wir uns in einem bewussten Akt vergegen-
wirtigen, was beispielsweise vor einer Woche geschah. Die Noesis
bringt hier sozusagen Zeit hervor, indem das Gedichtnis die mit
einem Zeitindex versehene Erfahrung produziert.

Demgegeniiber kam Husserl wenige Jahre spater in seinen >Ideen zu ei-
ner reinen Phinomenologie und phanomenologischen Philosophie<*3
zu einem anderen Schluss, namlich zu dem Ergebnis, dass das re-
tentionale und protentionale Bewusstsein nicht als ein synthetisches
Ergreifen eines einzelnen zeitlosen intentionalen Aktes verstanden
werden konne. Es sei ja nicht so, dass wir bei einer Tonfolge die un-
terschiedlichen Klange gleichzeitig horen, sondern im Horen selbst
scheint nochmals eine Zeitstruktur eingewoben. Entsprechend ver-
warf Husserl nun die Position, dass das Bewusstsein entweder in die
Zukunft (Protention), in die Vergangenheit (Retention) oder verglei-
chend auf beide Momente gleichzeitig verweist. Stattdessen erscheint
fiir ihn Retention und Protention nun gleichzeitig in jeglichen Akt des
Jetzt als eine inharente zeitliche Kontextur eingewoben. Hierdurch
verfliissigt sich das Bild von einem Bewusstsein, das von Moment zu
Moment neuen Sinn, neue Welt ergreift. Stattdessen riickt nun ein
Fluss von Wahrnehmungsakten in den Vordergrund, von denen jeder
fiir sich in einem zeitlich ausgedehnten Raum des Jetzt, einem Hof
aus Vergangenheit und kunftig zu erwartenden Erfahrungsmomenten
verortet ist. Wir treffen auf ein Bild sich sukzessive voranschreiben-
der Bewusstseinsmomente, in denen eine realisierte Protention in den
Mittelpunkt der folgenden Gegenwart riickt, wobei die vergangene
Gegenwart gleichzeitig als Retention weiterhin fiir eine gewisse Dau-
er prdsent ist.

Doch auch mit diesem Bild war Husserl noch nicht zufrieden, denn
hier entstehe filschlicherweise der Eindruck, dass die Protention le-
diglich von einem Punkt zum anderen springe, um so einen neuen
Bewusstseinsakt zu konstituieren. In seinen spaten Diagrammen
probiert Husserl ein anderes Bild aus, in dem diese Prozesse als eine
Fliache dargestellt werden, in der Protention und Retention miteinan-
der verwoben sind. Protentionen erscheinen nun gleichsam als eine
Bewegung von Erwartungen, die sich aus Retentionen speisen, und
sobald diese erfullt oder enttduscht sind, als folgende Retention ins
Bewusstsein sinken, um hierdurch einen neuen Erwartungshorizont
aufzubauen. Lassen wir Husserl und anschlieffend kommentierend
Schnell zu Wort kommen:

23 Husserl (1913).

347

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

»Die Protentionen ergreifen auch die schon gegebene retentionale
Strecke. (...) Das Bewusstsein »nimmt eine Modifikation an<, durch
die es nicht nur retentionale Kontinuitit ist, sondern zugleich po-
tentionale Kontinuitdt. Das Letztere sagt: Im Wesen dieses Be-
wusstsein liegt es, dass es stetig erfiillbar ist, derart, dass jede
Erfillung zugleich Intention fiir neue Erfillung usw. (...) >Infolge«
des nacheinander Auftretens erwichst in notwendiger immanenter
»Kausalitit« diese Umbildung der Intentionalitat«.**

»Diese Modifikation ist nicht einseitig von der Zukunft auf die
Gegenwart und dann auf die Vergangenheit gerichtet, sondern
sie ist eine >doppelte<*s [...]: Es vollzieht sich umgekehrt genauso
eine Modifikation der Erwartung aufgrund des Kontinuums ver-
gangener Retentionen. Diese beiden Modifikationen sind nicht
unabhingig voneinander: Es gehort wesentlich zur Protention,
einer retentionalen Modifizierung zu unterliegen, die nicht nur
in der urspriinglichen Gegenwart miindet, sondern diese Modi-
fizierung durchlduft und dabei all jene Intentionen umgreift, die
sie dabei antrifft. Nicht nur die Retention, »auch die Protention
ist als solche bestiandig zurtickgerichtet, obschon sie Protention,
vorgerichtet ist<. Das protentionale Kontinuum — insofern es sich
sverwirklicht« — ist ein >Erfuillungskontinuums, d. h. eine solche
Verwirklichung ist eine erfiillte Retention. Da >Erfiillung« Reten-
tion der vergangenen Intention bedeutet, handelt es sich hier in
der Tat um eine Verkniipfung zwischen protentionaler und reten-
tionaler Modifikation«.*®

Dieser Schritt ist bemerkenswert. Im Hinblick auf seine zeitliche
Struktur ist der Bewusstseinsakt nun komplex aufgebaut. Erleben
verliangert sich demnach sozusagen als Erwartungshorizont aus dem
zuvor vergangenen Bewusstseinseindruck in eine mogliche Zukunft
hinein, die dann mit dem nachsten Bewusstseinseindruck in sich
selbst einfillt, um das Erwartete entweder zu erfiillen oder einen
neuen Erwartungshorizont aufzubauen. Hieraus folgt, dass »die Pro-
tention und die Re-tention nicht von der In-tention her« zu verstehen
ist, »sondern im Gegenteil, dass das protentional-retentionale Feld
selbst die Intentionalitit strukturell konstituiert. Dieses Feld ist in
zwei Richtungen orientiert, in Bezug auf welche es sinnlos ist, zu
sagen, sie seien einander entgegengesetzt (oder auch nicht)«. »Pro-
tentionalitdt und Retentionalitdt« erscheinen nun »durch einander

24 Husserl (2001, 24).
25 Die Zitate innerhalb des Zitats verweisen auf Husserl (2001, 26).
26 Schnell (2002, 108 f.).

348

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

PHANOMENOLOGIE DES ZEITBEWUSSTSEINS

vermittelt«.?” An dieser Stelle wird die Leistung der Husserlschen
Methode deutlich. Die Subjekt-Objekt-Dichotomie der Alltagsepi-
stemologie ist nun ebenfalls einzuklammern. Was bleibt, ist ein Be-
wusstseinsprozess, der sich nur auf sich selber, auf die von ihm selbst
konstituierten Zustinde beziehen kann. Das Bewusstsein >schaut<
hier also nicht nach aufSen, sondern kann sich nur reflexiv auf sich
selbst zuriickwenden.?® Es verbraucht dabei Zeit und erscheint nun
als ein Prozess, der in seinen eigenen Prozess eingefaltet ist. Hierzu
wieder Husserl im Original:

»Das vergangene Ereignis, die vergangene Zeitstrecke bzw. die
kiinftige phanomenale Zeit und >der« Zeitinhalt mit den Gegeben-
heitsmodi Vergangenheit und Zukunft kénnen sich aber nur kon-
stituieren im Urprozef3, indem die aus den beiden Zweigen gebaute
Strecke sich stetig modifiziert, und nicht nur das, >sie modifiziert
sich< in einer Weise, daf§ nicht nur der Prozess ablauft, sondern
seiner selbst als Prozefd bewusst wird, also selbst als eine zwei-
te >Zeit< mit Zeitinhalt konstituiert. Die phdnomenale Zeit, die
transzendentale erster Stufe, ist nur moglich durch eine innerste,
transzendentale Zeit zweiter Stufe und in einem letzten transzen-
dentalen Ereignis, dem endlosen Prozef3 selbst, der fiir sich selbst
BewufStsein vom ProzefS ist. Und wesensmifSig kann nur in einem
Urprozef$ ein Prozefs bewusst werden, ein MomentanbewufStsein
ist nur moglich als Moment eines Prozesses«.>

27 Schnell (2002, 113 f.).

28 Hier schliefft dann auch Luhmann in seiner Husserl-Rezeption an. Die
Protention, die Erwartung des Zukiinftigen, erscheint in Bezug auf die
Referenzen, auf die sich der Bewusstseinsprozess beziehen kann, als ein
Riickwirtsschauen. Das System hat sozusagen nur sich selbst, die eigenen
von ihm produzierten Zustinde. Luhmann schlieft in seiner Konzeption
von Bewusstseinssystemen genau an dieser Figur an: »Wenn diese Un-
terscheidung von Gedanke und Beobachtung (die ihrerseits schon ein
neuer Gedanke ist) zutrifft, prozediert das BewufStsein voran, indem es
zuriickblickt. Es operiert gleichsam mit dem Riicken zur Zukunft, nicht
proflexiv, sondern reflexiv. Es bewegt sich gegen die Zeit in die Ver-
gangenheit, sieht sich selbst dabei stindig von hinten und an der Stelle,
wo es schon gewesen ist; und deshalb kann nur seine Vergangenheit
ihm mit gespeicherten Zielen und Erwartungen dazu verhelfen, an sich
selbst vorbei die Zukunft zu erraten. Es verfolgt in sich selbst kein Ziel,
sondern bemerkt, was ihm passiert ist. Es wird auf sich selbst aufmerk-
sam. Es schligt nicht Ziele wie Haken in die Zukunft (die ja noch gar
nicht gegeben ist), sondern bemerkt seine Vorhaben in der Erinnerung.
Es verfihrt nicht antezipativ, sondern rekursiv, entdeckt aber dann im
Riickblick gespeicherte Zukunftserwartungen« (Luhmann 1995b, 63).

29 Husserl (2001, 29).

349

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

Streng genommen zeigen sich hier zwei >Zeiten«. Die eine — die phano-
menale Zeit — erscheint als das intentionale Erleben, das von >etwas
her« zu >irgendwas hin« fithrt. Dartuber hinaus verweist Husserl auf
eine zweite Zeitlichkeit: die transzendentale Zeit, welche die Prozess-
haftigkeit selbst ermoglicht. Diese liegt gewissermaflen unterhalb des
Erlebens, wird sich aber im Erleben seiner selbst gewahr, da sich nur
durch diese Zeit die phdnomenale Zeit ihrer selbst gewahr werden
kann. Diese zweite Zeit kann hier synonym mit einer prozessualen
Zeit gesehen werden, welche als ein standiges und irreversibles Vor-
anschreiten von Ereignissen all diesen Prozessen unterliegt — denn
ohne diese Zeit gibt es keine Bewegung. Die Beschreibung verwickelt
sich an dieser Stelle in die Paradoxie der Zeit, entsprechend der die
Gegenwart aufSerhalb der Zeit zu stehen scheint.?°

Diese resultiert daraus, dass die Selbstbeobachtung des Bewusst-
seins einerseits eine reine Prasenz voraussetzt. Aber mit Blick auf die
eingefaltete Zeit des Bewusstseins kann dieses streng genommen nur
riickwirts schauen, also muss dem Bewusstsein in seinem Prozedere
die Gegenwart seiner eigenen Prozesshaftigkeit verborgen bleiben.
Und doch scheint es genau die Entfaltung dieser Paradoxie zu sein,
welche die Praxis des Bewusstseins angemessen zu charakterisieren
scheint. Husserl liefert hier unter Aufbietung aller ihm zur Verfiigung
stehenden begrifflichen Mittel eine recht genaue Beschreibung der
empirischen Erfahrung des Bewusstseins. Auf diesem Wege stof5t man
unweigerlich eben auf jene Paradoxie, deren subjektphilosophische
Auflosung zu einer transzendentalen Uberhéhung des Bewusstseins
fithrt — und hiermit handelt man sich dann einen Metaphysikvorwurf
ein.’” Ein alternativer Weg des Umgangs mit den hier aufgeworfenen
Problemen besteht darin, die Beschreibung noch stirker operativ,
das heifSt systemisch mit Blick auf die durch sie charakterisierten
Relationen zu begreifen.3*

30 Um es mit Wittgenstein von der anderen Seite her gesehen zu formulie-
ren: »Wenn man unter Ewigkeit nicht unendliche Zeitdauer, sondern
Unzeitlichkeit versteht, dann lebt der ewig, der in der Gegenwart lebt«
(Wittgenstein 1990, Praposition 6.4311).

31 Siehe in diesem Sinne z. B. den Metaphysikvorwurf von Derrida (1979).

32 Siehe im letzteren Sinne Nassehi: »Bei Husserl ldsst sich am Beispiel des
Bewusstseins in der Tat bereits jene Figur des selbstreferentiellen Systems
finden, das nicht in seiner Umwelt operieren kann und seine Selbstreferenz
durch permanenten Dauerzerfall von Ereignissen — also: in der und durch
die Zeit — sichert. Das System existiert demnach ontologisch je nur in
seiner operativen Gegenwart und muss sich somit je neu — nichts anderes
heif$t: autopoietisch — erzeugen. In dem angedeuteten Sinne schliefst Luh-
mann unmittelbar an Husserls Phinomenologie an« (Nassehi 2008a, 6).

350

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE

Wenn wir Husserl in letzterem Sinne folgen und vor allem seine
Methode ernst nehmen, dann brauchen wir intentionale Akte nicht
mehr im Sinne des Common Sense als ein durch sprachliche Typisie-
rungen vermitteltes Ergreifen von dufleren Objekten durch ein inne-
res Subjekt zu begreifen. Stattdessen eroffnet sich die Chance, diese
Prozesse in einer anderen Weise zu modellieren. Sie lassen sich nun
als zeitbasierte, sich rekursiv aufeinander beziehende Ereignisfolgen
beschreiben. Wir haben es dann nicht mehr mit einem Bewusstsein zu
tun, das in eine objektive Welt hinausschaut und dort entsprechend
seinen Volitionen hineingreift, sondern mit komplexen, hoch vermit-
telten Prozessen. Wir sind nicht mehr genotigt, Handeln als Vollzug
eines zuvor angefertigten Entwurfs zu begreifen, sondern kénnen
auf einer tieferen Ebene die Prozesshaftigkeit von Bewusstseins- und
Korpervorgingen betrachten, ohne uns dabei prd ante auf eine Kau-
salitatsbeziehung festlegen zu miissen, was zuerst zu geschehen habe.
Mit Husserl und tiber Husserl hinausgehend eroffnet sich somit die
Moglichkeit einer sozialphanomenologischen Forschung, die wieder
genauer hinschauen kann, wie sich solche Beziehungen im Einzelfall
gestalten.??

2 Neurophinomenologie

Hiermit kommen wir nun zum Forschungsprogramm der Neuro-
phianomenologie. Ublicherweise treffen wir hier auf jene uniiber-
briickbare Aporie, entsprechend der die Erste-Person-Perspektive
und eine physikalisch-physiologische Beschreibung der Hirnprozesse

33 Gegeniiber Schiitz wird dann die Komplexitiat der Husserlschen Konzep-
tion in Anschlag gebracht: »Wenn man sich eine solche Theorieanlage
vor Augen fiihrt, erkennt man, wie flach im Verhiltnis dazu Theorien
geworden sind, die heute unter dem Titel Sozialphinomenologie betrie-
ben werden und eigentlich nur noch zum Ausdruck bringen: >Da gibt es
etwas<. Als Empirie wird gewissermafSen nur noch das Dagewesene an-
geboten. Man hat’s gesehen und beschreibt es nun. Die Phinomenologie
rechtfertigt jetzt plotzlich ein deskriptives Verhalten zu Objekten: >Da
sind Phianomene, und da wir sie bewusst haben, muss es sie ja irgendwo
geben; die Genauigkeit der Beschreibung der Phianomene sichert uns
methodisch gegen die mogliche Bezweiflung der Phinomene ab, andere
konnen ja auch hingehen«. Das hat sicher etwas mit einem Transport der
Husserlschen Phinomenologie in die USA zu tun, war aber auch schon
vorher in den Versuchen von Alfred Schiitz, aus der Motivstruktur Max
Webers und Husserls Phinomenologie eine einheitliche Theorie zu ma-
chen, angelegt« (Luhmann 2006, 85 f.).

351

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

nicht miteinander in Einklang zu bringen sind. Auf der einen Seite
stehen intentionale Akte und propositionale Gehalte, wihrend sich
auf der anderen Seite nur strukturdeterminierte neuronale Prozes-
se beobachten lassen. Die zentrale Idee der Neurophinomenologie
besteht nun darin, dieses Dilemma zu unterlaufen, indem die Erste-
Person-Beschreibung gewissermafSen noch ernster genommen wird,
als es dem Common Sense entspricht. Mit Husserl erscheint sie nicht
mehr als Verweis auf einen Willensakt, entsprechend dem ein Subjekt
auflere Objekte ergreift, sondern ist nun als eine Prozessstruktur zu
verstehen, die eine charakteristische und beschreibbare innere Dyna-
mik aufweist. Uber eine in diesem Sinne verstandene Introspektion
ergibt sich die Moglichkeit, Berichte zu erstellen, die mit Blick auf
ihre Prozessstruktur mit einer simultan zu erhebenden neuronalen
Dynamik in Beziehung gesetzt werden konnen. Beide Prozesse er-
scheinen nun als korrespondierender Ausdruck derselben Praxisform
eines sich in der Zeit hervorbringenden kognitiven Vorgangs.

Was weif§ man aus neurologischer bzw. neurophdanomenologischer
Perspektive iiber das Zeitbewusstsein? Schauen wir zunichst auf die
Zeitskalen des Erlebens in Bezug auf die prozessurale Weltzeit, also
jene durch Uhren gemessene Zeit. Das Zeitfenster des Jetzt — dies
zeigen etwa die Untersuchungen von Ernst Poppel auf?* — manife-
stiert sich als der so genannte >Echospeicher«. In diesem wird das
Erleben fiir zwei bis drei Sekunden im Bewusstsein gehalten. Das,
was Husserl als Retention und Protention beschreibt, findet genau
in diesem Fenster statt. AufSerhalb des >Drei-Sekunden-BewufStseins«
gibt es keine Prisenz der Vergangenheit mehr, nur noch Erinnerung
im Sinne einer speziellen Reprasentation des Vergangenen. Dies ge-
schieht zunichst im Kurzzeitgedachtnis, das im Minutenbereich ar-
beitet, jedoch die Inhalte nur noch in symbolisch abstrakter Form
reprasentieren und nicht mehr im Format der unmittelbaren Sinne-
squalititen halten kann, spater dann als weitere Kondensation im
Langzeitgedichtnis.

Wenn wir zudem die unterschiedlichen Zeithorizonte der verschie-
denen Sinnesformate betrachten, entsteht ein noch differenzierteres
Bild. Das Hororgan arbeitet mit einer Auflosung von einer Millise-
kunde, das Auge mit einer Auflosung von dreifSig bis vierzig Milli-
sekunden. Bis ein schwacher taktiler Reiz in das Bewusstsein dringt,
kann es hingegen bis zu achthundert Millisekunden dauern.?s Auch
die Prasenz von Handlungsimpulsen — hierauf weisen Libets bekann-
te Untersuchungen hin — wird in Form neuronaler Aktivitdten bis zu

34 Siehe Poppel (1985).
35 Siehe Poppel (1993, 58 ff.). Vgl. auch John Eccles (Popper/Eccles 1991,
439).

352

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE

einer Sekunde vor dem Zeitpunkt gebahnt, nachdem der zugehorige
Willensakt als Bewusstsein erscheint.?¢

Nun erfahren wir im Alltagsbewusstsein die verschiedenen Sin-
nes- und Handlungsmodalititen in der Regel als synchronisierte Ein-
heit aus Erkennen und Handeln. Wir erleben normalerweise nicht,
dass sich die Lippenbewegungen unseres Gegeniibers gleich einem
schlecht synchronisierten Film nicht im Einklang mit den gehorten
Worten befinden. Ebenso haben wir normalerweise nicht das Gefiihl,
dass unser Korper in eine Richtung gezogen wird, wihrend unser
Bewusstsein nur hilflos zuschaut. Lediglich in bestimmten psych-
iatrischen und neurologischen Krankheitsbildern zeigen sich diese
obskuren Erlebnisformen.3”

Wie lasst sich aber nun unter Voraussetzung asynchroner Daten-
strukturen die sinnliche Kohirenz unseres Erlebens aufrechterhal-
ten? Kognitive Systeme sind offensichtlich in der Lage, komplexe
Anordnungen von Merkmalen, die auch in zeitlicher Hinsicht zu-
nachst auseinanderfallen, zu distinkten, perzeptionellen Einheiten
zu gruppieren. Aber wie kann dies geschehen? Wie unterschiedliche
Klassen von Informationen und Sinnesdaten zu einem schliissigen
Bild integriert werden konnen, ist auf Ebene des neuronalen Substrats
alles andere als trivial zu beantworten. Die Hirnforscher sprechen
hier vom so genannten >Bindungsproblem«.3®

Gehen wir kurz einige mogliche Erklarungen durch. Die Integrati-
on von Gestaltwahrnehmung tiber Symbolverarbeitungsprozesse zu
erkliren, welche die Zeit- und Merkmalsunterschiede verrechnen,
funktioniert allein schon deshalb nicht, weil die kognitive Verarbei-
tung im Gehirn nicht auf Basis propositionaler Gehalte stattfindet.
Im Gehirn zeigen sich zwar sehr wohl verschiedene, in unterschied-
liche Funktionen ausdifferenzierte Areale. Innerhalb dieser Bereiche
und in der Kommuniaktion zwischen diesen Arealen findet die In-
formationsverarbeitung jedoch nach dem Prinzip der >neuronalen
Netzwerke« statt. Diese verarbeiten Inputs assoziativ, also in der Wei-
se, wie die Netzwerke durch Vorerfahrungen konditioniert wurden.
AufSerhalb der Hebbschen Lernregel, entsprechend der all die neuro-
nalen Verbindungen gestirkt werden, die synchron genutzt werden,
lassen sich hier keine regelbasierten Algorithmen mehr finden.?®

36 Libet et al. (1979).

37 Siehe zur aufschlussreichen Darstellung und Interpretation diesbeziig-
licher neurologischer Storungen etwa Metzinger (1999, 137 ff.) oder
Ramachandran (2005).

38 Vgl. Singer, (2002 150 ff.).

39 Siehe zur Konzeption der konnektivistischen Informationsverarbeitung
ausfiihrlich Kapitel II.3.

353

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

Wie kann nun aber innerhalb von Netzwerken eine Synchronisie-
rung zeitlich asynchroner Datenstrome stattfinden? Der Nobelpreis-
trager Eccles hat im Sinne einer explizit dualistischen Auffassung eine
exmanente Erklirung angeboten. Ein unabhingiges Seelenwesen — so
seine Argumentation — vollbringe nun die Leistung, die unterschiedli-
chen Zeithorizonte zu verrechnen und zu einem einheitlichen Bild zu
integrieren.*° Dieser Weg ist jedoch unbefriedigend, da das Problem
der Synchronisierung auf einen weiteren unerklirten Erkldrer ver-
schoben wird. Die Frage, auf Basis welcher Mechanismen denn die
Seele ihre Daten verrechnen konne, bleibt weiterhin unbeantwortbar.

Eine immanente Losung des Bindungsproblems entstand erst mit
einer neuen Klasse systemtheoretischer Modelle, die Metzinger unter
dem Begriff »dynamizistische Kognitionswissenschaft« zusammenge-
fasst hat. Informationen sind jetzt nicht mehr nur in der Summierung
der Aktivitdtsmuster sowie in ihrer rdumlichen Verteilung codiert,
sondern auch in den Zeitverhiltnissen der neuronalen Aktivierung.
Synchronisation und Uberlagerungen unterschiedlicher Frequenz-
muster spielen nun die entscheidende Rolle fur die Bindung von
Merkmalen und in der Herstellung einer Resonanz der neuronalen
Aktivititen zu den Sinnes- und Handlungsaktivititen. Die von der
dynamischen Kognitionswissenschaft eingesetzten konzeptuellen In-
strumente sind, so Metzinger, zum »ersten Mal genuin physikalische
und legen allein dadurch eine implizite Losung des Leib-Seele-Pro-
blems nahe«. Und weiter: »Reprasentationen und semantischer Ge-
halt sind nun endgltig nichts Statisches mehr, sie >reiten< sozusagen
auf einer kurzzeitigen Kohirenz zwischen Systemdynamik und Welt-
dynamik. Bedeutung ist ein physikalisches Phanomen, das von einem
in eine aktive sensomotorische Schleife eingebundenen System vor-
tbergehend erzeugt wird. Die Entstehung des intentionalen Gehalts
mentaler Reprasentationen ist namlich im Rahmen der Systemtheorie
ein sehr kurzer, voriibergehender Vorgang, bei dem Systemdynamik
und Weltdynamik interagieren«. Nicht Symbole und Regeln, wie im
Computermodell des Kognitivismus, sondern »Lernregeln, Aktivie-
rungsvektoren oder Trajektorien durch Gewichtungsraume« sind
nun die »begrifflichen Grundbausteine« der Kognition.4*

40 »Die Antedatierung ist dem Selbstbewussten Geist zuzurechnen als
Kompensation fiir die langsame Entwicklung der schwachen neuronalen
Raum-Zeit-Muster bis zur Schwelle der bewussten Erkennung. Auf diese
Weise mogen alle erlebten Ereignisse eine Zeitkorrektur erfahren, so dass
die Wahrnehmungen einen mit den anfinglichen Stimuli korrespondie-
renden zeitlichen Verlauf haben werden, ob sie stark oder schwach sind.
Wir nehmen an, dass Libet eine zeitliche Anpassung entdeckt hat, die
dem selbstbewussten Geist zuzurechnen ist« (Popper/Eccles 1991, 439).

41 Metzinger (1998, 347).

354

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE

So abstrakt diese Beschreibungen zunichst klingen, die dynamizi-
stischen Modellierungen haben den Vorteil, dass sie eine einzigartige
Nihe zu den phanomenologischen Qualititen unseres phanomenalen
Erlebens zeigen: die »Leiblichkeit«, die »Situiertheit, seine Sensitivitat
auch fur die zeitliche Struktur impliziter Kontexte«, seine Bezogen-
heit auf andere kognitive Systeme und die semantische Koevolution,
sein flussiger, transienter und »nie vollstandig prognostizierbare|r|
Charakter, der hiufig durch abrupte >Phasentiberginge« gekennzeich-
net ist und fast immer ein aktives, schopferisches Moment beinhaltet.
All dies finden wir bei der Anwendung der nicht-linearen Dynamik
auf kognitive Systeme wie von selbst als die natiirliche Eigenschaften
derselben wieder«.

Schauen wir aus dieser Perspektive auf unsere Ausgangsfrage,
namlich das Problem, wie sich das Zeitbewusstsein konstituiert. Ins-
besondere Varela und seine Arbeitsgruppe haben diesbeziiglich einige
aufschlussreiche Untersuchungen vorgelegt, auf die im Folgenden
etwas ausfihrlicher eingegangen wird.+*

Varela unterscheidet drei Zeitskalen. Die >1/1o«Skala spielt im
Bereich von 10 bis too Millisekunden und referiert auf all jene wahr-
nehmbaren Ereignisse, die in der Kognition als nichtsimultan erfasst
werden konnen. Sie verweisen auf das zeitliche Auflosungsvermogen
von Wahrnehmungsprozessen, also beispielsweise auf die Frequenz,
ab der das Flackern einer Lampe als ein konstantes Licht erlebt wird.
Die >1«Skala entspricht dem Husserlschen Zeitfenster des ausgedehn-
ten Jetzt, also jenem Horizont, in dem der intentionale Bogen aus
Retention und Protention wahrgenommen wird. Die >to«Skala ver-
weist auf die dartiber hinausgehenden Zeithorizonte eines deskriptiv-
narrativen Zugangs zu Erinnerungsinhalten.

Als >Neurophidnomenologe« referiert Varala in seinen Untersu-
chungen auf zwei verschiedene metatheoretische Konzeptionen. Die
eine liegt in der Husserlschen Beschreibung des Zeiterlebens, also der
Frage, wie Retention und Protention in der Koppelung der Urimpres-
sionen der einzelnen Bewusstseinsakte verflochten sind. Der andere
Zugang beruht auf einer systemischen Rekonstruktion der Phasen-
beziehungen von unterschiedlichen, raumlich verteilten neuronalen
Aktivitdten. Erstere konnen durch den Bericht von Versuchspersonen
in Daten uberfiihrt werden. Ein Proband kann Auskunft daruber
geben, wann er eine Gestalt erkennt, wann beispielsweise ein Bild in
eine andere Form der Wahrnehmung kippt. Letztere lassen sich aus
den Daten hochauflosender, EEG-verwandter Verfahren errechnen.
Mit einer entsprechenden Mathematik, die mittlerweile mit reentran-

42 Vgl. Rodriguez et al. (1999) und Varela (1999).
43 Varela (1999, 273).

355

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

ten Verhiltnissen umzugehen gelernt hat,*# lassen sich unter Zubhil-
fenahme leistungsfahiger Computer Bilder zeichnen, wann und wo
im Gehirn Schwingungsmuster in Phasenkohirenzen auftreten, also
wann und wo sich Aktivititen miteinander in Resonanz befinden.

Varela setzt nun beide Beschreibungsebenen miteinander in Bezie-
hung. So korrespondiert dann etwa Gestalterkennung von Kippbil-
dern auf neurologischer Ebene mit einem Zustandswechsel sich selbst
rekursiv stabilisierender Hirnaktivitiaten, welche als >Erkennen< von
einem Ort im Phasenraum zu einem anderen wandern.

Die Bindung unterschiedlicher sensorischer Inputs zu einer Einheit
und die Synchronisation unterschiedlicher Zeithorizonte zu einer
»Gegenwart< erscheinen synonym mit jeweils einem aktual aktivier-
ten, raumzeitlichen >Frequenzmuster, welches stindig von einem
Schwingungszustand in einen anderen tibergeht. Da diese Prozesse
also an sich schon transienter und reentranter Natur sind, erscheinen
die Retention und Protention aus dieser Perspektive gleichsam in die
neuronale Reprisentation als Form mit eingewoben. Der intentionale
Bogen korreliert mit dem Aufbau eines Phasenraums und dem gleich-
zeitigen Abklingen eines anderen. Dieser Ubergang von einem Muster
in ein anderes umfasst etwa zwei bis drei Sekunden. In diesem Sinne
erscheint dann auf Prozessebene die Husserlsche Struktur der Inten-
tionalitat auch auf neurologischer Ebene als inhdrenter Bestandteil
eines jeden kognitiven Akts. Sie findet auf neurologischer Ebene ihren
Ausdruck darin, dass ein charakteristisches Schwingungsmuster nur
aus einem anderen charakteristischen Schwingungsmuster hervorge-
hen kann — und dieser Prozess verbraucht Zeit.#s

Auf diesem Weg kommen wir schlieSlich mit Varela zu einer
naturalisierten Phdnomenologie. Die Beschreibungen der inneren
Zeitstruktur des Bewusstseins korrelieren nun strukturell mit einer
Landschaft aus Phasenraumen eines nicht linearen Systems, die sich
in Anpassung an neue Reizkonstellation immerfort verschieben.+¢

44 Um mit diesen rekursiven Verhaltnissen rechnen zu konnen, hat Varela
den Formkalkiil von Spencer Brown zu einem praktikablen Instrument
erweitert (s. Varela 1979).

45 Siehe hierzu auch van Gelder (1999).

46 »Phenomenologically, I have stressed the full interdependence of both
intentionalities, the inseparability of the static and the genetic analyses,
and the mutual determination of instinctive and cognitive constitution
of self. In parallel, the trajectories and the landscape of their phase space
are a unity in a complex nonlinear system. Correspondingly, we have
examined the many aspects under which determinism, the trajectories,
regions in phase space, and adaptive geometrical landscapes are comple-
mentary. I consider these mutual interdependencies and their role in the

356

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE

Kognition findet aus dieser Perspektive stets verkorpert statt.
Ebenso wie die Idee eines unabhingigen Seelenwesens nun keinen
Sinn mehr ergibt, ist es unsinnig, von einem isolierbaren Gehirn aus-
zugehen. Mit guten Grinden ldsst sich argumentieren, dass ein von
Korper und Umwelt abgetrenntes Hirn — beispielsweise in einem
Tank mit Nahrlosungen aufbewahrt — keinen intentionalen Bogen
als kohirente innere Zeitstruktur mehr ausbilden kann, da die sen-
somotorischen Kreise abgeschnitten sind, welche durch ihr Feedback
die stabilisierenden Resonanzen ermoglichen.#” Auch hat es keinen
Sinn mehr, die neuronalen Korrelate des Bewusstseins an einem be-
stimmten Ort im Gehirn lokalisieren zu wollen, denn gerade auch
auf physikalischer Ebene erscheint das Bewusstsein nicht mehr als
lokalisierbare Entitat, sondern kann nur noch als dynamischer, in
sich selbst eintretender azentrischer Prozess gefasst werden.®

Durch welche weiteren Eigenschaften lassen sich diese transienten,
raumzeitlich organisierten Frequenzmuster charakterisieren?

Eine Besonderheit liegt in der rekursiven Natur ihrer Genese. In-
nerhalb des Fensters des >Jetzt< entziehen sich die Zeit wie auch Kau-
salitdt einer linearen Beschreibung. Sozusagen auch das Ende kann
nun den Anfang modifizieren. Die Retention erscheint ebenso durch
das Ergebnis des Jetzt gefarbt, wie die Protention durch die Reten-
tion geformt wird.#* Sensomotorische Aktivititen modulieren diese
Prozesse, indem sie bestimmte Transitionen nahelegen. Wahrneh-
mung heifSt jetzt nicht mehr, dass eine dufSere Wirklichkeit erkannt
wird, sondern erscheint als ein Resonanzphdnomen, entsprechend
dem Bewegungsmuster, interne Aktivitdtsmuster und Sinnesdaten
in einem komplexen Zusammenspiel ein neues Muster, eine neue
Kohirenz herausbilden lassen. Auch Handeln darf nun nicht mehr als

constitution of temporality the most immediate insight that naturaliza-
tion can provide« (Varela 1999, 305).

47 Siehe Cosmelli und Thompson (2008).

48 Jeglicher Versuch, das Bewusstsein zu lokalisieren, verwechselt die Ebe-
ne der formalen und der funktionalen Passung und sitzt hiermit einem
Missverstindnis auf (vgl. Noe/Thompson 2004a).

49 Hierzu Varela im Wortlaut: »(1) the ongoing coupling of the cognitive
agent, a permanent coping that is fundamentally mediated by sensori-
motor activities; and (2) the autonomous activities of the agent whose
identity is based on emerging, endogenous configurations (or self organ-
izing patterns of neuronal activity. Enaction implies that sensorimotor
coupling modulates, but does not determine, an ongoing endogenous
activity that it configures into meaningful world items in an unceasing
flow. [...] Enaction is naturally framed in the tools derived from dynami-
cal systems, in stark contrast to the cognitivist tradition that finds its
natural expression in syntactic information processing models« (Varela

1999, 272).
357

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

linearer Prozess verstanden werden, entsprechend dem die durch das
Bewusstsein vorangestellten Moglichkeiten durch den Willensakt er-
griffen werden. Vielmehr ist jetzt auch eine Handlung als verkorperte
Kognition zu fassen — etwa indem das Gehirn bestimmte Muster in
das neuromuskulire System projiziert, um dann die Riickmeldung
aus dem Korper in die Ausformung von Protentionen und Retentio-
nen einfliefSen zu lassen. Ohne das Korperfeedback wiirde das Ge-
hirn zu keiner Entscheidung kommen konnen. Es wiirde zu keinem
stabilen Muster finden, in das es einrasten konnte.5°

Mit Varela sind diese Prozesse zudem noch in eine emotionale
Tonung eingebettet, welche dann ihrerseits als prareflexiver Prozess
die Entfaltung der Protention eingrenzt.5* Die affektive Komponente
stellt dabei nicht nur eine randstindige Figur in einem prinzipiell
auch ohne Affekt tragenden Gebilde dar. Vielmehr ist die emotio-
nale Ténung notwendig, um dem kognitiven Prozess tiberhaupt
eine Richtung geben zu konnen. An dieser Stelle 6ffnet sich fur die
neurophianomenologische Beschreibung auch ein wichtiges Tor zum
Verstandnis von Alteritdt. Es ldsst sich namlich nun an jenen alltags-
weltlichen Befund anschliefSen, dass es vor allem Menschen sind,
die einen emotional beriihren. Im Sinne einer phanomenologischen
Perspektive bleibt die Andersartigkeit des Anderen unergriindlich —
und auch Husserl ist bekanntlich an der Frage der Intersubjektivitat
gescheitert.’* Gerade weil die Begegnung mit dem anderen Subjekt
potentiell verstorend ist, erscheinen alle Erwartungen, welche sich
auf die existenziellen Beziehungen mit anderen Menschen beziehen,
hochgradig mit Emotionen durchsetzt.53 Dies hat auch Konsequen-
zen fiir das Verstandnis von sprachlichem Verhalten, denn aus dieser
Perspektive wire zu vermuten, dass es hierbei weniger um Infor-

5o Insbesondere die Arbeitsgruppe um Damasio hat auf die Bedeutung der
Korperprojektionen fur den kognitiven Prozess hingewiesen (vgl. Dama-
si0 2007 [1994]; Damasio 1996).

51 »Emotional tonality is, by its very action, a major boundary and initial
condition of neurodynamics« (Varela 1999, 301).

52 Vgl. in diesem Zusammenhang Luhmann (1995c).

53 »With Emmanuel Levinas (1988), a further sphere of affection, hetero-
affection, is brought to the fore: alterity is the primary clue for time’s
constitution. We are affected not only by representations and immanent
affection (>affection de soi par soi<), but alterity as inseparable from the
sphere of an ego-self. In this move the very distinction between auto- and
hetero-ceases to be relevant, since in all cases it all is brought down to the
same manifestation: it is a question of »something other, the experience
of an alterity, a difference in the identity of the present, whether by the
inevitable slippages to retention, or by the anticipations in protention«
(Varela 1999, 297).

358

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE

mationsaustausch geht, denn um die Koordination von Verhalten
unterschiedlicher Akteure. Die inhaltliche Ebene propositionaler Ge-
halte wiirde nun etwas in den Hintergrund treten zugunsten einer
performativen Ebene der Sprache, in welcher es vor allem um die
Absorption von Unsicherheit geht — und dies wiirde dann vor allem
uber die Stabilisierung von Erwartungen geschehen, welche ihrerseits
durch entsprechende Emotionen geschiitzt und flankiert werden.s*

Was ldsst sich nun aus dieser Perspektive zu dem epistemischen Sta-
tus der beiden verbundenen Denkformen, des phianomenologischen
Bewusstseins und der objektivierbaren neurobiologischen Prozesse,
sagen? Auf struktureller Ebene zeigt die systemische Beschreibung
der Neurodynamik erhebliche Parallelen zur phianomenologischen
Textur des Erlebens. Was dies jedoch fur die wechselseitige Bedingt-
heit von Bewusstsein und Korper bedeutet, ist eine komplexe Frage,
die aufgrund ihrer Natur durch die hier beschriebenen Experimente
nicht beantwortet werden kann.’s Es bleibt ein Geheimnis, das sich
vermutlich dem begrifflichen Denken entzieht.5¢

Nichtsdestotrotz gelingt es einer in diesem Sinne vorgehenden
Neurophinomenologie, den konzeptionellen Korper-Geist-Dualis-
mus zu unterlaufen, indem die modellierende Theorieabstraktion auf
Prozesse und nicht mehr auf Inhalte hin angelegt ist. Anders als der
Substanzdualismus, der physikalische Reduktionismus und der Epi-
phdanomenalismus verfangen sich die hierdurch erzeugten Beschrei-
bungen nicht mehr in der Paradoxie der Subjekt-Objekt-Dichotomie.
Die deontische Abstraktion von der Natur des Bewusstseins wird

54 Mit Panksepp (1998) dienen bestimmte Emotionen, die mit Spiel und
Freude assoziiert sind, dann primir einer Vergemeinschaftung, an die
sich dann sekundir auch sprachliches Verhalten anlagern kann. Siehe
hierzu ausfiihrlich Kapitel IV.t.

55 Hierzu Varela: »On the one hand, we are concerned with a process of
external emergence with well-defined neurobiological attributes, on the
other, with a phenomenological description that stays close to our lived
experience. [...] One thing is clear: the specific nature of the mutual
constraints is far from a simple empirical correspondence or a categori-
cal isomorphism. Three ingredients have turned out to play an equally
important role: (1) the neurobiological basis, (2) the formal descriptive
tools mostly derived from nonlinear dynamics, and (3) the nature of lived
experience studied under reduction. What we find is much more than
a juxtaposition of items. It is an active link, where effects of constraint
and modification can circulate effectively, modifying both partners in a
fruitful and complementary way« (Varela 1999, 306).

56 So zumindest im Anklang an die nicht klassische Perspektive einer Quan-
tentheorie, die auch mit der Verbundenheit von Potentialen zu rechnen
weif3, die als Ausfillung in objektive Realititen als getrennt erscheinen
(vgl. Durr/Oesterreicher 2007).

359

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

GEFUHL UND GESELLSCHAFT

hier mit einer stirkeren Nihe zu der lebensweltlichen Dynamik des
Bewusstseins belohnt.

Fassen wir den Stand der bisherigen Argumentation zusammen:
Bewusstsein — sei es nun mit Husserl phanomenologisch als erlebte
Prozessstruktur oder mit Varela als Zeitstruktur einer nicht linearen
neuronalen Dynamik verstanden — zeitigt sich als innere Koharenz
eines in sich selbst eintretenden Prozesses. Dieser Unterscheidung
folgend, braucht das, was ein Bewusstsein als eigene Zeitlichkeit
konstituiert, nicht mehr mit dem ubereinzustimmen, was ein dufSerer
Beobachter als Ereignisfolge in Bezugnahme auf die Weltzeit kon-
statieren wiirde. Beispielsweise schliefSen sich die Libetschen Experi-
mente in diesem Sinne dadurch auf, dass der erlebte Willensakt mit
dem erlebten Vollzug einer Praxis zusammenfallt, die schon langst
durch das Experiment als sozial gepragter Erwartungshorizont ge-
bahnt wurde.

3 Deskriptive Rekursionen

Um die soziologischen Konsequenzen der hier vorgestellten neuro-
phianomenologischen Perspektiven etwas deutlicher herausarbeiten
zu konnen, werden wir zunichst einen kleinen Umweg gehen und
eine andere Klasse neurophysiologischer Experimente kurz vorstel-
len.

In den 6oer-Jahren wurden Patienten, die unter einer schweren
Epilepsie litten, nicht selten einer Hirnoperation unterzogen, in der
das corpus callosum, der >Balken« zwischen den beiden Hirnhilften,
durchtrennt wurde. Durch die Zerstorung der verbindenden Nerven-
faser war nun die rechte Hirnhilfte nicht mehr in der Lage, unmit-
telbar mit der linken Hirnhilfte zu kommunizieren und umgekehrt.
Entsprechend konnten sich auch die epileptischen Krampfanfille
nicht mehr tiber das ganze Gehirn ausbreiten. Was bedeutet nun
dieser Eingriff fur das Alltagsleben der so genannten Split-Brain-
Patienten? Auf den ersten Blick scheinen sie normal zu reagieren.
Ublicherweise regelt die dominante linke Hirnhilfte die Aktivititen
und ist auch fiir das Kérperempfinden verantwortlich. Was geschieht
aber, wenn die rechte Hirnhilfte plotzlich >beschliefSst«, einen Spazier-
gang zu machen? Wie reagiert darauf die dissoziierte andere Gehirn-
halfte und was denkt sie dabei? Solche Fragen wurden unter Labor-
bedingungen in der Arbeitsgruppe um den Nobelpreistrager Roger
Sperry untersucht.’” Nur mit einer Hirnhalfte zu kommunizieren,
ldsst sich fiir einen Versuchsleiter technisch relativ einfach realisieren.
Ublicherweise geschieht dies dadurch, dass man eine Information

57 Vgl. Gazzaniga (1989).
360

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DESKRIPTIVE REKURSIONEN

— etwa ein Bild oder einen Satz — durch eine optische Apparatur nur
auf die rechte bzw. linke Seite der Netzhaut des Auges projiziert und
hierdurch entsprechend nur eine Hirnhalfte »ansprechen< kann. Eine
Reihe von Split-Brain-Patienten wurde auf diese Weise untersucht.
Bei einigen der Versuchsteilnehmer zeigten erstaunlicherweise beide
Hirnhalften die Fahigkeit, Schrift und Sprache zu verstehen sowie
sich verbal auszudriicken. Ein gut dokumentierter Fall, bei dem eine
Reihe dieser Experimente durchgefithrt wurde, war jener des 1 5-jah-
rigen Paul: » Der Testleiter begann zum Beispiel eine mundliche Frage
mit>Wer ...?<—und die offenen Stellen wurden durch eine Projektion
in einem der Gesichtsfelder ergdnzt, zum Beispiel durch die geschrie-
benen Worte »... bist du«. Auf die beiden Seiten vorgelegte Frage
folgte die gleiche Antwort: >Paul.< Auf die Frage: >Was fur ein Tag ist
morgen?< kam beide Male die richtige Antwort: >Sonntag.« Auf die
Frage an die linke Hirnhalfte: »Was willst du werden, wenn du grofS
bist?« antwortete Paul: >Rennfahrer.« Und dies ist faszinierend, weil
auf die gleiche Frage an die rechte Gehirnhilfte die Antwort kam:
>Designer««.5® Ein ebenso erstaunliches Ergebnis zeigt sich, wenn
man die rechte Hirnhilfte zu einer Aktivitat veranlasst, von der die
linke nichts weifs: »Eine einfache Aufgabe wie >gehen< wird in die
stumme rechte Gehirnhilfte geblitzt, und der Patient reagiert darauf
typischerweise, indem er seinen Stuhl zuriickschiebt und sich aus dem
Testbereich entfernt. Wenn man ihn dann fragt, wohin er gehe, so
lautet die Antwort meist etwa: >Ich gehe nach Hause, um mir eine
Cola zu holen««.s?

Erstaunlicherweise antwortet die linke Hirnhalfte nicht im Sinne
dessen, was sie eigentlich entsprechend der durch die Versuchsan-
ordnung erzeugten Realitdt hitte empfinden mussen. Sie sagt nicht
»Ich weifS es nichts, oder >Ich habe mich irgendwie getrieben gefiihlt«,
sondern sie erfindet und fiiblt eine Erklarung, eine Handlung, die mit
dem erlebten Handeln des eigenen Korpers in Einklang steht. Das
Gehirn konstruiert post hoc eine Rationalitit, die dem vollzogenen
Verhalten eine intentionale Handlungsabsicht unterlegt. Paul gibt
vor, zweckrational zu handeln, wenngleich die Sache hier offensicht-
lich anders liegt, denn nicht das Motiv, seinen Durst befriedigen zu
wollen, veranlasst ihn aufzustehen, sondern die ins Hirn geblitzte
Anweisung des Versuchsleiters. Maturana und Varela interpretieren
diese und dhnliche Befunde folgendermafSen: » All diese Experimente
sagen uns Grundlegendes iiber die Weise, auf die der anhaltende
Fluf§ von Reflexionen, den wir BewufStsein nennen und mit unserer
Identitit assoziieren, organisiert ist und seine Koharenz bewahrt. [...]
Im sprachlichen Bereich von Paul kann es keine Inkohirenz geben.

58 Maturana/Varela (1987, 248 f.).
59 Gazzaniga (1989, 89 f.).

361

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

[...] Das zeigt uns in dramatischer Weise, dafS es die Sprache ist, in
der ein Selbst, ein Ich, entsteht und zwar als jene soziale Singulari-
tit, die durch die operationalen Uberschneidungen, in denen das
Ich unterschieden wird, im menschlichen Korper entsteht. Daraus
ersehen wir, daf§ in dem Netzwerk der sprachlichen Interaktionen,
in dem wir uns bewegen, eine andauernde deskriptive Rekursion
aufrechterhalten wird, die wir unser >Ich< nennen. Sie erlaubt uns,
unsere sprachlich operationale Kohirenz zu bewahren sowie unsere
Anpassung im Reich der Sprache«.%°

Die Zeitverhaltnisse des Schiitzschen Handlungsmodells erschei-
nen nun umgekehrt: Nicht der Entwurf geht dem Handeln voraus.
Der signifikante Andere, hier in Gestalt des Versuchsleiters, ist nicht
nur Anlass von Pauls Verhalten, sondern zugleich auch Ursache einer
bestimmten Art von Intentionalitit, die in Pauls Antwort zum Tragen
kommt. Denn wird Paul nicht erst durch seine Frage dazu provoziert,
einen Grund dafiir zu konstruieren (und zu fithlen), warum er eben
so und nicht anders gehandelt hat? Sozial handelnd folgt Pauls rechte
Hirnhilfte der Erwartung, dass man der Versuchsanweisung doch
Folge leisten sollte.

Ebenso sozial handelnd wird die linke Hirnhalfte der an sie ge-
stellten sozialen Erwartung gerecht, dass man fur sein Verhalten eine
Begriindung zu geben habe. Handeln wie Intentionalitit liegen hier
gewissermafSen aufSerhalb des Akteurs, bilden sich aus einem tiber-
personalen Interaktionszusammenhang,® der in diesem Fall aus drei
Einheiten besteht: der rechten Hirnhilfte, der linken Hirnhilfte und
dem Versuchsleiter.

Das intentionale Selbst wiirde aus dieser Perspektive nichts an-
deres darstellen als ein Sprachspiel. Entsprechend den Regeln dieses
Tanzes attribuiert man auf sich selbst und hat entsprechend einen
Grund zu nennen, warum man eben so und nicht anders handelt.
Aus der Innenperspektive handelt es sich hier jedoch um eine gefiihlte
und unhintergehbare Realitit. ¢*

60 Maturana/Varela (1987, 249 f.).

61 An dieser Stelle zeigen sich Parallelen zur metatheoretischen Konzeption
der Objektiven Hermeneutik von Oevermann, denn auch hier liegt der
Sinn des Interaktionszusammenhangs als soziologischer Sinn kausal vor
dem subjektiv gemeinten Sinn (vgl. Oevermann 1986).

62 Hierzu Thomas Metzinger: »Der naive Realismus ist fiir biologische
Systeme wie uns selbst eine funktional adiquate Hintergrundannahme
gewesen. Diesen Gedanken muf§ man nun im letzten Schritt wieder auf
das Selbstmodell anwenden. Wir selbst sind Systeme, die nicht in der
Lage sind, ihr eigenes subsymbolisches Selbstmodell als Selbstmodell
zu erkennen. Deshalb operieren wir unter den Bedingungen eines >naiv-
realistischen Selbstmissverstindnisses«< Wir erleben uns selbst, als wiren

362

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN?

Wir finden nun gewissermafen drei Formen von Zeit vor, die
jeweils einer unterschiedlichen Logik folgen: zunachst die Weltzeit,
wie sie sich einem Beobachter zeigt, der der metrischen Kalibrierung
durch Uhren folgt. Hier zeigt sich eine lineare Folge von vorange-
henden und anschliefSenden Ereignissen. Zweitens findet sich die
phianomenologische Zeit, die mit Varela nun auch mit der Neuro-
dynamik von sich in Phasenrdumen bewegenden Resonanzmustern
korreliert. Hier begegnen wir der Prozessstruktur von Intentionalitit,
die durch Erwartungen und emotionale Tonungen gespeist wird. In
der hier konstituierten gelebten Zeit konnen sich andere Kausali-
titsverhiltnisse und temporale Ordnungen manifestieren als in der
Weltzeit. Drittens begegnen wir schliefSlich einer sozialen Zeit, die
als deskriptive Rekursion auf Zurechnungsprozessen basiert und in
der die kausalen Verhiltnisse der Weltzeit umgekehrt sind, da sich
der Sinn der Kommunikation erst post hoc durch den gewihlten
Anschluss ergibt.

4 Bewusstsein als soziales Organ?

Bringen wir die in den vorangehenden Kapiteln entfalteten drei Ebe-
nen mit Blick auf das Libet’sche Experiment nun zusammen, um
einen weiteren Aspekt zu beleuchten — die soziale Rolle des Bewusst-
seins. Der Befund, dass das subjektiv empfundene Wollen erst eine
Sekunde nach der Messung von Bereitschaftspotentialen auftaucht,

wir in direktem und unmittelbarem epistemologischen Kontakt mit uns
selbst. De facto sind wir selbst also Systeme, die sich selbst stindig mit
dem von ihnen selbst erzeugten subsymbolischen Selbstmodell sverwech-
seln«. Indem wir dies tun, generieren wir eine stabile und koharente >Ich-
Illusion, die wir auf der Ebene des bewufsten Erlebens nicht transzendie-
ren konnen. Und genau das ist es, was es bedeutet, eine nicht-begriffliche
Erste-Person-Perspektive zu besitzen, einen prareflexiven, phinomenalen
Standpunkt, der allen spateren Formen begrifflich vermittelten und re-
flexiven SelbstbewufStseins zugrunde liegt, allen spateren Formen von
sozialer Kognition und Ich-Du-Beziehungen. Der Kern der Subjektivitit
des Mentalen liegt also in diesem Akt der >Selbstverwechselung« Ein
Mangel an Information, ein Mangel an epistemischer Transparenz fiihrt
zur Entstehung eines phinomenalen Selbst. Dies ist vielleicht die wich-
tigste Einsicht tiber den menschlichen Geist, die man mit den Mitteln
der Kognitionswissenschaft und mit Blick auf die philosophische Anthro-
pologie formulieren kann. Ist das naiv-realistische SelbstmifSverstandnis
ein Kandidat fiir die universelle Eigenschaft, durch die alle Menschen
ausgezeichnet sind?« (Metzinger 1998: 3671).

363

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

ldsst sich nun als eine Verschachtelung der metrischen, der phiano-
menologischen und der sozialen Zeit interpretieren. Schauen wir
zunichst auf den Akt des Fingerwackelns. Vermutlich wackeln wir
taglich unzihlige Male mit einem Finger, ohne dass uns diese Bewe-
gung im Bewusstsein erscheint. Selbst als Geste, als quasi sprachlicher
Hinweis, wird uns ein diesbeztglicher Fingerzeig vermutlich meistens
eher nicht bewusst sein. Erst im Kontext der Versuchsanordnung
wird der Finger durch die Aufforderung, ihn innerhalb von zehn
Minuten >spontan< zu bewegen, ins Zentrum der bewussten Auf-
merksambkeit katapultiert. Entsprechend der paradoxen Anweisung,
ssei spontan<®?, muss nun gewollt werden. Ein vom Versuchsleiter in
dieser Weise enaktierter Proband kann gar nicht anders, als einen
Erwartungshorizont zu erzeugen, indem die Fingerbewegung nun
selbst mit dem Willensakt assoziiert wird. Das Erleben des Fingers
wird in eine soziale Erwartung eingebettet — und ist somit affektiv
besetzt. Zwischen den Polen, >den Finger nicht unwillentlich bewe-
gen zu diirfen< und >diesen willentlich bewegen zu miissen«, entsteht
eine ssei-spontan«Paradoxie, die sich nur dadurch auflésen lisst,
dass das Gefiihl des Wollens mit der Handlung des Fingerbewegens
zusammenfallt.

Das Phinomen des Gefiihls vom Wollen ist hiermit sozialer Natur.
Genau genommen erscheint es als Resultat einer Krise der Koordina-
tion von Handlungen durch die Sprache, die jenes Gefiihl erzeugt, das
mit dem Willensakt zugleich korreliert, wie durch diesen anschliefSend
aufgelost wird. In dieser Weise durch die Sprache enaktiert, braucht
die Ereignisfolge nicht mehr mit der metrischen, prozessuralen Zeit
ubereinzustimmen. In der sozialen wie auch phanomenologischen
Zeit sind ruckwirts gerichtete Kausalitdtszurechnungen moglich.
Innerhalb des intentionalen Bogens lassen sich entsprechende Kogni-
tionen nun flachig integrieren, in einem Raum von Protention und
Retention als einem zwei bist drei Sekunden ausgedehnten »>Jetzt.

Im Sinne einer naturalisierten Phinomenologie ist mit Dennet®
und Brandom das Verhiltnis von abgeleiteter und urspriinglicher
Intentionalitidt nun umzukehren. »DafS etwas von jemandem als in-
tentionales System betrachtet oder behandelt wird, rangiert in der
Reihenfolge der Erklarung vor der Tatsache, dafs es ein intentionales
System ist« und in »diesem Sinne konnen nur Gemeinschaften, nicht
Individuen, als im Besitz von urspriinglicher Intentionalitit interpre-
tiert werden«.®s

63 Siehe zu den Eigenschaften dieser Paradoxie aus kommunikationstheo-
retischer Perspektive Watzlawick (1991, 87 ff.).

64 Dennet (1978).
65 Brandom (2000, 115).

364

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN?

Da wir es hier jedoch mit drei Zeiten zu tun haben, gehen die be-
schriebenen Prozesse nicht allein in kommunikativen Zurechnungen
auf — sie erschopfen und erklaren sich nicht nur durch das Spiel der
Sprache. Die neurophinomenologische Perspektive gebietet es, das
Bewusstsein wieder mit hineinzunehmen. Das subjektive Bewusst-
sein erschliefSt sich nicht allein dadurch, dass eine objektive gesell-
schaftliche Wirklichkeit mit einer subjektiven phinomenologischen
Wirklichkeit tiber die Common-Sense-Typologien der Sprache qua
Sozialisation miteinander kurzgeschlossen wird.®¢

Es verhilt sich aus dieser Perspektive nicht so, dass das Wollen
im subjektiv gemeinten Sinn auf Basis des gesellschaftlich vorfor-
matierten Wissens seine Welt ergreift und gestaltet. Die Verhaltnisse
verlangen eine komplexe Beschreibung. Auf der einen Seite stellt das
Wollen aufgrund seiner Genese zwar ein primir soziales Gefiihl dar.
Es erscheint dabei jedoch nicht als eine autonome Instanz, die die
Welt gestaltet, sondern als Produkt einer affektiv aufgeladenen Reso-
nanz mit einer sozialen Welt, die Gestaltung erwarten lasst. Dartiber
hinaus operiert der intentionale Prozess jedoch auf einer tiefer lie-
genden Ebene als ein emotional getonter Vollzug von Erwartungen,
die immer auch enttauscht werden konnen. Gerade hier kommt das
Bewusstsein mit ins Spiel, ndmlich als erlebte Krise, aus der heraus
dem Geschehen ein neuer Drall gegeben werden kann.

Phianomenologisch weitergedacht, riickt nun mit Lévinas der pa-
thische Aspekt eines das Subjekt wie auch die Verhiltnisse transzen-
dierenden Einlassens in den Vordergrund.®” Ausgangspunkt wire

66 Vgl. zu einem in dieser Weise pointierten sozialphinomenologischen
Ansatz: Berger und Luckmann (2003 ).

67 Mickan hat dies sehr schon ausgedriickt: »Im Sicheinlassen auf den An-
deren als solchen werden die Schutzmechanismen des Einheitstotalita-
rismus, welche die Andersheit des Anderen nivellieren, gebrochen und
der enge Bezirk der im abstrakten Ich = Ich erstarrten Selbstidentitdt des
Subjekts zugunsten einer weitergefafSten und urspriinglicheren Identi-
tatsbestimmung verlassen. Wihrend die Einheitsvorstellung immer eine
Projektion einschlieffen mufS, in welcher der Mensch sich kraft seines
Totalitdtsverstindnisses an die Stelle des Einen versetzt und, jegliche
Andersheit verdrangend, autoritativ von dort her spricht, ist ein Zulas-
sen des Anderen dagegen nur moglich in Haltungen des Respektierens,
des Horens und Wartens. Der Zugang zum Anderen 6ffnet sich nicht in
einer aktiven, sondern einzig in einer wesenhaft passiven Haltung, einer
urspriinglichen Passivitdt, wobei dieser Passivititsbegriff jedoch nicht
einfach mit dem derivativen vorphilosophisch-alltiglichen Begriff der
Passivitit gleichzusetzen ist.

Die den Zugang zum Anderen eroffnenden passiven Haltungen des Zu-

365

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

nun eine Lagerung, die Unsicherheiten birgt, welche nicht durch
sprachliche Typisierungen zu bewiltigen sind, aber Potentiale zeigt,
die durch Entscheidungen erschlossen werden konnen.

Soziologisch weitergedacht ldsst sich die besondere Dynamik des
Bewusstseinsprozesses — vielleicht sogar tiberhaupt die Tatsache des
Bewusstseins — vor allem als eine Antwort auf nicht beherrschbare
soziale Verhiltnisse verstehen. Das Bewusstsein erscheint nun primar
als soziales Organ, das Antworten sucht, wie mit der tiefen Unsicher-
heit umzugehen ist, von anderen existenziell abhingig zu sein, ohne
diese jedoch wirklich durchschauen zu konnen. Auch Phanomene wie
Empathie, also der Versuch, die Zustinde der anderen zu spiegeln,
wiren aus dieser Perspektive als ein Losungsversuch anzusehen, wie
mit dem hier aufgeworfenen, tiefer liegenden Bezugsproblem um-
zugehen ist.

Das >gefuthlte Wollen« erscheint dann zugleich mit Referenz auf
sich selbst und die anderen jene Authentizitit und Autorschaft zu
konstituieren, die erst dadurch auf sich selbst verweisen kann, indem
sie die im Erwartungshorizont angelegten Rollen tibernimmt — was
jedoch in diesem Fall nur bedeuten kann, dass man dennoch nicht
wirklich weif$, wie man sich zu verhalten hat.®®

lassens und Respektierens, des Horens und Wartens konnen als Weisen
der Zeitigung der Zeitlichkeit des menschlichen Daseins gefafSt werden
(3). Der Mensch vollzieht sein Dasein, indem er seine Zeit ist, sich zeitigt;
das >Ich bing, das >Ich lebe< vollzieht sich urspriinglich existenziell als
ein Sichzeitigen. [...] In der Begegnung mit dem Anderen geschieht eine
Wesenskonfrontation mit der Zeit des Anderen, die meine Zeit gleich-
sam stort und irritiert. Das Verhiltnis meiner Zeitlichkeit zu derjenigen
des Anderen meint kein synchrones, sondern ein diachrones Verhiltnis.
Die urspriingliche Beziehung zum Anderen ist kein blofS innerzeitliches
Phinomen, sondern die zeitigende Zeitlichkeit selbst. Im Gedanken der
ununterbrochenen und untilgbaren Stérung meiner Zeit durch den An-
deren entwickelt Lévinas ein neues philosophisches Zeitverstindnis. Mit
der Vertiefung aller iiberkommenen, auch der urspriinglicher ansetzen-
den heideggerschen Zeitbestimmungen, zerbricht zugleich das tradierte
Verstiandnis von Sein, das den Bezug zum Anderen immer nur als einen
synchronen zu fassen vermag. Im Denken der Diachronie zerbricht die
klassische Fixierung auf Substanzialitit und Seinstotalitdt; in ihm wird
das Philosophieren nicht mehr von der Totalitit des einen Seins her
bestimmt, sondern wandelt sich in das Denken des Anders als Sein oder
Jenseits des Seins« (Mickan 2006).

68 An dieser Stelle erscheint dann auch die starkste Differenz zu einer Sozial-
phianomenologie in der Tradition von Alfred Schiitz. Um hier mit Armin
Nassehi zu sprechen: »Die Schiitzsche Soziologie macht einerseits das
authentische, subjektive, sich selbst hervorbringende und orientierende

366

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN?

Wenn wir in Betracht ziehen, dass Sehen, Erkennen und Verhalten
kein Bewusstsein brauchen — dies zeigen Blindsichtexperimente, ent-
sprechend denen Probanden sich gezielt zu Bildern verhalten, auch
wenn sie diese nicht bewusst erkennen konnen® — und ernst nehmen,
dass komplexe Verhaltensweisen als Routinen unterhalb und zeitlich
vor der bewussten Wahrnehmung stattfinden, dann ergeben sich hier
Konsequenzen, die nahe an dem liegen, was Bourdieu in seiner So-
ziologie als illusio beschrieben hat.

Die Auffassung, dass »der Agierende frei, bewufst und, wie man-
che Utilitaristen sagen, with full understanding handelt, wobei die
Handlung aus der Berechnung von Gewinnchancen hervorgeht«,
muss nun als scholastischer Irrtum angesehen werden.”® Was das
Bewusstsein demgegeniiber tatsichlich treibt, ist seine Position im
sozialen Raum und das sich hierin entfaltende Spiel symbolischer
Formen, die all jene, die darin verwickelt sind, gefangen nimmt »und
absorbiert«. Fiir die Spieler ist die Sache toternst. Die »illusio« zeigt
sich nur fiir den, »der das Spiel von aufSen wahrnimmt«7?,

Individuum stark, das sich in hermeneutischer Einstellung zur Welt in
dieser orientiert und iiber die Kontinuititsunterstellung eines Bewusst-
seinsstroms eine starke Identitit mit sich selbst in der Zeit aufbaut. Sie
hebt andererseits die biirgerliche Form der Selbstadaption an gesell-
schaftliche Verhiltnisse und vor allem die individuelle Quelle sozialer
Motivlagen von einer historischen Konstellation — von der Weber noch
zu wissen schien — in den Rang eines protosoziologisch-ontologischen
Grundcharakteristikums des Sozialen schlechthin. Die Plausibilitat der
Schiitzschen Soziologie reflektiert die Plausibilitat des Selbstverstandnis-
ses der Moderne, dass sich das, was in der Welt geschieht, nur iiber die
Motive von Akteuren verstehen lisst. Motive (und ihre Derivate) sind
hier das explanans, nicht das explanandum.
Um es sehr pointiert zu formulieren: Wo die phinomenologische Denkfi-
gur in der Theorie sozialer Systeme dazu dient, operative, wenn man so
will, intentionale, ereignisbasierte Formen sozialen Strukturaufbaus und
sozialer Anschlussfihigkeit auf den Begriff zu bringen, ist die Funktion
des Phianomenologischen bei Schiitz exakt umgekehrt situiert. Schiitz
nutzt die Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins, um gerade die
nicht eigentlich sozialen, sondern die innerpsychischen Retentionen und
Protentionen auf den Begriff zu bringen. Ganz nach dem biirgerlichen
Schema einer mit sich vertrauten Innerlichkeit bringt Schiitz das reflek-
tierende Subjekt gegen eine soziale Welt in Stellung« (Nassehi 2008a,
14).

69 Ramachandran (2003, 37 ff.).

70 Bourdieu (2001, 177).

71 Bourdieu (20071, 194).

367

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

Das Bewusstsein erscheint aus dieser Perspektive nicht mehr nur
als ein nutzloses Epiphdanomen neuronaler Prozesse, sondern wirkt
als gefithlte Prasenz der stindig zu erlebenden Erfahrung, dass es im
Miteinander wirklich um etwas geht.” Eine solche Position erscheint
mit Blick auf die Inhalte der alltdglichen emotionalen Dramen, wel-
che unser Bewusstsein betreibt — und auch aus einer sozialphino-
menologischen Perspektive — viel naher an der gelebten Realitit zu
sein als die Auffassung, soziales Handeln erklire sich allein tiber
die Koordination von Handlungsentwiirfen mittels der Sprache. Der
wesentliche Unterschied zu dieser Position besteht darin, dass es das
Bewusstsein hier vor allem mit Kontingenz und Nicht-Planbarkeit zu
tun bekommt, wir also in unserer tiefen Abhangigkeit von anderen
Menschen vor allem damit umgehen missen, dass ihre Reaktionen
nicht immer im Sinne sprachlich institutionalisierter Rollenverhalt-
nisse berechenbar sind. Das Bewusstsein wiirde nun zugleich als Pro-
dukt dieser fundamentalen Unsicherheit wie auch als Antwort darauf
erscheinen. Bestandig mit der Reaktualisierung von Erwartungen
und emotionalen Konsequenzen beschiftigt, wiirde es erst durch das
Soziale — hier aber auch im Sinne des autonomen, fremden Anderen
— dazu ermichtigt, sich als solches zu empfinden.

Leicht konnte man hier, wie Maturana und Verden-Zoller es tun,
zu dem Schluss kommen, die affektuell offene und damit im positiven
Sinne krisenhafte Dimension des Gefiihls der Liebe als das konsti-

72 Auch aus einer evolutioniren Perspektive ldsst sich gut argumentieren,
dass Bewusstsein vor allem als ein soziales Organ anzusehen ist. Die
Argumentation kann dann etwa mit Katherine Noonan folgendermafsen
lauten: Wenn sich altruistische Verhaltensmuster im Laufe der Evolution
tiber die Verwandtschaftsbande hinaus verbreiten, entsteht als parallele
evolutionire Strategie auch der >Betriiger<, welcher seine Hilfsbereit-
schaft nur vortduscht, in Wirklichkeit jedoch ausschliefSlich auf seinen
eigenen Vorteil bedacht ist. Die wahren Altruisten wiren nun wiederum
gezwungen, ihre Fahigkeit zur sozialen Wahrnehmung anzupassen, denn
nur derjenige, der geniigend soziale Intelligenz besitze, um nicht von den
anderen hereingelegt zu werden, konne als soziales Wesen langfristigen
evolutiondren Erfolg verbuchen. Der Wettkampf zwischen Altruisten
und Betriigern kann nun beginnen. Auf der Seite der Letzteren bekommt
nun selbst die Fahigkeit zur Selbsttiuschung und Verdringung einen
evolutiondren Wert, denn nur der, der selber an sein Gutsein glaube,
konne den anderen iiberzeugend iiber seine wahren Motive tiduschen.
Die Komplexitit der Moglichkeiten, in sozialen Gebilden zu tiuschen
und zu betriigen, verlange von den Beteiligten eine ausgesprochen hohe
Intelligenz. Entsprechend liegt fiir Noonan der Schluss nahe, dass unser
GrofShirn letztendlich ein Produkt der zunehmend schwierigeren Aufgabe
darstelle, Betriigereien entdecken zu kénnen (vgl. Noonan 1987, 44 f.).

368

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN?

tutive Merkmal fiir Bewusstsein zu betrachten.”? Ebenso liefSe sich
hier Lévinas folgen,’* der in der Begegnung mit dem Fremden eine
implizite ethische Implikation entdeckt. Der gleiche Prozess liefSe sich
aber auch mit Bourdieu unter dem Blickwinkel einer Geltungs- und
Aufmerksamkeitsokonomie beschreiben, die den anderen in einer
unberechenbaren Weise als konstitutiv fir den eigenen Habitus be-
greift.”s

Einen weitereren Weg, den hier herausgearbeiteten Erkenntnis-
sen gerecht zu werden, deutet die Luhmannsche Systemtheorie an,
indem sie der phinomenologischen Seite — man konnte sagen: dem
>Menschen« — gerade dadurch gerecht wird, dass dieser aufSerhalb
der sozialen Systeme lokalisiert wird. Hierdurch ergeben sich mit
Luhmann und iiber Luhmann hinausgehend Beschreibungen, die
auch erlauben wiirden, das Bewusstsein wieder in die Beschreibung
mithineinzunehmen. Auf der Innenseite erschiene dann das unsichere
Terrain gefiihlsmodulierter Abtastung von Erwartungen.

Auf der anderen - sozialen — Seite stinde ein formtheoretisch
geschirfter Blick auf eine Kommunikation, die ihr Bezugsproblem
gerade darin findet, dass sich in das fremde Bewusstsein nicht hinein-
schauen lasst — und die entsprechend all das, was mitgeteilt wird und
wie etwas zu verstehen ist, entsprechend den eigenen Operationen
zu errechnen hat.”¢

Beide Aspekte wiirden sich dann an der Schnittstelle eines spezifi-
schen Modus des Kontakts von Mensch und Welt befinden, der zwar
auf Sinn beruht, jedoch auf einer Unsicherheit gebaut ist, die weder
durch Sprache kontrolliert noch begriffen werden kann.

73 Maturana und Verden-Zoller (1994).

74 Siehe etwa Lévinas (1998).

75 Siehe hierzu beispielsweise folgendes Zitat: » Dieser Kampf [um Zugang
zu einem sozial anerkannten sozialen Sein, mit einem Wort, um Mensch-
lichkeit] 146t sich nicht auf ein Goffmansches Ringen um die bestmog-
liche Inszenierung seiner selbst reduzieren: Vielmehr wird hier um eine
Macht konkurriert, die nur andere Konkurrenten um dieselbe Macht
verleihen konnen, eine Macht iiber die anderen, die ihre ganze Existenz
den anderen verdankt, ihrem Blick, ihrer Wahrnehmung und Bewertung.
[...] Obwohl Produkt subjektiver Sinnverleihungen (die nicht unbedingt
BewufStsein und Vorstellung einschliefSen), scheint diese symbolische
Macht — Charme, Attraktivitit, Charisma — mit objektiver Wirklichkeit
ausgestattet, scheint sie die Blicke derer zu lenken, die sie produzieren«
(Bourdieu 2001, 205 f.).

76 Siehe in diesem Sinne dann Baeckers Versuch, den Kommunikationsbe-
griff der Systemtheorie tiefer zu legen, um mit Unbestimmtheiten rechnen
zu konnen, die Luhmann noch durch eine rigide Fassung der autopoieti-
schen SchliefSung zu bewiltigen sucht (Baecker 2005).

369

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NEUROPHANOMENOLOGIE — ODER DAS BEWUSSTSEIN ALS SOZIALES ORGAN

Wenn an diesen Uberlegungen etwas dran ist, dann hitte das tiefe
Konsequenzen fiir das Verstandnis von Geist und Bewusstsein, denn
Letzteres ndhrt sich dann primir aus der Diachronie und aus der
Krise und weniger aus der Synchronie eines gemeinsamen In-der-
Sprache-Seins.

370

hittps://del.org/10.5771/9783748971245-341 - am 27.01.2026, 10:10:37. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TR


https://doi.org/10.5771/9783748971245-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	V Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ
	1 Phänomenologie des Zeitbewusstseins
	2 Neurophänomenologie
	3 Deskriptive Rekursionen
	4 Bewusstsein als soziales Organ?


