
Mo TI. DER SPIEGEL UND DAS LICHT 

Unter den großen deutschen Philosophen sei er der unbekannteste, 

obwohl von ihm Traditionen zu Heget und Marx hinführen. Dieser Satz, 

auf Leibniz gemünzt', hat ein chinesisches Äquivalent. Auch Mo Ti ( ca. 
470-400) gilt dortzulande als einer der großen und ist einer der unbe­

kannten Philosophen, obwohl von ihm Traditionen bis zu Mao Tse-tung 

reichen. So sagt Mo Ti: »Bewegung: Indem eine Türangel fortfährt, 

sich seitwärts zu drehen, bleibt sie frei von Insekten«; sagt Mao: »Tür­

angeln werden nicht wurmstichig.« So sagt Mo Ti: »Angemessen: Wenn 

in Wirren Soldaten auftreten und man für die Produktion sorgt, so ist 

das korrekt«; sagt Mao: »Wir haben Truppen für die Kriegführung und 

auch Truppen für die produktive Arbeit. Als kriegführende Truppen 

besitzen wir die Achte Route-Armee und die Neue Vierte Armee; aber 

auch diese Armeen sollen für zweierlei Aufgaben eingesetzt werden: 

für die Kriegführung und für die Produktion.«' Endlich sind Leibniz 

und Mo Ti selber miteinander vergleichbar; nicht nur wegen der Uni­

versalität ihrer Themen, ihres politischen Interesses, sondern primär 

aus Gründen der Dialektik. 
Yin und yang: »Sie signalisieren antithetische und konkrete Aspek­

te des Raumes ( ... ) ebenso antithetische und konkrete Aspekte der Zeit 

( ... ) >Ein yin, ein yang<- dabei ist nicht zu vergessen, daß dieser Ge­

gensatz ein konkretes und komplexes Bild weckt, Schatten verbunden 

mit Licht ( ... ).«3 Die Sätze Marcel Granets erinnerten an Mo Ti: Licht 

und Schatten ständen zwar im Gegensatz, das Licht vertreibe zwar den 

Schatten, aber er entstehe nur durch das Licht, sei nicht vollständige 

Dunkelheit, sondern der Schatten sei ein schwächeres Licht. Am Text 

dieser Erläuterung zum dialektischen Kanon4 (möglichst am chinesi­

schen, notfalls am deutschen) wäre zu prüfen, sagten wir5, ob sich die 

1 I So Hans Heinz Holz in einer Interpretation Leibnizischer Texte, in: Joa­

chim Schi ekel, Minima philosophica, Berlin 1967, S. 14. 

2 I Vgl. (Mo Ti) Me Ti des Sozialethikers und seiner Schüler philosophische 

Werke, übersetzt und erläutert von Alfred Forke, Berlin 1922, S. 450 u. 458; 

vgl. Worte des Vorsitzenden Mao Tse-tung, Peking 1967, S. 307 und 120. 

3 I M[arcel] Granet, La pensee chinoise, Paris 1934, S. 118; dt. als: Das 

chinesische Denken, München 1963, S. 88. 

4 I Vgl. Me Ti (hrg. von A. Forke), a.a.O. [Anm. 2], S. 469f. 

5 I Im Aufsatz »Dialektik in China (1)« [in: J. SchiekeL Große Maur. Große 

Methode, Stuttgart 1968].- Auch hier wird, wie im Versuch Lao-tzu lediglich 

ein dort gegebenes Versprechen eingelöst, eine dort angelegte Skizze ausge­

führt; freilich haben beide Versuche den Charakter der Vorläufigkeit. 

351 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare logische Grundfigur wiederum bestätigt: ob das Licht ein in sich eini-

und Scholien ges Doppeltes sein soll, Licht und darin verbunden Licht mit Schatten. 

Auch Mo Tis Texten zum Spiegel wäre die Grundfigur nachzuweisen, 

daß Reflektierendes und Reflektiertes nicht einfach verschiedene sind, 

bloß Sehendes und Gesehenes, daß vielmehr im Spiegelblick (im Blick 

in den Spiegel) dieser selbst und sein Gegenteil (der Blick, der zurück­

kommt) unterschiedene sind. 
Das Verhältnis zwischen Licht und Schatten, oder - falls Schatten 

als ein schwächeres Licht, eine Dämmerung, als eine abnehmende Fins­

ternis zu begreifen - zwischen Licht und Dunkel soll ein Dialecticum 

sein. Tatsächlich erläutert der Dialektiker Fichte, was ihm Ich und 

Nicht-Ich sei, am Exempel des licht-, dunkel-werdenden Raumes: »Set­

zet in dem fortlaufenden Raume A im Punkte m Licht, und im Punkte 
n Finsternis: so muß notwendig, da der Raum stetig, und zwischen m 

und n kein Hiatus ist, zwischen beiden Punkten irgendwo ein Punkt 

0 sein, welcher Licht und Finsternis zugleich ist, welches sich wider­

spricht. - Ihr setzet zwischen beide ein Mittelglied, Dämmerung. Sie 

gehe von p bis q, so wird in p die Dämmerung mit dem Lichte, und in 

q mit der Finsternis grenzen. Aber dadurch habt ihr bloß Aufschub 
gewonnen, den Widerspruch aber nicht befriedigend gelöst. Die Däm­

merung ist Mischung des Lichts mit Finsternis. Nun kann in p das helle 

Licht mit der Dämmerung nur dadurch grenzen, daß der Punkt p Licht 

und Dämmerung zugleich sei; und da die Dämmerung nur dadurch vom 

Lichte unterschieden ist, daß sie auch Finsternis ist; - daß er Licht 

und Finsternis zugleich sei. Ebenso im Punkte q. -Mithin ist der Wider­

spruch gar nicht anders aufzulösen, als dadurch: Licht und Finsternis 

sind überhaupt nicht entgegengesetzt, sondern nur den Graden nach 

zu unterscheiden. Finsternis ist bloß eine sehr geringe Quantität Licht. 

-Gerade so verhält es sich zwischen dem Ich, und dem Nicht-Ich.«' 

Fichte umschreibt das Verhältnis mehrfach, auch mehrdeutig: »Mi­
schung«; »Licht und Finsternis zugleich«; beide nur gradweise zu un­

terscheiden. Was es mit diesem Unterschied aber, dialektisch, auf sich 

habe, formuliert Spinoza, wenngleich im Beispiel bleibend:»[ ... ] sicut 

lux seipsam et tenebras manifestat, sie [* wie das Licht sich selbst und 

die Finsternis deutlich macht, so ist die Wahrheit die Norm ihrer selbst 

und des Falschen (dt.: Baruch de Spinoza, Ethik in geometrischer Ord­

nung dargestellt, neu übers. und hrg. von Wolfgang Bartuschat, S. 

187) ]« (und er bezieht den Vergleich auf die Wahrheit) »veritas norma 

6 I [Johann Gottlieb] Fichte, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre, 

2. Teil,§ 4, in: ders., Werke (hrg. von [Fritz] Medicus), Bd. 1, Leipzig 1911, 

5. 339f. 

352 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sui et falsi est«. 7 Das Licht, läßt sich folgern, sei die Norm seiner selbst Mo Ti. 

und dessen, was es - wie das Falsche das Wahre - verneint; denn das Der Spiegel 
Licht zeige sich selber und die Finsternis. Es zeigt sich: wie in einem und das Licht 
Spiegel aufleuchtend, spekular-spekulativ, auch uns erleuchtend. Da-

zu müssen wir allerdings den Spiegel als solchen, nämlich in ihm an-
deres, sehen (und nicht als das Stück Glas oder Bronze, als das wir ihn 

auch erblicken können): »Ähnlich wie wir den Raum als Raum sehen, 

wenn wir Dinge in ihm sehen. Oder wie wir das Licht als Licht sehen, 

indem wir Farben im Licht sehen.« In bezug auf das Licht erinnere ich 

an Aristoteles »de an[ima]«, 418 b 4-10: »EOTl er] Tl Ota<paVES [ ... ] 

<pws OE EaTtv r] Tothov EvEpyEta, Tov ota<pavovs iJ ota<pavEs (Das 

Licht ist dies, daß Durchsichtiges als Durchsichtiges da ist). Der Logos 

des Lichts hat eine tiefe Verwandtschaft mit dem des Spiegels.«9 

Genug der Parallelen und Paraphrasen; Mo Ti selber komme zu Wort. 

und zwar mit einer ersten Gruppe von Texten (den Abschnitten »Dia­

lektik«, »Kanon und Erläuterung« entnommen), die Licht und Schatten 

betreffen.10 An sie zu erinnern, scheint um so dringlicher, als Mo Tis 

Übersetzer und Interpret Alfred Forke diesen Passagen nicht nur keine 

Bedeutung beimißt sondern ihnen sogar mit Unverständnis begegnet. 

Immerhin stimmt er mit dem Sinologen [James] Legge überein, daß Mo 

Ti »genialer«, »philosophischer« als Konfuzius sei; auf Mo Ti den Sozia­

listen freilich, den Sinologen wie [Ernst] Faber und [Ernst Johann] Eitel 

auszumachen meinen, mag er sich nicht einlassen.11 Forke sieht noch 

nicht - und hätte es kaum eingesehen -, inwiefern Reflexionen auch 

über den Spiegel und das Licht mitunter zum Indiz eines dialektisch­

materialistischen Denkenstaugen können. Zitieren wir also. 

7 I Die Ethik des Spinoza, im Urtext hrg. von Hugo Ginsberg, Leipzig 1875, 

S. 148. - Die logische Frage drängt sich auf, ob nicht auch die (zuerst von 

Wirtgenstein eingeführte) »Wahrheitsfunktion« eine »norma sui et falsi« 

darstellt. 

8 I Die Farbe ist von Natur, sagt Goethe, ein »oKtEp6v« (schattiges), entste­

he also aus Licht und Finsternis. Vgl. Josef König, Der Begriff der Intuition, 

Halle a. d. Saale 1926, S. 160. Siehe auch Hans Lipps, Goethes Farbenlehre, 

in: ders., Die Wirklichkeit des Menschen, Frankfurt a.M. 1954, S. 117f. 

9 I J. König, Sein und Denken, Halle a. d. Saale 1937, S. 119, Anm. 1. Auf 

die »Verwandtschaft« zwischen den Logoi von Spiegel und Licht gehe ich in 

meiner »Spiegelschrift« [das ist die vorliegende Arbeit] ein. 

10 I Ich zitiere nach der Ausgabe von Alfred Forke (siehe Anm. 2); sie ist 

allerdings einer Revision bedürftig. 

11 I Dazu A(lfred] Forke, Geschichte der alten chinesischen Philosophie, 

Harnburg 1927, S. 393ff. 

353 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare »Dialektischer Kanon. 

und Scholien Beim Passieren des Mittagspunkts folgt der Schatten nicht. Erklärt durch: 

neu hervorgebracht.« 

Forke merkt an: »Wenn die Sonne am Mittag durch den Meridian geht, 

so folgt ihr der Schatten nicht. Es scheint so, als ob der Schatten sich. 

auch bewegte, aber in Wirklichkeit schafft die Sonne durch ihre Bewe­

gung stets neue Schatten, d.h. der alte Schatten verschwindet zum Teil 

und wird umgestaltet. Diese Stelle scheint in Lieh-tzu IV, 12 r. zitiert 

zu sein, wo sie aber dem Prinzen Mao [ ... ] zugeschrieben wird. 12 Ähn­

lich lehrt auch der Sophist Hui-tzu, daß der Schatten eines fliegenden 

Vogels sich nicht bewegt.« 

»Dialektischer Kanon. 

Wenn man sich im Schatten aufhält, so sind zwei (Schatten) da. Erklärt 

durch: doppelt.« 

Forke merkt an: »Ein im Schatten befindlicher Gegenstand bringt einen 

zweiten Schatten hervor, so daß man darin einen dunkleren Doppel­

schatten hat. Von einem Spiegelbild ist hier nicht die Rede und Sun I­

jang versteht wohl die Erklärung [ ... ] nicht richtig .«13 

»Erläuterung zum dialektischen Kanon. 

Schatten: Wenn das Licht kommt, so verschwindet der Schatten, und wenn 

es bleibt, so ist der Schatten ganz und gar ausgelöscht. Zwei Lichter schlie­

ßen ein Licht in der Mitte ein, und dieses eine Licht ist der Schatten. Ein das 

Licht beschattender Mensch leuchtet und wirft gleichsam den Schatten, in 

seiner unteren Hälfte nach oben und in seiner oberen Hä lfte nach unten. 

12 I Vgl. The Bock of Lieh-tzu, übers. von A[ngus] C[harles] Graham, Lon­

don 1960, S. 88f. Z.B. »A shadow does not move.« Dazu Graham: »This is a 

quotation from the Mohist Canons, where the explanation is given but is 

unfortunately corrupt. The paradox also occurs in the last chapter of the 

Chuang-tzu in the form >The shadow of a flying bird never moves<. A comment 

on this by Szu-ma Piao (died A.D. 306) seems to be based on the Mohist 

Canons, which he may have known in a bettertext: >The bird screens the light 

as a fish excludes the water. When the fish moves it excludes the water but 

the water does not move. When the bird moves a shadow appears, and wher­

ever the shadow appears the light disappears. But appearing and disappear­

ing arenot coming and going.«<- Der von Forke >Prinz Mao< genannte heißt 

bei Graham >Prince Mau<. 

13 I Me Ti (hrg. von A. Forke), a.a.O. [Anm. 2), S. 432f. Hervorh. v. m. 

354 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


[ ... ] Wenn nahe oder fern ein Stück (eines Körpers) im Lichte liegt, so ver- Mo Ti. 
deckt der Schatten die Innenseite. Wenn das beschattete Sonnenlicht ab- Der Spiegel 
prallend einen Menschen trifft, so entsteht der Schatten zwischen der Sonne und das Licht 
und dem Mann. Ist ein beschattender Baum in die Breite gewachsen, so ist 

sein Schatten kurz, aber stark, ist der Baum schlank, so ist sein Schatten 

lang, aber schwach.« 

Forke merkt an: »Kap. 41 Nr. 36 und 38 handeln vom Schatten, aber 

dieser Abschnitt ist keine Erklärung dazu, sondern gibt allerlei Beob­

achtungen über den Schatten von andern Gesichtspunkten, über sein 

Wesen, seine Entstehung und seine Richtung. [ ... ]Nach Pi Yüan han­

delt der ganze Paragraph von der Sonnenuhr. Jedenfalls handelt er 

vom Schatten und nicht, wie Sun I-jang und andere annehmen, zum 
großen Teil vom Spiegel. Sun zerlegt das Ganze in sechs kurze Abschnit­

te und versteht nur den ersten und letzten vom Schatten, alle andern 

aber vom Spiegel. Ich halte es nicht für möglich, daß der Text zuerst 

vom Schatten spricht, darin ohne irgend ein Wort, das auf den Spiegel 

hindeutete, zu diesem überginge, um schließlich wieder zum Schatten 

zurückzukehren.« 14 

So bemerkenswert an Mo Tis Auslassung auch logische Probleme 
sind- man hat den ihm, zeitlich und gedanklich, nahestehenden Hui­

tzu mit Griechenlands Eleaten verglichen15 -,bemerkenswerter daran 

ist die von Forke zurückgewiesene Parallelität zwischen Licht ( -Schat­

ten) und Spiegel. Gerügt wird Sun I-jang, der Mo Ti 1894 ediert und 

kommentiert hat16; gleichwohl sei seine Ausgabe »eine hervorragende 
Leistung«, »eine Musterleistung philologischer Akribie« und könne 

»jüngeren Sinologen, welche sich mit der Textkritik vertraut machen 

wollen, warm empfohlen werden«.17 Fehlt es Sun 1-jang mithin nicht 

an philologischem Schein, soll es ihm indes an philosophischem Ver­

ständnis mangeln. Jedenfalls: »Sun ist ein großer Kritiker, vielleicht 

etwas zu radikal. Konjekturen sind sein Element, und er könnte es mit 

14 I Ebd., S. 469f.; Hervorh. v. m. (Die von Forke angegebene Stelle »Kap. 

41 Nr. 36 und 38« findet sich aufS. 432f.) 

15 I So Joseph Needham: Science and Civilisation in China, Bd. 2, Cam­

bridge 1956, S. 190. Hui-tzu (oder Hui Shih) gehört nicht zu den Mohisten, 

der Mo-chia, sondern zu »another school, never very clearly differentiated 

from [ ... ] the Mohists, but sufficiently so to have been listedas an independ­

ent group, the Ming-chia (School of Names, or the Logicians) [ ... ]« (ebd., S. 

185). 

16 I Mo-tzu hsien-ku, Müßige Erläuterungen zu Mo Ti. 

17 I Me Ti (hrg. von A. Forke), a.a.O. [Anm. 2], S. 10 bzw. IX. 

355 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare manchem klassischen Philologen aufnehmen.«'8 Kann er es auch mit 
und Scholien Forke, dem Philosophen, aufnehmen? 

Die Frage heißt erstens, ob Schatten und Spiegelung allezeit im 

Grad ihrer Verwandtschaft begriffen worden, heißt zweitens, wie weit 

Mo Tis Einsicht in ihr Verhältnis gegangen; immerhin möchte er, ge­

genüber drei Stufen der Relation (Verschiedenheit, Identität, Unter­
schied) , der mittleren sich überlassen haben. Mit Schatten und Spie­
gelung sind frühe Jahrhunderte nicht vertraut; da beide Phänomene 

als Schemen sich ähnlich scheinen, setzt und benennt man sie gleich. 

Der Ausdruck >Spiegel< kommt erst im nach-lateinischen Mittelalter 
auf; vorher regiert, mächtig in allen Formen, die Wurzel >skau<, die 

am Sehen den magischen Aspekt betont. Ins Althochdeutsche bringt 

sie >Seil-kar<, >Schattenbehälter<, für den Spiegel ein, ins Altisländi­
sche skuggja, »Schattensehen«, ins Sanskrit entläßt sie >kavi<; das ist 

der Seher, der (wie ein »weiser« Spiegel) das sonst Verborgene sieht. 

Anderswo trennen sich zwar die Namen eher, doch überall bleiben sie 

lange austauschbar: >oKta< oder mmbra<, das traurige Wort für Eury­

dikes Dasein im Hades, wird auch zum Spiegelbild des Narziß gesagt; 

gerade im Widerschein von Welle und Wasser glaubt man den Schatten 
zu finden.»[ .. . ] una sombra falsa, que a nuestros ojos ofrece la refle­

xion en el agua [* ( ... ) ein falscher Schatten, der unseren Augen die 

Reflexion im Wasser darbietet]«, wird der Narciso noch bei Calderon 

belehrt.'9 

Bei Mo Ti also philosophische Rücksichten auf das Spiegel-Schat­

ten-Verhältnis - sei es eines der Identität, noch nicht des Unter­
schieds - anzutreffen, ist schon viel; und ihre philologische Berück­

sichtigung wäre Sun I-jang zu danken. AberSuns Ausführungen, sagt 

Forke, seien »auch sachlich unrichtig. Er nimmt an, daß die Sonne 

im Osten steht und im Westen ein Spiegel aufgehängt ist, der das 

Sonnenlicht zurückwirft, so daß es auf einen Mann fällt. Dann soll 

ein nach Osten gerichteter Schatten entstehen, der also zwischen 

den beiden Lichtern, Sonne und Reflex, und außerdem zwischen der 

Sonne und dem Mann liegt.« Forke wendet ein: »Ein solcher Reflex­

Schatten entsteht gar nicht, sondern nur der natürliche Schatten des 

Mannes, welcher der Sonne abgewandt ist und nach Westen fällt, also 

18 I Ebd., S. 11. 

19 I Vgl. meinen Essay »Narziß . Zu Ve rsen von Ovid«, in: Antaios III/ 5. 

Januar 1962 [in diesem Band ab S. 287]. Dort gehe ich auch auf den »spe­

kularen« Unterschied zwischen dem Orpheus- und dem Narziß-Mythos ein. 

-Zur sprachlichen Äquivalenz zwischen den chinesischen Wörtern für >Spie­

gel< und >Schatten< siehe unten [die folgende Seite]. 

356 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zwischen Mann und Spiegel, aber nicht zwischen Mann und Sonne Mo Ti. 

fällt.« 20 (Die Wahrheit ist, daß bei entsprechender Anordnung von Der Spiegel 
Sonne und Spiegel, dessen Reflexionskraft ausreichend bemessen, und das Licht 
beide Schatten fallen; west- und östlich). Doch diesen Einwand 

bringt Forke bloß beiläufig - um sogar den Praktiker Sun abzuwer-

ten; schwerer wiegt sein Bedenken gegen den Theoretiker Sun, der 

vorn Schatten zum Spiegel, vorn Spiegel zum Schatten gehe- und das 
ohne ein einziges Wort, als würfe die Reflexion einen Schatten, der 

Schatten einen Lichtreflex. 
»Sechs kurze Abschnitte [ ... ] nur der erste und letzte vom Schat­

ten, alle andern aber vom Spiegel« zu verstehen: das sagt Sun I-jang, 

dem widerspricht Forke. (1) »Wenn das Licht kommt, so verschwindet 

der Schatten[ ... ]«; (6) »Wenn das beschattete Sonnenlicht abprallend 
einen Menschen trifft, so entsteht der Schatten zwischen der Sonne 

und dem Mann[ ... ]«; diese Sätze werden als Schatten-Sätze akzeptiert, 

die Sätze (2) bis (5) hingegen als Spiegel-Sätze verworfen. Nun sagt 

(2): »Zwei Lichter schließen ein Licht in der Mitte ein, und dieses 

eine Licht ist der Schatten.« Und Forke erklärt: »Der Schatten [ ... ] 

entsteht, indem das Licht an einem Gegenstande an beiden Seiten 
vorbeiflutet, so daß wir gleichsam zwei getrennte Lichter haben. Zwi­

schen beiden entsteht hinter dem Gegenstand eine weniger erhellte 

Zone, welche kein direktes Licht erhält, denn der Körper läßt es nicht 

durch, sondern nur von beiden Seiten reflektiertes, indirektes. Das ist 

der Schatten.«21 Aber (2) läßt sich auch lesen: Zwei Lichter- nämlich 

der in den Spiegel geworfene und der vom Spiegel zurückgeworfene 
Blick - schließen ein Licht in der Mitte ein, und dieses eine Licht 

ist das Spiegelbild. Ob diese Lesart gilt, hängt am Chinesischen; es 

müßte ein Wort für Schatten(bild) und Spiegelbild dastehen. Forke 

bemerkt: »ying22 muß verschieden übersetzt werden, bald als >Schat­

ten<, bald als >beschatten<.«23 Sein Vorschlag reicht jedoch nicht aus; 

20 Me Ti (hrg. von A. Forke) , a.a.O. [Anm. 2] , S. 471. 

21 Ebd., S. 470. 

22 >ying<: [Werner] Rüdenberg-Stange (Chinesisch-deutsches Wörter-

buch, Hamburg, 3. Auflage, 1963, Nr. 2206) führt dieses Zeichen nur unter 

der (primären) Aussprache >ching< an; es bedeutet dann >Ansicht<. H[erbert] 

A[llen] Giles (A Chinese-English Dictionary, London/ Shanghai, 2. Auflage, 

1912) nennt unter Nr. 2143 als (sekundäre) Aussprache auch >ying< und 

verweist dafür auf Nr. 13339. Dieses >ying<- Nr. 8832 bei Rüdenberg-Stange 

-bedeutet aber sowohl >Schatten-< als >Spiegelbild<. 

23 I Me Ti (hrg. von A. Forke), [a.a.O. (Anm. 2), S. 470]. 

357 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare >ying<, ebenso häufige Vokabel des Alltags wie wichtiger Terminus der 

und Scholien Ästhetik, kündigt die Abbilder an: den Schatten den einer wirft, sein 

Spiegelbild oder sonst einen Widerschein; zugleich meint es >Anzei­

chen< und >Spur<. 24 Wenn diese Lesart gilt, hätte Mo Ti schon das virtu­
elle (Spiegel-)Bild eines Gegenstandes erkannt (und er hätte begriffen, 

was lateinisch >intuitio< bedeutet: das Erscheinen des Bildes auf der 

Oberfläche des Spiegels). 25 

Der in den Spiegel geworfene, der vom Spiegel zurückgeworfene 

Blick - soll er ein Licht, muß er ein Strahl unsrer Augen sein. Tat­

sächlich liegt nach einer verbreiteten Etymologie dem Schriftzeichen 

>chien<, welches >sehen< bedeutet26 , das Bild eines Licht aussendenden 

Auges zugrunde: Sehr frühe Formen zeigen einen um einen Punkt ge­

zogenen Kreis, von dem Strahlen ausgehen. 27 Demnach dachten die 

Chinesen, aus ihren Augen ströme Licht und mache die Dinge sichtbar, 

indem es sich zu ihnen hinbewegt. Diese Überzeugung wurde auch 

in Griechenland, allerdings nicht von Aristoteles, geteilt. Ähnlich der 

altindischen Medizin, die in der Augenlinse ein ewig brennendes Feuer 

angenommen hatte, stellte Platons Dialog »Timaios« sie als Mythos 

dar; die Optik Euklids und die Katoptrik (Spiegeltheorie) Herons von 

Alexandrien beschrieben sie als Wissenschaft. »Nach der Meinung 

einiger alten Mathematiker«, resümierte Gotthilf Heinrich von Schu­

bert, »sollte das Sehen da geschehen, wo der vom rechten und der 

vom linken Auge ausgehende Strahl wie an der Spitze eines Kegels 

24 I Ich erinnere daran, daß Josef Königs Studien zu »Sein und Denken« 

[a.a.O., Anm. 9], die den Selbstunterschied namentlich am Spiegel exemp­

lifizieren, mit Erörterungen über die >Spur< (z.B. von einem Hasen) anheben. 

Vgl. ebd ., S. 14. 

25 I Siehe Anm. 150 in: Dialektik in China (2), [in: J. Schickel, Große Mau­

er. Große Methode, Stuttgart 1968, 5. 197]. 

26 I [W.] Rüdenberg-Stange: [Chinesisch-deutsches Wörterbuch, a.a.O. 

(Anm. 22)]. Nr. 2072. 

27 I Anders B[ernhard] Karlgren, Grammata Serica Recensa, Stockholm 

1957, Nr. 241 d. »The graph shows a >man< with a big >eye«<; L[eon] Wieger, 

Caracteres Chinois[, etymologies, graphies, lexique]. T'aiwan, 7. Auflage, 

1963, Nr. 158 C: »Un homme, qui regarde du haut de sa taille« [* Ein Mann, 

der von seiner ganzen Größe herabschaut]. Hingegen: [George Durand Wil­

derj James Henry lngram]. Analysis of Chinese Characters, from Baller's 

>Mandarin Prim er<, [New York 1934], Nr. 85: »Wieger explains it as an eye, 

on a man. But Chalfant finds a writing more ancient than the seal writing, 

which is a picture of the eye emitting light. The Chinese believe that light 

comesout of a normal eye, enabling it to see?« 

358 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


zusammenträfen.« Aber selbst der romantische Naturphilosoph beeil- Mo Ti. 

te sich hinzuzusetzen, die Unzulänglichkeit solcher Ansichten habe Der Spiegel 
schon Basilius nachgewiesen, »ein vertrauter Freund der Natur unter und das Licht 
den Vätern«. 28 

Gewiß hätten derlei Theorien, wären sie nichts als Physik, längst 

ausgedient; indessen kommt ihnen noch andere Bedeutung zu. Von 

ihr beziehen wir das Recht, vom Strahl der Augen zu reden, der einen 

Spiegel trifft. Daß jemand sein »Augenlicht« ausschicke, um etwas zu 

erblicken, ist damit nicht gemeint; diese Erklärung des Gesichts wurde 

vor der physikalischen und physiologischen Optik so unglaubwürdig 

wie jene Geschichte vom Kaiser Tiberius, der mittels der Phospho­

reszenz seiner Augen sogar im Dunkel gesehen haben soll. Natürlich 

leuchten unsere Augen nicht - es sei denn, sie reflektierten Licht; 

allein auch ihr Reflex verblaßt angesichtsdes grünlich hellen Scheins, 

den das tapeturn lucidum im Katzenauge selbst noch der Nacht zurück­

gibt. Soviel ist sicher: Damit wir die Dinge sehen, muß ihr Abglanz auf 

uns fallen. Die Redewendung vom Strahl der Augen verstößt dagegen 

nicht, nur liegt ihr Sinn jenseits von Physik. Das Sehen, obwohl es 

nichts von einem Lichtstrahl an sich hat, dennoch als Strahl zu begrei­

fen, impliziert keinen Widerspruch; denn der präzise Sinn von >Strahl<, 

den verwandte Wörter wie das italienische >strale< oder das litauische 

>strelas< bewahren, ist >Pfeil< und nicht >Licht<. Wir sehen etwas in der 

Weise des Pfeilschusses, der Blick erreicht pfeilgerade sein Ziel. Auch 

daß wir sagen, jemand fasse einen Gegner ins Auge oder richte den 

Blick auf ihn, deutet die Nähe zum Bogenschießen an; doch wird kein 

Pfeil gerader gerichtet als der AugenstrahL Sicherlich wird auch keiner 

schneller sein, und gäbe die Sehne ihm Lichtgeschwindigkeit. Nur der 

Sehstrahl trifft in einem einzigen Augenblick, welcher sein eigener 

ist, und hat bereits getroffen; nur im Schuß dieses Pfeils sind Bogen 

und Scheibe eins. 

Sehender und Gesehenes sind zweierlei und auch eines. Als Auge 

und Ding, was sie niemals aufhören zu sein, bleiben sie stets unter­

schieden; doch die Ansicht- »lebendig für sich«, »das ausgeschlosse­

ne Dritte« könnte Schelling, sie nennen - hebt beider Selbständigkeit 

und beider Trennung auf. Diese Spekulation befördert schon die Spra­

che, da sie die Ansicht, die ein Ding uns bietet, und unsere Ansicht 

von ihm, das Angeschaute und das Schauen gleich benennt. Ähnlich 

büßen Verstehender und Verstandenes, sonst in Subjekt und Objekt 

zerfallen, ihre Fremdheit im Verständnis ein. Hierauf zielt auch Fichtes 

28 I G[otthilf] H[einrich] von Schubert, Die Geschichte der Seele[. Bd.]1, 

Stuttgart, 5. Auflage 1877, 5. 212. 

359 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare Beschreibung des Wissens (des absoluten Wissens freilich, das zum Ge-

und Scholien genstand nicht etwas, vielmehr das Wissen selber hat) : »Das Wissen ist 

einfür sich und in sich Sein, und in sich Wohnen und Walten und Schal­

ten. Dieses Fürsichsein eben ist der lebendige Lichtzustand, und die 

Quelle aller Erscheinungen im Lichte, das substantielle innere Sehen, 

schlechthin als solches. Es ist nicht die Aufgabe die, daß du bedenken 

sollest, du wissest von dem Gegenstande, und nun dein Bewußtsein 

(eben vom Gegenstande) als ein Subjektives, und den Gegenstand als 

ein Objektives, begreifest, sondern daß du innigst lebendig erfassest, 

beides sei Eins, und sei ein sich Durchdringen: und erst hinterher, und 

zufolge dieses Durchdringens mögest du auch beides unterscheiden. 

Du sollst sie nicht bloß nach ihrer Trennung wieder zusammenknüpfen, 

wie mit einem Faden, den du nirgends herzunehmen weißt, sondern 

du sollst begreifen, daß sie organisch ineinander und durcheinander 

verschmolzen sind, damit du nur erst sie trennen könnest.«" 

Ohne Gefahr, von der Spekulation, übe sie selbst Schelling, des­

avouiert zu werden - »Der gedankenlose Haufen erklärt sich das Se­

hen durch den Lichtstrahl«-, erklären wir den Lichtstrahl durch »ein 

Sehen, und zwar das ursprüngliche Sehen, das Anschauen selbst«.30 

Und wiederum Schelling, interpretiert:»[ ... ] das Licht ist in seiner Na­

turphilosophie die absolute Identität selbst. (Eine Vorstellung, die die 

deutsche Bewegung und Romantik durchgehend beherrscht hat: Licht 

= Selbstbewußtsein = unmittelbarer Zerfall in Sehendes und Gesehe­

nes = Identität in der Verschiedenheit.) Die absolute Identität aber ist 

die Mitte der Identität von Wissendem und Gewußtem, die spekulative 

Einheit von Einheit und Mannigfaltigkeit.«31 Der Logos des Lichts hat 

eine tiefe Verwandtschaft mit dem des Wissens, sofern beiden Intuition 
als ein Spiegelbegriff wesentlich ist. Gemeinsam zeichnet sie aus - das 

Licht, den Spiegel, das Wissen -, daß eines zur strengen Metapher 

29 I [Johann Gottlieb] Fichte, Darstellung der Wissenschaftslehre. Aus 

dem Jahre 1801, 1. Teil, § 9, in: de rs., Werke, a.a.O. [Anm. 6], Bd. 4, Leipzig 

0. J., s. 19. 

30 I [Friedrich Wilhelm Johann] Schelling, System des transzendenta­

len Idealismus (III, B, c), in: ders., Werke (hrg. von O[tto] Weiß), Bd. 2, 

Leipzig 1907, S. 104. 

31 I J. König, Der Begriff der Intuition, [a.a.O. (Anm. 8),] S. 72; in Klam­

mern Königs Anmerkung dazu. Er erinnert dort auch »an die berühmte Stel­

le des Platon im 6. Buch des >Staates< (508 C, 509 B): >Die Sonne, als ein 

Kind des Guten, sei für die Sehkraft und das Gesehene, was jenes für das 

Wissende und das Gewußte.< Eine Beziehung zwischen diesen Gedanken Pla­

tons und der spekulativen Grundkonzeption besteht offen bar[ ... ].« 

360 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


der anderen taugt. jedes spekulativ; denn ihr gemeinsamer Grund, zu Mo Ti. 

sehen und einzusehen, zu leuchten und einzuleuchten, zeigt sich im Der Spiegel 

Spekulum. Kaum zufällig beruft sich Mo Ti, spricht er vom Wissen, und das Licht 

gerne und häufig auf den Blick und das Licht. 

»Erläuterung zum dialektischen Kanon. 

Das Wissen ist die Substanz: Wissen ist das, wodurch man weiß; es weiß si­

cher wie durch eine Erleuchtung. 

Nachsinnen ist Nachsinnen, sofern das Wissen auf Suchen beruht. Aber es 

ist nicht sicher, ob man findet. Es ist wie ein flüchtiger Blick. 

Wissen ist Wissen , indem man dabei auf Dinge t rifft und ihnen Gestalt ver­

leihen kann wie beim Sehen.31 

Wissen ist Wissen, insofern man mit seiner Hilfe Dinge diskutiert, wodurch 

die Kenntnis derselben hell wie Licht wird[ ... ]. 

Der Verstand sieht mit dem Auge, und das Auge sieht mit Feuer (Licht), und 

das Feuer sieht nicht. Wenn man annimmt, daß nur das auf den fünf Wegen 

gewonnene Wissen lange währt, so ist das nicht zutreffend.«33 

Zur letzten Erläuterung merkt Forke an: »Der Verstand bedient sich des 
Auges als eines Werkzeuges, um zu sehen. Sein Sehen ist mehr ein 

geistiges Sehen oder Verstehen. Das Auge benutzt das Licht, um zu 

sehen, das Licht hat kein weiteres Werkzeug und kann selbst nichts 

wahrnehmen. Die Erklärung scheint das Wissen des Verstandes den 
sinnlichen Wahrnehmungen gegenüberzustellen.«34 Dazu der dialekti­

sche Kanon selber: 

»Man erlangt Erkenntnis, aber nicht auf den fünf Wegen. Erklärt durch: dau­

ernd.« 

Forke merkt an: »Die chinesischen Kommentatoren wissen nicht zu 
erklären, was die fünf Wege bedeuten [ ... ]. Ich vermute, daß die fünf 

32 I Das ist eine Erläuterung zum dialektischen Kanon, Kap. 40 Nr. 9. Me Ti 

(h rg. von A. Forke), a.a.O. [Anm. 2]. S. 414: »Wissen ist Verknüpfen.« Forke 

merkt zur Erläuterung an:»[ ... ] paßt zu Kap. 40 Nr. 9 sehr wenig, bringt aber 

einen sehr interessanten neuen Gedanken, nämlich, daß die Gestalt der Din­

ge ihnen erst von uns verliehen wird, daß wir sie uns im Geiste formen und 

gleichsam ih re Eigenschaften in sie hineinsehen .« Ist das keine Synthesis? 

33 I Ebd., 5. 442 und 485.- Die noch aussteh ende Interpretation der Spie­

gelsätze (3)-(5) muß hier unterbleiben, zumal sie Komplikationen- freilich 

lösbare- mit sich bringen. 

34 I Ebd., s. 485. 

361 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare Wege die fünf üblichen Wege sind, auf welchen man Kenntnis von der 

und Scholien Außenwelt gewinnt nämlich die fünf Sinne, welche Hsün-tzu als die 
wu kuan bezeichnet hat: Ohr, Auge, Nase, Mund und Körper. Mit der 

Erkenntnis, welche nicht auf Sinneswahrnehmungen beruht und trotz­

dem, wie die Erklärung hervorhebt, dauernd oder ewig ist, d.h. ewige 

Wahrheiten zu Tage fördert. ist ohne Zweifel die Intuition gemeint 
[ ... ].«35 

Mag auch das Eigentliche der Intuition von Mo Ti bloß annähernd 

getroffen, von Forke bloß entfernt begriffen sein - das Schlüsselwort 

ist neuerlich gefallen, der Spiegel abermals provoziert. Auch er heißt 

einer, der »weiß«, ein »wissender« Spiegel. vor dem Vergangenes und 

Zukünftiges, das Ferne und das Fremde, Verborgenes und Geheimes 

ganz klar, ganz hell werden. »Wegen seines allen Schein« - obzwar 
nicht den eigenen- »durchschauenden Wissens hat der Spiegel im Chi­

nesischen das charakteristische Beiwort >t'ung<, was sowohl >durch­

dringend< als auch >Umfassend< bedeuten kann. So heißt z.B. das 

große enzyklopädische Geschichtswerk des Szu-ma Kuang wörtlich: 

Durchdringender (und zugleich?) enzyklopädischer Spiegel als Hilfe 

zum Regieren. Noch viele andere chinesische Autoren haben in ihren 
Buchtiteln« - gleich den unsern in Fürsten-, Sachsen-, Rechtsspiegel 
- »das t'ung-chien36 , d.i. enzyklopädischer Spiegel. verwandt. Im Zu­

sammenhang mit einer Geschichte, die Tu Fu erzählt, sagt man von ei­

nem Beamten, der einen ungerechten Prozeß aufgedeckt hat >der kla­
re Spiegel hängt hernieder<. Überaus zahlreich sind die sprachlichen 

Wendungen, in denen der Spiegel klare Einsicht und helles Wissen ver­

sinnbildlicht. So ist shui-ching, d.i. der Wasser-Spiegel. nicht nur eine 

Bezeichnung für den mondklaren Himmel, sondern auch für Männer, 

die eine klare Unterscheidungsgabe haben. [ ... ]Schon für Chuang-tzu 

war der Spiegel Symbol des Wissens, näherhin des alldurchdringenden 

oder besser des alles widerspiegelnden Geistes des Weisen. So sagt er 

im 13. Abschnitt seines Werkes: >Ist das Innere des Weisen in Ruhe, 

dann ist es (wie) ein Spiegel des Himmels und der Erde, ist (wie) ein 

Spiegel der Zehntausend Dinge.<«37 

35 I Ebd., 5. 427. 

36 I >t'ung-chien<: Darin ist >t'ung< ([W.] Rüdenberg-Stange, [Chinesisch­

deutsches Wörterbuch, a.a.O. (Anm. 22)], Nr. 8255) »durchdringend, umfas­

send«, ist >chien< (ebd., Nr. 2080) ein anderes Wort für >Spiegel<, das auch 

»warnendes historisches Beispiel; einsehen, erkennen; Blick« bedeutet. 

37 I Hermann Wister, Symbolik des chinesischen Universismus, Stuttgart 

1958, S. 95f. Das Kapitel (V, 3), aus dem zitiert wird, ist überschrieben »Der 

Spiegel als Symbol des Wissensdranges«. 

362 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Logos des Wissens hat eine tiefe Verwandtschaft mit dem des Mo Ti. 

Spiegels - gerade auch darin, daß beide »eine spekulative Einheit Der Spiegel 
von Einheit und Mannigfaltigkeit«, mithin einen dialektischen Selbst- und das Licht 
unterschied zwischen Wissendem und Gewußtem, Sehendem und Ge-

sehenem setzen. Nach seinem Schein wird hier Zwei in eines, nach 

seinem Sein aber Eines in zwei, welches doch Eins ist, gebracht. Unter 

diesem (logischen) Vorbehalt werde ein Sinologe angehört: »Ein selte-

ner T'ang-Spiegel [ ... ] im Seattle-Museum trägt nach [Schuyler V. R.] 

Cammann >probably the most magnificent mirrar pattern ever devised, 

from the point of view of rich, and meaningful symbolism<. Davon sei 

hier nur hervorgehoben, was Cammann >symbols of unity in duality< 

nennt. Es sind das paarweise dargestellte Symbole von umfassender 

Bildträchtigkeit. Als erstes Paar erscheint dort Sonne und Mond. Das 

zweite Paar sind ineinandergewachsene Bäume, >intertwinnig trees<, 

wie Tian Tjo Sam sagt, d.h. ein aus zwei Wurzeln zusammengewachse-

ner Stamm. Das dritte Symbol, zwei Fische, die je nur eine Seite nach 

außen zeigen und so als ein Fisch aussehen. Das vierte, eine Melo-

ne aus zwei sich vereinigenden Stengeln gewachsen; das fünfte, eine 
Ähre aus zwei zusammengewachsenen Halmen; das sechste sind zwei 
Juwelen zu einem Stab verbunden; das siebente, ein Bambus aus zwei 
Stengeln zusammengewachsen; das achte, zwei Vögel, die mit einem 
Flügelschlag zu fliegen scheinen; das neunte sind zwei Lotusstengel, 

die eine Blüte bilden; das zehnte sind zwei Reisstengel, die eine Ähre 

bilden, und schließlich ein Phönixpaar, das wohl bekannteste Symbol 

ehelicher Treue.«38 Die Sinologen haben nur die logische Grundfigur 

nicht begriffen: Licht und Wissen ein in sich einiges Doppeltes; Spie-

gelung, als eine des Lichtes und des Wissens, ein sich selber über-

greifendes Allgemeines. Aber hat Mo Ti überhaupt dem Spiegel als 

solchem nachgedacht? 

»Dialektischer Kanon. 

Wenn man vor den Spiegel tritt, so erscheint ein umgekehrtes Bild, in grö­

ßerem oder kleinerem Maßstabe [ ... ] 

Je nach der Stellung des Spiegels sind einige Bilder verkleinert und verscho­

ben, andere groß und normal[ ... ]. 

Das Spiegelbild kehrt sich in der Kreuzung um. Es entsteht ein Punkt, der 

größer ist als das Bild[ ... ]. 

38 I H[ermann] Köster, a.a.O. [nicht bekannt], S. 64; Hervorhebung (von 

»unity in duality«) von mir. Nachweis der Zitate- insbesondere aus Schuyler 

Cammann, Significant Patterns on Chinese Bronze Mirrors- siehe dort. 

363 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Korollare Die Größe des Spiegelbilds erklärt sich daraus, daß der Standpunkt gerade 

und Scholien ferner oder näher ist.«39 

»Erläuterung zum dialektischen Kanon. 

Wenn man von nahe oder fern an einen aufrecht stehenden Spiegel heran­

tritt, so sind die Bilder darin viele oder wenige. Dem Aussehn nach können 

sie[ ... ) nahe und fern, schief oder gerade sein. Die Verschiedenheit kommt 

von der Spiegelung des Lichts[ ... ). 

Wenn das sich Spiegelnde der Mitte nahe kommt, so ist das Gespiegelte groß 

und auch das Spiegelbild groß. Entfernt es sich von der Mitte, so wird das 

Gespiegelte klein und auch das Bild klein. Es ist stets normal, indem es von 

der Mitte ausgeht[ ... ). Was nun den außerhalb der Mitte gelegenen Teil des 

Spiegels betrifft, so wird, wenn das sich Spiegelnde der Mitte nahe kommt, 

das Gespiegelte groß und auch das Spiegelbild groß. Entfernt es sich von der 

Mitte, so ist das Gespiegelte klein und auch das Bild klein, aber alles ist 

verschoben [ ... ).«40 

China, wie längst zu vermuten, ist ein Land der Spiegel, eines der Ve­

xation und der Reflexion. Wir sind genarrt; werden wir weise. 

39 Me Ti (hrg. von A. Forke), a.a.O. [Anm. 2), S. 429ff. 

40 Ebd., S. 471. 

364 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351 - am 14.02.2026, 16:15:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.351
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

