
Welt bei Fink

Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp

Für das Denken von Eugen Fink ist das Thema Welt von zentraler Be-
deutung. Was aber sind die grundlegenden Koordinaten dieses Den-
kens? Wie unterscheidet sich Finks Konzeption von Welt von den ent-
sprechenden Entwürfen, die Edmund Husserl und Martin Heidegger
vorgelegt haben, und auf welche Weise knüpft Fink dabei an die phi-
losophische Tradition an? Die folgenden Ausführungen verfolgen das
Ziel, lediglich den Rahmen anzudeuten, in dem Fragen wie diese Ant-
worten finden könnten.

Husserl – Heidegger

Ähnlich wie bei Husserl das Bewusstsein, bei Heidegger das Sein ist bei
Fink die Welt der Bereich einer ursprünglichen Scheidung, welche den
Grundriss des jeweiligen philosophischen Konzepts vorgibt. Steht bei
Husserl mit dem Bewusstsein die Differenz von natürlicher und trans-
zendentaler Subjektivität und bei Heidegger mit dem Sein die ontolo-
gische Differenz im Mittelpunkt des philosophischen Interesses, so bei
Fink mit Welt die »kosmologische Differenz«. Dabei fungiert bei Fink
der Bezug auf Welt in einem zweifachen Sinne als Unterscheidungs-
träger: Einmal bezüglich der kosmologischen Differenz als solcher, der
Unterscheidung zwischen dem binnenweltlichen Sein des Menschen
und der Welt selbst; zum zweiten bezüglich eines Unterschieds im
menschlichen Verhalten, nämlich entweder nur auf Binnenweltliches
bezogen zu sein oder aber auf den Bezug zu demjenigen zu achten,
welches das Binnenweltliche übersteigt, zur Welt. Im Vergleich mit
der zweiten Bestimmung ist die erstere abstrakt, denn sie abstrahiert
von der konkreten Situation des Menschen, die für Fink, wie auch für
Heidegger, nur diejenige eines Seins in der Welt bedeuten kann. An-
ders als bei Heidegger ist sie jedoch bei Fink noch durch die Möglich-

9

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keit charakterisiert, in dieser Binnensituation die Spur desjenigen zu
erfahren, das über diese Situation hinaus ist. Allein in diesem Hinaus-
sein deutet sich für Fink ›Welt‹ an, und zwar phänomenal nur im
Entzug. Ihre Spur fasst er mit dem Begriff des Symbols in seiner ur-
sprünglichen Bedeutung als symbolon, als Bruchstück. Dieses Bruch-
stück oder Fragment ist unsere Existenz selbst, die als solche bekundet,
dass sie nicht nur das ist, was sie zu sein scheint, was sie gleichsam an
und mit ihr selbst in der Hand hat. Gerade in dieser Negativität erfolgt
ein symballein, ein Zusammentreffen: Existenz trifft in den grund-
legenden Weisen, mit denen sie sich selbst gegenüber eröffnet ist, den
»Grundphänomenen« des Daseins, nämlich Tod, Liebe, Herrschaft, Ar-
beit und Spiel, mit dem zusammen, was sich der Phänomenalität dieser
Phänomene entzieht. Es handelt sich dabei um eine paradoxe Kon-
frontation von solchem, das gegeben ist (Binnenweltliches) und sich
zugleich jeder positiven Gebung verweigert (Welt) – oder um ein Zu-
sammentreffen von solchem, das konkret da ist, das wir selbst sind, mit
dem, was sich an der Bruchlinie des Stückhaften der Existenz in nega-
tivo noch zeigt, was zeigt, dass das, was ist, nicht alles ist – oder, noch
anders und rein formal ausgedrückt, eine Identität, die nur als eine
unaufhebbare Differenz fassbar ist.

Die Struktur, dass in einer Binnensituation das sie völlig Überstei-
gende in seinem Entzug aufleuchtet, entwickelt Fink erstmals in seiner
bei Husserl angefertigten Dissertation, und zwar in der Beschreibung
der Wahrnehmung eines Raumbildes. Stellt das Bild, gemessen am
Wirklichen des Raums, eine spezifische Unwirklichkeit dar, so ist die
Bildwahrnehmung, indem sie das Bild als Gehalt in sich schließt, auf
beides, auf das Bild selbst und das Bild im Raum, bezogen: Der reale
Träger des Bildes ist auch dann noch mit im Blick, wenn das Interesse
dem Bild selbst zugewandt ist. Die Art und Weise, wie er für die Bild-
erfassung mit da ist, bezeichnet Fink als »Durchsichtigkeit«: Nur durch
das Bild hindurch vermag der Träger zu »scheinen«, obgleich er selbst
nicht erscheint (Fink 1966, 76). Die besondere Mitpräsenz des Trägers
in der Weise der Transparenz verhindert, dass er in der Einheit eines
horizonthaften Bezugsystems erfasst wird und garantiert andererseits
die Einheit der Bildwahrnehmung als einen Akt, der Bilderfassung und
Mitgegebenheit des Trägers im Modus der Durchsichtigkeit zusam-
menschließt.

Ersetzt man das Bild durch das Spiel, so gelangt man zu der Denk-
figur, mit der Fink später das Spiel als »Weltsymbol« zu denken ver-

10

Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sucht. Im Umkreis menschlicher Existenz scheint dasjenige an, das die-
sem Umkreis entzogen ist und von diesem aus nicht in der Weise eines
Durchgangs durch Horizonte erreicht werden kann: die Welt. Ist
menschliche Existenz als symbolon das sichtbare Medium, in dem sich
die Unsichtbarkeit der Welt ›darstellt‹, so ›verweist‹ das Bruchstück auf
ein ›Ganzes‹, dessen ›Teil‹ es ist. ›Darstellen‹ oder ›verweisen‹ sowie
›Ganzes‹ und ›Teil‹ sollten hier in Anführungszeichen stehen, da es
keine Erfahrungsgrundlage und damit kein direktes Darstellen gibt,
für die ein Ganzes oder sein Teil (als Teil eines Ganzen) ansichtig wer-
den könnten. Und doch zeigt das Bruchstück, indem es an ihm selbst
demonstriert, dass es Fragment ist, noch dies: dass es in einen Zusam-
menhang gehört, der sich nicht zeigt: »Das als Ganzes nie sichtbare
Ganze erscheint in einem Binnenfeld seiner selbst.« (Fink 1960, 123)
In der Einstellung auf die Bildwelt ist somit – rein strukturell gesehen –
die reale Umgebung des Bildes auf analoge Weise da, wie Welt in ihrem
Hinaussein ins Binnenweltliche zurückscheint, »relucent« ist. Dieses
Konzept des »Rückscheins« löst bei Fink das Modell der Horizontstu-
fung ab, mit dem Husserl Welt zu erfassen sucht. Werden Horizonte
auf diese Weise sozusagen in umgekehrter Richtung gelesen – nicht
mehr als die in der Immanenz einer Subjektivität sich konstituierenden
Außenbezüge ihrer selbst, sondern als in der Immanenz eines Lebens-
umkreises erfolgende Ankündigung von solchem, das diesen Umkreis
übersteigt –, wird letzten Endes der Sinn von Horizont selbst überstie-
gen. Denn ein Horizontsystem ist nicht nur an einen (subjektiven)
Träger geknüpft, sondern korreliert mit einer bestimmten Richtung,
indem die Offenheit eines solchen Systems darin besteht, dass ihr Trä-
ger hinaussteht. Bei der Umkehrung des Systems, im Hereinstehen
von Welt, findet sich der Träger in solches eingestellt, das aufgrund
des geänderten Richtungssinns nicht eigentlich mehr als ein Ineinan-
der von Horizonten bezeichnet werden kann. Demzufolge ist es für
Fink ungenügend, den Sinn von Welt an den Horizontbezug zu binden,
wie dies Husserl tut, wenn er Welt als den einstimmigen Totalhorizont
aller Erfahrung bestimmt.

Gibt es aber für den eigentümlich negativen, me-ontischen Cha-
rakter des Hereinstehens der Welt, für ihre »Reluzenz«, einen phäno-
menalen Ausweis? Ein solcher liegt eben im Faktum der menschlichen
Existenz: Sie ist Fragment und als solches durch die Erfahrung des End-
lichseins ausgewiesen, sie existiert, ohne die eigene Existenz selbst be-
dingen zu können. Fragment zu sein, heißt aber auch, selbst eine Art

11

Welt bei Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Transparenz zu besitzen: Im Befund, ›nicht alles‹ zu sein, ist das,
was ist (das Fragment), offen auf jenes ›Ganze‹, das selbst insofern
offen ist, als es sich gerade nicht als Ganzes de-finieren lässt. Das ›Gan-
ze‹ lässt sich nur negativ bestimmen: durch die Grenze, welche der
Existenz mit ihr selbst gezogen ist. Wird auf diese Weise Welt als ein
im Negativ gedachtes Umgreifendes phänomenal nur vom Innen (Bin-
nenweltlichen) aus fassbar, so wird damit doch zugleich miterfasst, dass
das Innen sich nicht aus sich selbst zu tragen in der Lage ist. Wenn aber
Existenz ihre Fragmentierung nicht selbst veranlasst, ist auch ihre
Transparenz anderem, der ›Welt‹, geschuldet.

Mit diesem Konzept schlägt Fink einen Weg ein, der sich nicht nur
als dritte Möglichkeit neben den Wegen erweist, die Husserl und Hei-
degger bahnten, sondern gerade daraus resultiert, dass Fink – vor dem
Hintergrund vor allem von Kant, Hegel und Nietzsche – Heidegger
gegen Husserl ausspielt, Heidegger zugleich aber mit einem zentralen
Moment der Husserlschen Philosophie begegnet. Folgt Fink Heidegger
darin, dass er das welthafte Insein des Menschen zum Ausgangs- und
Orientierungspunkt nimmt, so knüpft er an Husserl in dem Sinne an,
dass die Differenz von Binnenweltlichem und Welt als eine Gegensätz-
lichkeit gedacht wird, die jenes Insein sprengt. Die Bestimmung, mit
der der frühe Fink in der VI. Cartesianischen Meditation die Position
des Husserlschen Phänomenologen, des transzendentalen Zuschauers,
charakterisiert – nämlich auf meontische, weder in der Seinsgeltung
der natürlichen noch in der Seinstendenz der transzendental-konstitu-
ierenden Subjektivität befindlichen Weise die Tiefenschicht der natür-
lichen Subjektivität als eine transzendentale auszumachen – überträgt
er im späteren Werk auf ein Denken, das im Binnenweltlichen das die-
ses völlig Übertreffende der Welt namhaft zu machen sucht. Hier ist es
jedoch weder ein phänomenologisches Zusehen, das von einem neutra-
len Standort aus den Blick in die nicht-ontischen Tiefen der transzen-
dentalen Subjektivität wirft, noch ein ontologisches Vorgehen, das mit
hermeneutischen Mitteln das Seiende in Richtung auf das Sein über-
schreitet, sondern ein spekulatives Denken, dem allein es, so Fink, ge-
lingen kann, das »Unsägliche«, nicht phänomenologisch Schaubare
und nicht hermeneutisch Aussagbare,1 doch noch auf den Begriff zu
bringen. Die Radikalität der Paradoxie, Welt als etwas zu denken, das

12

Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp

1 Zur Problematik der Grenze der Sagbarkeit als Problem der Sprache siehe Fink 1994,
Kap. 22, und Fink 1979, Kap. 26.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unsagbar, weil phänomenal entzogen ist, als diese Unsagbarkeit aber
noch über eine phänomenale Grundlage verfügt, lässt auch die ontolo-
gische Differenz Heideggers und seine Bestimmung von Welt hinter
sich.

Während in Sein und Zeit Welt als Phänomen auf das Insein
menschlicher Existenz bezogen ist und die Grundstruktur dieses In-
seins ausmacht, wird für den späten Heidegger Welt zum Spiegel-Spiel
von Erde und Himmel, Göttlichen und Sterblichen als Welt. Hier ist
Welt zwar der Relativierung auf ein Subjekt oder Dasein entzogen,
doch nicht minder ganz in die Phänomenalität gerückt, sofern der
Mensch, als Sterblicher und somit dem Geviert zugehörig, nicht nur
in deren Bewegung involviert ist, sondern von ihrem Sichereignen
Kunde geben kann, da sich das Spiel, in das er einbezogen ist, in ihm,
genauer im Lichtungsgeschehen der Sprache, reflektiert. Das Spiel ist
hier nicht Fragment von Welt, sondern Welt selbst.

Um in den Bereich des Ereignisses zu gelangen, durch den
»Mensch und Sein einander in ihrem Wesen erreichen«, will Heideg-
ger, wie er in Identität und Differenz ausführt, das Differente in der
ontologischen Differenz zwar nicht zum Verschwinden bringen, betont
aber, dass Sein, das sich als »entbergende Überkommnis« zeigt, und
Seiendes, das »in der Weise der in die Unverborgenheit sich bergenden
Ankunft« erscheint, »Unterschiedene aus dem Selben« sind (Heideg-
ger 2006, 71). Die Differenz erweist sich somit als solche, die in eine
letzte Figur aufgehoben wird, in die des Spiels, welches das »Wesen des
Seins« ist (ebd. 72) und die Bewegung der Differenz als einen »Aus-
trag« markiert (ebd. 74), der Überkommnis und Ankunft »wechselwei-
se ineinander im Widerschein« erscheinen lässt (ebd. 75). Und Heideg-
ger fügt hinzu: »Von der Differenz her gesprochen, heißt dies: Der
Austrag ist ein Kreisen, das Umeinanderkreisen von Sein und Seien-
dem.« Mit diesem »Kreisen« liegt, rein formal gesprochen, ein Diffe-
renzkonzept vor, das zu einem nur in sich gegliederten letzten Bereich
gelangt, der nicht selbst noch offen auf ein Anderes zu ihm ist.

Damit hängt zusammen, dass Heidegger diesen in sich gegenstre-
bigen Bereich, den er auch als das Ineinanderspiel von Verbergung und
Entbergung oder lethe und aletheia charakterisiert, sich in geschicht-
lichen bzw. epochalen Welten von, wie seine Konzeption der »Seins-
geschichte« zeigt, fast zwingendem Charakter ereignen lässt. Gerade in
der kritischen Anknüpfung an den von Heidegger in seinem Kunst-
werkaufsatz entwickelten »Austrag« oder »Streit« von Welt und Erde

13

Welt bei Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(Heidegger 2003) verleiht Fink der Differenz durch Betonung des ei-
genständigen Moments der »nächtlichen Seite der Welt« eine das
»Umeinanderkreisen von Sein und Seiendem« noch übersteigende Of-
fenheit.2 Der in der Differenz aufbrechende Entzug von Welt fungiert
nicht als nur formales Element, insofern wir den Gedanken der Verber-
gung haben müssen, um überhaupt Entbergung oder Entborgenheit in
einem emphatischen Sinn denken zu können. Fink hat ihn durch zwei
Grundphänomene des menschlichen Daseins, den geschlechtlichen
Eros und den Tod, vielmehr abgründig gefüllt. Damit kennt er ein Ge-
gengewicht zu der geschichtlich gelichteten Welt, das nicht nur deren
formale Bedingung darstellt, sondern die als ›Fragment‹ von diesen
Streit zeugende menschliche Existenz selbst betrifft, ohne in einem
hermeneutischen Sinne unmittelbar explizierbar zu sein. Auf dieser
Basis ist Fink nicht zuletzt in der Lage, eine eigene Form der Sozialphi-
losophie zu entwickeln (vgl. Fink 1987).

Hegel – Nietzsche – Kant

Mit dem Versuch, ein spekulatives Denken zu begründen, welches das-
jenige, zu dem es keinen positiven phänomenalen und hermeneuti-
schen Bezug gibt, sagbar werden lässt, knüpft Fink an Hegels These
an, dass das wahre Selbstbewusstsein nie ein gegebenes Phänomen sein
könne, sondern erst durch den spekulativen Akt der Philosophie, in
einer Bewegung des Denkens, zur Erscheinung gebracht werden müsse.
Der neuzeitliche, bei Hegel schließlich radikalisierte Bezug allen Seins
und allen Verstehens von Sein auf ein absolutes Subjekt ist für Fink
jedoch nur dann zu übersteigen, wenn umgekehrt die jeweilige Aus-
legung des Selbstseins aus dem ekstatischen Hinausstehen des Men-
schen in die offene Unendlichkeit der Welt begriffen wird. Das in dieser
Hinsicht erneuerte spekulative Vorgehen widmet sich bei ihm folglich
der Frage, wie von der binnenweltlichen Situation aus dasjenige, das
diese Situation erst sein lässt, noch zu denken wäre, wenn dieses Er-
möglichende schon immer voraus und phänomenal unzugänglich ist.3

14

Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp

2 Diesen Gedanken greift Jan Patočka, Freund Finks und in vielem sein Mit-Denker, auf
und entfaltet ihn in seinem Spätwerk im Kontext seiner Geschichtsphilosophie. Vgl.
Patočka 2010 und dazu Derrida 2010.
3 Den Ansatz zu einer konkret ausgeführten spekulativ-kosmologischen Theorie der

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In diesem Zusammenhang fragt Fink nach dem »ontologischen
Entwurf«, in dem sich menschliche Existenz selbst aufs Spiel setzt,
und charakterisiert ihn als den einzigen Weg zur ontologischen Erfah-
rung. Eine solche Erfahrung, die Fink vor allem in Auseinandersetzung
mit Hegel erprobt (Fink 1977), könne inmitten menschlicher Existenz
aufbrechen, so dass der Mensch zum »Mittler« und »Mitwisser« (Fink
1976, 137) werde, wenn er sich »verstehend hineinhält in das Spiel der
Welt« (ebd. 178). Damit sind zwei Bewegungsabläufe indiziert, in die
menschliches Sein einbehalten ist, die sich überlappen, jedoch nie zur
völligen Deckung kommen: das binnenweltliche Spiel der Menschen –
der Ort der Grundphänomene des menschlichen Daseins – und das
Spiel der Welt.

Auch jede Auffassung von der Phänomenalität der Phänomene
verdankt sich in Finks Sicht einem ontologischen Entwurf und stellt
keineswegs selbst eine phänomenale Gegebenheit dar. Im Entwurf
einer solchen Phänomenalität entzieht sich diese sozusagen im Rücken
der von ihr ins Erscheinen gehobenen Phänomene. Damit ist nicht nur
eine asubjektive Struktur der Phänomenalität ausgesprochen; der Be-
zug von Phänomen und Phänomenalität ist eigentümlich gebrochen
und kongruiert dergestalt mit den teilweise sich schneidenden Kreisen
des Innerweltlichen und der Welt selbst. In dieser Gebrochenheit, in
diesem Entzug von Welt und Phänomenalität, ist eine Phänomenolo-
gie, die ihren Seinsgrund in der Subjektivität festmacht, nicht mehr
ausreichend; und wenn Fink Phänomenologie mit Husserls Transzen-
dentalphänomenologie identifiziert und überdies Phänomenalität auf
die gegenüber menschlichem und binnenweltlichem Sein ›andere Sei-
te‹ der Welt verweist, kann eine Phänomenologie für dieses erneute
In-Bewegung-Setzen nicht mehr ausreichend sein. Es bedarf eines
Überstiegs in einer erneuten Bewegung des Entwurfs, und eben diesen
Überstieg nennt Fink »spekulativ«. Der hier gebrauchte Begriff der
Spekulation ist auf den Entwurf als einer ontologischen Erfahrung zu
beziehen: Spekulation wird von dem Faktum motiviert, dass Phänome-
nalität und Welt Phänomenbestände als Korrelate einer Subjektivität
übersteigen. Ist ihr ontologischer Gehalt nicht mit den phänomenalen
Beständen kongruent, muss er von ihnen in Gestalt der »Grundphäno-

15

Welt bei Fink

Welt enthält der Schluss von Finks »Welt und Endlichkeit« (vgl. Fink 1990, Kap. 22 u.
23).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mene« aus (erfahrungsgegründet) entworfen (spekulativ angesetzt)
werden.

Damit ist deutlich, dass der von Fink beanspruchte spekulative Zugang
nicht unvermittelt eingeführt, sondern aus einer paradoxen Situation
bezüglich der Zugänglichkeit des Phänomenalen selbst entfaltet wird.
Denn für Fink eröffnet sich innerhalb des Phänomenalen eine Kluft,
die nicht mit phänomenologischen Mitteln zu schließen ist, sofern sie
die Bedingung jeglicher Phänomenalität selbst betrifft. Der Gang an
die Grenze des phänomenologischen Denkens wandelt sich dort in eine
dialektische Bewegung, wo er hinsichtlich der Grundthemen von Sein,
Mensch und Welt das Phänomenale und phänomenologisch Einlösbare
spekulativ übersteigt. Dabei ist bezüglich des Phänomenologischen
eine Umpolung dergestalt erfolgt, dass der Bereich des Phänomenalen
in seiner Sagbarkeit nicht preisgegeben, jedoch in die dialektische Be-
wegung einer Spannung zu einer nicht direkt sagbaren Bedingung aller
Phänomenalität gestellt wird. Dies belegt, dass das von Fink be-
anspruchte spekulative Denken aus der Mitte der Phänomenbestände
seinen Ausgang nimmt. Was sich verwandelt hat, ist der Umstand, dass
der Phänomenbereich nicht autark ist, sondern seinerseits eine eigen-
tümliche Indizfunktion erhält.

Vielleicht bedeutsamer noch als der Versuch, ein spekulatives
Denken dieser Art zu restituieren und mit Hilfe der Spekulation eine
Sprachform zu finden, die, eingedenk aller Unzulänglichkeiten, doch
noch positive Aussagen über Welt erlaubt, bleibt die Leistung, Welt
wesentlich als radikale Grenze gedacht zu haben. Bei dem Aufweis
dieser wohl wichtigsten seiner denkerischen Errungenschaften macht
Fink eine deutliche Anleihe bei Nietzsche. Einer der zentralen Begriffe,
die im Verhältnis des Apollinischen (als des Medialen) und Dionysi-
schen (als desjenigen, was jeglicher Medialität eine unübersteigbare
Grenze zieht)4 von struktureller Relevanz sind, ist wieder der Begriff
des Horizonts. So betont Nietzsche in Vom Nutzen und Nachteil der
Historie für das Leben, dass »jedes Lebendige […] nur innerhalb eines
Horizontes gesund, stark und fruchtbar werden« könne. Dem Ver-
mögen, »einen Horizont um sich zu ziehen«, müsse aber zugleich das
genaue Gegenteil davon an die Seite gestellt werden, nämlich die Fä-

16

Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp

4 Oder mit Finks Worten: das Dionysische als das »Spielen der zeitigenden Zeit« und
das Apollinische als das »in der Zeitigung Gezeitigte« (s. u. Seite 34).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


higkeit, sein »selbstisches« Wesen zu überwinden und »innerhalb eines
fremden [Horizonts] den eigenen Blick einzuschließen« (Nietzsche
1999, 251). Das Bewusstsein der Grenze, die Fähigkeit, den eigenen
Horizont lebendig zu halten – d. h. die Spannung zwischen dem Apolli-
nischen und Dionysischen zu bewahren und nicht, wie die abendlän-
dische Metaphysik, das Apollinische zu verabsolutieren – verdeutlicht
Nietzsche mit dem Terminus der »Linie«, die »das Uebersehbare, Helle
von dem Unaufhellbaren und Dunkeln scheidet« (ebd. 252). Schon hier
wird deutlich, dass es sich um ein besonderes Verständnis von Horizont
handeln muss. Der Begriff des Horizonts wird nur für das Selbstver-
hältnis eines Binnenweltlichen verwendet, nicht aber für das Verhält-
nis eines Binnenweltlichen zu einem anderen als es selbst. In diesem
Sinne ist bei Nietzsche etwas vorgedacht, das in den subjektphänome-
nologischen und hermeneutischen Entwürfen von Husserl und Hei-
degger phänomenologisch noch nicht zum Tragen kommt, das aber,
bei Fink aufgenommen, hier Gefahr läuft, von einem spekulativen
Denkansatz überwölbt zu werden. Letzteres darf jedoch nicht verges-
sen lassen, dass die Notwendigkeit einer Überwindung des Horizont-
denkens schon vom frühen Fink klar erkannt und im Kern auch phäno-
menologisch benannt wird.

Mit Rückgriff auf Kant konkretisiert Fink schließlich seinen Be-
griff von Welt. Welt als Allheit, Inbegriff aller Prädikate, ist bekannt-
lich für Kant nicht theoretisch erkennbar, da sie über alle Erscheinung
hinausliegt. Sofern aber im menschlichen Verstehen endlicher Dinge
ein Verweis auf das Un-Endliche liegt, auf Welt als den selbst nicht
gegenstandsfähigen Horizont aller Gegenstände, wird ›Welt‹ zu einer
Idee, mit der wir »uns in der Erscheinung haltend, die Erscheinungen«
übersteigen (Fink 1978, 117). Diese die Erscheinungen transzendieren-
de Idee von Welt zu denken, wird für die reine Vernunft in theore-
tischer Hinsicht zu einem Ideal, dem »transzendentalen Ideal« als
reinem Vernunftbegriff. Sofern dem transzendentalen Ideal in prakti-
scher Hinsicht das Ideal des höchsten Guts entspricht und Kant folglich
die Verpflichtung durch das Sittengesetz mit dem Streben nach Glück-
seligkeit in Verbindung zu bringen sucht, entspringt ein praktischer
Endzweck des Menschen, der ebenfalls die Sphäre der Erscheinungen
transzendiert. Die Erwartung, dass die sittliche Handlung nicht ver-
geblich sei, verweist in sich, sofern Glückseligkeit im Endlichen nicht
erfüllbar ist, in den Bereich des Unendlichen, und da dieses in prakti-
scher Hinsicht eröffnete Unendliche ebenfalls nicht gewusst werden

17

Welt bei Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann, setzt Kants Postulat der reinen praktischen Vernunft die Un-
sterblichkeit der Seele und die Existenz Gottes als Garanten für jene
Erfüllbarkeit von Glückseligkeit an.

An dieser Auffassung arbeitet sich Fink ab, und er merkt kritisch
an, dass Kant die Verbindung des Ideals der theoretischen mit demje-
nigen der praktischen Vernunft nur vordergründig hergestellt habe. So
habe Kant vor allem nicht versucht, die Zusammengehörigkeit beider
Ideale tiefer, bezüglich der »Welt-Tiefe« (ebd. 154), zu denken. Hierfür
gebe allerdings gerade Kants Verortung beider Ideale jenseits der Sphä-
re der Erscheinungen einen Fingerzeig. Denn dies besagt, so Fink, dass
der Ort der Ideale nicht in der Vernunft liegt, wie auch Welt selbst bei
Kant nicht relativ auf Vernunft wird. Welt sei vielmehr ein Gedanke,
der in der Vernunft einen Ort hat, ohne von ihr hervorgebracht zu sein.
Vernunft denke so in den Idealen ihren Bezug zum umfangenden
Weltganzen, in das sie selbst gehört. Dies ist für Fink ein Ansatzpunkt
dafür, die Idealität des Ideals nicht mehr am Schema des Subjekt-Ob-
jekt-Verhältnisses zu bemessen und nicht mehr im Entweder-Oder
eines Vorfindens oder Entwerfens zu begreifen. Vielmehr gelte es, das
Ideal von Welt her zu verstehen, und zwar so, dass es als »Welt-Ideal«
die Bewegung von Weltbezug und Selbstverhältnis des Menschen stif-
tet und diese Bewegung selbst ausmacht.5

Freiheit und Natur

Die Besonderheit von Finks Weltbegriff beruht darin, dass er im exis-
tenziellen Bezug auf Welt von vornherein die Möglichkeit einer kom-
plexen Verschränkung einander entgegengesetzter Richtungen vor-
sieht: Hinausstehen in Welt ist nur möglich, sofern Welt über das
Binnenweltliche in dem Sinn hinaus ist, dass es in dieses hereinsteht,
und menschliche Existenz folglich in dieses Hereinstehen hinaussteht.
Daher bedarf Finks Auffassung keiner ›Kehre‹, im Zuge derer sich ein
ekstatisches Verhalten in ein empfangendes kehren würde. Da für Fink

18

Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp

5 Den für Finks Denken so bedeutsamen Bezug zu Kant dokumentiert eine von Guy van
Kerckhoven vorbereitete und in Kürze erscheinende Edition von Finks minutiöser Aus-
legung der Kritik der reinen Vernunft – eines Unternehmens, dem sich Fink in einem
Zeitraum von vierzehn Semestern gewidmet hat (Fink 2010). Editionen seiner Texte zu
Hegel und zu Nietzsche, die zudem etliches unpublizierte Material bereithalten, sind im
Rahmen der Gesamtausgabe ebenfalls in Vorbereitung.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


beides besteht, bleibt für ihn auch das Merkmal der Freiheit ungebro-
chen, wenngleich Freiheit nicht nur durch das Angewiesensein auf
Welt, sondern zudem durch das Naturhafte im Menschen Gegen-
gewichte erhält. So hält er der die traditionelle Philosophie kennzeich-
nenden Naturalismuskritik die Leiblichkeit unseres Daseins, die »In-
karniertheit unserer Existenz« entgegen, die es mit sich bringt, dass
die Not der freiheitlichen Selbstherstellung des Menschen auf Gegen-
den geöffnet bleibt, die ihr gestatten, sich »auszulagern«, d.h. einen
ihrer Machbarkeit entzogenen Halt und Boden zu finden. So bedarf
das in die Grundphänomene Arbeit, Herrschaft, Spiel, Geschlechtlich-
keit und Tod verspannte menschliche Dasein einer »dingfesten Stätte,
um zu geschehen«, wobei es bei diesen »Stätten«, diesem »Dingboden«
nicht um Machwerke geht, sondern um eine »Feldstruktur, welche
Machwerke erst möglich und nötig macht« (Fink 1976, 265). Wir ha-
ben zum einen die Geschichte, zum anderen die Natur, und diese lässt
sich nicht bis zur schrankenlosen Freiheit in die Gewalt bringen. Frei-
heit muss sich vielmehr an bestimmten Schranken entwickeln, sie ist
als das, was sie ist, nur möglich durch diese Begrenzung. Natur steht
somit nicht im Widerspruch zu Freiheit, sondern macht mit ihr zusam-
men jene Wirklichkeit aus, die die menschliche Existenz umfängt. Wir
sind »Zwischenwesen zwischen Licht und Nacht«, hängen »gleichsam
mitteninne im Streit der Lichtung und Verbergung, im Kampf des
›Geistigen‹ gegen die ›Materie‹«. Wir leben »in einem erdhaft getrüb-
ten Licht und in einer aufgelichteten Finsternis« (Fink 1970, 53 f.).

Der Vollsinn eines solchen Aufenthalts, der sich nicht mehr an den
Grundrissen der neuzeitlichen Vernunftphilosophien misst, realisiert
sich als ein Selbstverhalten zur Natur in sich wie auch zur Freiheit,
zum »göttlichen Menschen« in sich. Menschliche Existenz wird dann
gedacht als eine solche der »äußersten Spannung – ein Dasein, das den
Riß, der durch die Welt geht, aushält – und mitspielt« (Fink 1992, 195).
Nur weil der Mensch ekstatisch an die Dinge verwiesen ist, erwächst
ihm ein Freiraum des Umgangs mit ihnen und damit zugleich die Mög-
lichkeit, sich in mannigfachen Weisen zu sich selbst zu verhalten. Die
Freiheit zum Selbstverhalten gründet paradoxerweise darin, dass sich
der Mensch als aus sich selbst hinausgewiesen vorfindet: Denn erst das
ekstatische Erstrecktsein in die Welt birgt die Möglichkeit einer Nähe-
rung im Selbstbezug in sich. Eine ausgezeichnete Weise des Selbstver-
haltens und damit der übernommenen Freiheit besteht somit darin, das
Ausgeliefertsein an die Dinge so zurückzunehmen, dass das Selbst

19

Welt bei Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weder von diesem noch von sich selbst als Subjekt, aber auch nicht von
einem ›Sein‹ her gefasst, sondern sich in seinem meontischen Welt-
bezug durchsichtig wird. Finks Deutung der Verschlossenheit der
»nächtlichen Seite« der Welt, der Erde, sowie ihre Widerständigkeit
gegen alle gedanklich-sprachliche Fassung und die sich darin ausdrü-
ckende dunkle Gegenständlichkeit stehen somit in gedanklichem Zu-
sammenhang mit der, wie erwähnt, in kritischer Auseinandersetzung
mit der Husserlschen Phänomenologie entwickelten Idee der Meontik.
Sie bildet den dunklen Saum aller anschaulichen Evidenz, das »unent-
rinnbar Letzte in der phänomenologischen Selbstexplizierung« (Bru-
zina 1990, 10).

Zu diesem Band

Was Finks eigenen philosophischen Ansatz betrifft, fehlt bis heute eine
Studie, die sich dem Grundanliegen seines Denkens in der ganzen zeit-
lichen Spanne seiner Entfaltung widmet.6 Dies verwundert insofern
nicht, als gerade seitens der phänomenologischen Rezeption Fink zu-
meist nur als der enge Mitarbeiter Husserls wahrgenommen wird. Dies
erklärt auch, warum der Bezug von Finks Werk zum Denken Husserls
wesentlich lebhafter diskutiert wird als sein Verhältnis zu Heidegger.
Was Finks Stellung zu Husserl betrifft, findet sich vor allem in den
Monographien von Sebastian Luft (2002), Guy van Kerckhoven (2003)
und Ronald Bruzina (2004) reichhaltiges Material; hinzuweisen ist in
diesem Zusammenhang insbesondere auf die von Bruzina besorgte
Edition von Finks Notizen, die dieser während seiner Assistentenzeit
bei Husserl verfasst hat und denen detailliert zu entnehmen ist, wie er
sehr früh schon gegenüber Husserl und Heidegger seinen eigenen Weg
zu bahnen sucht.7 Insbesondere Finks späteres Werk wurde bisher nur
sporadisch, am Leitfaden bestimmter Einzelfragen, untersucht; ebenso
wie eine kritische systematische Durchsprechung seiner Gesamtkon-

20

Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp

6 Ein Handbuch, das anhand von Einzelstudien in alle relevanten Aspekte von Finks
Denken einführt, legte im Rahmen der Reihe des Orbis Phaenomenologicus Anselm
Böhmer vor (Böhmer [Hg.] 2006); darin findet sich neben einer Biographie und einer
Bibliographie von Finks Schriften sowie einer Dokumentation der internationalen Re-
zeption auch eine Darstellung des Projekts der Eugen Fink Gesamtausgabe.
7 Von den in diesem Zusammenhang projektierten vier Bänden sind im Rahmen der
Eugen Fink Gesamtausgabe die ersten beiden Bände erschienen (Fink 2006 und 2008).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zeption, für die der Begriff der Welt symptomatisch und grundlegend
ist, stellt die Konfrontation dieser Konzeption über die Standpunkte
von Husserl und Heidegger hinaus mit weiteren Vertretern der Phäno-
menologischen Bewegung weitgehend ein Desiderat dar. Die Intention
des vorliegenden Bandes ist es, gerade auch in dieser Richtung An-
regungen zu geben.

Mit dem – auf einen Nenner gebrachten – Gedanken, dass Diffe-
renz und nicht das Wechselspiel im Selben das Letzte ist, was erfah-
rungsmäßig, auf phänomenaler Basis, darzulegen ist, und im parallelen
Versuch, ein Unverfügbares zu fassen, in das der Mensch mit seiner
leiblichen Existenz hinaussteht, erweist sich Fink als ein Vordenker
jener späteren, z. T. leiblich fundierten Differenzkonzepte, wie sie das
französische Denken der Nachkriegszeit bei Emmanuel Levinas,
Jacques Derrida und Gilles Deleuze entwickelt hat. Doch bereits in Nis-
hida Kitaros »Ort-Logik« und seinem Begriff der »widersprüchlichen
Selbstidentität« findet sich diese Struktur vorgedacht, sofern hier das
In-Sein eines Orts eine radikale Grenze dadurch erfährt, dass nicht nur
mit und für dieses In-sein selbst eine Grenze vollbracht wird, sondern
dass es in seinem Innen noch diese Grenze erfährt und es möglich wird,
Differenz und Identität dergestalt zusammen zu denken, dass ein Au-
ßen nur von einem Innen her zu bestimmen ist, das doch zugleich vom
Außen absolut übertroffen wird. In besonderer Nähe steht Finks Den-
ken zu Heinrich Barths Lehre vom Erscheinen, ferner zu Heinrich
Rombachs Strukturphänomenologie, insbesondere was Rombachs An-
satz zu einer Theorie der Grenze, die »Hermetik«, betrifft, aber auch
zum Denken von Jean-Luc Marion, für den nicht nur erneut die Frage
nach der Bildlichkeit zum entscheidenden Bezugspunkt seines Denkens
wird, sondern der ebenfalls das Phänomen der Transparenz zu fassen
sucht, mit dem sich ein die menschliche Existenz Übertreffendes – das
er nicht mit dem Begriff der ›Welt‹, sondern mit der christlichen Gött-
lichkeit bezeichnet – dem Menschen zuschickt. Wenn auch diesen Be-
zügen konkret nachzugehen heute zumeist noch Aufgabe ist, unter-
nehmen doch einige der Beiträge in diesem Band erste Schritte auf
dem Weg, das noch Ausstehende zu erfüllen.

Die Beiträge zum vorliegenden Band gehen einigen der hier nur
im Umriss skizzierten Problemstellungen zu Finks Begriff von Welt
und genannten Bezüge zu Konzepten anderer Denker en détail nach.
In einem ersten Teil widmen sie sich Finks Auseinandersetzung mit der
philosophischen Tradition am Beispiel von Kant und Nietzsche, gefolgt

21

Welt bei Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von Arbeiten, die Finks Stellung innerhalb der Phänomenologie – zu
Husserl, Scheler und Heidegger – untersuchen und den Relationen
nachspüren, in denen sein Denken zu verwandten Positionen wie den-
jenigen von Barth und Deleuze steht. Ein zweiter Teil befasst sich mit
Finks Bedenken von Welt in den Kontexten seiner Kosmologie, seiner
Theorie des Politischen sowie seiner Anthropologie und gibt Ausblicke
auf Problemstellungen in den Bereichen des Religiösen und des Inter-
kulturellen. Der für Fink so bedeutsame Bereich des Pädagogischen ist
hier ausgespart. Speziell zu diesem Themenbereich sei auf das von An-
nette Hilt und Cathrin Nielsen herausgegebene und ebenfalls im Ver-
lag Karl Alber erschienene Buch verwiesen (Hilt u. Nielsen [Hg.]
2005). Finks Auffassung der Phänomenalität und der Möglichkeit ihrer
methodischen Erschließung diskutiert in Parallelisierung mit den ent-
sprechenden Ansätzen bei Heinrich Barth und Jan Patočka ein von
Hans Rainer Sepp und Armin Wildermuth edierter Band (2010).

Den Beiträgen in diesem Band ist ein von Fink verfasster Text
vorangestellt, der hier zum ersten Mal publiziert wird. Die Studie
»Nietzsches Metaphysik des Spiels« fertigte Fink im Rahmen seines
unmittelbar nach Ende des Kriegs an der Universität Freiburg i. Br.
durchgeführten Habilitationsverfahrens an und stellte sie am 2. März
1946 als Kolloquiumsvortrag vor der Philosophischen Fakultät vor. Be-
merkenswert hierbei ist, dass Fink »existenzielle Interpretationen« von
Nietzsches Werk zurückweist und entschieden die These vertritt, dass
es sich bei Nietzsches Denken um einen systematischen Ansatz han-
delt, der auch als ein solcher gewürdigt werden sollte. Diese Systematik
liest Fink als eine »Ontologie des Werdens« und damit als eine Onto-
logie des Spiels, die Nietzsche selbst allerdings nur als eine »metaphy-
sische Intuition« entfaltet habe. Dieser Text Finks weist nicht nur auf
die Folge seiner in den kommenden Jahren verfassten Auslegungen zu
Nietzsche voraus, sondern insbesondere auf seine eigene Konzeption,
das Spiel als ein Weltsymbol zu denken.

Literatur

Böhmer, A. (Hg.) (2006): Eugen Fink. Sozialphilosophie – Anthropologie – Kos-
mologie – Pädagogik – Methodik (Orbis Phaenomenologicus N.F., Bd. 12),
Würzburg.

Bruzina, R. (1990): »Hinter der ausgeschriebenen Finkschen Meditation: Meontik

22

Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– Pädagogik«, in: Grundfragen der phänomenologischen Methode und Wissen-
schaft, hg. vom Eugen Fink-Archiv Freiburg, Freiburg i. Br., 5–39.

– (2004): Edmund Husserl & Eugen Fink. Beginnings and Ends in Phenomenol-
ogy, 1928–1938, New Haven/London.

Derrida, J. (2010): »Ketzertum, Geheimnis und Verantwortung: Patockas Europa«,
übers. v. H.-D. Gondek, in: Patočka (2010), 181–211.

Hilt, A. u. C. Nielsen (Hg.) (2005): Bildung im technischen Zeitalter. Sein,
Mensch und Welt nach Eugen Fink, Freiburg/München.

van Kerckhoven, G. (2003): Mundanisierung und Individuation bei E. Husserl
und E. Fink. Die VI. Cartesianische Meditation und ihr »Einsatz« (Orbis Phae-
nomenologicus Studien, Bd. 2), Würzburg.

Fink, E. (1960): Spiel als Weltsymbol, Stuttgart [eine kritische Neuedition ist so-
eben als Bd. 7 im Rahmen der Gesamtausgabe erschienen; hg. v. C. Nielsen u.
Hans R. Sepp, Freiburg/München 2010].

– (1966): Studien zur Phänomenologie 1930–1939 (Phaenomenologica, Bd. 21),
Den Haag.

– (1970): Metaphysik der Erziehung im Weltverständnis von Platon und Aristo-
teles, Frankfurt/M.

– (1976): Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, hg. v.
F.-A. Schwarz, Freiburg/München.

– (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, hg. v.
E. Schütz u. F.-A. Schwarz, Freiburg/München.

– (1978) Grundfragen der systematischen Pädagogik, hg. v. E. Schütz u. F.-A.
Schwarz, Freiburg i. Br.

– (1979): Grundphänomene des menschlichen Daseins, hg. v. E. Schütz u. F.-A.
Schwarz, Freiburg/München.

– (1987): Existenz und Coexistenz. Grundprobleme der menschlichen Gemein-
schaft, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.

– (1990): Welt und Endlichkeit, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (1992): Natur, Freiheit, Welt. Philosophie der Erziehung, hg. v. F.-A. Schwarz,

Würzburg.
– (1994): Philosophie des Geistes, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
– (2006): Phänomenologische Werkstatt. Teilband 1: Die Doktorarbeit und erste

Assistenzjahre bei Husserl (Gesamtausgabe, Bd. 3/1), hg. v. R. Bruzina, Frei-
burg/München.

– (2008): Phänomenologische Werkstatt. Teilband 2: Die Bernauer Zeitmanu-
skripte, Cartesianische Meditationen und System der phänomenologischen
Philosophie (Gesamtausgabe, Bd. 3/2), hg. v. R. Bruzina, Freiburg/München.

Heidegger, M. (2003): Holzwege (Gesamtausgabe, Bd. 5), hg. v. F.-W. von Herr-
mann, Frankfurt/M.

– (2006): Identität und Differenz (Gesamtausgabe, Bd. 11), hg. v. F.-W. v. Herr-
mann, Frankfurt/M.

Luft, S. (2002): Phänomenologie der Phänomenologie. Systematik und Methodo-
logie der Phänomenologie in der Auseinandersetzung zwischen Husserl und
Fink (Phaenomenologica, Bd. 166), Dordrecht.

Nietzsche, F. (1999): »Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben«, in:

23

Welt bei Fink

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ders.: Unzeitgemässe Betrachtungen. Zweites Stück (KSA, Bd. 1), hg. v. G. Colli
u. M. Montinari, München.

Patočka, J. (2010): Ketzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, neu übers. v.
S. Lehmann, Berlin.

Sepp, H. R. u. A. Wildermuth (Hg.) (2010): Konzepte des Phänomenalen. Hein-
rich Barth – Eugen Fink – Jan Patočka (Orbis Phaenomenologicus Perspektiven
N.F., Bd. 22), Würzburg.

24

Cathrin Nielsen und Hans Rainer Sepp

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9 - am 16.01.2026, 08:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Husserl – Heidegger
	Hegel – Nietzsche – Kant
	Freiheit und Natur
	Zu diesem Band
	Literatur

