
Comenio – 
Un pensatore nei labirinti dell’Europa del XVII secolo

Ausstellung im Museo di Roma vom 2. Oktober bis zum 15. November 2020.
Organisiert vom Tschechischen Zentrum in Rom, der Botschaft der 

Tschechischen Republik und dem Comenius-Museum in Uherský Brod 
unter der Gesamtleitung von Petr Zemek.

Aus: Video-Installation „Poutnik (Pilger)“ der visionfactory (Roman Dušek, Jan Hladil, 
Nicola Pavone, Armin Effenberger) unter Mitwirkung von Miroslav Huptych.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Uwe Voigt

Wissen um Atmosphären – 
Bildung für das Anthropozän?

1. Eine scheinbar unproblematische Antwort und ihr Problem

Die Anzeichen dafür mehren sich, dass wir im Anthropozän leben – einem 
Erdzeitalter, das seine charakteristischen Merkmale der massiven Einwir-
kung des Menschen auf seine Umwelt verdankt.1 Spuren dieser Einwirkung 
finden sich in allen uns umgebenden Bereichen – beispielsweise als Uranab-
lagerungen im Eis der Antarktis, als steigender Säuregehalt der Ozeane und 
nicht zuletzt als wachsende Konzentration von Kohlendioxid in der Atmo-
sphäre. Mit dem letztgenannten Phänomen verbindet sich derjenige Aspekt 
des Anthropozäns, der – zumindest bis zum Ausbruch der Corona-Epide-
mie – am stärksten im Mittelpunkt der öffentlichen Diskussion gestanden 
ist, nämlich die zunehmende Erderwärmung im Zuge eines Klimawandels, 
da deren Zusammenhang mit dem von uns in großen Mengen produzierten 
›Treibhausgas‹ CO2 als wissenschaftlich erwiesen gilt.

Vor diesem Hintergrund scheint es eine unproblematische Antwort auf 
die im Titel angedeutete Frage zu geben, ob das Wissen um Atmosphären 
zur Bildung für das Anthropozän gehört. Diese Antwort lautet: Ja, selbst-
verständlich gehört es zu dieser Bildung, um physikalische, chemische und 
ökologische Sachverhalte zu wissen, die mit der von uns beeinflussten At-
mosphäre zu tun haben, insbesondere mit ihren Veränderungen im Anth-

1	 Vgl. Paul J. Crutzen: Das Anthropozän. Schlüsseltexte des Nobelpreisträgers für das neue 
Erdzeitalter, hg. von Michael Müller, München: oekom 2019; Reinhold Leinfelder: 
Das Anthropozän. Von der geowissenschaftlichen Analyse zur Zukunftsverantwortung. 
In: Thomas Heichele (Hg.): Mensch – Natur – Technik. Philosophie für das Anthropo-
zän, Münster: Aschendorff 2020, S. 25–46.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


16  |  Uwe Voigt

ropozän und den wiederum damit verbundenen Auswirkungen. Denn nur 
derartige Kenntnisse erlauben es uns, angemessen zu erkennen, was im An-
thropozän geschieht, und dann dieser Erkenntnis gemäß zu handeln. Dem-
nach sind die sogenannten MINT-Fächer zu stärken, da uns mathematische, 
ingenieurwissenschaftliche, naturwissenschaftliche und technische Kennt-
nisse dazu in die Lage versetzen werden, die von uns angestoßenen Prozesse 
im Anthropozän zu erfassen und – eventuell sogar global im Rahmen von 
geoengineering – zu gestalten.

Jene Antwort ist nicht falsch; sie erweist sich bei näherem Hinsehen al-
lerdings als unvollständig und in dem Sinn problematisch, dass gerade ihre 
Unvollständigkeit keinen Beitrag dazu leistet, erschwerende Bedingungen 
jener Erkenntnis, geschweige denn des ihr entsprechenden Handelns in den 
Blick zu bekommen. Dieser Beitrag widmet sich den geltend gemachten er-
schwerenden Erkenntnisbedingungen; mit dem ebenfalls problematischen 
Übergang vom Erkennen zum Handeln befasst sich der Beitrag von Joachim 
Rathmann in vorliegendem Band.2

Warum aber soll jene Antwort auf problematische Weise unvollständig 
sein? Die hier geltend gemachte Unvollständigkeit beginnt damit, dass jene 
Antwort den Denkraum, in dem auf die Eingangsfrage entgegnet werden 
kann, auf eine gewisse Weise verengt. Nun ist nämlich nicht mehr von Atmo-
sphären und von Bildung im allgemeinen die Rede, sondern zum einen von 
der stofflichen Atmosphäre als einem Gegenstand der Naturwissenschaften 
und zum anderen von Bildung als schulischer Ausbildung in eben diesen Na-
turwissenschaften und den sich an sie unmittelbar anschließenden Fächern. 
Dies ist zwar durchaus legitim, da das Anthropozän auch eine im naturwis-
senschaftlichen Sinn empirische und mit technischem Zugang beeinflussbare 
Seite hat. Auf diese Seite beziehen sich einschlägige Umweltbewegungen mit 
ihrer Forderung, die Fakten im Fall des Anthropozäns endlich zur Kenntnis 
zu nehmen und aus ihnen so schnell wie möglich praktische, nicht zuletzt 
technische Konsequenzen zu ziehen, etwa mit der Abkehr von Verbren-
nungsmotoren. Diese Forderung wird bekanntlich mit großer Vehemenz 
vertreten. Um den Klimawandel und seine potenziellen Folgen zu wissen, 

2	 Vgl. dazu auch Verf.: Was tun im Anthropozän? Vom Umgang mit einer geistigen Um-
weltkrise. In: Heichele (Hg.): Mensch – Natur – Technik, S. 103–114.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  17

und darum zu wissen, dass wir dafür verantwortlich sind, bleibt demnach 
zumindest bei einigen heute lebenden Menschen kein neutrales Faktenwis-
sen, sondern wird zu einem angstbesetzten, dringlichen Anliegen. Gerade 
derartige Forderungen stoßen aber auf eine Atmosphäre, die sich auf den 
ersten Blick wesentlich von derjenigen zu unterscheiden scheint, um deren 
Zusammensetzung und Veränderung es in den einschlägigen Debatten geht: 
nämlich auf eine Atmosphäre der Angst und des Zorns,3 was eine rationale 
Diskussion erheblich erschwert. Begünstigt wird diese Atmosphäre, gerade 
was den Klimawandel als ein exemplarisches Phänomen des Anthropozäns 
angeht, durch Personen und Institutionen, die sich dem Misstrauen gegen-
über wissenschaftlichen Mehrheitsmeinungen verschrieben haben und dem 
„alternative Fakten“, ja sogar einen alternativen Betrieb mit äußeren Anzei-
chen eigener Wissenschaftlichkeit entgegensetzen4 und sich damit an einer 
„großen Verblendung“ beteiligen.5 Stehen auf der einen Seite Furcht vor den 
Folgen der Umweltveränderung und Sorge um unseren Planeten als eine 
bedrohte Heimat unseres biologischen Lebens und unserer Zivilisation, so 
begegnet dem in hitzigen Debatten eine diffuse Furcht vor vermeintlicher 
Manipulation, die zur Aufgabe gewohnter Lebensformen und liebgeworde-
ner Besitzstände führen soll. Hier kommen offenbar Stimmungen ins Spiel, 
deren qualitativer Charakter für die Beteiligten handlungsleitend wird. Auch 
diese Stimmungen lassen sich als atmosphärische Phänomene auffassen: 
Atmosphären der Angst, des Besorgtseins, des Festklammerns am eigenen 
Standpunkt prallen aufeinander,6 entlang einer Linie, die sich als starre Dis-
tinktion zwischen Freund und Feind zu verhärten droht.7 Damit bewegen 

3	 Vgl. Martha Nussbaum: Königreich der Angst. Gedanken zur aktuellen politischen Kri-
se, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2019.

4	 Vgl. Jens Soentgen & Helena Bilanddzic: The structure of climate skeptical arguments: 
conspiracy theory as a critique of science / Die Struktur klimaskeptischer Argumente: 
Verschwörungstheorie als Wissenschaftskritik. In: GAIA 23/1 (2014), S. 40–47.

5	 Vgl. Amitav Gosh: Die große Verblendung. Der Klimawandel als das Undenkbare, 
München: Blessing 2017. 

6	 Vgl. Verf.: Das Anthropozän als geistige Umweltkrise. In: Heichele (Hg.): Mensch – Na-
tur – Technik, S. 85–102. Wie dort dargelegt, stammt der hier verwendete Atmosphä-
renbegriff aus der Neuen Phänomenologie, wie sie von Hermann Schmitz grundge-
legt und von Jens Soentgen weiterentwickelt worden ist.

7	 Vgl. Bruno Latour: Das terrestrische Manifest, Berlin: Suhrkamp 2018.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


18  |  Uwe Voigt

wir uns aber in einem Bereich, für den die MINT-Fächer nicht unmittelbar 
zuständig sind, nämlich in einem Bereich des Subjektiven und Qualitativen.

Welches Wissen haben wir von derartigen Atmosphären, und wie könnte 
es in der gegenwärtigen Situation weiterhelfen? Wenn wir so weiter fragen, 
haben wir die Verengung des Atmosphärenbegriffs überwunden und blicken 
zumindest nicht nur auf die schulische Ausbildung, wie sie faktisch stattfin-
det, sondern auf Bildung in einem weiteren, gerade am Maßstab jenes erwei-
terten Atmosphärenbegriffs zu bemessenden Sinn. Daher empfiehlt es sich, 
nun auf jene subjektbezogene, qualitative Atmosphäre zu blicken, in der sich 
der rationale Diskurs über die stoffliche Atmosphäre im Anthropozän auf 
eine ihm nicht gerade förderliche Weise bricht.

2. Eine Atmosphäre des logischen Narzissmus

Als atmosphärisches Problem hinter dem gerade benannten Problem zeichnet 
sich Folgendes ab:8 Die Konfliktparteien stehen gleichsam unter dem Schock 
einer Erkenntnis, die auf sie eindringt – der Erkenntnis der Bedrohung durch 
gravierende Umweltveränderungen auf der einen Seite, der Erkenntnis der 
Bedrohung durch autoritäre Expertenherrschaft auf der anderen Seite; und 
dieser Schock friert jene Parteien gleichsam auf ihrem Standpunkt fest. Sie 
identifizieren sich mit ihrem jeweiligen Standpunkt in der Überzeugung, 
ihre Identität und damit auch sich selbst zu verlieren, sollten sie gezwungen 
sein, ihn aufzugeben. Verteidigt wird dabei jeweils ein Selbst, das nicht aus 
sich heraus bestimmt ist, sondern aus der Abwehr einer – vermeintlichen 
oder tatsächlichen – Bedrohung heraus; ein Selbst, dessen dementsprechen-
de Leere von jener Abwehrhaltung zugleich verdeckt und aufrechterhalten 
wird. Dies führt zu einer Haltung, die sich als logischer Narzissmus bezeich-
nen lässt. Der Begriff des logischen Narzissmus ist dabei weiter als die kli-
nisch-psychologische Konzeption, deren Namen er entlehnt: Der logische 
Narzissmus setzt nicht voraus, dass es eine traumatische Vorgeschichte von 
Entbehrungen und Kränkungen gibt, die zu einem nach außen hin zwang-
haft selbstgefälligen Verhalten führen; er bezeichnet lediglich die Tendenz, 

8	  Vgl. zum Folgenden Verf.: Das Anthropozän als geistige Umweltkrise.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  19

den eigenen Standpunkt als den einzig möglichen und insbesondere als den 
Garanten der eigenen Identität und damit der eigenen Existenz aufzufassen 
und dementsprechend vehement zu vertreten. Demnach ist der jeweils ein-
genommene Standpunkt identisch mit der Instanz, die von ihm her spricht 
und handelt, und kann von ihr daher nicht verlassen werden. Wer so denkt, 
wird verkrampft, ja verzweifelt am jeweiligen Standpunkt festhalten, was 
die Gewalttätigkeit der Konflikte zwischen verschiedenen so verstandenen 
Standpunkten mit erklären mag. Dieser logische Narzissmus, dem wir auf 
der individuellen Ebene als dem bekannten Rechthabenwollen  begegnen, 
zieht sich heute, wie wir sehen, über viele Ebenen hinweg: über das Regio-
nale und Nationale bis hin zu den internationalen Beziehungen. Die beiden 
Atmosphären, deren Aufeinanderprallen wir registrierten, sind demzufolge 
lediglich Bestandteile einer sie umgreifenden und erst ermöglichenden At-
mosphäre des logischen Narzissmus, die sich zwar nicht zählen, messen und 
wiegen, aber durchaus fühlen lässt.

3. Der logische Narzissmus und das Anthropzän

Angesichts dessen stellen sich folgende Fragen: a) Beruhen diese Überlegun-
gen nicht auf einer bloßen Mehrdeutigkeit des Atmosphärenbegriffs? Hat die 
empirisch fassbare Atmosphäre, deren Veränderung das Anthropozän mit 
ausmacht, überhaupt etwas mit einer Atmosphäre als qualitativ empfundenem 
Stimmungsraum zu tun? b) Stellt es nicht einfach eine ungünstige Koinzidenz 
dar, dass das Wissen um die stofflichen atmosphärischen Veränderungen im 
Anthropozän auf eine Atmosphäre des logischen Narzissmus trifft – und ist 
es daher nicht empfehlenswert, tapfer mit der schulgerechten Ausbildung be-
treffs der empirischen Aspekte weiterzumachen und es dabei zu belassen?

Folgende Antwort auf Frage a) bahnt auch schon an, was zu Frage b) ge-
sagt werden kann: Die empirisch fassbare Atmosphäre hat zugleich auch ei-
nen qualitativen Charakter. Besteht sie doch aus Stoffen, die sich auf gewisse 
Weise anfühlen.9 Dieses Fühlen ereignet sich zwar in einem von Intensitäten 

9	 Zum Stoffbegriff vgl. Jens Soentgen: Konfliktstoffe. Über Kohlendioxid, Heroin und 
andere strittige Substanzen, München: oekom 2019, S. 17–52. Zu stofflichen Aspek-

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


20  |  Uwe Voigt

charakterisierten Raum; daraus allein muss aber nicht geschlossen werden, 
dass jener Raum nichts zu tun hat mit dem geometrisch vermessbaren Raum, 
in dem wissenschaftliche Empirie stattfindet und in dem diese Empirie auch 
ihre Gegenstände verortet. Im Gegenteil: Wenn die Rede von Raum nicht 
ihrerseits bis zur bloßen Metaphorik hin mehrdeutig sein soll, empfiehlt 
sich die Annahme, dass es sich jeweils um ein und denselben Raum han-
delt, der lediglich aus verschiedenen Perspektiven – quantifizierend messend 
oder qualitativ erlebend – aufgefasst wird.10 Dies lässt sich mit einer in der 
zeitgenössischen Philosophie des Geistes beliebten Wendung ausdrücken:11 
Die empirisch fassbare Atmosphäre ist die Außenseite der qualitativen At-
mosphäre, und diese ist deren Innenseite. „Außen“ und „innen“ dürfen dabei 
nur nicht wiederum als verschiedene Raumteile verstanden werden, sondern 
eben als unterschiedliche Zugangsweisen zum Raum: als Raum, der aus einer 
neutralen Perspektive der dritten Person erfahren wird, auf der einen (äuße-
ren) Seite, und als Raum, der aus der beteiligten, ja betroffenen Perspektive 
der ersten Person erfahren wird, auf der anderen (inneren) Seite.

Mit dem Anthropozän lässt sich dies wiederum so in Verbindung setzen:12 
Die für dieses Erdzeitalter charakteristische Einwirkung des Menschen trifft 
mit dessen Umwelt kein Sammelsurium unverbundener Faktoren. Jene Um-
welt ist vielmehr ein planetenumspannendes System, das sich selbst erhält. 
Diese Selbsterhaltung besteht darin, dass die Lebewesen und die von ihnen 
gebildeten ökologischen Teilsysteme, die tragende Strukturen und Prozesse 
jenes Systems ausmachen, zugleich von ihm geschützt werden, indem es glo-
bale Ungleichgewichtszustände bewahrt, die diesen Lebewesen zugutekom-
men. Dieses System hat der britische Wissenschaftler James Lovelock, ange-
regt durch den Literaten William Golding, nach der griechischen Erdgöttin 

ten des Anthropozäns vgl. Penny Harvey u. a. (Hg.): Anthropos and the Material, 
Durham-London: Duke University Press 2019.

10	 Vgl. Jens Soentgen: Die verdeckte Wirklichkeit. Einführung in die Neue Phänomenolo-
gie von Hermann Schmitz, Bonn: Bouvier 1998, S. 104–106.

11	 Vgl. Godehard Brüntrup & Ludwig Jaskolla: Introduction. In: dies. (Hg.): Panpsychism. 
Contemporary Perspectives, Oxford: Oxford University Press 2017, S. 1–16, hier S. 3 f.

12	 Zum Folgenden vgl. Verf.: Inside the Anthropocene. In: Analecta Hermeneutica 10 
(2018); online unter: https://journals.library.mun.ca/ojs/index.php/analecta/article/
view/2057.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  21

„Gaia“ benannt.13 Gaia wird dabei durchaus als ein empfindungsfähiges Sub-
jekt gedacht. Derartige auf einer Makroebene angesiedelte Subjekte stehen, 
wie Erörterungen im Umfeld des heute mit guten Gründen wiederbelebten 
Panpsychismus14 nahelegen, mit den für sie konstitutiven Subjekten auf ei-
ner Mikroebene in einer qualitativ-atmosphärischen Wechselwirkung.15 Dies 
passt zu einer These von Bruno Latour, wonach der im Anthropozän erfahr-
bare Schock nun nicht nur menschliche Subjekte, sondern auch Gaia selbst 
trifft.16 Das Netzwerk der von Menschen geschaffenen technischen Netzwer-
ke, die Technosphäre, durchdringt und assimiliert Gaia zunehmend, so dass 
aus diesen beiden Systemen ein neues übergeordnetes System entsteht, das 
wie ein Cyborg biologische und technische Komponenten in sich verbindet. 
Diese Entität steht auf ihrer Ebene alleine und befindet sich daher zunächst 
in einem Zustand des anfänglichen Narzissmus, der bei Menschen durch die 
Zuwendung fürsorglicher Artgenossen überwunden zu werden pflegt17 – was 
sich in diesem Fall aber nicht absehen lässt. Narzissmus als eine Atmosphäre 
der Angst um ein als leer empfundenes Selbst ist daher nicht nur auf unserer 
menschlichen Seite; die Atmosphäre der Angst ist vielmehr ein Charakteris-
tikum des Lebens im Anthropozän insgesamt, das beispielsweise auch die un-
ter der gesteigerten menschlichen Macht leidenden Wildtiere betrifft.18 Wenn 
ein planetenumspannendes Subjekt auf eine derartige Situation ebenfalls da-
mit reagieren würde, sich gleichsam in Schockstarre auf seinem Standpunkt 
einfrieren zu lassen, dann müsste seine Atmosphäre von einer Stimmung des 

13	 Vgl. James Lovelock: Gaia. A New Look at Life on Earth, Oxford: Oxford Landmark 
Science, Second Edition 2016 [11979]. 

14	 Zum Panpsychismus als einer intellektuellen Strömung auch im Umfeld des Comeni-
us, der uns weiter unten beschäftigen wird, vgl. Tomáš Nejeschleba: Der Panpsychis-
mus in der Renaissancephilosophie von Ficino bis Campanella. In: Comenius-Jahrbuch 
27 (2019), S. 111–134. 

15	 Vgl. Verf.: Eingestimmte Subjekte? Das Kombinationsproblem des Panpsychismus im 
Licht der Atmosphärenkonzeption der Neuen Phänomenologie. In: Barbara Wolf & 
Christian Julmi (Hg.): Die Macht der Atmosphären, Freiburg im Breisgau / München: 
Karl Alber 2020 (im Erscheinen).

16	 Vgl. Bruno Latour: Kampf um Gaia. Acht Vorträge über das neue Klimaregime, Berlin: 
Suhrkamp 2017.

17	 Vgl. Nussbaum: Königreich der Angst, S. 40–85.
18	 Vgl. Jens Soentgen: Ökologie der Angst, Berlin: Matthes & Seitz 2018.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


22  |  Uwe Voigt

logischen Narzissmus durchdrungen werden, die wiederum den logischen 
Narzissmus der menschlichen Seite bekräftigen – und so die mit dem An-
thropozän verbundene Krise noch weiter verschärfen würde. Die Welt – als 
der Bereich des Universums, in dem wir leben und in dem zu leben es sich 
für uns auf bestimmte Weise anfühlt – würde dann von einem Gefühl durch-
tränkt sein, das einem solchen logischen Narzissmus entspräche. So lässt es 
sich auf Frage b) antworten: Wir haben es hier nicht mit einem zufälligen 
Unfall zu tun, der uns die Klarheit des Diskurses um naturwissenschaftliche 
Fakten gerade dann trübt, wenn wir sie am dringendsten nötig hätten; zwi-
schen der krisenhaften Entwicklung der stofflichen Umwelt im Anthropozän 
und den ungünstigen Bedingungen für eine rationale Debatte darüber gibt es 
vielmehr eine systematische Verschränkung. Das Anthropozän ist eine auch 
qualitativ-atmosphärische und in diesem Sinne geistige Umweltkrise.

4. Bildung für das Anthropozän – Anhaltspunkte bei Comenius

Welches Wissen um Atmosphären könnte nun dazu geeignet sein, zur Bildung 
im Anthropozän beizutragen? Anhaltspunkte für eine Antwort darauf finden 
sich bei Johann Amos Comenius. Dies mag überraschen, denn Comenius war 
zwar durchaus ein prominenter Verfechter der Bildungsreform, doch lebte er 
drei Jahrhunderte vor der Ausrufung jenes neuen Erdzeitalters und verfügte 
nicht über die hier gerade verwendeten Begrifflichkeiten. Da die Entwicklun-
gen, die zu dem heute als Anthropozän bekannten Komplex von Phänomenen 
geführt haben, jedoch exponentiellen Charakters sind, ist es durchaus plausibel, 
dass diese Entwicklungen schon frühzeitig vonstattengingen und daher von 
wachen, intelligenten und phantasievollen Zeitzeugen erfasst werden konnten. 
Zudem verfügte Comenius über ein Instrumentarium, das es ihm gestattete, 
gerade qualitative, atmosphärische Phänomene auch jenseits des Begrifflichen 
zur Kenntnis zu nehmen. Wie der allzu früh verstorbene Daniel Neval heraus-
gearbeitet hat, spielt für Comenius die Emblematik eine zentrale Rolle als die 
Kunst, umgreifende Sachverhalte mit kurzer, sinnspruchartiger Erläuterung zu 
einem bildhaften Ausdruck zu bringen – einem Ausdruck, der das Erfasste zu-
gänglich machen kann, ohne es dafür auf einen zugespitzten Begriff bringen zu 
müssen. Comenius schätzt Embleme ausdrücklich deswegen, weil er sie auf-

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  23

grund ihrer Einprägsamkeit bestens für didaktische Zwecke verwenden kann, 
wie etwa auf exemplarische Weise in seinem Orbis pictus sensualium.19

Wie die Texte des Comenius jedoch nahezu durchgängig aufweisen, ist 
sein Denken selbst stark von sprachlichen Bildern durchzogen, die ebenfalls 
emblematischen Charakter haben, und zwar gelegentlich weit über eine rein 
didaktische Verwendung hinaus. Der Gehalt, den diese Bilder in sich ber-
gen, geht dabei gelegentlich über das hinaus, was Comenius in ihrem Kontext 
sagt, aber sie tun das so, dass sie jenes Gesagte ergänzen und bereichern, in-
dem sie, um eine bekannte Wendung Wittgensteins aufzugreifen, zeigen, was 
im Text nicht gesagt wird.20

Was sich bei Comenius auf diese Weise an wichtigen Stellen zeigt, ist nun 
ein ausgeprägtes Gespür für die Bedrohung durch den logischen Narzissmus 
in einer von menschlicher Aktivität geprägten Welt. Dies tritt zwar schon 
aus jenen Stellen jeweils einzeln hervor, noch deutlicher aber, wenn sie in 
der Konstellation betrachtet werden, die sie miteinander bilden.21 Es handelt 
sich dabei um Das Labyrinth der Welt und das Paradies des Herzens (Labyrint 
světa a ráj srdce; in der Folge: Labyrinth)22 von 1631, Centrum securitatis aus 
dem Folgejahr23 sowie das zur Veröffentlichung von Via lucis 1668 an die 
Royal Society verfasste Begleitschreiben.24

In Labyrinth,25 das sich stark an Motive der Eitelkeit der Welt (vanitas 
mundi) in Schriften von Johann Valentin Andreae anlehnt, macht sich eine 

19	 Vgl. Daniel Neval: Comenius‘ Pansophie. Die dreifache Offenbarung Gottes in Schrift, 
Natur und Vernunft. Unvollendete Habilitationsschrift, Zürich: Theologischer Verlag 
Zürich 2017, S. 94–103.

20	 Vgl. Florian Goppelsröder: Zwischen Sagen und Zeigen. Wittgensteins Weg von der 
literarischen zur dichtenden Philosophie, Bielefeld: Transcript 2007.

21	 Zur Konzeption der Konstellation vgl. Martin Mulsow & Marcelo Stamm (Hg.): Kon-
stellationsforschung, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2005.

22	 Vgl. Johann Amos Comenius: Das Labyrinth der Welt & Das Paradies des Herzens. 
Luzern / Frankfurt am Main: C. J. Buchner 1970.

23	 Vgl. ders.: Centrum Securitatis. Eingeleitet und hg. von Klaus Schaller, Heidelberg: 
Quelle & Meyer 1964.

24	 Vgl. ders.: Der Weg des Lichtes / Via Lucis. Eingeleitet, übers. und mit Anmerkungen 
versehen von Uwe Voigt, Hamburg: Meiner 1997, S. 3–19.

25	 Zum Folgenden vgl. Verf.: Vom ›Labyrinth der Welt‹ zum ›Weg des Lichtes‹. Die Verbin-
dung von Ganzheitsdenken und Geschichtsverständnis im Werk Jan Amos Komenskýs. 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


24  |  Uwe Voigt

junge Seele auf den Weg durch die Welt, um dort eine ihr gemäße Weise 
des Lebens zu finden. Diese Suche steht zunächst unter ungünstigen Vor-
zeichen, gesellen sich doch zwei dubiose Gestalten hinzu: der geschwätzige 
„Fürwitz Allerweil“, der dem Pilger gleichsam als scheinbar allwissender, vor 
allem aber alles schönredender Sprachassistent dient, ihn aber zugleich auch 
mit einem Zaum des „Vorwitzes“ versieht, der für das Ausgeliefertsein an die 
eigenen Affekte steht; und die von Nebelschwaden umwallte „Wahnhuld“, die 
personifizierte Verblendung, die ihrem Schützling eine aus Vorurteil und Ge-
wohnheit bestehende, glücklicherweise aber schiefsitzende und daher nicht 
das gesamte Gesichtsfeld bedeckende Brille verpasst. So kann der Welterkun-
der die Behauptungen seiner Begleitung mit dem vergleichen, was er selbst 
sieht und wie er dies beurteilt. Dabei kommt er zu einer kritischen Einsicht: 
Was aus einiger Entfernung wie ein harmonisches Ganzes anmutet, stellt sich 
bei näherer Betrachtung in seinen einzelnen Bereichen als ein unordentliches 
Gefüge niemals an ihr vorgebliches Ziel gelangender Handlungszusammen-
hänge dar, wobei sich die Unordnung auch in einer als unangenehm emp-
fundenen Geräuschkulisse manifestiert. Dass mit dieser Welt etwas nicht 
stimmt, wird von den Begleitern und den zahlreichen begegnenden Personen 
aber verneint oder schlichtweg ignoriert. Zwar erweist sich die Herrscherin 
jener Welt dank einer beherzten Enttarnungsaktion als Eitelkeit – aber deren 
Macht zugleich als so groß, dass jene Aktion ohne langfristige Folgen bleibt 
und auch ihre Akteure wieder in dem sinnlosen Betrieb versinken. Davon 
angewidert, wendet sich der Pilger in einem Akt der Weltabkehr den Ster-
benden zu und wirft einen Blick in den Abgrund des Todes, wobei ihm seine 
irreführenden Begleiter und die verblendende Brille abhandenkommen und 
wonach ihn die Stimme Gottes zu einer rettenden Einkehr in die nicht mehr 
lärmende, sondern wohltätig stille Kammer des eigenen Herzens ruft. Wenn 
jene suchende Seele offen dafür ist, die von Eitelkeit (modern gesprochen: 
Narzissmus im oben ausgeführten Sinn) geprägte Stimmung der Welt zu 
empfinden, dann verdankt sie es hier scheinbar einem zufälligen Umstand – 
dem Schiefsitz der Verblendungsbrille –, der sich im Nachhinein allerdings 
als ein Ausdruck göttlicher Gnade herausstellt. Diese Gnade führt in eine 

In: Erwin Schadel (Hg.): Ganzheitliches Denken. Festschrift für Arnulf Rieber zum 60. 
Geburtstag, Frankfurt am Main: Lang 1996, S. 147–173, hier S. 148–156.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  25

Gegenstimmung der ruhigen Sammlung, welche das Getriebe der Welt zwar 
nicht stoppt, aber schließlich ermöglicht, es unbeeindruckt auf ein jenseits 
liegendes Ziel hin zu durchwandern.

War in Labyrinth die der Eitelkeit verfallene Welt nur in sich bewegt, so 
setzt sie sich in Centrum securitatis als Ganze in Bewegung:26 Comenius ver-
gleicht die Welt in diesem erbaulichen Traktat nämlich mit einen sich hori-
zontal drehenden Rad, auf dem die zentrifugale Kraft mit der Entfernung 
von der Mitte wächst. Festen Stand auf dieser Drehscheibe hat nur, wer sich 
möglichst nahe am Zentrum aufhält, das Comenius nach bekannten neupla-
tonischen Motiven mit Gott gleichsetzt. Mit diesem göttlichen Zentrum sind 
zwar alle Wesen der Welt verbunden; mit freiem Willen begabte Wesen wie 
der Mensch haben allerdings die Tendenz dazu, dieser Verbundenheit ge-
genüber ihre „Eigenheit“ zu betonen – sich wiederum auf ein leer bleibendes 
und umso vehementer verteidigtes Selbst zu versteifen – und sich dadurch 
den Fliehkräften auszuliefern. Demgegenüber rät Comenius, jene Eigen-
heit durch völlige Hingabe an Gott, durch Versenkung in jenes Zentrum zu 
überwinden. Anders als in Labyrinth findet Erkenntnis hier nicht als eine 
geschickt angebahnte plötzliche Einsicht statt, sondern führt beim Zeich-
nen dieses Welt-Bildes, in dem sich enzyklopädische und heilsgeschichtliche 
Motive mischen,27 von Anfang an die Hand. Dazu fügt sich, dass der gna-
denhaften göttlichen Zuwendung eine ihr entgegenkommende Aktion des 
Menschen entspricht: der von jener Übersicht über die Welt motivierte Ent-
schluss, sich dem „Zentrum der Sicherheit“ anzuvertrauen.

Diese beiden Bilder – die Welt als Labyrinth und die Welt als rotierendes 
Rad – vereinigen sich schließlich in dem Widmungsschreiben, das Comenius 
seinem universalreformerischen Traktat Via lucis beigibt.28 Dieser Traktat ist 
in den Jahren 1641 und 1642 entstanden, während sich Comenius auf Ein-
ladung seines Freundeskreises um Samuel Hartlib in England aufhielt, und 
blieb als interne Programmschrift jenes Zirkels zunächst unveröffentlicht, bis 

26	 Vgl. ebd., S. 156–159.
27	 Zur Verbindung dieser Bereiche bei Comenius vgl. den Beitrag von Iveta Marešová in 

vorliegendem Band.
28	 Zum Folgenden vgl. Verf., Das Geschichtsverständnis des Johann Amos Comenius in 

Via lucis als kreative Syntheseleistung. Vom Konflikt der Extreme zur Kooperation der 
Kulturen, Frankfurt am Main: Peter Lang 1996, S. 38–44.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


26  |  Uwe Voigt

Comenius sie 1668 doch drucken ließ, nicht zuletzt, um damit ein Zeichen 
an die Adresse der mittlerweile entstandenen Royal Society zu setzen. Mit 
dieser Veröffentlichung möchte Comenius daran erinnern, dass er an ihren 
Anfängen mit beteiligt war, und bewirken, dass sie ihre Forschungen nicht 
nur auf innerweltliche empirische Gegenstände richtet, sondern sich darü-
ber hinaus auch metaphysischen und theologischen Fragen widmet, die Co-
menius für ein ganzheitlich-umfassendes und vor allem handlungsleitendes, 
›pansophisches‹ Weltverständnis als unerlässlich betrachtet. Die einschlägige 
Stelle in jenem Widmungsschreiben lautet:

„Ist es Euer Vorsatz, Euch damit zufriedenzugeben und nichts dar-
über hinaus zu errichten, dann werdet Ihr lächerlich sein wie der 
Mann im Evangelium, der begann, einen Turm zu bauen, und ihn 
nicht zu Ende führen konnte (Lk. 14). Lächerlich seid ihr dann, mei-
ne ich, wenn nicht für Menschen (die nicht gewillt sind, die Groß-
taten Gottes zu verstehen), so aber doch für Gott und die Engel; 
und Euer Werk wird ein auf den Kopf gestelltes Babel sein, das seine 
Bauten nicht gegen den Himmel richtet, sondern gegen die Erde.“29

Mit den beiden vorher aufgeführten Bildern und ihren textimmanenten Er-
läuterungen zusammengesehen, erweist sich auch dieser Passus als ein Em-
blem mit entsprechendem Sprachbild, dessen Gehalt sich folgendermaßen 
darstellt: Zwar will die Royal Society wissenschaftliche Erkenntnis fördern 
und wird von Comenius für die dabei schon erzielten und noch projektier-
ten Erfolge im unmittelbaren Kontext gelobt. Wenn sich diese Förderung 
einer Diskussion darüber verschließt, was wissenschaftliche Erkenntnis ist, 
und stattdessen auf einem einmal gesetzten Standpunkt zu diesem Thema 
verharrt, dann fällt sie wiederum einem leeren Selbstbezug anheim. Dieser 
Selbstbezug richtet sich in seiner leerlaufenden Dynamik gegen eben jene 
Gegenstände, mit denen sich diese Erkenntnis befasst. Comenius sieht dies 
unter dem Bild eines neuen „Turms zu Babel“, der anders als sein biblisches 
Vorbild nicht dazu dient, den Himmel zu stürmen, der sich vielmehr in die 
Erde bohren und damit letzten Endes auch das Fundament derer unter-
graben soll, die ihn geschaffen haben. Mit dem Bild jenes Turms verbindet 

29	 Comenius: Via lucis / Der Weg des Lichtes, Widmungsschreiben an die Royal Society, 
§ 24, S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  27

Comenius die Erzählung von der Verwirrung der Sprachen und damit der 
Zerstreuung der Menschheit; ihm zufolge setzt die Royal Society also ihren 
Fortbestand aufs Spiel und droht damit sich als die Instanz zu verlieren, die 
das von ihr geschaffene, sich aus seiner Sicht als monströs erweisende Werk 
noch kontrollieren könnte. Mit diesem Bild, dessen Gehalt offenbar über 
das hinausgeht, was Comenius seinerzeit begrifflich fassen konnte, zeichnet 
sich am Anfang des wissenschaftlich-technischen Zeitalters die Gefahr ab, 
die mittlerweile über das Anthropozän hereingebrochen ist: die Umformung 
der menschlichen Umwelt durch ein Konstrukt, das sich in sie hineinbohrt, 
sie vereinnahmt und schließlich untergräbt, während es sich ungesteuert um 
sich selbst dreht. Dies lässt sich als eine technisch aufgerüstete Fassung jenes 
legendären Turms zu Babel auffassen, also wie ein Zikkurat: eine sich stufen-
förmig zuspitzende Kultstätte, deren Dynamik der Menschheit den Boden 
unter den Füßen wegzieht und sie damit in eine zusammenhangslose Verein-
zelung treibt, während auf der Spitze jener Vorrichtung etwas erscheint, das 
die Betroffenen in seinen Bann schlägt.

In seinem Spätwerk, das sich in der „Allgemeinen Beratung über die 
Verbesserung der menschlichen Angelegenheiten“ (De rerum humanarum 
emendatione consultatio catholica)30 verdichtet und dessen Wurzeln sich auch 
schon in Via lucis finden, benennt Comenius eine Möglichkeit, sich aus die-
sem verblendenden Bann zu befreien. Diese Möglichkeit stellt er unter den 
Begriff der cultura universalis.31 Dabei bedeutet cultura das Pflegen von Be-
ziehungen, in denen die betroffenen erkennenden Subjekte, also die Men-
schen in ihrer geschichtlichen Situation, stehen. Diese Beziehungen entwi-
ckeln sich in jener Situation und sind in ihr weiter so zu entwickeln, dass sie 
ein tragfähiges Geflecht für deren Erkenntnis – und Bewältigung – bilden. 
Daraus resultiert die Aufgabe, jene Beziehungen immer besser zu erkennen, 

30	 Vgl. Vojtěch Balík & Věra Schifferová: Introduction to the General Consultation. In: 
Martin Steiner u. a. (Hg.): Johannis Amos Comenii Opera Omnia 19/1. De rerum huma- 
narum emendatione consultatio catholica (Pars 1). Europae lumina. Panegersia. Pan- 
augia, Prag: Academia 2014, S. 35–50.

31	 Vgl. Zum Folgenden Verf.: John Amos Comenius‘ Cultura universalis: A Challenge for 
the 21st Century? In: Wouter Goris u. a. (Hg.): Gewalt sei ferne den Dingen! Contem-
porary Perspectives on the Works of John Amos Comenius, Wiesbaden: Springer Fach-
medien, S. 199-207.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


28  |  Uwe Voigt

immer weiter zu vertiefen und dadurch in ihnen zu einem Selbststand zu 
kommen, der nicht auf einem leeren und daher narzisstisch zu verteidigen-
den, sondern auf einem eben von jenen Beziehungen geprägten Selbst be-
ruht. Dabei handelt es sich laut Comenius um Beziehungen dreifacher Art: 
zum einen (horizontal) um Beziehungen zu den Mitmenschen; zum ande-
ren (in einer als abwärts gerichtet gedachten Vertikale) um Beziehungen zu 
anderen Wesen in der Welt; und schließlich (in einer als aufwärts gerichtet 
gedachten Vertikale) um die Beziehung zu einem transzendenten Gott. Im 
menschlichen Bildungsprozess gilt es Comenius zufolge keinen dieser Be-
reiche zu vernachlässigen oder von den anderen zu isolieren; dies drückt der 
Terminus des Universalen aus. Die vielfachen Beziehungen, um die es hier 
geht, sind also nicht auf ein ihnen äußerliches Eines ausgerichtet; sie sind 
vielmehr noch einmal reflexiv aufeinander bezogen. Diese Sichtweise, die 
den Menschen für alle ihn ausmachenden Perspektiven offenhalten will und 
sich gegen die gewaltfördernde Dominanz einer einzigen Perspektive richtet, 
feierte Jan Patočka an Comenius als Exponenten der „offenen Seele“.32

Wie Andreas Lischewski herausgestellt hat,33 blieb Comenius selbst al-
lerdings nicht von gegenläufigen Tendenzen verschont. Seine Bildungslehre 
weist vielmehr einen markanten technokratischen Zug auf, denn Comenius 
erwartet: Stehen die von ihm erstrebten Bildungsmittel einmal zur Verfügung, 
dann tritt ihre Wirkung unfehlbar ein, ohne dass ihnen menschliche Freiheit 
noch in die Quere käme. Dementsprechend sind alle, die den in der „Allge-
meinen Beratung“ gesteckten Zielen ab einem bestimmten Punkt nicht folgen, 
als verstockt zurückzuweisen und auszuschließen. Deshalb findet sich bei Co-

32	 Vgl. Jan Patočka: Comenius und die offene Seele. In: ders.: Jan Amos Komenský. Ge-
sammelte Schriften zur Comeniusforschung, Bochum: Comeniusforschungsstelle im 
Institut für Pädagogik der Ruhr-Universität Bochum 1981, S. 414–421. Siehe dazu 
gerade im Zusammenhang mit der Problematik des Anthropozäns den Beitrag von 
Věra Schifferová in diesem Band.

33	 Vgl. Andreas Lischewski: Johann Amos Comenius und die pädagogischen Hoffnungen 
der Gegenwart. Grundzüge einer mentalitätsgeschichtlichen Neuinterpretation seines 
Werkes, Amsterdam: Rodopi 2010; ders.: Christliche Pädagogik zwischen Pansophie 
und Heilsgeschichte. Überlegungen zu Comenius und der Mentalität der Moderne. In: 
Comenius-Jahrbuch 18 (2010), S. 88–103; ders.: „Die Schrift stellt dem Frieden die 
Wahrheit voran.“ Chancen und Grenzen comenianischer Irenik. In: Comenius-Jahr-
buch 27 (2019), S. 13–64.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  29

menius eine latente, religiös verbrämte Gewaltbereitschaft, die sich dann zeigt, 
wenn sein eigener Standpunkt und der damit verknüpfte Wahrheitsanspruch 
in Frage gestellt werden. Von seinem eigenen Anspruch überzeugt, wird Co-
menius zugleich Teil einer Bewegung, die das menschliche Wissen mobili-
siert,34 dadurch zur technischen Anwendbarkeit gebracht und somit wiede-
rum maßgeblich zur gegenwärtigen Lage im Anthropozän beigetragen hat.

5. Unterwegs zu gemeinsamen Antworten

Die vorhergehenden Ausführungen legen es nahe, dass im Anthropozän 
Wissen um Atmosphären dringend erforderlich ist, und zwar auch und ge-
rade deshalb, weil wir es in diesem Erdzeitalter mit Atmosphären zu tun 
haben könnten, die das Wissen um sie selbst verschleiern, gleichsam hin-
ter einer Verblendung verschwinden lassen. Diese Verblendung bleibt un-
bemerkt, solange der jeweilige Standpunkt nicht gewechselt wird und sich 
daher, selbst bei der Reflexion auf jenen Standpunkt, nichts anderes zeigt 
als er selbst und das ihn einnehmende verblendete Subjekt. Diese Fixierung 
auf einen einzigen Standpunkt und dessen Perspektive führt bestenfalls 
zu einem Wissen, das nicht um seine eigenen Grenzen und seine Alternati-
ven weiß. An begrenztem Wissen ist an sich nichts verkehrt; es droht jedoch 
stets die Gefahr, von der Begrenztheit des jeweils eigenen Wissens nicht nur 
abzusehen, sondern sie zu leugnen und sich dadurch umso mehr an den ei-
genen Standpunkt zu binden. Was gegen diese Gefahr immunisieren kann, 
ist die Fähigkeit, auch Standpunkte jenseits des eigenen Standpunkts zu be-
rücksichtigen. Diese Fähigkeit lässt sich zum einen dadurch üben, dass der 
eigene Standpunkt gewechselt wird – was auch für Angehörige eines institu-
tionell eingespurten Betriebs, etwa einer wissenschaftlichen Disziplin, schon 
dadurch möglich sein sollte, dass sie neben Funktionsträgern auch (nicht 
zuletzt vom Anthropozän) qualitativ-affektiv betroffene Personen sind.35 Die 

34	 Vgl. Peter Sloterdijk: Du mußt dein Leben ändern. Über Anthropotechnik, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp 2009, S. 553 f., 561.

35	 Vgl. Noel Castree: The ›Anthropocene‹ in Global Change Science: Expertise, the Earth, 
and the Future of Humanity. In: Frank Biermann & Eva Lövbrand (Hg.): Anthropocene 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


30  |  Uwe Voigt

eingangs gestellte Frage lässt sich also immer nur gemeinsam und vorläufig 
beantworten.

Dass sich dabei und darüber hinaus die Begrifflichkeiten im gemeinsamen 
Fragen und Antworten von Standpunkt zu Standpunkt stark unterscheiden 
können, stellt zwar ein Problem dar, jedoch eines, das sich durchaus lösen 
lässt. Wie sich nämlich am Beispiel des Comenius gezeigt hat, kann emble-
matisches Denken die im Begrifflichen garstig breiten Gräben überwinden, 
da sich der darin gesammelte bildhafte Gehalt auf vielseitige, für viele Seiten 
zugängliche Weisen auslegen lässt. Dies erweist sich heute exemplarisch an 
den unterschiedlichen Narrativen des Anthropozäns,36 ihrer Aufarbeitung 
in vielen verschiedenen ästhetischen Disziplinen37 und deren Untersuchung 
in den aufstrebenden „Environmental Humanities“, die von Haus aus auch 
die naturwissenschaftlichen Aspekte der von ihnen behandelten Gebiete im 
Blick haben.38 Derartiges Wissen siedelt sich in Netzwerken an, in denen 
disziplinärer Selbststand und interdisziplinäre Beziehungen einander nicht 
ausschließen, sondern bedingen und stützen.39 Die Pflege derartigen Wissens 

Encounters. New Directions in Green Political Thinking, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press 2019, S. 25–49, hier S. 39 f. – Zur Bedeutung affektiver Betroffenheit in 
der Perspektive der Neuen Phänomenologie vgl. Hermann Schmitz: Zur Epigenese der 
Person, Freiburg im Breisgau-München: Karl Alber 2017.

36	 Vgl. dazu den Beitrag von Thomas Schmaus in diesem Band.
37	 Zu deren kultivierender Macht vgl. Stefanie Voigt: CULTURA. Sieben kulturwissen-

schaftliche Aufsätze über sieben verborgene Künste, Münster: Lit 2012.
38	 Vgl. beispielsweise Anja Bayer & Daniela Seel (Hg): All dies hier, Majestät, ist deins. 

Lyrik im Anthropozän. Eine Anthologie, Berlin / München: kookbooks & Deutsches 
Museum 2016; Sarah Fedaku u. a. (Hg.): Meteorologies of Modernity. Weather and Cli-
mate Discourses in the Anthropocene, Tübingen: Narr Francke Attempto 2017; Vicky 
Angelaki: Theatre & Environment, London: Red Globe Press 2019; Peter Vermeulen: 
Literature and the Anthropocene, Abingdon: Routledge 2020

39	 Diese Herausforderung ist bislang vor allem aus (wissens)soziologischer Perspektive 
wahrgenommen worden. Vgl. Arno Bammé: Für eine Soziologie des Anthropozäns. 
In: ders. (Hg.): Schöpfer der zweiten Natur. Der Mensch im Anthropozän, Marburg: 
Metropolis 2014, S. 9–36, hier S. 24–27; Nico Lüdtke: Transdisziplinarität als neuer 
Typus projektförmig organisierter Forschung? Formen der (Selbst-)Verantwortung und 
wissenspolitische Paradoxien. In: Henning Laux & Anna Henkel (Hg.): Die Erde, der 
Mensch und das Soziale. Zur Transformation gesellschaftlicher Naturverhältnisse im 
Anthropozän, Bielefeld: Transcript 2018, S. 249–272. Siehe aber auch das Plädoyer ei-
nes an der Anthropozän-Diskussion maßgeblich beteiligten Geowissenschaftlers für 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wissen um Atmosphären  |  31

lässt sich daher durchaus als eine Form der cultura universalis verstehen, die 
Comenius als Ausweg aus dem Labyrinth einer eitel-narzisstisch gewordenen 
Welt beziehungsweise als Weg zur Verbesserung der menschlichen Angele-
genheiten und damit auch der von Menschen geprägten Welt darlegte. In ei-
ner Gesellschaft, die um ihre eigene Säkularität und Pluralität weiß, empfiehlt 
es sich auf die Annahme zu verzichten, dass es in diesen kultivierenden und 
zu kultivierenden Wissensnetzwerken allgemein anerkannte Gewichtungen 
und Richtungen geben könnte – was nicht gleichbedeutend mit dem Ver-
zicht darauf ist, eigene Gewichtungen vorzunehmen und eigene Richtungen 
einzuschlagen. Der Falle des logischen Narzissmus lässt sich dabei entgehen, 
wenn dies auf eine Weise geschieht, die zwar nicht unbedingt Anschluss, 
wohl aber Anknüpfungsmöglichkeiten sucht. Die Verbindung von empiri-
schen Zugangsweisen, theoretischem Ausgriff und Sensibilisierung für ästhe-
tische Qualitäten dürfte dabei einen hohen Stellenwert haben.40

Derartiges Wissen um Atmosphären, das zugleich auch Wissen um den 
atmosphärischen Charakter seiner selbst ist, wäre Bildung für das Anthropo-
zän auch in dem Sinne, dass die sich im Anthropozän andeutende Subjektivi-
tät der menschlichen Umwelt selbst an und mit solchem Wissen bilden könn-
te. Die Erörterung der Wege zu dem Wissen um ein solches Wissen muss 
hier angesichts der Begrenztheit von Thematik und Platz das bleiben, was sie 
ohnehin immer bleiben sollten: offen.

eine interdisziplinäre, mehrere Ebenen berücksichtigende Herangehensweise: Lein-
felder: Das Anthropozän, S. 27-32.

40	 Derartige Ansätze im Anschluss an Comenius finden sich in Hennig Vierck (Hg.): 
Der Comenius-Garten. Eine Leseprobe aus dem Buch der Natur, Berlin: Edition Hen-
rich 1992.

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783896659576-13 - am 13.01.2026, 20:46:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

