AUSBLICK

So musste ernsthaftes anthropologisches Fragen zu Plessner zu-
riickfithren, nachdem dessen Konzepte iiber Jahrzehnte fast unbe-
achtet geblieben waren, und die Beziehung zur Person dieses vor-
nehmen Gelehrten gleichsam ein Alibi dafiir abgab, sich mit ihm
theoretisch nicht befassen zu miissen. Erst in seinen letzten Le-
bensjahren wurden seine anthropologischen Hauptwerke aus den
zwanziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts wieder zum In-
halt einer Rezeptionsgeschichte, die man nun fast ein epochale
Entdeckung nennen konnte.

Zu Ehren des 90. Geburtstags von Plessner fand am 6. und 7.
Mai 1983 ein Symposion der »Centralen Interfaculteit« der »Rijks-
universiteit Groningen« statt, in dem in iiberraschender Breite die
unterschiedlichen, ja gegensitzlichen Deutungsmdglichkeiten der
plessnerschen Anthropologie hervortraten.! Liegt die Begriin-
dung einer dialektischen Anthropologie in Plessners Horizont?
Oder muss er doch letztlich als ein essenzialistischer Phdnomeno-
logie gesehen werden? Die weltanschaulichen und methodologi-
schen Grundfragen, die sich mit Plessners Werk verbinden, sind
spdter vielleicht nie mehr so pragnant gegeneinander gestellt wor-
den wie bei dieser Gelegenheit, und sicher nie wieder mit solcher
Authentizitat, waren es doch zum gréReren Teil noch Freunde und
Schiiler Plessners (oder auch deren Schiiler), die hier aus eigener
Erfahrung und Prdgung sprachen. Plessners eindrucksvoller Sys-
temansatz ldsst so viele neue Fragen auftauchen, wie er alte beant-
wortet (oder ausrdumt). Es scheint mir darum sinnvoll, den Aus-
blick auf die Perspektiven einer dialektischen Anthropologie mit

1 | Die Referate des Symposions sind abgedruckt und die Diskussion ist
referiert in Delfgaauw et al. 1986. Auf diesen Band beziehen sich die im
Folgenden genannten Namen derer, die sich an der Plessner-Rezeption be-
teiligten.

159

https://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2028, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

dem Riickblick auf diese problemorientierte Diskussion beginnen
zu lassen.

Plessner macht, im 2. Kapitel von Die Stufen des Organischen
und der Mensch die Uberwindung des cartesischen Dualismus von
res cogitans und res extensa zu seinem Programm. Nicht, dass er
den >Doppelaspekt¢, unter dem der Mensch sich selbst erscheint,
geleugnet hdtte; er fragt nur, ob diese Zweiheit fundamental sei
und nicht etwa aus einem Prinzip abgeleitet werden konne. Die
Rekonstruktion der Seinsweisen des lebendig Seienden in den we-
sensmdRig verschiedenen Formen der Positionalitdt (als offene der
Pflanze, als geschlossene zentrische des Tieres, als exzentrische
des Menschen) fiithrt dazu, den >Doppelaspekt« des Organischen als
eine notwendige Erscheinungsform zu begreifen, die aus dem Kon-
stitutionsprinzip des Sich-Setzens abgeleitet und als Einheit begrif-
fen werden kann. Ist nun die Konstruktion des Stufenbaus der or-
ganischen Welt das theoretische Abbild eines dialektischen Prozes-
ses (mit Umschlag von einer Formbestimmtheit in die ihr jeweils
als bestimmte Negation entgegengesetzte), ist sie das Resultat ei-
ner ausgearbeiteten phdnomenologischen Konstitution oder fallt
sie gar in dem Bemiihen, einen metaphysischen Monismus zu ver-
meiden, wieder in den Dualismus zuriick, zu dessen Uberwindung
sie angetreten war?

Jede dieser Deutungsmoglichkeiten wird vertreten. Der Be-
hauptung, Plessner habe eine dialektische Interpretation seines
Ansatzes zuriickgewiesen, ldsst sich mit Hinweis auf jene Stellen
widersprechen, in denen er sich auf die Verwandtschaft mit Hegel
beruft oder unmittelbar den dialektischen Bestimmungscharakter
seines Denkens ausspricht (wenn er auch zugegebenermaRen spar-
sam mit dem Terminus >Dialektik¢ umgeht). Immerhin enthalte
Plessner »mehr Hegel als er zu erkennen gibt, mehr Dialektik als er
entfaltet«, sagte Hermann Ulrich Asemissen. Auch die auf die zen-
tralen Begriffe »natiirliche Kiinstlichkeit, vermittelte Unmittelbar-
keit, utopischer Standort« bezogene Bemerkung von L. J. Engels,
dass die Stilfigur des Oxymoron fiir Plessners Gedanken vielleicht
wesentlich sei, konnte auf eine dialektische Verfassung seiner Ar-
gumentation hinweisen. — Gegen die dialektische Interpretation
spreche indessen, so wurde von einigen entgegnet, dass die Stufen
des Organischen als Konstitutionsebenen dargestellt werden, zwi-
schen denen, weil sie wesensverschieden sind, keine logischen
oder ontologischen Uberginge statthaben; so gebe es bei Plessner
eben doch keine Entwicklungstheorie, keine Teleologie, keinen ge-
schichtsphilosophischen Naturbegriff.

Stellt man dann aber in der exzentrischen Positionalitdt deren

160

hittps://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2026, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

paradoxe Struktur — und als deren Folge die >Gebrochenheit« des Ausblick
Menschen - in den Vordergrund, so mag dies als ein Riickfall
Plessners in den Dualismus angesehen werden. Hiergegen fiihrt
nun allerdings eine dialektische Interpretation an, dass im Kon-
zept der >Gebrochenheit¢ eine methodische Anweisung liege, bei
dem Gegensatz nicht zu verharren, sondern seine Einheit im »Zu-
gleich der Gegensdtze« zu denken; und die Formulierungen, in de-
nen die >Gebrochenheit« ausgesagt wird, lassen in der Tat eine
Auslegung nach der dialektischen Figur des »iibergreifenden All-
gemeinen« zu (das als Gattung seiner selbst und seines Gegenteils
definiert ist).

Eine Schliisselfunktion fiir die Auflésung dieses Trilemmas von
dialektischer, konstitutionstheoretischer und dualistischer Inter-
pretation kommt der Kategorie >Exzentrizitdt« zu. Nur vorsichtig
klang die Frage an, ob zur Kldrung des Wesens der Exzentrizitdt
nicht auf den fundamentalen Sachverhalt der Positionalitit zu-
riickgegangen werden miisse, die ihren Charakter jeweils dem Ver-
hiltnis des >Innen< und >AufRen< zum materialen Apriori der Grenze
verdankt. Plessners spdter Aufsatz Der Aussagewert einer philoso-
phischen Anthropologie (1973, VIII/380ff.) konnte einem solchen
Riickbezug der Exzentrizitdt auf die grundlegendere Kategorie der
Positionalitdt recht geben und méchte sich auf die Exposition des
»Fundamentalenc in Die Stufen des Organischen und der Mensch be-
ziehen lassen. Die im Zusammenhang mit der Kennzeichnung des
Menschen als eines Wesens, das mehr ist, als es ist, und zugleich
dahinter zuriickbleibt, aufgetauchte Frage nach dem anthropologi-
schen Status der Kategorie »Mdglichkeit< macht auf qualitative Ab-
stufungen der Modalitdt aufmerksam: Mdglichkeit in offener, ge-
schlossener und exzentrischer Positionalitdt sind verschiedene Ar-
ten von Mdglichkeit (wohl auch verschiedene Arten von Zeitlich-
keit).

Die Qualitdt menschlicher Moglichkeiten in der Reflexivitdt der
exzentrischen Positionalitdt impliziert das Problem der Setzung
von Normen. Das Bild des Menschen von sich als Menschen ist nicht
rein deskriptiv — der Gattungsbegriff umfasst ein normatives oder
»appellatives« Moment. Wie aber kann man von der Interaktion und
Reflexion zu Normen iiberleiten, ohne einen spekulativen Begriff
von Menschheit einfiihren zu miissen? Woher gewinnt eine politi-
sche Ethik ihre Normativitat, fragte Bettina Wahrig. Wird Exzentri-
zitdt als Reflexion auf die Unbegrenztheit menschlicher Mdglich-
keiten oder die Unergriindlichkeit des Menschen bestimmt, Ver-
nunft als Wesensmerkmal von Exzentrizitdt, dann sind Normen
praktische Begriffe der theoretischen Vernunft und als solche von

161

https://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2028, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

verbindlicher Gattungsallgemeinheit. Gegen diese sontologische«
Interpretation wurde jedoch - vor allem von Glastra van Loon - ein
Konzept ins Spiel gebracht, das die volonté générale als einen ver-
hangnisvollen Irrtum der Aufkldrung destruieren und auf der irre-
duziblen Pluralitdt der Individuen bestehen mochte. Dann aller-
dings scheint kein Weg mehr zu einer normativen Ethik gangbar,
und die Frage erhebt sich, ob es eine nichtnormative Ethik geben
kann oder ob dann - nach einer Formulierung von Henk van Luijk
- das Prinzip der Exzentrizitdt nicht durch das der Handlungsra-
tionalitdt ersetzt werden sollte. Die aktuelle politische Bedeutung
der Kontroverse um eine Vernunftnatur des Menschen (und also
die Deduzierbarkeit von Normen) wird schnell deutlich, wenn die
Perversion des Menschlichen im KZ-Wachter und Folterer oder in
der realen Kalkulation der Vernichtung der Menschengattung
durch nukleare oder biologische Kriegsfithrung als Beispiel fiir den
normativen Charakter des Gattungsbegriffs angefiithrt wird. Was
bedeutet es jedoch fiir eine politische Ethik, dass »die Verkdrpe-
rung des Menschseins Unmenschlichkeit einschlieRt« (Asemissen)?
Und mit welchem Grund wird dann von Unmenschlichkeit gespro-
chen, wenn diese gerade eine notwendige Mdglichkeit des Mensch-
seins ist? Ist auf diese Fragen eine anthropologische Antwort zu
geben, oder verweisen sie nicht vielmehr auf einen metaphysi-
schen Grund, der als die Identitdt der menschlichen Natur — der
»Saches, die die Einheit von res cogitans und res extensa ist — ein
sarchimedischer Punkt¢ bleibt, auf welchen der wesentliche Singu-
lar »der Mensch« (im Unterschied zu >den Menschenc) bezogen ist,
fragte Reinout Bakker. Doch ist zu erwdgen, ob es historische Vari-
ationen der Exzentrizitdt gibt und ob die sinqularische Identitdt
der menschlichen Natur sich nicht historisch in Nicht-Identitdt
auflost; meint der Wesensbegriff >sMensch«< nach Hiroshima das
gleiche Wesen wie vorher? Ungeachtet alter historischer Wandlun-
gen des Menschseins, meinte Asemissen, sei Exzentrizitét eine »an-
thropologische Konstante« - wenn auch kein Erfahrungsinhalt,
sondern ein konstitutives Prinzip. Und pointiert formulierte dann
Ingetrud Pape: Wenn Plessner der philosophischen Anthropologie
die Aufgabe zuweise, die Bedingungen der Mdglichkeit des Mensch-
seins aufzuweisen, so seien das eben auch die Bedingungen der
Zumutung, an der Wiirde der Vernunft festzuhalten. Dass diese Be-
dingungen (im einen wie im anderen Sinne) mit der Sprache - dem
Logos als dem Allgemeinen — zusammenhdngen, war schon friither
angeklungen in der Antithese: Exzentrizitdt ist fundamentaler als
Sprache, versus: Sprache ist wie Arbeit und Erkenntnis eine Be-
stimmung der Exzentrizitdt.

162

hittps://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2026, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Esliegt auf der Hand, dass sowohl die dialektische wie die kons- Ausblick
titutionstheoretische wie die dualistische Deutung der von Die Stu-
fen des Organischen und der Mensch stets zu einer strukturalen,
nicht zu einer historischen Anthropologie fithren. Die (logischen,
ontologischen, transzendentalen) Bedingungen der Moglichkeit
des Menschseins sagen nichts {iber die realen Entstehungs- und,
Verwirklichungsprozesse aus, die in Prdhistorie, Ethnologie, Psy-
chologie, Medizin erforscht werden. Wie verhdlt sich die synchrone
Typologie der Stufen des Organischen zur Diachronie der naturge-
schichtlichen Entwicklung? Ist in eine apriorische dialektische
Konstitutionstheorie die empirische evolutive Dialektik einzubrin-
gen oder bleiben beide einander disparat? Uber den Hinweis auf
Ilya Prigogines Theorie der dissipativen Strukturen wurde der Ver-
such unternommen, den Gegensatz von strukturaler und histori-
scher Betrachtungsweise in einer wechselseitigen Verschrankung
aufzuheben - in jedem Fall fithren sowohl strukturalistische wie
naturgeschichtliche Verldingerungen des Konzepts von Die Stufen
des Organischen und der Mensch iiber Plessner hinaus in Bereiche,
in denen nur unter Abwandlung seiner Fragestellung von seinem
Entwurf Gebrauch gemacht werden kann.

Die Kontroversen iiber dialektische und nichtdialektische Kon-
struktion von Naturphilosophie, iiber synchrone und diachrone
Systematisierung der >Spezifikation der Natur¢, iiber deskriptiven
und normativen Charakter der Anthropologie fithren auf die Frage
nach dem Plessners Konzeption zugrunde liegenden Verstandnis
des Verhdltnisses von Philosophie und Wissenschaft. Plessner war
jedenfalls kein >philosophierender Wissenschaftler, sondern ein
>wissenschaftlicher Philosoph¢, hob Gerard Corver hervor, wenn
auch gerade in der Zusammenarbeit mit Buytendijk die empirische
Verhaltensforschung im Vordergrund stand. Der Brief Plessners an
Buytendijk vom 1. Dezember 1933 wegen einer Arbeitsmoglichkeit
in den Niederlanden hebt auf die experimentelle biologische For-
schung ab. Dennoch ist Plessners philosophisches Interesse genuin
philosophisch - und das Verhdltnis von wissenschaftlicher und phi-
losophischer Einstellung der Erkenntnis wird als Differenz im Er-
kenntnisverhalten selbst erfahren (intentio recta und intentio obli-
qua). Die hermeneutische Frage nach dem Sinn stellt sich nur in-
nerhalb der Struktur der Exzentrizitdt als Konsequenz der Subjek-
tivitat, die das Verhdltnis eines Wesens in exzentrischer Positiona-
litdt zur Welt aulRer ihm als Moment seines Verhdltnisses zu sich
selbst darstellt. Erkenntnis ist immer mit Selbsterkenntnis vermit-
telt (Bettina Wahrig), und anthropologisches Verstehen ist nicht
nur diskursiv, sondern auch in Kompassion gegriindet (Petran Ko-

163

https://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2028, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

kelkoren). Insofern ist Objektivitdt wie in der Philosophie so auch
in den Wissenschaften vom Bewusstsein etwas anderes als in ande-
ren empirischen Wissenschaften; hier kommt das Problem einer
transzendentalen Grundlegung der Wissenschaften auf und mit
diesem Problem die Frage Jiirgen Rittbergs, welchen wissenschafts-
theoretischen Nutzen es bringen kann, das Paradigma der Bewusst-
seinsphilosophie mit dem ihm immanenten Dualismus aufzugeben.
In dieser Frage reproduziert sich wissenschaftstheoretisch das er-
kenntnistheoretische Trilemma von natiirlicher, transzendentaler
und dialektischer Weltauffassung.

Es kann nicht unbeachtet bleiben, dass es zu den hier ange-
deuteten kontroversen Positionen in Grundlegungsfragen der Phi-
losophie und der philosophischen Anthropologie unterschiedliche
AuRerungen Plessners gibt, und dass an ihn anzukniipfen die eine
wie die andere Position mit Recht behaupten darf. Vielleicht gibt
es in der Tat eine Unentschiedenheit Plessners in solchen Grund-
fragen, ein Operieren mit Perspektiven als Modellvorstellungen, die
die Sache jeweils auf die eine oder andere Weise, nie aber in ihrer
Totalitdt sichtbar machen. Vielleicht gibt es im opaken Gegenstand
selbst einen Konvergenzpunkt der Perspektiven, von dem aus sie
sich als »Ansichtenc erweisen, wie sie im leibnizschen Gleichnis der
Wanderer hat, der eine Stadt umwandert und von verschiedenen
Punkten aus in den Blick nimmt. Vielleicht ist die exzentrische Po-
sition des Menschen die des Stadtbiirgers, der als Wanderer seine
Heimatstadt umkreist und dann wieder in sie zuriickkehrt: ganz
hat er sie immer nur von aufien und in verschiedenen Perspektiven
gesehen, deren jede >wahr¢, aber nicht »absolut wahr« ist. Leben
muss er aber in ihr, und die Unmittelbarkeit des gelebten augen-
blicks ist immer fiir sich selbst absolut, aber unkommunizierbar,
inkommensurabel und »dunkel«.?

Dialektisch-materialistische Anthropologie

Und die dialektisch-materialistische Philosophie? Sie verfiigt doch
tiber das methodische Instrumentarium, Natur und Geschichte in
ihrem Zusammenhang zu begreifen und der Anthropologie ein on-
tologisches Fundament zu geben (vgl. Holz 1997: 3/284ff.). Das ist
aus verschiedenen Griinden nicht oder nur sehr unvollkommen ge-
schehen. Zum einen fiihrte die berechtigte Abwehr eines Biologis-
mus in der Lehre vom Menschen zu einer einseitigen Betonung der

2 | Ernst Bloch 1969: 80 spricht vom »Dunkel des gelebten Augenblicks«.

164

hittps://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2026, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

okonomischen Bedingungen menschlicher Existenz - und die in
der politischen Zielstellung des Marxismus als Mdglichkeit ange-
legte und immer wieder hervorgetretene Aberration des Okono-
mismus hat krdftig zu dieser Einseitigkeit beigetragen. Zum ande-
ren ist aus der Aktualitdt der ideologischen Auseinandersetzungen
heraus in den 1950er Jahren eine antidialektische Front errichtet
worden, an der unter Berufung auf eine angebliche philosophische
Anthropologie des jungen Marx die politische Okonomie des reifen
Marx abgewertet und in ihren politischen Konsequenzen neutrali-
siert werden sollte®; in der Abwehr dieser auf eine Kastration der
politischen Bewegung hinauslaufenden Verkiirzung der Theorie ge-
riet die Anthropologie in den Verdacht, ein Instrument biirgerli-
cher Ideologie zu sein — wozu sie auch, wie jede weltanschaulich
relevante Wissenschaftsdisziplin, gemacht werden konnte. Wolf-
gang Harichs Vorschlag, die gehlenschen Konzeptionen in ein er-
weitertes Corpus der marxistischen Philosophie zu integrieren, hat
nicht gerade dazu beigetragen, diese Aversion zu iiberwinden.*
Erst spdt ist von der Psychologie her in der Diskussion der biopsy-
chosozialen Einheit des Menschen ein Vorstof in Richtung einer
anthropologischen Sicht unternommen worden, dessen Ausgestal-
tung durch die Liquidation der sozialistischen Wissenschaftsinsti-

3 | Zu Beginn der ideologischen Auseinandersetzungen des Kalten Krie-
ges waren es die von Evangelischen Akademien angeregten und herausge-
gebenen Marxismus-Studien die die Entgegensetzung des philosophisch-an-
thropologischen jungen Marx und des polit-6konomischen reifen Marx ein-
leiteten. In diesem Zusammenhang wurde dann der Riickgriff auf eine reli-
gionsphilosophische Entfremdungstheorie, die ihren Ursprung in der spat-
antiken Gnosis hat, zum Mittel, den prézisen gesellschaftstheoretischen Ent-
fremdungsbegriff des Marxismus zu unterlaufen und damit auch den histo-
risch-anthropologischen Gehalt der marxistischen Okonomie in eine eher
metaphysische Anthropologie des menschlichen Wesens umzuinterpretieren.
Siehe dazu Wildermuth 1970; Meszaros 1972; Thier 1957, Beyer 1968.

4 | Ein Rickzugsgebiet, in das unter speziellen gesellschaftstheoreti-
schen Fragestellungen die Probleme der Anthropologie eingebracht werden
konnten, war die Personlichkeitstheorie. Hier waren die Publikationen von
Séve (1972) und Kon (1971) einflussreich. Allgemein hat sich die Psycholo-
gie in Ankniipfung an Leontjew des Problemfelds angenommen. In Deutsch-
land waren es Klaus Holzkamp und seine Schule einerseits und Wolfgang
Jantzen andererseits, die diesen Forschungsstrang aufnahmen. 1986 legte
das Institut fiir Marxistische Studien und Forschungen in Frankfurt/Main Zeug-
nis von diesen Diskussionen ab. Doch erfassen die Aspekte, die in diesem
Rahmen angeschnitten wurden, immer nur Teilbereiche der Anthropologie.

165

https://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2028, 18:21:16.

Ausblick


https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tutionen und Forschungsprojekte nach 1990 abgebrochen wurde
(vgl. Brenner 2002).

Den Versuch einer ersten Skizze zum Aufriss einer systematisch
angelegten dialektisch-materialistischen Anthropologie hat Fried-
rich Tomberg (1978) in drei Thesen vorgelegt. Die erste These be-
handelt den Menschen als >Naturmacht<. Im Menschen als Naturwe-
sen tritt die Natur sich selbst entgegen, insofern er seiner natiirli-
chen Beschaffenheit zufolge das die Natur bearbeitende, sie ver-
dndernde Wesen ist. Die Natur wird in einer ihrer Hervorbringun-
gen, dem Menschen, also sich selbst zum Objekt. Philosophisch ge-
sprochen bedeutet das: Der Mensch ist die Natur in ihrem Selbst-
unterschied. »Die Menschen haben sich, von der Notwendigkeit
der Natur getrieben, innerhalb dieser Natur als besonders geartete
Lebewesen formiert, indem sie die Mittel zur Erhaltung ihres Le-
bens durch Arbeit selbst produzierten. [...] Der Mensch ist die Na-
tur in einer spezifischen, im Begriff der Arbeit ausgedriickten Ent-
gegensetzung zu sich selbst. Mit der Hervorbringung des Menschen
hat sich die Natur von sich selbst als menschliche Natur unter-
schieden« (ebd.: 44f.). Das so entstehende Reflexionsverhdltnis —
die Widerspiegelung des Naturverhdltnisses im Bewusstsein (Refle-
xion der Reflexion) - ist die Vernunft. Die Vernunft ist die Natur-
form des Selbstverhdltnisses der Natur — und sie schlieft den Be-
griff des Ganzen der Natur ein. Das Verhalten zu sich selbst (Selbst-
bestimmung aus Vernunftgriinden) ist Freiheit. In der Reflexion
der Reflexion entspringt die Freiheit. »Indem der Mensch sich ent-
gegen den Bestimmungen der Natur selbst bestimmt, kommt ihm
Freiheit zu. Sein Vermdgen der Selbstbestimmung kann in Ankniip-
fung an die philosophische Tradition Vernunft genannt werden. In
der Entgegensetzung zur Natur, der sie insgesamt zugehdrt, be-
stimmt sich die menschliche Natur demgemaR als Vernunft-Natur«
(ebd.: 47). Weil nur durch Arbeit vermittelt, ist die Vernunft-Frei-
heit nicht eine solche des Individuums an sich, sondern des sich
im Vergesellschaftungsprozess bestimmenden Menschen. »Die sich
in der Arbeit vollziehende geschichtlich fortschreitende Naturan-
eignung kann nicht das Werk eines vereinzelten Individuums sein.
Die Menschen produzieren ihre Wirklichkeit von vornherein in Ge-
sellschaft, ihre Arbeit ist gesellschaftliche Kooperation in bestimm-
ten, den gegebenen Bedingungen angemessenen Verhdltnissen.
Der Mensch existiert daher nur in einer Vielzahl miteinander ver-
bundener Menschen. Der Mensch - das sind die wirklichen Indivi-
duen in den Verhdltnissen der Produktion ihres Lebens« (ebd.: 52).
Natiirlichkeit und Gesellschaftlichkeit des Menschen sind in diesen
Entwicklungsschritten fest ineinander verschrankt.

166

hittps://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2026, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die zweite These Tombergs betrachtet den Prozess, in dem der Ausblick
Mensch sich der Natur entgegensetzt. Dieser Prozess wird durch
den Widerspruch vorangetrieben, dass der Mensch als Naturwesen,
und damit der allgemeinen Naturordnung unterworfen, die Uber-
windung der Naturzwidnge anstrebt und bewirkt. Tomberg nennt
das den >phylogenetischen Widerspruch«. Die Uberwindung der Na-
tur ist ein »>naturgeschichtlicher Prozess< und zugleich das Gegen-
teil von Naturgeschichte, ndmlich Geschichte als Kulturprozess. In
diesem Prozess entfremdet sich der Mensch von sich selbst als
selbst bestimmendem Wesen, indem er sich den Zwdngen gesell-
schaftlicher Produktion in Arbeitsteilung unterwirft. Wachsende
Naturbeherrschung schldgt in der Organisation der Arbeit um in
wachsende Herrschaft von Menschen {iber Menschen. Medium die-
ses Herrschaftsverhidltnisses ist das Eigentum an den Produktions-
mitteln. Doch mit der Zuriickdrdngung der Naturschranke unter
fortschreitend sich ausdehnenden Herrschaftsverhdltnissen wird
auch der Freiheitsspielraum der Menschen gréf3er. Sie konnen sich
gegen die »naturwiichsigen< Herrschaften wenden und kooperie-
rend die Produktion in die eigene Hand nehmen, sobald sie das
Herrschaftsmittel, das private Eigentum an den Produktionsmit-
teln, abschaffen.

Der Widerspruch zwischen dem auf Totalitdt der Gegenstands-
welt gerichteten >Vernunfttrieb< und den notwendigerweise in der
arbeitsteiligen Gesellschaft aufgesplitterten und damit Partialitét
erzeugenden Funktionen, >ontogenetischer Widerspruch« genannt,
bleibt erhalten. So Tombergs dritte These. Diesem in der produk-
tiven Reproduktion des menschlichen Lebens spontan entsprin-
genden Widerspruch wirkt die theoretische Einsicht in das Allge-
meine entgegen. Die Akzeptanz der partiellen Rolle in der Gesell-
schaft, verbunden mit der Einsicht ins Allgemeine, macht die Per-
sonlichkeit des Menschen aus. »Die objektive und die subjektive
Vernunft ist an sich ein und dieselbe Vernunft. In dem MaRe, in
dem ihm [dem Menschen] diese Ubereinstimmung gelingt, formt er
sich zur gesellschaftlich-reprasentativen Personlichkeit aus« (ebd.:
68f.).

So weit Tombergs Entwurf. Er enthélt die wesentlichen, aller-
dings im einzelnen der Ausarbeitung und auch ergdanzender und
modifizierender Spezifikation bediirftigen Elemente einer mog-
lichen dialektisch-materialistischen Anthropologie. Vor allem
kommt es darauf an, das in Gegensatz zur Natur tretende Naturwe-
sen Mensch in einer allgemeinen Ontologie zu fundieren, die dem
Typus nach eine Dialektik der Natur zu sein hdtte. Damit wére die
Einheit von Natur und Geschichte, von Naturverhdltnis und Kultur-

167

https://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2028, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tat verbiirgt. Eine zentrale Stelle wiirde in einer solchen Anthropo-
logie das »System der Bediirfnisse« einnehmen, die fundamental
durch die natiirlichen Eigenschaften des Menschen bedingt sind
und im Laufe ihrer Befriedigung die Produkte der Arbeit durch
nicht mehr natiirliche Bediirfnisse, >Zivilisationsbhediirfnisse< an-
reichern und vervielfiltigen. (vgl. Holz 1995: 205ff.).

Im Anschluss an den marxschen Begriff der gegenstidndlichen
Tatigkeit ergdbe sich fiir eine solche ontologische Grundlegung et-
wa folgende Struktur:

Erstens: Die gegenstdndliche Tatigkeit ist das universelle Seins-
verhdltnis (vgl. Holz 1983). Jedes Seiende wirkt auf jedes andere
Seiende und ist somit zugleich aktiv einwirkend und passiv be-
wirkt. Die graduelle Intensitdt der Wirkungen variiert in Abhangig-
keit von den materiellen Bedingungen der Wirkungszusammen-
hange. Wirklichkeit bedeutet Abhdngigkeit jedes Naturseienden
von allen anderen in unterschiedlichem Malie. In diesem Wechsel-
wirkungsverhdltnis bestimmt sich das So-sein (Wesen) jedes Ein-
zelseienden. Der Gegensatz von Innerlichkeit und AuRerlichkeit
wird in diesem wechselseitigen Einander-Bestimmen aufgehoben
und hat nur relativ auf die Grenze des Einzelseienden Bedeutung;
es gibt keine >Innerlichkeit an siche, sie entspringt mittels des Au-
Rerlichen als >Reflexion-in-sichc.

Zweitens: Die in der Sinnlichkeit und ihrer Systematik sich re-
alisierende Rezeptivitat des Menschen, sein passives Aufnehmen
der Einwirkungen, wird gemdl} der Handlungsrichtung als >Leidenc
(passio) bezeichnet. In der Aufnahme der Einwirkungen setzen
diese sich in Leidenschaften um, das heiRt streben energisch nach
der Aneignung oder AbstoRung der Wirkung. Die >Einverleibung«
der Einwirkungen des AuReren ist Quelle der eigenen Aktivitt.
Das gegenstdndliche Verhdltnis zur Welt ist meine Gegenstdndlich-
keit fiir die anderen und meine Tatigkeit gegeniiber den anderen
als meinen Gegenstdnden. Nur in dieser doppelten Gerichtetheit
erfiillt sich der Begriff der gegenstdndlichen Tatigkeit.

Drittens: Die menschliche gegenstdndliche Tatigkeit hat folgen-
de miteinander verkniipfte Eigentiimlichkeiten: a) Sie beruht auf
der Unterscheidung von Einzelheit und Allgemeinheit und kann
darum Erfahrung in Wissen {iberfiihren. Diese Leistung ist eng mit
der Sprache verbunden. b) Menschliche Tatigkeit nutzt zur Erfiil-
lung von Zwecken zwischengeschaltete Mittel (vgl. Hubig 2002)
und stellt diese her. Sie subsumiert die allgemeine Tatigkeitsform
unter die besondere der Arbeitsform und in einem organisierten
System der Mittelerzeugung und -verwendung unter die Form der
Produktion (Produktionsweise). Auf dieser Stufe der gegenstandli-

168

hittps://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2026, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chen Tatigkeit wird diese zur gesellschaftlichen; die Gesellschaft Ausblick
ist die Organisation der gegenstdndlichen Tdtigkeit in der Weise
der Produktion. Jede Produktionsweise bringt im Prozess der Mit-
telerzeugung neue Formen von Mitteln und damit der Produk-
tionsweise hervor. Dies ist die Spezifik der Menschheitsgeschichte
und spiegelt sich in der fortlaufenden Weiterentwicklung und Dif-
ferenzierung der (zivilisatorischen) Bediirfnisse. c) So wird die Ge-
schichte zum Selbsterzeugungsakt des Menschen von Stufe zu Stu-
fe der Anreicherung und Modifikation der Bestimmungen seines
So-seins. Es gibt nur ein geschichtliches Wesen des Menschen, al-
lerdings stets auf der Grundlage seiner naturhaften Beschaffenheit.
d) In der Produktion, die sich der natiirlichen und der aus ihnen
hergeleiteten kiinstlichen Produktivkrafte bedient, geht der
Mensch ein Naturverhdltnis ein, das gegeniiber dem animalischen
als »natiirliche Kiinstlichkeit« (Plessner IV/383ff.) gekennzeichnet
werden kann. Die Produktionsweise wird so zur Lebensweise des
Menschen. e) Die Lebensweise gewinnt Gestalt in den Verkehrsfor-
men, die Produktion und Distribution der bediirfnisbefriedigenden
Lebensmittel regeln: Tausch und Markt, Sitte, Eigentumsordnung,
Recht, Kultur usw. Insgesamt bildet die Organisation dieser Ver-
kehrsformen - sei es in Gewohnheitsregeln, sei es in Institutionen
- die Produktionsverhiltnisse. Auf dieser Ebene ist auch die Frage
nach dem Sinn als Frage nach dem Verhdltnis der eigenen Existenz
zum Ganzen methodisch zu beantworten.

Viertens: Aus dieser kursorischen Beschreibung der Parameter
des Mensch-Welt-Verhdltnisses folgt die systematische Einheit von
Anthropologie, Geschichtsphilosophie und Gesellschaftstheorie. Es
folgt daraus auch, dass eine Anthropologie, die abgeldst von die-
sem geschichtsphilosophisch-gesellschaftstheoretischen Zusam-
menhang betrieben wird, ihren Gegenstand verfehlt.

Mit diesem Ausblick auf die Begriindung der Anthropologie aus
der Verfassung der gegenstdndlichen Tdtigkeit ist nicht ein Ergeb-
nis oder Ende, sondern ein Anfang oder Forschungsprogramm for-
muliert. Nicht als ob damit das Problemfeld erschopft wére, son-
dern so, dass es sich unter diesen Gesichtspunkten strukturieren
kann. Die eingangs ausgesprochene Auffassung, dass eine Anthro-
pologie vorgdngig einer Ontologie bediirfe, scheint mir aus dieser
Struktur anthropologischen Fragens begriindet; sie fithrt mich auf
die ontologische Verfassung des Seienden, die in der gegenstandli-
chen Tatigkeit manifest wird und die ich durch das Widerspiege-
lungstheorem (vgl. Holz 2003) auszudriicken versuche. In diesem
systematischen Zusammenhang, in dem sich die Dialektik konsti-

169

https://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2028, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tuiert®, sehe ich den zukiinftigen Ort einer philosophischen An-
thropologie als Wissenschaftsdisziplin. Bis dieser Ort genau be-
stimmt und betreten und seine Topographie erforscht ist, werden
noch viele Schritte zu gehen sein. Einer davon, von dem eine kiinf-
tige Anthropologie sich nicht dispensieren darf, wird die dialekti-
sche Aneignung von Plessners Erkenntnissen sein.

5 | Vgl. dazu demndchst meine ausfiihrliche Untersuchung Reflexion und
Weltentwurf (in Vorbereitung).

170

hittps://dol.org/10.14361/9783839401262-006 - am 14.02.2026, 18:21:16.



https://doi.org/10.14361/9783839401262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

