
Inga Fuchs-Goldschmidt und Nils Goldschmidt*

Wie normativ ist die Ordonomik?

Oder: Am Ende wird alles gut.

Kommentar zum Beitrag von Ingo Pies

[1] Mit seiner Methode der Ordonomik setzt sich der Wirtschaftsethiker Ingo
Pies auf den ersten Blick wohltuend vom Gros der Wirtschaftswissenschaftler ab.
Er mutet der Ökonomik zu, sich Fragen der Normativität zu stellen, und er ist
davon überzeugt, dass ordonomisches Denken Antworten auf die drängenden
Fragen der Moderne geben kann. Pies geht es mit der Ordonomik um nicht weni-
ger als die Gestaltung der Gesellschaft. Mittels seines Ansatzes können, wie Pies
einleitend schreibt, Argumente generiert werden, die im praktisch politischen
Zusammenhang mit »Fragen der gesellschaftlichen (Selbst-)Steuerung durch eine
(Re-)Formulierung institutioneller Handlungsanreize« ([Abstract]) sowie im theo-
retisch wissenschaftlichen Zusammenhang mit »Fragen der gesellschaftlichen
(Selbst-)Aufklärung durch eine (Re-)Formulierung begrifflich sedimentierter
Denkstrukturen« (ebd.) stehen. Es geht der Ordonomik folglich in diesem (wei-
ten) Sinne um die Gestaltung der Gesellschaft. Konsequenterweise stellt sich dann
unweigerlich die Frage nach der richtigen Gestaltung, bzw. wie Gesellschaft
gestaltet werden soll. Im klassisch philosophischen Verständnis steckt in diesem
normativen Anspruch letztlich die Suche nach dem (unbedingt) Guten – auch
wenn sich dies bei Pies so explizit nicht findet. Denn ohne angemessen und richtig
zu sein, fehlt dem Normativen der Anspruch des Sollens oder, um es wieder mit
der Pies’schen Terminologie zu sagen: Es fehlt der Aussagegehalt in einem Argu-
ment, der dazu führt, dass dieses Argument andere Argumente – systematisch –
überbietet und der es eben damit zu einem ›Überbietungsargument‹ macht (vgl.
[60]–[61]).

[2] Festzuhalten ist zunächst, dass eine Theorie des Normativen über eine
objektive Analyse des Ist-Zustandes hinausweist. Als eine Theorie des Normati-
ven muss auch der Anspruch der Ordonomik, zur »Überwindung umstrittener
Werte-Trade-offs« [8] beitragen zu wollen, gelesen werden – unabhängig davon,
ob Pies dies so formulieren würde oder nicht. Wäre die Ordonomik eine überzeu-
gende Theorie des Normativen, hätte sie zudem eine wichtige Funktion. Denn:
Die zumeist in den Wirtschaftswissenschaften rezipierten Theoriestränge (vulgo:
Mainstream) haben sich im Anschluss an den kritischen Rationalismus eine allein
objektive, nicht-normative Analyse als Forschungsprogramm auf die Fahne

* Dr. Inga Fuchs-Goldschmidt, Philosophische Fakultät/Universität Siegen, Adolf-Reich-
wein-Str. 2, D-57068 Siegen, E-Mail: inga.fuchs@t-online.de, Forschungsschwerpunkte:
Soziologische Theorie, Demokratietheorie, Theorie der Sozialpolitik, Soziologie der
Fotografie.

zfwu 18/2 (2017), 213–219, DOI: 10.5771/1439-880X-2017-2-213

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213


geschrieben und damit die Fragen des Normativen den politischen Entscheidungs-
trägern oder einer nicht näher bestimmten Öffentlichkeit überantwortet. Da aber
Ökonomen Fragen der politischen Gestaltung und Gerechtigkeit gerade in Zeiten
globaler Finanzmarkt- und Staatsschuldenkrisen, schrumpfender europäischer
Binnenmärkte, drohender amerikanischer Handelskriege, aggressiver asiatischer
Wachstumsraten und angesichts des demographischen Wandelns wohl nicht gänz-
lich ausblenden können (und ihnen in der Öffentlichkeit hierzu Positionen abver-
langt werden), bedarf (oder besser: bedürfte) es idealiter eines Instrumentariums,
das – ökonomische Denkstrukturen nachvollziehend – Antworten auf solche Fra-
gen hervorbringen kann. Hier hätte die Ordonomik ihr Feld. Ordonomik könnte
in diesem Sinne die normative Speerspitze der Ökonomik sein – zumindest müsste
so ihr eigener Anspruch lauten. Wie stechend eine solche Spitze sein könnte, hängt
entscheidend davon ab, wie spitz (oder stumpf) ihr argumentativer Speer ist, d.h.
wie begründet wird und wie begründet es ist, dass ›Überbietungsargumente‹ tat-
sächlich andere Argumente überbieten. Letztlich, wie wir im Folgenden zeigen
werden, verbleibt die Ordonomik im methodologischen Mainstream der Ökono-
mik und deren unaufgeklärten Normativitätsverständnis verhaftet, und es gelingt
ihr so gerade nicht, wirtschaftsethische Konflikte als tatsächliche Konflikte wahr-
zunehmen, zu verstehen und zu debattieren. Vielmehr werden normative Problem-
stellungen argumentativ transzendiert, d.h. wegdiskutiert.

[3] Von außen besehen, scheint die Weltsicht der Ordonomik optimistisch – und
recht übersichtlich. Denn sie ist letztlich auf das Gute eingeschworen, für soziale
Dilemmata lassen sich durchwegs Lösungen finden, die alle besserstellen. Der
unausgesprochene Kehrvers der Ordonomik lautet: ›Am Ende wird alles gut‹ –
wenn man sich nur der Pies’schen Beweisführung anschließt und man seiner vom
(klassisch ökonomischen) Modelldenken abgeleiteten Argumentationspraxis folgt.
Real vorfindliche Dilemmata gehen als solche nicht wirklich in sie ein, sondern
werden lediglich ordonomisch ›rekonstruiert‹ und damit verkürzt.

[4] In dem hier vorliegenden Aufsatz erprobt Pies seine Methode zur Generie-
rung von Überbietungsargumenten anhand der aktuellen bundesdeutschen
Debatte um die Flüchtlingspolitik und dem (im Sinne der Ordonomik letztlich nur
scheinbaren) Dilemma, das zwischen der Verfolgung nationaler Interessen und
einer möglichst umfassenden Flüchtlingspolitik im Sinne humanitärer Hilfe
besteht. Orthogonal positioniert kann die Lösung dieses Problems nicht schwer
sein. Im Sinne seiner Ordonomik führt Pies aus, dass, sofern der Bürger/Konsu-
ment bereit ist, seine Lage (hinsichtlich der Flüchtlingspolitik oder anderer sozia-
ler Problemlagen) und auf sich in dieser Lage zu reflektieren (wovon im Normal-
fall ja in der Tat ausgegangen werden können sollte), er einsehen wird, dass es
besser für ihn ist, Hindernisse für eine (gegenseitige) Besserstellung aus dem Weg
zu räumen. In der ordonomischen Diktion heißt dies, dass »auf der Ebene des
Meta-Metaspiels« ([39]) jeder unbedingt dazu aufgefordert ist, »für eine Win-
Win-Option aufgeschlossen zu sein« (ebd.).

[5] Angesichts einer solchen Grundannahme stellt sich freilich die Frage: Woran
hängt es denn, dass wir unsere Lage häufig genug nicht verbessern? Pies erläutert
die Problemlage durch einen Rückgriff auf Hobbes. Folgt man Pies und seiner

214 Inga Fuchs-Goldschmidt und Nils Goldschmidt

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213


eigenen, »höchst unkonventionellen Lesart« ([22]), lässt sich Hobbes nicht ganz
überraschend insofern als Gewährsmann der modernen Ökonomik hernehmen,
als er methodisch und ethisch vom Einzelnen ausgeht (vgl. [42]). Und in der Tat
stehen die Sozialwissenschaften seit der kopernikanischen Wende des Denkens
und in deren Anschluss die Vertragstheoretiker erkenntnistheoretisch vor dem
Problem, wie die Würde des Einzelnen in einer nachvollziehbaren Weise in die
Gesellschaft eingebunden werden kann. Bekanntlich bedienten sich die Vertrags-
theoretiker dafür des Kunstgriffs des Vertragsabschlusses. Eine Vorgehensweise,
die an der Einsicht scheitert, dass gesellschaftliche Strukturen, die sich historisch
offensichtlich emergent gebildet haben, nicht im Sinne eines Vertrages wieder
kündbar sind, da der Einzelne Teil dieser Strukturen ist und sie ihm nicht ›einfach‹
zur Verfügung stehen (vgl. Fuchs-Goldschmidt/Goldschmidt 2013b). Der Ver-
tragsabschluss stellt freilich ›lediglich‹ ein gedankliches Experiment und keinen
real vollzogenen Gesellschaftsvertrag dar. Es bleibt aber somit auch das Problem,
wie die nur hypothetisch bestimmten Bedingungen des Zusammenlebens realisier-
bar sind.

[6] Pies beschreitet einen anderen Weg. Mittels Institutionen soll die Lücke zwi-
schen Denken (›ich würde gerne in einer friedvollen Welt leben‹) und Handeln
(›eine friedvolle Welt wird geschaffen‹) geschlossen werden. Hobbes habe, so Pies,
eben diesen Hiatus zwischen Denken und Handeln markiert, »der erst durch die
Schaffung eines institutionellen Arrangements allgemeiner Sicherheit (und damit
begründeter Sicherheitserwartung) (...) überwunden werden muss, bevor der Weg
vom Denken zum Handeln, vom forum internum zum forum externum, vom
Meta-Metaspiel zum Basisspiel, vom Friedenswollen zum Friedenskönnen erfolg-
reich beschritten werden kann« ([40]). Solange der Konflikt also noch nicht ver-
lässlich überwunden ist, gibt es keinen Weg vom Denken (ich (!) will Frieden) zum
Handeln (wir (!) machen Frieden) (vgl. [41]). Wenn der Konflikt dann überwun-
den ist, ist der Konflikt überwunden. Ein Zirkelschluss. Was also fehlt? Wie
kommt es zu diesen Institutionen, die Ergebnis und Voraussetzung des Friedens-
schlusses in einem sind? Diskursethisch oder ordonomisch gesprochen handelt es
sich um die Notwendigkeit eines Selbstvergewisserungsprozesses. Eben diesen will
die Methode der Ordonomik ausweisen und er führt über – mittels Überbietungs-
argumenten generierte – Institutionen.1 Diese zeichnen sich strukturlogisch
dadurch aus, allgemeinverbindlich zu sein und sie stellen in diesem Sinne ein die
Menschen gegenseitig bindendes (soziologisches) Phänomen dar. Pies weist Insti-
tutionen in diesem Sinne hier jedoch – weder historisch noch argumentativ –
näher aus. Ungeklärt bleibt damit aber, warum wir überhaupt meinen, uns auf
Institutionen verständigen zu wollen. Die fraglose Tatsache, dass es sie gibt, bietet
schließlich keine Erklärung dafür, warum es sie gibt und vor allem auch keine
Erklärung dafür, warum sie in dieser (oder jener) Form existieren, wie wir sie his-
torisch jeweils vorfinden. Eine Frage, der doch gerade dann Bedeutung zugespro-

1 Argumentativ nehmen Institutionen in Pies’ Ansatz den Stellenwert des Vertrages der
klassischen Vertragstheoretiker ein; gleichwohl Pies sich in seiner Konsensorientierung
von diesem abgesetzt sieht (vgl. [42]).

Wie normativ ist die Ordonomik? 215

zfwu, 18/2 (2017)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213


chen werden muss, wenn es darum geht, diese Institutionen zu reformieren, wie es
Pies’ ausdrückliches Anliegen ist.

[7] Hier zeigen sich die Grenzen einer (ordonomischen), allein auf Diskurse
abgestellten Theorie des Sozialen – seien es nun explizite Diskurse oder hypotheti-
sche im Sinne einer argumentativen Unhintergehbarkeit des besseren, des überbie-
tenden Arguments. Der Fehler liegt dabei natürlich nicht darin, von Überbietung
zu sprechen, wo es angeblich doch um Einverständnisse geht, sondern ganz im
Gegenteil darin, zu meinen, im Kontext des Politischen und mit Blick auf eine
Theorie des Normativen grundlegend von einem Konsens ausgehen zu wollen
bzw. zu müssen. Im Kontext des Politischen geht es vielmehr um über Macht
bestimmte Prozesse (vgl. Fuchs-Goldschmidt/Goldschmidt 2013a), ein Faktum,
das die politischen Konsenstheorien (wie die Ordonomik) in ihrer Theoriekon-
struktion ausblenden bzw. aufgrund der potentiellen Möglichkeit, soziale Dilem-
mata diskursiv aufzulösen, systematisch verharmlosen. Die in der Flüchtlingsde-
batte von Pies sicherlich richtig diagnostizierte Diskursverweigerung ist – und dies
sieht Pies aber nicht – ein Machtmittel, das im politischen Diskurs regelmäßig ein-
gesetzt wird und durch ein allein moralisch motiviertes Ansinnen (nach der Devise
»mehr Moral möglich machen« ([63])) nur selten überkommen werden kann.
Gleichwohl führt denn auch Pies schließlich an, dass Argumentationsverweige-
rung – also die Verweigerung, ein soziales Problem durch den Austausch von
Argumenten zu beheben – mit ›Achtungsentzug‹ geahndet werden müsse (vgl.
[66]), eine Maßnahme, die den Rahmen einer rein argumentativ geführten Aus-
einandersetzung übersteigt (bzw. unterläuft) – und gleichzeitig bei weitem nicht
das letzte Mittel einer politischen oder sozialen Auseinandersetzung darstellt.
Vielmehr ist in diesem politisch-sozialen Sinne ›Achtungsentzug‹ eine eher recht
stumpfe Waffe, die – um es plakativ zu machen – Trump, Putin und Erdogan nur
wenig erschüttern würde. Festgehalten werden muss deshalb gegen Pies, dass Pro-
zesse der Macht (wie sie eben im Bereich des Politischen und damit auch im
Gesellschaftlichen grundlegend sind) als solche nicht auf einverständliche Dis-
kurse zurückgeführt werden können (vgl. Fuchs-Goldschmidt 2008) und diese
deshalb für eine Theorie des Normativen zu kurz greifen. Nur vor dem Hinter-
grund dieser Einsicht zeigt sich der reale Wert formaler Demokratien (so brüchig
ihre Geltung auch sein mag), indem sie staatliche Gewaltenteilung institutionali-
sieren, Macht nur auf Zeit verleihen und bei Konfliktlösungen auf Kompromisse
(die selbstredend vor allem argumentativ generiert werden) und aber eben auch
auf demokratische Mehrheitsentscheide setzen.

[8] Was wird für die faktische Ausgestaltung der Flüchtlingspolitik gewonnen,
wenn man als ›moralisches Ziel‹ anführt, dass es bei der humanitären Hilfe darum
geht, »weltweit möglichst vielen Menschen wirksam zu helfen«? ([48]) Was wird
für die faktische Ausgestaltung der Flüchtlingspolitik durch die Einsicht gewon-
nen, dass es bei der Debatte gleichzeitig um das nationale Interesse geht? (vgl.
[49] und [50]) Beide Aussagen sind entweder Banalitäten oder erkenntnistheore-
tisch höchst problematische Verallgemeinerungen, die in dieser Form keine
Ansätze für politische Handlungsstrategien bieten. Ethisch geht es grundsätzlich
darum zu klären, warum überhaupt geholfen werden sollte, und falls ja, wie dies

216 Inga Fuchs-Goldschmidt und Nils Goldschmidt

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213


in der konkreten Situation aussehen und begründet werden kann. Zumindest letz-
teres leistet Pies aber nicht, sondern er verweist lediglich immer wieder auf das
›Überbietende‹ seiner Überbietungsargumente.

[9] Überdies: Was gewinnen wir systematisch aus Pies’ ›Dekonstruktion‹ – der
Entwirrung der seiner Auffassung nach in der Diskussion vorherrschenden Ver-
wechslung von Zielen und Mitteln? Auch hier müsste man entweder einen inhalt-
lichen Diskurs führen, warum bestimmte Argumente anderen Argumenten überle-
gen sind oder vorab klären, warum ein bestimmtes Verfahren (z.B. die orthogo-
nale Positionierung) systematisch zu besseren und zu politisch realisierbaren
Handlungsoptionen führt. Pies hingegen legitimiert sein Vorgehen (unausgespro-
chen) dadurch, dass er seinen Argumenten ein systematisches Überbietungspoten-
tial zuspricht, die einen unbedingten Allgemeingültigkeitsanspruch besitzen. Sol-
che Argumente sind aber nur ahistorisch unbedingt gültige Argumente, nur so
kommt ihnen der Anspruch zu, nicht hintergehbar zu sein und damit durch keine
anderen ›guten Argumenten« außer Kraft gesetzt werden zu können.2 Im realen
Diskurs hingegen müssen Argumente wie Gegenargumente tatsächlich ernstge-
nommen werden, wenn sie begründet vorgetragen werden. Und sie können auf-
grund neuer Argumente oder aufgrund veränderter Situationen immer wieder
außer Kraft gesetzt werden. Überbietungsargumente hingegen wirken ein wenig
wie ›Basta-Argumente‹, die den Diskurs beenden wollen. Als solche rein ideellen
Argumente fehlt ihnen dann aber auch ein faktischer Geltungsanspruch, denn sie
werden nicht notwendigerweise von den Betroffenen mitgetragen. Als rein theore-
tisches Argument bleiben sie einem realen Geltungsanspruch systematisch unver-
bunden. Einem Geltungsanspruch, der im Hier und Jetzt für die Gestaltung realer
gesellschaftlicher Verhältnisse gleichwohl unbedingt von Nöten ist.

[10] Absolut allgemeingültige Argumente bleiben mit anderen Worten der har-
ten Realität und der konkreten argumentativen Praxis ideell vorgeordnet, ohne
die Aussicht zu haben, jemals als solche realisiert zu werden. Dies soll zwar vor
dem naturalistischen Fehlschluss schützen, aus einer gegebenen Ordnung auf eine
gesollte Ordnung (kurz) zu schließen; bringt aber auch mit sich, in seinem absolu-
ten Geltungsanspruch nicht systematisch nachvollziehbar zu sein. Der ideelle Sol-
lensanspruch – den die Ordonomik implizit mitführt – bleibt als ein rein theoreti-
sches Noch-Nicht-Sein erkenntnistheoretisch unbestimmt (i.e. metaphysisch) und
bleibt damit hinter den Anforderungen unserer aufgeklärten Zeit zurück. Es ist
bezeichnend, dass Konsenstheorien wie die Ordonomik dazu neigen, »bessere

2 Das Problem der (normativen) Allgemeingültigkeit wird von Pies hier nicht zum Thema
gemacht. Er schließt sich jedoch dem Weber’schen Diktum an, dass Wissenschaft wertur-
teilsfrei zu sein habe. Pies schreibt: »Da hilft es nicht, wenn man diesen Streit [unter-
schiedlicher Moralauffassungen, d. Verf.] in die Wissenschaft hineinträgt und dann
Theorien entwickelt, die sich auf die eine oder andere Seite des Streits schlagen. So wird
Wissenschaft parteiisch« ([67]). Das Problem der Normativität, wie es nun doch zwei-
felsohne in der Welt ist, wird dadurch, dass man real vorfindliche kontroverse Auffas-
sungen ausblendet, jedoch nicht geklärt. Auch der Einzelne, der dieses Urteil nach Weber
(und wahrscheinlich Pies) treffen soll, ist Teil einer (sozialen) Welt, in die eingebunden er
seine (Wert-)Entscheidungen trifft.

Wie normativ ist die Ordonomik? 217

zfwu, 18/2 (2017)

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213


Argumente« gerade nicht realiter diskursiv herauszuführen, sondern dass sie häu-
fig als unbedingte Einsichten, als Überbietungsargumente proklamiert werden, die
sich aus einer strikten Anwendung rationaler Schlussfolgerungen notwendig erge-
ben würden und angewendet werden müssten. Lange genug nachgedacht, kommt
der Gedanke zu sich selbst und erweist sich als richtig.

[11] Jeder Politiker weiß dagegen um die abstrakte Idealität solcher ideell nor-
mativen Argumente. Jeder Bürger und Konsument im realen Leben weiß um den
in diesem Sinne begrenzten Geltungsanspruch von absolut allgemeingültigen
Argumenten. Nur in der (normativen) Theorie der Wissenschaft und mit ihr in der
Ordonomik hat sich die Einsicht in das systematische Problem der Umsetzung
absolut bestimmter Geltungsansprüche noch nicht ausreichend Geltung verschafft
oder wird kurzerhand (im Sinne einer vermeintlichen Pragmatik) ausgeblendet.3

Der amerikanische Politikberater und Vize-Verteidigungsminister unter Bill Clin-
ton, Joseph Nye, sagt in diesem Sinne: »Intentionen allein sind nicht ausreichend
für ein ethisches Ergebnis. Man muss fragen: Gibt es eine vernünftige Möglich-
keit, mit dieser Politik erfolgreich zu sein? Und wenn es diese nicht gibt, dann
gehen möglicherweise größere Gefahren von Möchtegern-Humanitären aus als
von pragmatischen Politikern« (Pletter/Hartung 2017). Der Möchtegern-Humani-
täre versteckt sich im Falle von Ingo Pies hinter der Figur einer Argumentations-
praxis, die auch im politischen Diskurs und bei Fragen der gesellschaftlichen
Gestaltung auf strukturlogische Überbietungsargumente setzt (hinter denen der
moralisierend idealistische Anspruch steht, weltweit möglichst vielen Menschen
wirksam zu helfen). Die Welt ist aber – anders als in der auf das Gute bzw. das
gute Argument eingeschworenen Sicht der Ordonomik – sozialstrukturell vielge-
staltig, tendenziell unübersichtlich und gerade auch in ihrer Entwicklung einem
machtvollen Prozess mit offenem Ausgang unterworfen. Sie enthält insbesondere
auf gesellschaftlicher Ebene Spannungen und Konflikte, die sich nicht mittels des
einen Überbietungsargumentes aufheben lassen, sondern echte Dilemmata darstel-
len – sowohl für politische Entscheider und aber auch für Wissenschaftler, die sich
um eine Aufklärung bemühen, welche an der (normativen) Realität ausgerichtet
ist. So ist auch die Spannung, die zwischen der Wahrung nationaler Interessen und
dem Anspruch, humanitäre Hilfe leisten zu sollen und zu wollen, besteht, eine, die
sich so schnell nicht aus der Welt schaffen lässt – ganz sicher nicht mit dem einen
orthogonalen Überbietungsargument, das laut Pies darin liegt, den zur Flucht
bereiten Menschen bereits in ihren Heimatländern zu helfen. Es könnte doch alles
so einfach sein!

Literaturverzeichnis

Fuchs-Goldschmidt, I. (2008): Konsens als deliberatives Prinzip der Demokratie. Zur Kritik
der deliberativen Theorie der Demokratie, Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften.

3 Pies (vgl. [70]) weiß um die Problematik, liefert aber keine systematisch ausgearbeitete
Lösung des Problems.

218 Inga Fuchs-Goldschmidt und Nils Goldschmidt

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213


Fuchs-Goldschmidt, I./Goldschmidt, N. (2013a): Entmächtigung staatlicher Akteure? Zur Kri-
tik des deliberativen und ordnungsökonomischen Gemeinsinns, in: Bach, M. (Hrsg.): Der
entmachtete Leviathan. Löst sich der souveräne Staat auf? Zeitschrift für Politik, Sonder-
band 5, Baden-Baden: Nomos, 325–342.

Fuchs-Goldschmidt, I./Goldschmidt, N. (2013b): Wiesel oder Hermelin? Strukturelle Gerech-
tigkeit als Fundament einer modernen Sozialen Marktwirtschaft, in: Zeitschrift für Wirt-
schafts- und Unternehmensethik, Jg. 14/H. 1, 8–22.

Pletter, R./Hartung, M. J. (2017): »Gute Absichten reichen nicht.« Was zeichnet überragende
Führungsfiguren aus? Sie erzählen gute Geschichten, meint der amerikanische Politikwis-
senschaftler Joseph Nye, in: Die Zeit, Nr. 10, vom 2. März 2017, 26.

Wie normativ ist die Ordonomik? 219

zfwu, 18/2 (2017)

Portofreie Buch-Bestellungen unter 
www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

Patente auf Saatgut in ethischer,  
rechtlicher und ökonomischer Sicht

Ohne die Kultivierung von Saatgut wäre die Geschichte der Menschheit anders 
verlaufen. Wem nützen Biopatente? Sind sie ein Anreiz zu Investition und 
Fortschritt, oder hemmen sie den Wettbewerb? Wie vertragen sie sich mit 
Biodiversität, Welternährung und gerechter Landwirtschaft?

Barbara Brandl | Stephan Schleissing [Hrsg.]

Biopatente

Saatgut als Ware und als öffentliches Gut

Biopatente
Saatgut als Ware und als öffentliches Gut

Herausgegeben von Dipl. Soz. Barbara Brandl 
und Dr. Stephan Schleissing
2016, 365 S., brosch., 69,– € 
ISBN 978-3-8487-3154-1 
eISBN 978-3-8452-7524-6
nomos-shop.de/27494

eLibrary
Nomos Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar  

unter: www.nomos-elibrary.de

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 22:01:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2017-2-213

