
Grotesker Körper revisited?

Daniel Kehlmanns Tyll (2017)

Sebastian Bernhardt (Schwäbisch Gmünd)

1. Einleitung

Kehlmanns zweiter historischer Roman1 verlagert die Figur Till Eulenspie-

gel, die eigentlich in das Zeitpanorama des 15. Jahrhunderts gehört und de-

ren Überlieferungsgeschichte im 16. Jahrhundert beginnt,2 in das historische

Setting des Dreißigjährigen Krieges. Die Titelfigur Tyll Ulenspiegel weist im

Roman eine eigentümliche Stellung auf. So ist Tyll in vielen Episoden nur ei-

ne Randfigur, tritt einigermaßen unvermittelt auf und letztlich ist nicht ein-

mal klar, ob es überhaupt immer derselbe Mensch sein kann, der beschrieben

wird. Einzig die Tatsache, dass ein Narr mit dem Namen Tyll Eulenspiegel

auftritt, zieht sich durch alle Episoden.

Cheie bezeichnet den Narren Eulenspiegel »als Symbolfigur der Volkskul-

tur des Karnevals und als Maske der Fastnachtspiele, sowie auf der Theater-

bühne […] oder als Schwank- und Erzählfigur«,3 die epochenübergreifend bis

heute immer wieder auftritt. Schon aus der Überlieferungstradition der Fi-

gur Till Eulenspiegel geht also hervor, dass die Figur des Narren im Kontext

des Karnevalistischen zu verorten ist. Bachtin arbeitet heraus: »Das karne-

valistische Leben ist ein Leben, das aus der Bahn des Gewöhnlichen heraus-

getreten ist. Der Karneval ist die umgestülpte Welt.«4 Im Karneval werden

Standesgrenzen aufgehoben und die Trennung von Volks- und Hofkulturen

überschritten. In Tyll ist die Figur des Narren ebenfalls Sinnbild dieser Über-

schreitung von Standesgrenzen. Beispielsweise akzeptiert König Friedrich V.

1 D. Kehlmann: Tyll, im Folgenden zitiert mit der Sigle ›T‹.

2 Vgl. W. Wunderlich: Eulenspiegel-Interpretationen, S. 7.

3 L. Cheie: Daniel Kehlmanns Tyll, S. 179.

4 M. Bachtin: Literatur und Karneval, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Sebastian Bernhardt (Schwäbisch Gmünd)

sogar, von Tyll beleidigt zuwerden. So heißt es, »der König hatte für einenMo-

ment überlegt, ob er sich das bieten lassen durfte, aber dafür waren Narren

schließlich da, so gehörte es sich, wenn man König war. Die Welt behandelte

einen mit Respekt, aber dieser eine durfte alles sagen.« (T, 278)

Kennzeichnend für die karnevaleske Literatur der Renaissance ist laut

Bachtin das Groteske, von Ambivalenzen Getragene, das die bestehenden

Normen nicht einhält. Eine Poetik der stetig sich selbst inszenierenden

Ambivalenzen liegt auch in Tyll vor: Rickes ordnet den Roman in den Kontext

einer »Ungewissheitspoetik«5 ein und Schulte Eickkholt sowie Schwengel

betonen, es liege eine Erzeugung von Inkonsistenzen auf der Heterodiegese

vor, die zum Teil sogar selbstreflexiv in den Roman eingeflochten werde.6

Der Roman ist also vor dem Hintergrund seines eigenen Spiels mit Wirklich-

keitsbrüchen zu lesen. Durchgehend ist unklar, wer die fast unverbundenen

Episoden eigentlich erzählt, welcher narrative Rahmen sie zusammenhält.

Fast scheint es wie ein groteskes Schelmenstück, das immer wieder damit

spielt, die logisch-rationale Ordnung unserer Zeit zu durchbrechen. Dabei

nimmt der Roman Tyll insofern eine Meta-Perspektive ein, als hier schon

dem Grundsetting nach ein zusätzliches Spiel mit historischen Verwebun-

gen erfolgt, wenn beispielsweise die Figur des Till Eulenspiegel aus der

Renaissance in die Frühe Neuzeit versetzt wird. Insofern wird im Roman ein

stetiger Schwebezustand zwischen Illusion und Realität inszeniert, wie es

für die groteske Schreibweise typisch war und ist.7 Das Groteske bezieht sich

in Tyll auch auf das Körperbild.

Im Rahmen dieses Beitrags soll es darum gehen, diese groteske Zeich-

nung des Körpers, seiner Öffnung und auch der Übertritte des Körperlichen

vor demHintergrund der Frage darzustellen, inwiefern es sich hierbei um ei-

ne Reminiszenz an das Groteske der Renaissanceliteratur im Sinne Bachtins

handelt.

5 Vgl. J. Rickes: Ungewissheitspoetik, S. 73.

6 Vgl. S. Schulte Eickholt/A. Schwengel: Unzuverlässiges Erzählen, S. 78.

7 Vgl. G. Reske: Groteske, S. 297.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Grotesker Körper revisited? 193

2. Entindividualisierung des Körperbildes

Bachtin betont, der »individuelle ausdrucksvolle Körper«8 sei typisch für den

zeitgenössischenKörperkanon.Die Grundlage dieses individualisierten Spre-

chens über den Körper liege in der Annahme einer geschlossenen Oberfläche

des Körpers, die nach außen streng abgegrenzt sei.9 Diese Diskursivierung

des Körpers als geschlossene Entität weicht stark von der Diskursivierung in

der Groteske der Renaissance ab. So betont Bachtin: »Im Grunde gibt es, in

einem extremen Verständnis des grotesken Motivs, keinen individuellen Kör-

per.«10 Diese Entindividualisierung des Körpers fällt auch in Tyll auf: Schon

in der ersten Episode »Schuhe« wird der berühmte Narr nicht individuell be-

schrieben. Es heißt einfach, dass alle ihn als den berühmten Spaßmacher er-

kannt haben, ohne dass auch nur einMerkmal seines Gesichts dargestellt oder

seine Mimik beschrieben würde. Insofern erscheint Tyll in seiner Physiogno-

mie von vornherein als entindividualisiert. Mehrfach stellt sich die Frage, ob

der Tyll, der den Menschen begegnet, wirklich immer derselbe ist. Beispiels-

weise meint Karl von Doder, der Mann, der sich in einer späteren Episode als

Tyll ausgibt, sei nicht sicher der Tyll, den Doder einige Jahre zuvor gesehen

hatte (T, 210).

Bachtin betont, der groteske Körper sei »nie fertig und abgeschlossen,

er ist immer im Entstehen begriffen und erzeugt selbst stets einen weiteren

Körper.«11 Daraus folgt für Bachtin auch ein spezifischer Umgang mit dem

Tod. So betont er, es werde »im grotesken Körper durch den Tod nichts We-

sentliches beendet«.12 Symptomatisch dafür ist eine Szene in Tyll, in der Graf

Wolkenstein Tylls Erschießung beiwohnt. Tyll fällt zu Boden, wobei er die Ar-

me nach außen streckt, und liegt kurz darauf in einer Pfütze von Blut, das aus

seinem Hemd herausläuft (T, 222). In weiterer Ausdeutung der dieser Szene

eingeschriebenen Kreuzigungsmetaphorik steht Tyll aber kurz darauf wieder

auf, hat zwar noch Blut auf seinem Hemd, ist aber nicht mehr verwundet

(T, 223). Insofern folgt aus der Erschießung nicht der Tod, wobei sogar die

Verwundung verschwindet, was darauf hindeutet, dass aus dem tödlich ver-

wundeten Körper nun ein neuer Körper entstanden ist.

8 M. Bachtin: Rabelais und seine Welt, S. 361; Herv. i.O.

9 Vgl. ebd.

10 Ebd., S. 359.

11 Ebd., S. 358.

12 Ebd., S. 363.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Sebastian Bernhardt (Schwäbisch Gmünd)

DasWeiterleben trotzmindestens angedeutetemTod zieht sich durch den

gesamten Roman: Der Roman ist nämlich gegliedert in Episoden, in denen

jeweils aus der Sicht einer historischen oder alltäglichen Figur oder Grup-

pe von Figuren bestimmte Ereignisse dargestellt werden, wobei die Episoden

fast alle damit enden, dass die jeweils handlungstragenden Figuren sterben.

Noch in der letzten Episode stirbt am Ende die Königin Elisabeth Stuart und

wünscht sich nur einen friedlichen Tod, woraufhin Tyll entgegnet, noch bes-

ser als friedlich zu sterben sei: »Nicht sterben, kleine Liz. Das ist viel besser«

(T, 473). Er stellt sich mit seinem Sprechakt über die Königin und impliziert,

dass es sich bei seiner Anpreisung der Mortalitätsverweigerung um eine Tri-

vialität handele. Zwar gibt es keine rationale Erklärung dafür,warumTyll wei-

terleben kann, doch fest steht, dass er in der Tat durch den Roman als Figur

entworfen wird, die sich einfach aus der Handlung zurückzieht, wenn tödli-

che Gefahr droht.

Am Ende der Episode »Im Schacht« (Handlungszeit ca. 3 Jahre vor Ende

des Krieges, also ca. 1645) wird das besonders deutlich. Tyll ist mit anderen

Mineuren während einer verheerenden Schlacht in einem eingestürzten

Schacht verschüttet. Mit der Zeit erweist sich die Lage als ausweglos, die

anderen Mineure sterben. Auch sein letzter noch lebender Gefährte sieht

irgendwann ein, dass es kein Entrinnen gibt. In dieser Szene betont Tyll

schlicht und ergreifend, er werde nicht sterben und es heißt: »Ein Stein fällt

ihm auf die Schulter, mehr Blut läuft über seine Wange. Wieder kracht es,

wieder fallen Steine. ›Ich sterbe auch nicht morgen und an keinem anderen

Tag. Ich will nicht! Ich mach’s nicht, hörst du?‹« (T, 424) In diesem Falle wird

deutlich, dass Tyll trotz körperlicher Verletzung sicher sein kann, weiterzule-

ben. Da er in dieser Szene zuvor sogar schon als Gerippe beschrieben wurde,

deutet das darauf hin, dass er erneut einen weiteren Körper hervorbringen

oder zumindest eine neue Haut überstülpen kann, um weiterzuleben. Wie

im Sinne Bachtins für die Groteske typisch ist auch Tylls Körper nie fertig

und abgeschlossen, sondern erzeugt selbst stets einen neuen Körper.13 Aller-

dings übernimmt der Roman das groteske Körperbild nicht unhinterfragt.

So wird angedeutet, dass es sich womöglich um Illusionen und geschickte

Tricks der Figur Tyll handele, durch die der Eindruck der Neuerzeugung

des Körpers oder des Überdauerns des Lebens entstünde. Allerdings werden

diese Erklärungsangebote ihrerseits im Roman selbst auch wieder in Zweifel

13 Vgl. ebd., S. 358.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Grotesker Körper revisited? 195

gezogen, wodurch auch in Bezug auf den grotesken Körper eine mimetische

Unentscheidbarkeit vorliegt.

Im Folgenden wird zunächst herausgearbeitet, dass der Roman den gro-

tesken Körper in den Kontext der gauklerischen Inszenierung stellt und in der

Folge dargestellt, wie in der Textlogik doch wieder angezweifelt wird, dass es

sich um Inszenierungen handelt.

3. Groteskes Körperbild als Inszenierungsstrategie?

Schon beim ersten Auftritt der Figur desNarren Tyll in einemnicht näher cha-

rakterisierten Dorf beschreibt die Erzählinstanz – es handelt es dabei um das

kollektive Wir einer Gemeinschaft von Dorfbewohnerinnen und -bewohnern,

die später auch Tylls Streich mit den festgebundenen rechten Schuhen auf-

sitzt – die Tanzkünste und Akrobatik des Narren und seiner Begleiterin mit

den folgenden Worten: »[W]enn man ihnen zusah, war es einem, als hät-

te ein Menschenkörper keine Schwere und als wäre das Leben nicht traurig

und hart.« (T, 13) Aus diesem Zitat geht zweierlei hervor: Erstens wird durch

die Kommentierung der Erzählinstanz nahegelegt, dass der Narr eine Insze-

nierung vollführt, die die als normal angenommenen Eigenschaften der Kör-

perlichkeit überwindet. Die Schwere des Körpers wird in dem oben zitierten

Satz zweitens als eine Allegorie des Lebens lesbar: Durch die Überwindung

der physikalischen Schwere des Körpers wird eine Semiotik aufgerufen, der

zufolge auch die Schwere des irdischen Daseins sich für Tyll als überwind-

bar darstellt. Dass Tyll später auf einem zwischen dem Kirchturm und einer

Fahnenstange gespannten Seil balancieren kann und dessen Schwingungen

durch seine Hüftbewegungen ausgleicht (T, 13), wird durch die Umstehenden

als eine Erfahrung von Leichtigkeit und Freiheit empfunden. Die Überwin-

dung der üblichen Grenzen des Körpers erscheint in diesem Falle geradezu

als eine Machtdemonstration, da Tyll durch seine Akrobatik vorführt, dass er

»wirklich tut, was er will, und nichts glaubt und keinem gehorcht« (T, 20) und

sich damit den eigentlich unhintergehbaren Naturgesetzen widersetzt.

Allerdings stellt sich in der Beschreibung heraus, dass die Gemeinschaft

der Dorfbewohnerinnen undDorfbewohner schließlich doch zu der Einschät-

zung gelangt, dass Tyll eine Illusion erzeugt. Als Tyll nämlich einmal sehr hoch

springt und eine kleine Ausgleichsbewegung machen muss, um sein Gleich-

gewicht zu finden, heißt es, dass dies die Dorfbewohnerinnen und -bewohner

daran erinnert habe, »dass auch er Gewicht hatte und nicht fliegen konnte.«

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Sebastian Bernhardt (Schwäbisch Gmünd)

(T, 21) Tatsächlich bietet der RomanHinweise darauf, dass Tylls Auftritt ledig-

lich eine Inszenierung darstellt.

In der Episode »Herr der Luft« wird nämlich dargestellt, wie der noch

junge Tyll hart trainiert, um die Illusion der Schwerelosigkeit erzeugen zu

können. In erlebter Rede heißt es: »Man kann auf einem Seil nicht gehen. Das

ist offensichtlich. Menschenfüße sind nicht gemacht dafür. Warum es über-

haupt probieren?« (T, 33) Aus der Sicht des jungen Tyll wird also reflektiert,

dass die Grenzen des Körpers erreicht sind, wenn es um das Balancieren auf

dem Seil geht. Allerdings gelingt es ihm, durch regelmäßiges Training doch

eine Möglichkeit zu finden, die Grenzen der körperlichen Physik außer Kraft

zu setzen:

Allmählich begriff er, wie man es machen kann. Seine Knie verstehen, die

Schultern halten sich anders. Man muss dem Schwanken nachgeben, muss

weichwerden in Knien undHüften,muss demSturz einen Schritt zuvorkom-

men. Die Schwere greift nach einem, aber schon ist man weiter. Seiltanz:

dem Fallen davonlaufen. (T, 34)

Tyll übt sich also darin, seinen Körper dahingehend zu trainieren, dass er die

als eigentlich physikalisch gesetzten Grenzen der Körperlichkeit überwinden

kann.

Insofern bietet der Roman an dieser Stelle ein Erklärungsmodell für die

grotesk scheinenden Körpereigenschaften Tylls: Es handelt sich schlicht und

ergreifend um geschickt erzeugte Illusionen, die den Eindruck erwecken,

dass sein Körper entgrenzt sei oder zumindest die Grenzen des eigentlich

Möglichen überschreiten könne. Fraglich ist allerdings, ob dieses Erklärungs-

angebot sich im Roman als gesetzt durchhalten lässt. Im Folgenden werde

ich herausarbeiten, dass im Roman durchaus Hinweise auf ein groteskes

Körperbild gegeben sind, das definitiv nicht auf einer Inszenierung beruht.

4. Trennung von Ich und Körper?

In der Episode »Herr der Luft« wird aus Tylls Sicht beschrieben, wie er in To-

desangst Schreie ausstößt, die er zunächst nicht hört, wobei er sich selbst

darüber wundert, die ausgestoßenen Schreie nicht wahrzunehmen (T, 44).

Nachdem er nämlich einem Knecht seines Vaters einen Streich gespielt hat,

wirft dieser ihn voller Wut vor einem Mühlrad in den Fluss. Während er ins

Wasser fällt, erscheint Tyll die Zeit als zerdehnt, er reflektiert sogar zunächst,

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Grotesker Körper revisited? 197

ob er vielleicht nie im Wasser aufschlagen werde, bis er dann doch ins kalte

Nass eintaucht und sich hier zunächst sicher ist, dem Tod nicht entrinnen

zu können. Zu seinem eigenen Erstaunen überlebt er doch, wobei es dann

heißt: »Und da weiß er plötzlich, daß er heute nicht sterben wird […]. Wäh-

rend er aufsteigt, sieht er kurz ein bleiches Gesicht, die Augen groß und leer,

der Mund offen, es leuchtet schwach in der Wasserdunkelheit, wahrschein-

lich der Geist von einem Kind, das irgendwann weniger Glück hatte als er.«

(T, 46) In dieser Szene ist fraglich, ob es sich um eine Leiche handelt, die Tyll

im Wasser sieht, oder ob hier nicht doch Tylls Tod, seine Ablösung von Seele

und Körper beschrieben wird, heißt es doch in der Folge, er fühle sich nun un-

sagbar leicht (T, 48). Insofern stellt sich die Frage, ob er sich nun, auch wenn

der Erzähltext hier und im Folgenden gelegentlich etwas anderes expliziert,

seines Körpers entledigt hat. Auch andere sterbende Figuren empfinden sich

nach ihrem Tod als leicht und sinken nicht einmal mehr im Schnee ein, was

in der Logik des Textes dafür spräche, dass Tyll in seiner Kindheit bereits

gestorben wäre und seitdem immer wieder einen neuen Körper als Gewand

hervorbringe. Insofern wäre aber die Erklärung widerlegt, dass Tyll die Illu-

sion erzeuge, sich der Grenzen seines Körpers zu entledigen.

Die Frage wäre dann aber generell, welcher Zusammenhang zwischen

Körper und Ich anzunehmen wäre. In Tyll fällt auf, dass beispielsweise auch

in Bezug auf andere Figuren die Rede davon ist, der Körper müsse dem Ich

gehorchen. So heißt es hier im Text in der Episode »Zusmarshausen« aus der

Sicht der Grafen von Wolkenstein: »Seine Beine gehorchten ihm, nur seine

rechte Hand spürte er nicht. Als er sie vor die Augen hielt, merkte er, dass ein

Finger fehlte. Er zählte nach. Tatsächlich, vier Finger, etwas stimmte nicht,

einer fehlte, es sollten fünf sein, es waren vier« (T, 220). Der eigene Körper

erscheint hier als gar nicht dem Ich zugeordnet, wenn er rein durch äu-

ßerlich sinnlicheWahrnehmung phänomenologisch betrachtet werdenmuss.

Die Beschreibung der Sicht des Grafen vonWolkenstein impliziert ein Bild des

Zusammenwirkens, bei dem gleichermaßen der Körper vom Geist und vom

Menschsein getrennt wäre.Die Verbindung vonGeist undMaterie beschäftig-

te die Philosophie des Geistes in der Aufklärung. Beispielsweise sah sich Des-

cartes vor dem Problem, »res extensa« und »res cogitans« einerseits getrennt

zu betrachten, dann aber doch ein Zusammenwirken annehmen zumüssen.14

Merleau-Ponty fasst in seinem phänomenologischen Essay Das Auge und der

14 Vgl. R. Descartes: Meditationen.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Sebastian Bernhardt (Schwäbisch Gmünd)

Geist (1961) zusammen, ein Körper, der sich selbst nicht fühlte, sei kein Kör-

per des Menschen. Er betont: »Ein menschlicher Leib ist vorhanden, wenn es

zwischen Sehendem und Sichtbarem, zwischen Berührendem und Berühr-

tem, zwischen dem einen Auge und dem anderen, zwischen einer Hand und

der anderen zu einer Art Überkreuzung kommt«.15 Diese Art der Überkreu-

zung scheint hier (noch) nicht vorhanden zu sein. Dass der eigene Körper

nicht als Teil des Ich wahrgenommen wird, sondern gleichermaßen von au-

ßen erst phänomenologisch erfasst werden muss, erzeugt im konkreten Falle

Komik inmitten der grauenvollen Schlacht, die dem Grafen von Wolkenstein

selbst die Sprache verschlägt. Darüber hinaus birgt diese Art der Trennung

des Ich vom Körper gerade die Möglichkeit, den Körper als äußere und repro-

duzierbare Hülle diskursivierbar zu machen.

Im Folgenden wird zu betrachten sein, in welchem Verhältnis Innen und

Außen des eigenen Körpers innerhalb der groteskenWelt von Tyll ausgestaltet

werden.

5. Die Trennung von Innen und Außen

Benthien betont, die Haut sei in der Breite erst seit dem 20. Jahrhundert mit

zunehmender medizinischer Durchdringung in Kunst und Wissenschaft als

Grenzfläche zwischen Innen und Außen und gleichermaßen als Außengrenze

des eigenen Ich diskursiviert worden.16 Auch Bachtin führt aus, dass die Vor-

stellung einer nach außen abgegrenzten Körpermasse, deren Öffnungen ins

Körperinnere allesamt geschlossen seien, erst ein Ausdruck des neuen Kör-

perkanons sei.17 Eine Dekonstruktion dieses neuzeitlichen Körperkanons er-

folgt in der Episode »Im Schacht«: Tyll befindet sich mit einigen Mineuren in

einem stockdunklen, eingestürzten Schacht. In der absoluten Dunkelheit ist

nicht nur der Sehsinn ausgeschaltet, sondern auch der Tastsinn. Tyll merkt

beispielsweise nicht, dass er auf einem anderen Mineur liegt, hat also kein

Gespür für die äußeren Grenzen seines Körpers.

Benthien arbeitet heraus, dass in der gegenwärtigen Diskursivierung

schon in der embryonalen Ich-Bildung die Grenzen des eigenen Ich vor allem

15 M. Merleau-Ponty: Das Auge und der Geist, S. 281.

16 Vgl. C. Benthien: Haut, S. 12f.

17 Vgl. M. Bachtin: Rabelais und seine Welt, S. 361.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Grotesker Körper revisited? 199

über die Grenzen des eigenen Körpers wahrgenommen werden.18 So könne

der Säugling, der noch über keinen Sehsinn verfüge, über seine Haut spüren,

wo er beginne und ende, und daher seine äußeren Grenzen wahrnehmen.19

Genau das scheint bei Tyll im Schacht nicht zu funktionieren, denn Tyll ist

sich selbst nicht einmal mehr sicher, ob er eigentlich noch am Leben ist und

kann auch zunächst nicht sein Körper-Ich wahrnehmen.

Die Aufhebung der Grenze von Innen und Außen geht so weit, dass nicht

einmal mehr das Bewusstsein individuell begrenzt bleibt. Beispielsweise kön-

nen sich in der Dunkelheit im Schacht auch die Gedanken in den falschen

Kopf verirren: »Es sieht nicht danach aus, als würden sie hier rauskommen.

›Es sieht nicht danach aus, als würdenwir hier herauskommen‹, sagt derMat-

thias. Dabei ist das wohl Tyll gewesen, das waren seine Gedanken, die sich in

der Dunkelheit in den Kopf vom Matthias verirrt haben, aber vielleicht war

es auch umgekehrt, wer weiß das schon.« (T, 406) Die mangelnden äußeren

Körpergrenzen werden so weit getrieben, dass selbst die Gedanken nicht bei

den einzelnen Figuren bleiben. Insofern liegt hier eine Reminiszenz an die

Groteske der Renaissance vor, die Bachtin beschreibt: »Grundlage aller gro-

tesken Motive ist eine besondere Vorstellung vom Körperganzen und den Grenzen

dieses Ganzen.«20 Die Oberfläche des Körpers erscheint nicht als Abschluss

und Begrenzung des Körpers und grenzt den Körper nicht von einem ande-

ren Körper ab. Im dunklen Schacht scheint sich eine Art kollektiver Materie

zu bilden, wenn letztlich die Grenzen verschwimmen und nicht einmal die

Erzählinstanz noch eine klare Trennung vornehmen kann.

Es stellt sich die Frage, was im Inneren des Körpers anzutreffen wäre. Im-

mer wieder bietet der Roman Hinweise darauf, dass die Existenz einer Seele

angenommen werde. So bezweifelt Tyll beispielsweise, dass die Seele eines

Menschen aus dem engen Schacht in Brünn herausgelangen könne, und die

Mineure stellen sich die Seele eines Verstorbenen materiell vor: »Eine Weile

schweigen sie beklommen, weil alle daran denken, dass die Seele vom Kurt

noch hier sein könnte, kalt und glitschig undwahrscheinlichwütend.« (T, 400)

Insofern liegt hier ein Bild des Körpers und der Seele vor, das sich mit gängi-

gen Betrachtungsweisen nicht recht zusammenbringen lässt. So arbeitet Ben-

thien heraus, dass in klassischen Betrachtungen auch in der Bibel beispiels-

18 Vgl. C. Benthien: Haut, S. 12.

19 Vgl. ebd.

20 M. Bachtin: Rabelais und seine Welt, S. 357; Herv. i.O.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Sebastian Bernhardt (Schwäbisch Gmünd)

weise von einem »Leibkleid, als das von Gott gegebene Gewand der Seele«21

die Rede sei. Wenn auch die Seele ein materielles Gefängnis darstellt, in dem

sich das Ich befindet, stellt sich die Frage, welches Körperbild hier vorliegt.

Fast erinnert es an das Bild einer Matroschka-Figur, wenn verborgen im Kör-

per ein weiterer Körper liegen soll, die Seele, in der sich wiederum das nicht

näher definierte Ich befände.

In der Episode »Könige im Winter« wird das diskursivierte Bild des nach

Außen begrenzten Körpers gleichsam auf einer Meta-Ebene durch die Kö-

nigin Elisabeth reflektiert, wenn sie betont, dass die Undurchsichtigkeit des

Körpers aus ihrer Sicht widernatürlich sei. Sie betont, dass dasTheater im ei-

gentlichen Sinne erst einen natürlichen Blick auf den Menschen ermögliche:

»Auf der Bühne waren die Menschen sie selbst, ganz wahr, ganz durchsich-

tig.« (T, 231) Schauspielern bedeute gerade, Emotionen durch Gestikulatio-

nen und Artikulationen nach außen zu tragen und nicht zu verbergen. Inso-

fern wäre Schauspielern als eineMöglichkeit anzusehen, das Innere des Men-

schen, seine Emotionen, transparent zu machen. Für die Königin erscheint

es als künstlich, wenn Menschen im gesellschaftlichen Umgang miteinander

versuchen, den Zugang zu ihrem Inneren zu verwehren.

Im Folgenden werde ich darstellen, dass in der Logik der erzählten

Welt ein Körperbild vorliegt, das schon deutlich verschlossener ist als das

von Bachtin skizzierte groteske Bild der Renaissance, wobei es doch noch

einige interessante Körperöffnungen gibt, die den Blick in den Körper hinein

ermöglichen.

6. Die Augen als Öffnung und das Schließen der Augen

Bachtin hält fest, dass die Augen in der grotesken Körperkonzeption keine

Rolle spielen.22 Da die Augen nämlich für Individualität stünden und einen

symbolischen Zugriff auf das innere Leben eines Menschen ausmachen, seien

Augen unter normalen Umständen für das Groteske irrelevant.23 Allerdings

stellen die Augen in Tyll doch ein immer wieder aufgegriffenes Motiv dar.24

21 Vgl. C. Benthien: Haut, S. 33.

22 Vgl. M. Bachtin: Rabelais und seine Welt, S. 358.

23 Vgl. ebd.

24 Vgl. zur Stellung des Auges als Körpergrenzort den Beitrag von T.A. Kunz in diesem

Band.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Grotesker Körper revisited? 201

So werden beispielsweise Tylls Augen aus der Sicht des Winterkönigs Fried-

rich V. folgendermaßen beschrieben: »Ganz blau waren Tylls Augen. Sehr hell

waren sie, fast wässrig, sie schienen schwach aus sich heraus zu leuchten,

und in der Mitte des Augapfels war ein Loch. Dahinter war – ja was? Dahin-

ter war Tyll. Dahinter war die Seele des Narren, das, was er war.« (T, 288) In

dieser Beschreibung wird deutlich, dass die Augen zwar nicht physisch, aber

zumindest im übertragenen Sinne dadurch hervorspringen, dass sie unge-

wöhnlich aussehen und einen Schein aussenden. Weitaus erstaunlicher ist

allerdings die Beschreibung der Pupille, die in der Tat das Sehloch des Au-

ges bildet. Im Falle des Narren handelt es sich aber nicht nur um ein Loch,

durch das Licht ins Auge dringt. Vielmehr handelt es sich um eine Körperöff-

nung, die einen Blick ins Innere Tylls, in seine Seele, bietet. Bachtin betont,

dass die künstlerische Logik des grotesken Motivs die geschlossene Oberflä-

che des Körpers ignoriere und stattdessen die Auswölbungen und Öffnungen

fokussiere.25 Insofern erklärt sich die Fokussierung des Auges in Tyll daraus,

dass es als Körperöffnung betrachtet wird, die die äußerliche Körperfassade

durchdringbar macht.

Das Auge scheint in diesem Falle also eine Möglichkeit zu bieten, die

Grenze zwischen dem Körper und einem anderen Körper zu überwinden. In

der weiteren Beschreibung in dieser Episode stellt sich heraus, dass der Kö-

nig nicht nur durch die Öffnung von Tylls Auge in dessen Inneres schauen

kann, sondern umgekehrt Tyll auch in das Innere des Königs schaut (T, 288).

Ein Schließen dieser Körperöffnung ist aber möglich: So entschließt der Kö-

nig sich, Tyll nicht weiter in sein Inneres vordingen zu lassen, indem er die

Augenlider schließt.

Allerdings setzt eine erfolgreiche Schließung des Auges voraus, dass die

Haut auch wirklich intransparent bleibt. Das funktioniert in Tyll aber nicht

immer. Beispielsweise heißt es in einer Szene, in der der Winterkönig kurz

vor seinem Tod beschrieben wird: »Ärgerlich schloss er die Augen. Zu seiner

Überraschung änderte das gar nichts: Er sah den Narren immer noch, und

er sah auch den Schnee.« (T, 320) Hier versagt die Haut ihre sonst auch im

Roman definitiv begrenzende Funktion (T, 63f.) und erscheint als transparent.

Es gelingt ihm nicht, durch das Schließen der Augen auch tatsächlich eine

Schließung seines Sinnesorgans zu erreichen, er ist weiterhin den äußeren

Eindrücken ausgesetzt, kann sich nicht von seiner Umgebung abgrenzen.

25 Vgl. M. Bachtin: Rabelais und seine Welt, S. 359.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Sebastian Bernhardt (Schwäbisch Gmünd)

An anderer Stelle versucht Tyll selbst, durch das Auge eines Esels in dessen

Seele zu gelangen: »Er sieht ihm ins rechte Auge. Wie eine Glaskugel liegt es

in seiner Höhle, dunkel, wässrig und leer. Es blinzelt nicht, es zuckt bloß ein

wenig, als er es mit dem Finger berührt.« (T, 58) Das Auge des Esels erscheint

in diesem Falle doch als eine Begrenzung von Innen und Außen. Es gelingt

Tyll nicht, zur Eselseele vorzudringen. Allerdings erscheint an dieser Stelle

das tierische Auge künstlich, wenn es als Glaskugel beschrieben wird, die eine

Körperöffnung verschließt. Insofern erscheint der Esel in diesem Moment

als ein klar nach außen begrenzter Körper, er erscheint zu diesem Zeitpunkt

nicht als grotesk. Tyll hingegen strebt danach, einen Zugang zum Inneren

des Esels zu erlangen. Er kann aber erst in das Innere des Esels eindringen,

nachdem dessen Körper auf im Roman ungeklärte Art und Weise zerstückelt

wurde.26

7. Ausblick

Das Körperbild in Tyll ist in vielerlei Hinsicht in der Traditionslinie des Gro-

tesken anzusiedeln. Wie ich dargelegt habe, spielt der Roman mit dem gro-

tesken Schwebezustand zwischen Realität und Illusion auch in Bezug auf die

Körperbilder und gestaltet damit ein Körperbild, das gerade nicht das Indivi-

duelle fokussiert, sondern den Körper als einen sich selbst reproduzierenden

gestaltet. Fraglich bleibt, ob dieses groteske Körperbild womöglich einfach

einer Inszenierungs- und Täuschungsstrategie des Romans entspringt.27

Anders als in der grotesken Körperkonzeption der Renaissance werden

im Roman keine Blicke auf die inneren Organe ermöglicht. Auch die Fokus-

sierung des Dramas des Leibes bleibt aus. Zwar wird beschrieben, dass es in

einem Lager im Krieg nach Kot, Geschwüren, Schweiß und Krankheiten stin-

ke, doch bleiben die Vorgänge der Verdauung unbeschrieben (T, 254). Ebenso

wird weder die Nahrungsaufnahme noch der Koitus oder das Heranwachsen

eines Wesens im Mutterleib expliziert, vielmehr werden diese Schilderungen

26 Vgl. zumKonnex von Zerstückeln und Erkennen die Beiträge von I.Meinen und I. Nover

in diesem Band.

27 Vgl. J. Rickes: Ungewissheitspoetik; vgl. S. Schulte Eickholt/A. Schwengel: Unzuverläs-

siges Erzählen.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Grotesker Körper revisited? 203

im Text geradezu auffällig ausgeblendet.28 Eine Reminiszenz an das grotes-

ke Körperbild liegt aber insofern vor, als der Körper des Narren sich stets neu

selbst produziert und auch durch den Tod nicht getilgt wird. Im Roman Tyll

liegt ein Spiel mit grotesken Körperbeschreibungen vor, bei dem die Grenzen

zwischen Innen und Außen teilweise aufgehoben werden. An anderen Stel-

len hingegen erscheint der Körper doch als glatte und nicht durchdringliche

Oberfläche. Insofern liegt, wie die literaturwissenschaftlichen Auseinander-

setzungen mit der Unzuverlässigkeit und der Unsicherheitspoetik schon na-

helegen, ein stetiges Spiel mit Vertrautem und Verfremdetem vor, mit der

Aufhebung der logischen Ordnung im Akt der Darstellung. Beim Versuch,

das Körperbild im Roman begreifbar zu machen, sind die Literaturwissen-

schaftlerinnen und Literaturwissenschaftler somit in einer ähnlich grotesken

Lage wie der Scharfrichter, der an Tylls Vater verzweifelt: »Ein Scharfrichter

weiß Zungen zu lösen, aber was tut er mit einem, der redet und redet und

dem es nicht das Geringste ausmacht, sich selbst zu widersprechen, als hätte

Aristoteles nichts über Logik verfasst?« (T, 129)

Literatur

Bachtin, Michail: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur,

München: Hanser 1969.

Ders.: Rabelais und seineWelt. Volkskunst als Gegenkultur, 7. Aufl., Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1965/2018.

Benthien, Claudia: Haut. Literaturgeschichte – Körperbilder – Grenzdiskur-

se, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1999.

Cheie, Laura: »Daniel Kehlmanns Tyll oder die Zeit der Narren«, in: Temes-

warer Beiträge zur Germanistik 15 (2018), S. 179-196.

Descartes, René: Meditationen über die erste Philosophie, übers. u. hg. v.

Christian Wohlers, Hamburg: Meiner 1641/2009.

Kehlmann, Daniel: Tyll, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2017.

Merleau-Ponty, Maurice: Das Auge und der Geist. Philosophische Essays,

hg. v. Christian Bermes, Hamburg: Meiner 1961/2003.

28 So wird etwa eine Hochzeitsnacht beschrieben, in der der Mann sich so unbeholfen

anstellt, dass die Frau nicht mehr bereit zum Koitus ist, aber kurz darauf beschrieben,

dass es bald doch klappte, ein Kind zu zeugen (T, 254f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Sebastian Bernhardt (Schwäbisch Gmünd)

Reske, Gisela: »Groteske«, in: Dieter Burdorf/Christoph Fasbender/Burkhard

Moennighoff (Hg.), Metzler Lexikon Literatur. Begriffe und Definitionen,

3., völlig neu bearb. Aufl., Berlin/Heidelberg: Springer 1984/2007, S. 296-

297.

Rickes, Joachim: »Der Esel ist nicht der Esel. Zu Daniel Kehlmanns Ungewiss-

heitspoetik in ›Tyll‹«, in: Sprachkunst. Beiträge zur Literaturwissenschaft

49 (2019), S. 73-86.

Schulte Eikholt, Swen/Schwengel, Andreas: »Unzuverlässiges Erzählen in der

Heterodiegese in Daniel Kehlmanns historischem Roman ›Tyll‹«, in: Zeit-

schrift für Germanistik 31 (2021), S. 69-85.

Wunderlich, Werner: »Einleitung«, in: Ders. (Hg.), Eulenspiegel-Interpreta-

tionen. Der Schalk im Spiegel der Forschung 1807-1977, München: Fink

1979, S. 7-14.

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011 - am 13.02.2026, 13:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456804-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

