Welt als Spielraum des Politischen

Annette Hilt

Der Mensch als »das einzige Wesen im Universum, das durch das
Schicksal der endlichen Freiheit bestimmt ist, hat als Wesensfolge der
Freiheit das SelbstbewufStsein, die Sprache, das Seinsverstehen — und
die seltsame Fahigkeit, zu produzieren [...] In dieser Kraft aber ist er
nicht blof8 der Demiurg einer vermenschlichten Umwelt, [...] er ist
auch Hervorbringer der gesellschaftlichen Form seines irdischen Le-
bens, ist der Demiurg der sittlichen Welt.« (Fink 1979, 10) Als offenes,
nicht festgestelltes Wesen hat der Mensch nicht allein die Freiheit, du-
Bere Schranken seiner Wahrnehmung, der Natur, seiner Umwelt zu
uiberschreiten, sondern auch und gerade die positive Freiheit, aus
Schranken Grenzen werden zu lassen, um seiner Freiheit eine Form
zu geben: eine Form als Ordnung, in der sich seine endliche Freiheit
manifestiert.

Nicht durch Allmacht — durch den Geist, also Selbstbewusstsein,
Sprache oder durch das Verstindnis vom >ungewordenen, unzerstor-
baren und unerschiitterlichen Seing, der die an Leiblichkeit gebundene
Existenz zu transzendieren scheint —, sondern gerade in der Gebunden-
heit an die Welt, die er >herstelltc und der er Wirklichkeit gibt, gewinnt
der Mensch die Freiheit, die endlich und offen-gestaltbar zugleich ist.

Als demiurgische Produktion, die nicht nachschafft, sondern
selbst erst — in der Sitte — die Form ihrer Werke als Form menschlicher
Gemeinschaft erfindet, hat diese Selbstherstellung des Menschen eine
Tiefenschicht, die meist hinter den Werken ihres Schopfertums, hinter
vordergriindigen Einzelgestalten von Staatsgriindern, Religionsstif-
tern und philosophischen Theoretikern verborgen bleibt.

Ihre Verborgenheit ist grundlegender Art, tritt sie doch nicht in
Worten und Taten Einzelner zutage, die in ihrer Individuiertheit na-
mentlich genannt werden kionnen, sondern beruht gerade auf der ge-
meinsamen Suche nach der Gestalt der Coexistenz. Dieser vor- bzw.
asubjektive Untergrund des Schopferischen, der als >Nullpunkt< des

267

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

Schépfertums diesem entzogen bleibt, wird zum Skandalon des Traums
von der Planbarkeit der Natur, der Lebenswelt und der Gesellschaft.

Finks These von der neuzeitlichen Einsicht in die Notwendigkeit,
die Gestaltung unserer Gemeinschaft als ein freies Werk anzunehmen,
fithrt ihn von der Analyse des >technischen Konnens«< des homo faber
zu dem uneingeldsten Anspruch an die Politik, nicht nur als Produzen-
tin von Ideologien der Gesellschaftsbildung Formen vorzugeben, son-
dern ein ihr eigenes Feld wiederzugewinnen: »das verborgene Sinnfun-
dament fiir alles Machen« (Fink 1974, 36); diesem Sinnfundament, das
heifst den gemeinsamen Bedingungen der Produktion, soll sie Raum
geben.

Das technische Kénnen ist in der gesellschaftlichen, d.h. politi-
schen Situation gegriindet (vgl. ebd. 83), fiir die es nicht nur erst einen
Begriff — was das politische Tun des Menschen eigentlich sei —, sondern
auch mogliche Strukturen gelebter politischer Praxis, des gemein-
samen Teilens einer zu gestaltenden Welt und des Zuteilens von und
der Verstandigung tiber Moglichkeiten zu finden gilt.

Politik, die in der Verstindigung tiber ihre weltbildende Form
ihren Spielraum gewinnt, verbindet sich mit der Philosophie als Frage
nach der Weltlichkeit des Menschen, wie sie Fink in seiner kosmologi-
schen Anthropologie ausgelotet hat. Finks >Ontologie der Gemein-
schaftc zeichnet die in der Coexistenz sich konstituierende Welt darin
aus, dass sie sich nicht nur in der faktischen Wirklichkeit erschopft,
sondern ihren lebendigen Sinn vor allem iiber einen Modus der Mog-
lichkeit erhilt: und zwar in Erfahrung und Realisierung einer Gemein-
schaft mit anderen.

Finks Anspruch, iiber die untergriindigen Strukturen der Grund-
phanomene des menschlichen Daseins einen Begriff des Politischen zu
finden, das sich in der Auseinandersetzung mit der geschichtlichen Si-
tuation der technischen Herstellbarkeit der menschlichen Welt als eine
eigene weltkonstituierende Instanz erkennt, soll im Folgenden in
einem ersten Schritt nachgegangen werden: iiber Finks Analyse des
technischen Zeitalters im Traktat iiber die Gewalt des Menschen, in
dem dieser Anspruch an die Politik skizziert wird, und iiber Finks Ent-
wurf der padagogischen Aufgabe des Staates, in der politische Stiftung
und Gestaltung einer Ordnung des gemeinsamen Lebenssinnes kon-
kretisiert werden.

Beide Ansitze bleiben Denkwege, bleiben auf der Suche, geben
aber in ihrem aporetischen Charakter auch vielerlei Ansatzpunkte,

268

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

mit Fink neue Wege einzuschlagen. Dies soll in einem zweiten Weg-
schritt iiber das Grundphanomen des Spiels versucht werden, denn die
Erfahrung der Grundlosigkeit von Welt vollzieht sich paradigmatisch
im Grundphénomen Spiel, dessen konstitutive Unwirklichkeit Mog-
lichkeits- und Freiheitscharakter des menschlichen Daseins freilegt.

Verbunden mit dem Spiel ist auch Finks Auseinandersetzung mit
dem Ideal: das »Welt-Ideal« (Fink 1978, 179) zeigt sich als Leerstelle in
der Maf3losigkeit des Menschen gegeniiber der Herstellung von Welt,
die nicht mehr von einer »stindigen« Ordnung der Ideen, des Gottes
oder der Weltvernunft eingehegt wird. Es ist das Spiel als »Bewegungs-
figur des Ideals« (Sepp 2005, 193), das den Menschen in der Welt, die er
bildet, Stand gewinnen ldsst: Doch welche Bedeutung haben das Spiel,
seine Freiheit und sein Spielraum fiir die explizit politische Coexistenz
und ihren Spielraum der Freiheit?

In Finks »politischem Vermichtnis« (Biemel), dem Traktat iiber
die Gewalt des Menschen, bleibt Fink der Macht des Spiels gegeniiber
skeptisch; vielmehr scheint es hier das Grundphédnomen der Herrschaft
zu sein, das fiir die Verstindigung tiber das neuzeitliche Weltverhiltnis
des Menschen, der nicht nur seine Lebensbedingungen, sondern auch
sich selbst, seine soziale Verfasstheit produziert, das Maf8 gibt.!

Letztlich wird es fiir Fink die produzierende Freiheit, nicht die
Spielfreiheit, sein, in der er die Bewegung des politischen Miteinander-
handelns und der Stabilisierung der fragilen menschlichen Angelegen-
heiten sieht: »Produktion« wird hier gleichsam zum operativen Begriff«
fiir Freiheit und die coexistenziell verfasste Welt.

Die Entwicklung des Produktionsbegriffes im Traktat ist proble-
matisch, was in einem dritten Schritt iiber eine Kritik der Finkschen
Methodik bei der Bestimmung des Politischen deutlich wird: Es ist wo-
moglich nicht die »harte Sphire der Macht« (ebd., 145), die tiber und
sogar gegen die schopferische Spielwelt des Imaginiren spricht, son-
dern es sind letztlich Akzentuierungen Finks selbst, die ihn hier in die
Aporie fiihren, sich letztlich einer >operativen Begrifflichkeit< der Mo-
derne — der Produktion und des Herstellens — anheimzugeben.

Welche Maoglichkeiten der Finksche Spielbegriff, einer gemein-
samen Welt Raum zu geben und Zeit zu lassen, birgt — Moglichkeiten,

1 So heifit es hier: »Politik iiberhaupt ist die Festsetzung menschlicher Verhiltnisse in
der Dimension der Macht« (Fink 1979, 144; Hervorhebung A. H.), und die »sozialen
Institutionen [sind] fixierte Machtverhiltnisse« (ebd. 180).

269

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

die es fiir den Spielraum des Politischen erst wieder freizulegen gilt? —,
soll schliefllich im Dialog mit einer anderen Denkerin der Welt und der
Freiheit, Hannah Arendt fiir eine mogliche Fortsetzung des Finkschen
Denkweges angedacht werden: auf dem Weg zu einem Raum gemein-
samer Lebenswelt, die weder die vorsubjektive der Grundphénomene
Liebe und Tod noch die individualisierende von Arbeit (Technik) und
Herrschaft ist, sondern in einem ganz eigenen Vollzugs- und Refle-
xionscharakter einen Erfahrungs- und Handlungsraum stiftet.

I.  Philosophie als »soziale Aktion«: Finks Frage nach dem
Spielraum des Politischen

Fink stellt sich zu Beginn seines Traktats iiber die Gewalt des Men-
schen die Aufgabe, »in die Dimension einer philosophierenden Lebens-
verstandigung einzuleiten« (Fink 1979, 7), und zwar ausgehend von
einer Diagnose unserer Zeit und einem Entwurf, inwiefern gerade aus
der Krise hier und heute sowohl Impuls als auch Bewusstsein fiir eine
gemeinsame gesellschaftliche Aktion erwachsen kénnten.3

Diese Frage des Philosophen nach der >sozialen Aktion¢, mit der
Fink seine Sozialphilosophie auf das Politische zuspitzt, entwickelt ein
utopisches Potenzial, die neuzeitliche Erfahrung von Macht wie zu-
gleich Ohnmacht der Freiheit zu einem tieferen Verstindnis mensch-
licher Coexistenz in einer miteinander geteilten Ordnung zu fiihren.
Erst aus einem solchen Verstindnis heraus kann eine Neuverstindi-
gung iiber eine »Umgestaltung der Sozialverhiltnisse« (ebd. 86), iiber
den >Spielraum des Politischen< moglich werden.

Finks Analyse der entgrenzten Dynamik menschlicher Produkti-
on erschopft sich nicht in Kulturkritik; vielmehr geht es ihm darum,
die Krise der »Reflexionsstufe der menschlichen Freiheit« (ebd. 9) zu
benennen, die gerade konstitutiv werden kann fiir eine Selbstverstin-
digung menschlicher Coexistenz.

Dabei kommt der Philosophie, selbst Teil dieser Situation und
ihrer Geschichtlichkeit, die Aufgabe der gesellschaftlichen Aktion zu,
um eine Offentlichkeit fiir die Verstindigung dariiber, wie wir den-

2 Wie Fink dies mit seiner pidagogischen Beratungsgemeinschaft selbst getan hat.
3 Siehe den programmatischen Titel des ersten Kapitels: »Diagnose unserer Zeit — Phi-
losophie und gesellschaftliche Aktion«.

270

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

kend, sprechend und handelnd unsere Selbstherstellung vollziehen, zu
schaffen (vgl. ebd. 17): Diese Offentlichkeit, diesen Spielraum einer
»schopferischen Bewegung des Seinsverstehens« in der Radikalisie-
rung des Alltiglichen (ebd. 21), nicht nur anzudeuten, sondern auch
in Institutionen unseres Zusammenlebens zu verankern und ihr Macht
zu verleihen, ist jedoch Aufgabe der Politik.

Anders als in den Grundphinomenen des menschlichen Daseins
spricht Fink in seinen politischen Denkansitzen nicht nur von >For-
menc< oder >Gestalten der Existenz¢, sondern von Institutionen, die ein-
gebettet sind in die staatliche Organisation einer Gemeinschaft, eines
Volkes. Diese Institutionen, deren »Wesen« es zu bestimmen gilt, un-
terscheiden sich von den Formen des Zusammenlebens in einem »frei-
en, ausgesparten Raum der Geselligkeit« (Fink 1978, 249); sie stehen
gegen die »Entleerung institutionell verankerter Lebensformen zu blo-
Ben Konventionen, die Verkehrung der Offentlichkeit in die fliichtige
Zeitweiligkeit der momentanen Mode« (ebd.).

Der Staat ist das die Institutionen Umfassende, der »Ort aller
Institutionen«, nicht nur eine neben anderen (vgl. ebd. 251). Der
>Wesensbegriff« vom Staat skizziert zugleich auch seine Aufgabe: »Der
Staat ist als die ausdriickliche Selbstformung eines Volkes die Er-
ziehung im Grofen.« (Ebd. 269)

Damit erinnert der Staat bei Fink fast an eine Art >kosmischen
Kollektivsubjekts¢,* ist nicht nur »eine besondere Ausprigung des Of-
fentlichen, sondern [...] eine geistige Durchdringung des ganzen
menschlichen Daseins, und zwar der privaten Sphire ebensogut wie
der gesellig-6ffentlichen.« (Fink 1978, 280), worin der Mensch seiner
konstitutiven Not, sich Form geben zu miissen, begegnet und diese Not
praktisch wendet.

Institutionen haben nicht den Status eines Grundphinomens, das
die >vermittelte Unmittelbarkeit« (Plessner) menschlichen Daseins zum
Ausdruck bringt, sondern bekommen ihre Bedeutung erst mit einer
bestimmten historischen Sinngestalt menschlichen Daseins: Dieser in-
stitutionelle Aspekt ist nur eine »dufSerliche Art des Hinblicks« auf
unsere coexistenzielle soziale Verfasstheit, »ohne die tieferen Sinn-

+ Vgl. zu diesem Begriff: »Das wahre Subjekt des menschlichen Daseins ist nicht der
>Einzelnes, nicht das jemeinige Ich, sondern immer schon die Gesellschaft. Es ist schwer,
dieses kollektive Daseinssubjekt zu erkennen und angemessen zu bestimmen.« (Fink
1974, 55; Hervorhebung A. H.)

271

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

beziige, welche den Menschen hineinstellen in den Kosmos«. Die Ver-
bindung der politischen Sinnstiftung mit dem existenziellen Grund der
Coexistenz und dem darin verborgenen Sinn muss erst realisiert wer-
den, ansonsten sind die »Institutionen blinde, kontingente Fakten, viel
zufalliger noch als irgendwelche Tatsachen der Natur« (Fink 1987,
26).5

Fink geht Charakter und Gestalt dieses Wandels, der die Selbst-
und Seinsauslegung des Menschen trigt, im Traktat weiter nach: und
zwar in einer Mischung von Genealogie und Phinomenologie der
menschlichen Selbstauslegung, um in der Abarbeitung des operativen
Hintergrunds der Leitbegriffe dieser Selbstauslegung »andere Metho-
den, andere erschlieflende Zuginge« (ebd. 10) dazu zu finden.

Hier beschreibt er Strukturgesetze der unendlich gewordenen Be-
wegung des menschlichen Schépfertums oder besser: des Produzierens,
das nun nicht mehr mimetische Nachahmung ist, sondern als pro-du-
cere einen >inventorischen Charakter< hat, insofern es seine Werke als
etwas schlichtweg Neues in die Welt hinausfiihrt. Die subjektiv ge-
schaffenen und in menschlicher Herstellung realisierten Entwiirfe der
Welt haben keinen ihnen dufleren unabhingigen und damit auch kei-
nen letzthin notwendigen Maf3stab: Welt, wie wir sie erfahren, mag als
produzierte zwar ex post gesetzesformig berechenbar sein, doch ohne
einen von der konstruierenden und planenden Subjektivitit unabhan-
gigen Maf3stab, auf den diese sich selbst noch stiitzen konnte.

Sozialgefiige und ihre Sinnordnung werden jedoch nicht nur her-
gestellt, sondern gestiftet, und so kann und darf die Produktion des
Sozialen nicht vom Modell der Herstellung kiinstlicher Gegenstinde
her verstanden werden: Geht es doch um die Herstellung der Bedin-
gungen der Produktion, der Bedingungen menschlicher Freiheit (vgl.
ebd. 30): Vor dieser Problematik versagt die traditionelle Ontologie, in
deren Denk- und Begriffskategorien — der Mimesis eines Ideals — sich
die Produktion trotz des Misstrauens in das Stiandige, Ewige, Vorgege-
bene immer noch verstiandigt — und missversteht. Die Politik wurzelt in

5 Anders als bei Arnold Gehlen, der iiber den Institutionenbegriff seine philosophische
Anthropologie mit der Politik enggefiihrt hat. Hier ist die institutionale Gliederung der
menschlichen Gemeinschaft grundlegend fiir menschliche Handlungsfreiheit, und sie
ist gebunden an den Handlungszwang des menschlichen Mingelwesens: Wirklich ist
nicht die Welt, sondern die aus der existenziellen Not >herausgeziichtetec Ordnung der
Subjektivitdt, die sich in den Institutionen verfestigt und die menschlichen Mingel
kompensiert. Vgl. Gehlen 1974, 37.

272

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

der Technik und der Gestaltung unserer sozialen Welt durch planende
Umsetzung von vorgegebenen Weltbildern, statt sich als Politik in der
Frage zu griinden, woher diese Weltbilder ihre Macht erst erhalten.

An dieser Stelle ist der Unterschied des Entwurfs der >inventori-
schen Vernunft« (Fink 1966/1967) von der nihilistischen Pathologie der
Ideologie zu betonen, um Finks Ansatz von einem in der Subjektivitit
verankerten willenstheoretischen Dezisionismus zu unterscheiden:
Ideologie als planende Umsetzung von Weltbildern ist »eine verkiirzte
Lebensstellungnahme angesichts der fast undurchsichtig gewordenen
Komplexitit des modernen Lebens mit seiner immensen Lebensriis-
tung, sie erlaubt die Bildung einer politischen Kampfgemeinschaft im
Ringen um das kiinftige Wesen der menschlichen Gesellschaft. [...]
Eine Ideologie ist politisches Instrument, die Wahrheitsfrage stellt sich
erst fiir die dahinter liegende und zumeist verdeckte politische Philo-
sophie.« (Fink 1974, 35)

Die Ideologie ist »Freiheit zur Unfreiheit« eines sich selbst setzen-
den Willens (vgl. Biemel 1996), der durch das von ihm Hervorgebrach-
te — durch das als Natur- oder Geschichtsnotwendigkeit legitimierte
Ordnungsgefiige, das er gesetzt hat — selbst zum Objekt gemacht wird.
Die Ideologie stellt die Freiheit des Menschen in eine >wiederher-
gestellte Ordnung<: wiederhergestellt als die >wahre Entsprechung:
menschlicher Existenz gegeniiber Gesetzen, die der Freiheit entzogen
sind. Doch darin verkennt sie gerade den produktiven Charakter der
Freiheit.

Freiheit griindet sich und stiftet erst darin eine ihr gemifie Ord-
nung, dass der Mensch als das Maf3 aller Dinge nicht nur Dinge pro-
duziert, sondern Maf3stibe, um die Welt und sich selbst zu entwerfen,
zu produzieren und umzugestalten; sie griindet sich jedoch nicht darin,
dass der Mensch tiberall dem von sich Entworfenen und Produzierten
sbegegnet¢, nicht darin, dass er, um dieser Selbstbegegnung zu ent-
gehen, weil darin >nichts Neues< zu >entdecken« sei, ohne Maf3, Ziel
und Sinn Bestehendes vernichtet.

Dieser Zirkel der sentfesselten Produktion« in einem sich perpetu-
ierenden Zerstoren und Neuentwerfen verdndert das Wesen der Be-
gegnung von Mensch und Welt: Die produzierte Welt gewinnt mehr
und mehr solipsistische Ziige der Selbstherstellung; Welt 16st sich auf
in eine unaufhérliche Bewegung der Herstellung, verliert ihre erschei-
nungshafte Vielfalt an das hergestellte Selbige oder an das unbestimm-
te und grenzenlose Nichts der Materie neuer Produktion.

273

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

Der auf sich selbst gestellte Mensch der Produktion ist begeg-
nungsarm: Das ist die Kehrseite seines freiheitlichen Kénnens, die
ihm Méglichkeiten einer positiven Freiheit, das Kénnen nicht nur an
einem Maf3stab prospektiver Wirklichkeit zu messen, sondern den Sta-
tus von Moglichkeit mit seinem ganzen Konfliktpotenzial selbst zu
fassen, verstellt.

Eine andere Erfahrung und Bestimmung von Moglichkeit zielt auf
die »Befreiung der Freiheit« (ebd. 44), von der Fink als Aufgabe des
Menschen, der sein Wesen ganz in sein Schopfertum setzt, spricht: die
»schopferische Hervorbringung von Lebenszielen« als Herstellung
eines MafSstabes, der nicht gefunden, sondern erfunden wird (ebd.
147). Und dies wire eine genuine Aufgabe des Politischen, Form und
Ordnung der coexistenziellen Welt zu stiften und zu gestalten.

Eine Andeutung der Form dieser Befreiung liegt m.E. im Spiel
und in der Bewegung, in der sich die Idealgebung vollzieht und Gestalt
gewinnt: Hier geschieht eine Verwandlung unserer Existenz (vgl. Fink
1978, 94) dadurch, dass wir einen gemeinsamen Lebensstil bilden und
an ihm in unserem Handeln kontinuierlich mitwirken (vgl. ebd.
107£.),¢ darin einem Ideal fiir das weltoffene Wesen Mensch entspre-
chend.

Das Ideal ist »eine ein ganzes Menschentum, ein Volk, eine Kultur
umgreifende Interpretation der menschlichen Gliickseligkeit« (ebd.
111); dies jedoch nicht verstanden als fest- und hergestellte Ordnung,
sondern als eine Praxis des kontinuierlichen gemeinsamen Fragens,
was denn das Ideal selbst sei, das uns die Aufgabe des rechten Handelns
um der Gliickseligkeit willen stellt.

So ist das Ideal gerade Ausdruck menschlicher Weltoffenheit, sei-
ner Nichtfestgestelltheit angesichts der Grund- und Ziellosigkeit der
Welt: »Wir kénnen nur deshalb >sinngebend« uns verhalten, weil wir
zuvor offen sind fiir das Ganze des Seins, weil wir uns aufhalten im
Spielraum einer universalen Sinndimension, aus der her jegliches Ding
seine Bedeutung gewinnt.« (Ebd. 158) — Dieser Raum ist die Welt, in
der wir uns bewegen.

Mit dem Menschen als Weltverhiltnis, als Verhiltnis »zu jenem
>Grenzenlosenc [...], welches begrenzend ist, welches die Dinge ein-
rdumt und verzeitigt, jeglichem Ort und Weile zumif3t, allem Seienden
Raum gibt und Zeit lif8t« (ebd. 140), sind wir bei der kosmologischen

¢ Die im Eingangszitat genannte >Sittex.

274

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

Ausrichtung von Finks Ansatz angelangt: Hier 6ffnet sich ein Spiel-
raum, der sich nicht iiber die Faktizitit fester Gebilde des objektivierten
Menschseins 6ffnet, sondern iiber ein Geschehen, das sich erst im Le-
bensvollzug — und das heifSt im Begegnen und Handeln mit anderen —

bildet.

Il.  Spiel als Weltsymbol und Finks Probleme mit dem Spielraum
des Politischen

In Spiel als Weltsymbol verkniipft Fink die kosmische Dimension des
Weltsymbols mit der menschlichen Dimension des Spiels, das seiner-
seits den Menschen als ein Verhiltnis — zur Welt, zu sich selbst, zu den
anderen und zu dem Spielverhiltnis selbst — symbolisiert. Die Grund-
losigkeit und Unendlichkeit des Weltverhiltnisses, das in keinem fes-
ten archimedischen Punkt Stand nehmen kann, von dem her die Welt
im Ganzen und als Einheit fassbar werden konnte, scheinen auf im
Spiel — und in ihrem Gefolge auch Zweck-, Wert- und Planlosigkeit
der Welt: »Die Sinnlosigkeit der Welt scheint in die binnenweltliche
Sphire menschlicher Sinnhaftigkeit so zuriick, daf3 der Mensch inner-
halb seines zweckhaft bestimmten Tuns sozusagen eine Freistitte aus-
spart, worin ein Handeln ohne weitertreibendes und es auf den
menschlichen Endzweck hin entwerfendes Handlungsmotiv moglich
wird.« (Fink 1960, 239) Die grundsitzliche Ausrichtung der mensch-
lichen Existenz auf Ziele, die der Welt eine perspektivische Einheit ge-
ben, wird hier sozusagen aus- oder zumindest abgeblendet, der Mensch
wird gleichsam von seiner Aufgabe entlastet.

Doch andererseits muss — weil »die >Grundlosigkeit< des Spiels
mitten unter den zweckhaften, sinnvollen, wertbestimmten und plan-
vollen Handlungen des Menschen sich ansiedelt [...] es erstens >Zwe-
cke¢, >Sinn¢, >Wert<und >Planc in sich bergen, und kann zweitens nur im
Medium des >Scheins< Gleichnis des Kosmos sein« (ebd.). — Das Spiel
ist nicht >blofler Schein« oder Fiktion an Stelle der abgeblendeten Wirk-
lichkeit.

Die Spielwirklichkeit gewinnt sich als Spielraum immer in Abset-
zung zu etwas, was das Spiel nicht, nicht mehr oder noch nicht ist,
wortiber es in der Bewegung seiner eigenen Realitdt mitkonstitutiert
wird: So schwingt dieses >Nichts< irrealer bzw. méglicher Sinn- und
Zweckhaftigkeit implizite im Spiel mit — in Entstehen und Vergehen

275

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

als Los der Sterblichen beim Vollzug des Kultspiels, in dem Umgang
mit der Unverfiigbarkeit letzter Ziele unseres Existenzentwurfes beim
Mitvollzug des tragischen Spiels, in der imaginierten Wirklichkeit des
Kinderspiels, die jedoch stets um ihren Spielcharakter weifs.

Wir gewinnen im Spiel eine andere und sich weitende Perspektive
auf Zweck, Sinn, Wert und Plan menschlichen und gemeinsamen Da-
seins: Bereits in dem einfachen Rollenwechsel, den man vollzieht,
wenn man sich in einem Gesprich von einem Partner zum anderen
wendet und sich aufeinander einldsst, wenn man die Stimmung des
anderen nicht nur >von auflen¢, sondern im Versuch des Ein- und Mit-
fithlens zu verstehen sucht, um ihm darin Solidaritit oder auch Ableh-
nung zu zeigen — wie im Erwidern eines Lichelns des anderen oder in
einer >Theatralik des Zorns:.

Das das >Menschenspiel« umfassende >Spiel der Welt« symbolisiert
sich in unserer Erfahrung der Ambivalenz der metaphysischen Diffe-
renz zwischen Sein und Erscheinen, Realitdt und Irrealitit, Wirklich-
keit und Moglichkeit, die gerade in ihrer Ambivalenz nicht mehr in
einer stabilen ontologischen Kategorienlehre aufgefangen werden
kann.

Der Fluchtpunkt einer Ordnung bleibt notwendig leer, und diese
Leerstelle ist gerade die Welt als Spiel- und als Erscheinungsraum, in
dem auch das Erscheinen erst erspielt, sowohl strukturell als auch
exemplarisch gefasst werden muss. So entsteht Wirklichkeit tiber die
Kontingenz einer spielerischen Moglichkeit.

Diese Wirklichkeit wird jedoch nicht allein im Modus der Vorstel-
lung, die die Realitidt des Scheins vermittelt, gewonnen, sondern iiber
die dem Spiel eigene Reflexivitit selbst: in dem Spielvollzug, in seiner
Anverwandlung von Praktiken und ihren Regeln, als Verkehrung der
Ordnung von Zeit und Raum, als Gespiir fiir Moglichkeiten, als Ur-
teilskraft gegeniiber dem Moglichen (vgl. Fink 1960, 105).

Vor allem zeigt sich dies im darstellenden und sich selbst in sei-
nem Ernst bezeugenden Moment des Spiels und seiner Charaktere zu
den anderen Mitspielern. Gerade im Spiel bildet und konkretisiert sich
Welt iiber das gemeinsame Verfolgen von Zielen, die jedoch nicht nur
theoretisch in den Blick genommen werden, sondern erst in der Inten-
sitdt des Spiels ihre Gestalt gewinnen. Das Spiel ist nicht Instrument
fiir das Erreichen von Zielen — vielmehr wiirde es gerade durch diesen
instrumentellen Charakter gewaltsam werden (s. dazu unten Ab-
schnitt IV).

276

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

Stattdessen ist es Medium, in dem sich mdégliche Ziele konkreti-
sieren: Im Spiel 6ffnet sich ein Raum verschiedenster und vor allem
intersubjektiver Perspektiven; dies sind Perspektiven einer schopferi-
schen Freiheit, eines schopferischen Verhaltens, »in welchem der spie-
lende Mensch sich verwandelt. Er geht in eine >Rolle< ein, er spielt diese
Rolle im Spielzusammenhang, in welchem auch die anderen Rollen der
Mitspieler auftreten. Man agiert gemeinsam, verhalt sich nach einer
Spielregel, bewegt sich in der gleichen, gemeinsamen Spielwelt« (Fink
1974, 143).

Doch nicht nur tiber dieses Handeln mit anderen bestimmt Fink
die schopferische Freiheit des Spiels, sondern eben auch unter dem
Zeichen des Herstellens, und zwar dort im Traktat, wo das Spiel auf
seine Bedeutung fiir die Sphére der Macht untersucht wird: Spielfrei-
heit »kann als ein Herstellen, ein Hervorbringen begriffen werden, das
nicht auf eine >Endformc« aus ist und mit der Herstellung der Endform
das Herstellen abstellt, sondern das zwar eine vollige Gesamtverfas-
sung der menschlichen Dinge zuwege bringt, aber auch wieder zerbre-
chen und zerstoren kann, um neuen Sinnentwiirfen des Daseins Platz
zu schaffen« (ebd. 132). Hier zeigt sich Finks Verstindnis von der
Spielfreiheit als »schopferische[m] Quellgrund der menschlichen Sozi-
alverhiltnisse, als [der] eigentlich produktive[n] Macht des Sinnent-
wurfes der Rangordnungen, der Werte, der Kasten und Klassen« (ebd.
133).

Ein solches gemeinsames Erproben von Regeln und Regelgebung
in einem Horizont des Spiels ldsst sich bei Fink weniger im Traktat als
in seinen pddagogischen Schriften zur >Lebenslehre« iiber die Bera-
tungsgemeinschaft und die in ihr angelegte Praxis der »aktiven Passivi-
tat, der eingestandenen Ratlosigkeit weiter konkretisieren.

In ihnen setzt Fink das Spiel nicht dem sozialen Schopfertum ent-
gegen wie im Traktat, wo er die Frage stellt: »Gleicht ein >Gesell-
schaftssystem¢, wenn wir es nicht auf eine objektive Entsprechung zu
einem an sich bestehenden Maf3stab hin beurteilen, sondern es als ein
zeitweiliges, der Schaffenslust des Daseins entsprossenen Gebilde neh-
men, am Ende nicht einem Spielzusammenhang, einer Spielwelt, wo-
rein sich die Glieder dieser Gesellschaft teilen?« (ebd. 143; Hervor-
hebung A. H.) — nur, um sie dann zu verneinen.

Anders verhilt er sich zu dem spielerischen Zug der Beratungs-
gemeinschaft: Beratung ist nicht nur beratschlagende, iiberlegend-pla-
nende Kommunikation iiber Méglichkeiten, die schon vorliegen, so

277

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

dass es nur noch darum geht, Wahlmoglichkeiten zu umgrenzen; viel-
mehr entwickelt sie gerade Moglichkeiten erst aus einer bestimmten
Situation und Initiative, die der menschlichen Endlichkeit — nicht als
malum metaphysicum, sondern als Konstitutivum menschlicher Frei-
heit in ihrer Fehlbarkeit und schlief3lich Verletzlichkeit — geschuldet ist.

Beratung zielt auf einen gemeinsamen Sinn, der einen Weltgrund
fiir menschliches Handeln entstehen ldsst und darin seine >Objektivi-
tit, seine gemeinsame Wirklichkeit erhilt. Dieser Sinn ist nicht ein-
fach gegeben, er verbirgt sich auch nicht nur, um in einer theoretischen
Epoché, einer methodischen Abstraktion gefunden zu werden: Er ist
nicht theoretisch an die Situation herangetragen, ist aber auch nicht
die situative phronesis des Aristotelischen politischen Praktikers;” viel-
mehr wird er in der Verbindung von Aktivitit und Passivitit gefunden:
in Fragen und Antworten, in der Verdeutlichung der vergessenen, ver-
dringten und unerfiillten Erfahrungen, in Vorschlagen und Rat (vgl.
Fink 1970, 187).

In dieser coexistenziellen Struktur der Beratung und gemein-
samer Erfahrung bildet sich Welt in ihrer intersubjektiven Struktur,
die sie von dem Schein einer subjektiven Innenwelt unterscheidet.
Man ist der gemeinsamen Beratungssituation verpflichtet, verpflichtet
vor allem der eigenen Rolle den anderen gegeniiber. Die Rollen beru-
hen weder auf Konvention noch auf einer spielerischen Ubereinkunft,
sondern auf der existenziellen Erfahrung, dass die Bithne des Spiels nur
einen Boden hat, wenn wir von dem gemeinsamen Handeln mit ande-
ren getragen werden: Im Miteinander-Teilen von Welt wird das Spiel
zur weiterfithrenden Verstindnisbahn.

Nicht Autonomie, nicht Vernunft oder Willkiirfreiheit sind Quel-
len menschlichen Schépfertums, sondern die Endlichkeit und Not: Die
Freiheit hat einen passiven oder einen pathischen Grund, wie es Fink in
kritischer Auseinandersetzung mit Husserls Konstitutionstherorie
entwickelt, in der es gerade keinen weltlichen Raum des Konstituierens
eines endlichen Selbst gibt. Vielmehr ist fiir Fink das Selbst immer
schon von der Sphire der Coexistenz, in der es leiblich und geschicht-
lich situiert ist, umgriffen und gehalten. Dieses umgreifende Medium
ist die Welt in ihrer kosmischen Dimension: grund-, sinn- und ziellos.

Um jedoch dieses Spiel der Welt in die Binnenwelt hineinzuden-
ken, muss zugleich deren Struktur, muss unsere Auffassung des

7 Siehe dazu auch Fuflnote 11.

278

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

menschlichen Spiels anders gedacht werden: als eine asubjektive Di-
mension, »wodurch [das Menschenspiel] als abgeleitet vom Walten
der Welt her sich gibt« (Fink 1960, 240).

Diese kosmologische Dimension will Fink in seiner >sozialen An-
thropologie« bzw. in seiner >Ontologie des Sozialen« jedoch in ein Ver-
hiltnis zu der immanenten Spielerfahrung setzen, aus der Immanenz
der Binnenwelt transzendieren. — Und hier verliert sich wiederum der
Aspekt gemeinsamen Tun und Leidens, Handelns und Beratschlagens,
die das >soziale Spiel< konkretisiert hatten.

So ist das »Spiel der Welt niemandes Spiel, weil es erst darin Je-
mande, Personen, Menschen und Gétter gibt. [...] Alles Seiende ist
kosmisches Spielzeug, aber auch alle Spieler sind selber nur gespielt.
Die Erscheinung ist Maske, hinter der sniemands, hinter der nichts ist«
(ebd. 2411.). Man kénnte diese spekulative Wendung Finks eine >kos-
mische Epoché« nennen, die jedoch der Bestimmung des weltlichen
Spiels als gemeinsamer interpersonaler Praxis (vgl. Abschnitt IV) nicht
gentigend Aufmerksamkeit schenkt.

Ich denke, dass Fink diese Aufgabe, die intersubjektive Thematik
mit einer asubjektiven zu verbinden, vor zwei Probleme gestellt hat:
Zum einen ein Problem mit seiner Deutung des Nihilismus als Krise,
die zu Neuverstindigung und Neuorientierung gemeinsamer Existenz
fithren konnte, tatsichlich produktiv zu machen fiir eine Suche nach
Zielen und Ordnungen: produktiv zu machen fiir eine Welt, die sich
erst im gemeinsamen Fragen und Handeln gewinnen ldsst, und zwar in
der sozialen Aktion konkreter Personen, die sowohl individuell als
auch plural verfasst ist: Gerade dies geht in der Tendenz der asubjekti-
ven Perspektive zur Anonymitit leicht verloren.?

In Finks Ansatz, diese coexistenzielle Situiertheit in der Krise der
technischen Gegenwart, der sich endlos selbst produzierenden Gesell-
schaft so zu verankern, dass aus ihr der nihilistische, das menschliche
Maf3 erst schaffende Leitfaden der Produktion gewonnen wird, liegt
zwar ein Impuls, nicht nur die Produktion zu begleiten, sondern sie zu
gestalten, sie nicht nur Utopien und Ideologien zu iiberlassen. Doch
zugleich verengt seine Weise, sich metaphysikkritisch von einem
transzendenten Fixpunkt eines leitenden Ideals abzuriicken, dabei aber

§ Eine in der Sache liegende Gefahr und Problematik, die Fink selbst gesehen, beschrie-
ben und angesichts derer er auch zu kritischer und wiederholter Phinomenanalyse auf-
gefordert hat (vgl. Fink 1987, 81f.)

279

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

eine Ontologie der Binnenwelt um die Symbolik des kosmischen Welt-
spiels zu erginzen, die Perspektive auf die inventorische Vernunft, die
nach einem menschlichen Maf3 sucht: Das Nichts der kosmischen
Grund-, Sinn- und Ziellosigkeit auszuhalten, indem alle Maf3stibe ver-
abschiedet werden (vgl. Fink 1960, 242), ist nur der erste Schritt; die
Spielstruktur auch als eine positive, konkrete Ziele suchende und erfin-
dende auszudifferenzieren, miisste der zweite sein.

Das zweite Problem entsteht durch Finks Ansatz, einen Begriff des
Politischen zu gewinnen, indem er Politik in erster Linie von dem Be-
griff der Herrschaft her denkt: und zwar aus der kosmologischen Per-
spektive des grundlosen Kosmos, an dem der Ordnung stiftende Demi-
urg Maf$ nehmen soll. So bleibt das Politische abgeleitet, sein eigener
moglicher Spielraum des gemeinsamen Handelns und Stiftens von
Ordnung hat nur Phanomencharakter, ist eine bestimmte Erschei-
nungsform von Welt, wie wir sie uns festgesetzt< haben (s.0.), wird
jedoch nicht selbst als Welt-Raum der Phianomenalitit entworfen.

So riickt Fink im Traktat ab von der politischen Interpretation der
Freiheit als Spiel: »Das gewohnliche Spiel produziert, ist eine schopfe-
rische, produktive Leistung des Menschen — es produziert die >Spiel-
weltcin der eigenartigen Dimension des Imaginiren; die politische Pro-
duktion aber bringt Gebilde hervor in der harten Sphare der Macht.«
(Fink 1974, 145)

Es soll gerade nicht Spielfreiheit sein, sondern »Produktiong,
»handelnde, werk-titige Freiheit« (ebd. 187), die das Wagnis eingeht,
die fluktuierende Macht institutionell zu fixieren und zu stabilisieren
(ebd.), sie in der >aufSer-seelischen< Wirklichkeit (vgl. ebd. 144) zu rea-
lisieren.

Doch Fink verkennt eine entscheidende Dimension des Spiels: den
Ernst, seine ihm eigene Transparenz, Uberlegtheit und die Verpflich-
tung des Spiels auf eine tragfihige Spielwelt; erst dieser Ernst birgt
Maoglichkeiten, den Schein in Wirklichkeiten zu iiberfiihren (s. dazu
die folgenden Abschnitte III u. IV). Fiir Fink liegt gerade in der Selbst-
vergessenheit des Spiels die Gefahr, dass der Mensch in seiner eigenen
Selbstvergessenheit befangen bleibt, sich in der >harten Sphire der
Macht« in seiner Spielwelt instrumentalisieren ldsst im Horizont von
Spielregeln, durch die eine Elite den »schopferischen Spieltrieb der
Massen lenkt«, dabei aber nicht offen als »Gesetzgeber« auftritt (vgl.
ebd. 149).

Dies ist eine angemessene Beschreibung der Ideologisierungsten-

280

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

denz angesichts fehlender Ideale (s.0.), doch die trifft ebenso auf die
produktive Freiheit zu, wird sie nicht von dem gemeinsamen Handeln
und Beratschlagen einer Pluralitit getragen und wird sie nicht in einem
offentlichen Raum ausagiert, was nun im Folgenden auf seine Hinter-
griinde und Folgen hin untersucht werden soll.

lll. Produzierende Herrschaft, spielerische Macht — Kritik der
operativen Begrifflichkeit

Problematisch an dem Leitbild der Produktion ist die Bestimmung des
Politischen vor allem aus der Fixierung von Macht, ohne die Macht
selbst genauer von ihrem coexistenziellen Charakter her zu denken
und sie dann abzugrenzen von der der Herrschaft inhirenten totalisie-
renden Gewalt. Ein Grund dafiir liegt fiir mich im kosmologischen
Hintergrund von Finks >Ontologie der Gesellschaft¢,® wo »alles Han-
deln, wie Herrschaft und Unterordnung, je schon im Element einer
Sinnauslegung des ganzen Daseins sich hilt, d. h. im Element der Lehre
ist.« (Fink 1978, 41; Hervorhebung A. H.) — einer Totalisierungsten-
denz, die sich in dem Beharren auf >dem Ganzenc« zeigt.

sDas Ganzes, das in der nihilistischen Grundtendenz des Herstel-
lens eine Leerstelle bleibt, gewinnt gerade dann, wenn es sich als Rah-
men fiir Ordnungs- und Herrschaftsstrukturen versteht, totalitdren
Charakter: Auch hier miisste es seines Negativitdtscharakters einge-
denk bleiben als sendliches Ganzes< einer Pluralitit von Vielen, das
von den Menschen in ihrer coexistenziellen Offenheit geteilt wird.

Nur so bleibt diese Gestaltung als gemeinsame Aufgabe, die die
Welt der Coexistenz an den Menschen stellt, bestehen und wird nicht

9 Die m.E. keine »Gemeinschafts-Metaphysik« ist (vgl. Fink 1987, 173 und Holl 2006,
30), denn hier miisste gerade von der Moglichkeit des Uberstiegs des Raumes der Ge-
meinschaft zu einem U-topos, einem U-chronos die Rede sein, iiber die in gemeinsamen
Handlungspraxen Strukturen transzendiert und vor allem transformiert werden kén-
nen. Ontologisch oder auch kosmologisch mégen die Grundstrukturen bzw. -phénome-
ne durchaus sein, aber ihnen fehlt noch der Raum eines >Zwischen¢, das Raum bietet,
bestehende Zustinde zu wandeln: Dies wiire in einem Sinne gerade die politische Spha-
re, in denen die coexistenziellen Grundphinomene phéno-praktisch in ein Spiel kom-
men, sich also in einem gemeinsamen Handlungsraum von Strukturen des a- bzw. vor-
politischen Alltags reflexiv 16sen, um die Bewegung, in der sie sich konstituieren und
realisieren, in einer Handlungstransparenz und mit Urteilsvermdgen zu gestalten (s.u.,
Abschnitt IV).

281

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

zum epochalen Fatum eines produktiven und projektiven Lebensstils,
der seine Einheit und Ganzheit allein im Hervorbringen von Werken
sieht, nicht aber darin, diesen Werken auch einen Raum zu geben, in
denen sie sich zeigen und veridndern konnen.

Herrschaft beschriankt sich nicht nur darin, Giiter und Privilegien
auf- und zuzuteilen, sondern es geht mehr und mehr darum, wie die
Herrschaft sich in ihrer Ausgestaltung legitimiert; Herrschaft verwal-
tet nicht nur menschliche Endlichkeit als malum metaphysicum, das es
in einem mimetischen Akt auf ein festes Gesetz hin zu transzendieren
gilt, sondern Herrschaft wire zu verstehen als ein stindiger Umgang
mit der menschlichen Endlichkeit in deren Gestaltung. Der politische
Raum wire dann Erscheinungsraum von Macht und auch von Ohn-
macht der Herrschaftsgebilde.

Die aus Arbeit und Herstellen gewonnene Begrifflichkeit der Ge-
walt gegeniiber der ungestalteten Materie setzt Fink mit politischer
Gestaltungsmacht gleich — in einer kategorialen Vermischung, die pro-
blematisch ist. Unklar ist, wie und woher allein aus der produktiven
Gestaltgebung des Nichts sich ein nicht-gegenstandliches Maf3 in einer
Gestalt geben soll: »Vielleicht ist gar nicht so sehr entscheidend, wie
ein Staat regiert, verwaltet wird, wie er in Gewaltenteilung funktio-
niert, sondern wie er hervorgebracht wird, wie er hergestellt, wie er
produziert wird.« (Fink 1974, 154) — Bereits von der Diktion her ver-
engt dies Raum und Modus des Stiftens von Ordnung in gemeinsamer
Auseinandersetzung; in dem sanonymen Ganzen< des Produzierens
verlieren sich gerade diejenigen, die dies leisten sollen: die Menschen
in ihrer Individualitit einerseits und Pluralitit andererseits. !

Wissen um die >Machbarkeit« aller menschlichen Lebensverhalt-
nisse allein fithrt noch nicht zur Erfahrung des >Nichtmachbaren< wie
Liebe und Tod, Heimat, Weltsehnsucht, geschichtliches Schicksal, die
im Unterschied von Produktion (Arbeit) und Herrschaft der Herstel-
lung unverfiigbar bleiben und nicht-gesetzt sind: Wie weifl man in der
Machbarkeit auch darum, »was die unmachbaren Bedingungen des
menschlichen Machens sind« (Fink 1974, 98)?

Die Transformation einer asubjektiven und vorpolitischen Solida-
ritdt in einen Spielraum des Politischen, der eine institutionale Fassung
von Herrschaft iibersteigt, fehlt in Finks politischem Werk, so sehr

10 Vgl. dazu die Kritik des Finkschen Modells der personalen Selbstkonstitution bei
Franz 1999, 147 ff.

282

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

auch die Stofirichtung seines Fragens auf den Anspruch einer solidari-
schen Freiheit auf den Erscheinungsraum Welt hindringt.

Walter Biemel hat in seiner Lektiire des Traktats darauf hingewie-
sen, dass Fink sich gewissermaflen in einer Faszination von der >end-
losen Produktion¢, der Produzierbarkeit von allem, verliert (Biemel
1996, 90): »Herrschen ist aktuelle Staatsbildung, nicht ein Regiment
in einem fertigen Staate.« (Fink 1974, 187)

Doch wihrend der Bezug zum Nichts das Hauptmotiv fiir das
Konnensbewusstsein des Herstellens sein mag, verhilt es sich anders
mit Stiftung und Erhalt einer Gesellschaftsordnung, wo das Nichts
nicht mehr das alleinige entscheidende Moment sein kann, denn hier
gibt es einen »Unterschied zwischen schopferischen Phasen und Phasen
der Konsolidierung« (ebd.): In Letzteren liegt gerade die Aufgabe, ein
Maf3 fiir die MafSlosigkeit zu finden, und dies nicht allein der Herr-
schaft des Staates zu tiberlassen. Vielmehr gilt es, Strukturbeschrei-
bungen fiir ein Handeln zu gewinnen, das nicht nur revolutioniren
Charakter, sondern einen auch vermittelnden, verteilenden, ausglei-
chenden hat. Auch dies ist eine Aufgabe der Politik, die iiber die »Fest-
setzung menschlicher Verhiltnisse in der Dimension der Macht« (Fink,
1974, 144; Hervorhebung A. H.) hinausgeht, insofern es gerade die
»Dimension der Macht« ist, die die Politik gestalten muss.!!

Ein solches >Teilen-in-Welt« wie es Fink in Existenz und Coexis-
tenz nennt, liefe sich ebenfalls aus dem Spiel, das sich seinen Raum
und seine Struktur nicht nur tiber vertikale (Herrschafts)-Beziehungen
entwirft, sondern ihn sich durch vielfiltige laterale Beziehungen und
Begegnungen erspielt, gewinnen; und hier ist auch die Begrifflichkeit
eine andere.

Fink wihlt als Beispiele fiir den Teilungsvollzug symbolische
Handlungen wie das gemeinsame Mahl, in denen sich die coexistenziell
verfasste Existenzstruktur — die Sorge um die Endlichkeit und Schwi-
che, aber auch die Freude am Miteinandersein und am Wohlergehen —
kristallisiert und um die herum sich soziale Strukturen ausbilden kon-
nen. Hier wird nichts aufgeteilt, nichts verbraucht, sondern in der Tei-
lung entsteht ein gemeinsamer Raum, eine gemeinsame Situation, und

11 Spricht Fink von einer »praktischen Selbstverstindigung einer kollektiven Freiheit«
(Fink 1970, 213) nach dem Muster der Aristotelischen phronesis, so gibt er ihr jedoch
nur eine griindende Funktion fiir die Herstellung, ungeachtet der eindeutigen Aristote-
lischen Unterscheidung von phronesis und techne (vgl. dazu Vetter 2005, 375)

283

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @


https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

diese gewinnt Intensitit, Anspruch und Aufgabe, woraus sich erst An-
spriiche, Anteile und Verteilungsstrukturen manifestieren kénnen.

»Das >praktische Lebensfeld« ist kein in sich bruchlos geschlosse-
nes, kein endliches System von Verweisungen, in denen wir umgingig
leben, ist kein Gehéduse der Herstellung. »Es ist aufgerissen zuweilen,
dann ndmlich, wenn die nétigen Dinge aufdimmern in einer >unend-
lichen Bedeutung:, wenn sie als symbola sich erweisen.« (Fink 1987,
121)

Symbole sind endliche Dinge, die nicht von sich weg auf andere
Dinge hinverweisen, sondern »sie sind gerade in-sich-selbst-verwei-
send, sind symbola, weil sie als diese Bestimmte erscheinen, als ein
peras im apeiron« (ebd. 113). Hier wird ein Ganzes zuginglich tiber
die verschiedenen Perspektiven von Nihe und Distanz, die es bietet
und iiber die es Einzelne versammelt.

Anders als in der Bewegung der Produktion'? zeigt sich im Sym-
bolbegriff, der in Verbindung mit der spielerischen und sinn-invento-
rischen Bewegung steht, ein imaginativer Uberschuss an Deutungs-
gehalt, der jedoch erst in gemeinsamem Handeln aus >fiktiven Perspek-
tiven< der gemeinsamen Beratung, wie sie zuvor skizziert wurde, zu
einer geteilten Wirklichkeit gebracht werden kann.

So wird das Symbol zu einer Art Keimzelle fiir Aktionen in Rol-
len, in denen wir uns den anderen mitteilen, was nicht aus einer passi-
ven Ratlosigkeit bzw. aus einer an sich auch passiven Automation lee-
rer Betriebsamkeit allein entstehen kann, sondern erst dann, wenn eine
initiale Situation, in der ich mich in einer Begegnung mit anderen ent-
werfen muss, eigens wahrgenommen wird: Das erste Wort, davor noch
die erste Geste, in einer Gruppe von Versammelten, mit denen ein Ge-
sprich beginnt, eine mimisch-gestische Erwiderung (Grufs, resignati-
ves Schulterzucken) auf einen anderen: in all dem fokussiert sich unse-
re Begegnung und gewinnt einen Horizont fiir die Fortsetzung und
weitere Gestaltung dieser Begegnung.

Spiel in solchem Sinne ist nicht allein durch Unmittelbarkeit, rei-
ne Gegenwart und Aufgehen in der Situation gekennzeichnet, sondern
es hat in sich selbst einen reflexiven, sich brechenden Zug, einen eige-
nen Ernst, den Fink ausblendet. Denn es ist nicht nur das Stiften einer

2 Und in ihrem vage und allgemein gehaltenen Ziel des »wirklichen Gemeinschafts-
vollzugs der Werktitigkeit« (Fink 1974, 198, vgl. zu der Problematik dieses Begriffs
Biemel 1996, 103).

284

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

>Spielrealitit< und der Ausbruch aus der Alltagsrealitit, die das Spiel
kennzeichnen, sondern auch sein Vollzug selbst, in dem es sich iiber
Rollen und Praktiken strukturiert und sich in einer Ordnung erhiil,
die Treue zu den Regeln von den Teilnehmern fordert und sie darin
verbindet.

Unter diesem Gesichtspunkt steht das Spiel gar nicht im Gegen-
satz zur >Wirklichkeit, die Verbindlichkeit fordert. Vielmehr unter-
bricht das Spiel die endlose Dynamik des Produzierens und des auto-
matisierten Vollzugs des Alltags und kann diesen zu neuen >lebendigen
Gestalten< gemeinsamer Praxen umbilden: Das Spiel bricht ihn auf,
indem es zur sozialen Aktion wird, sich als Krisenerfahrung mit dem
fragenden Philosophieren, aber auch mit dem Impetus der Erziehung,
wie Fink ihn in der Beratungsgemeinschaft entwirft, verbindet.

Dies wiire ein impliziter Sinn des Traktats, der auf die Verflech-
tung der Grundphanomene, wie sie im Spiel sich realisieren kann, ver-
weist, der von Fink selbst jedoch zugunsten seines institutionell ge-
tragen Politikverstdndnisses nicht weiter vollzogen wird.

Gerade aber in dem Raum, der sich in der Interaktion bildet, ge-
winnt das Politische Struktur: und zwar iiber eine Freiheit, die nicht
nur eine des Hervorbringens von Sinn ist, sondern auch eine Freiheit
des gemeinsamen Teilens solcher Sinnentwiirfe sein kann, was nun
tiber den >Spielraum geteilter Macht« abschliefSend noch skizziert wer-
den soll.

IV. Geteilte Macht im Spielraum des Politischen

Als »Fenster zur Welt« ist das Spiel selbst eine Schwelle aus der Spiel-
immanenz heraus, und so erweitert es als produktives Verhalten und
Vermogen zum Imaginiren die Wirklichkeit: Seine Unwirklichkeit hat
einen wirklichkeitskonstitutiven Charakter, wie auch in jedem Vorstel-
len als >intentionalesc Moment des Vorstellens schon etwas Wirkliches
ist.

Im Spiel ist die Unwirklichkeit des Spielscheins Sinnmoment,
steht daher nicht in einem ausschlieSenden Gegensatz zur Wirklich-
keit. Daher ist das Spiel als Unterbrechung von Lebensvollziigen keine
Insel oder Oase als geschichtsloser Raum (Fink 1960, 79), es wiederholt
nicht nur »verlorene Moglichkeiten« (ebd.), sondern verbindet sich mit
der Wirklichkeit, entwirft sie, bringt neue Moglichkeiten hervor. Hier

285

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

wird aus der theoretischen Einsicht in die radikale Freiheit des Men-
schen, der auf Nichts gestellt ist, der sich selbst seine Form geben muss,
solange er lebt, eine Wirklichkeit der Freiheit, die wirklich wird im
Raum der Welt, indem sie sichtbar wird im Vollzug ihres Entwurfs,
der immer auch schon auf seine Ausgestaltung vorverweist.

Das Spiel ist weltkonstitutiver Zwischenraum, in den sich Men-
schen teilen, der aber nirgendwo fiir sich zu lokalisieren ist, sondern
nur in ihrem Begegnen besteht. Die Bindung in einem solchen »auf-
gerissenen Feld« der Freiheit (vgl. Fink 1987, 121) entsteht im Spiel,
das sich darauf versteht, seine Regeln und Charaktere zu gestalten und
auch zu transformieren. Es ist gerade der Schwellencharakter des
Spiels, zwischen Nihe und Distanz, Selbstvergessenheit und der Un-
mittelbarkeit, handeln zu miissen, der Aufmerksamkeit und auch ein
Vorstellungsvermdgen gemeinsamer Ziele entstehen lasst.

Wenn Fink in Existenz und Coexistenz das >Teilen-in-Weltc zu-
gleich auch als (nicht nur sprachliche) Mit-Teilung beschreibt (vgl.
Fink 1987, 98f. u. 104 f.), so konnte man diesen Mitteilungs-Charakter
im Sinne einer Bindung weiter als Zeugenschaft interpretieren: als
Zeugenschaft von unserem Weltverhiltnis in seiner offenen Krisen-
haftigkeit, das sich eine Gestalt gibt, an der eine Pluralitdt von Men-
schen teilhat; damit als eine Zeugenschaft gegeniiber anderen und mit
anderen.

Diese wechselseitige Zeugenschaft im Spiel und in der Beratungs-
gemeinschaft hat weltbildenden Charakter in einer Gestalt, die eine
Schwelle darstellt zwischen der politischen Institution, wie Fink sie
mit dem Staat umreifdt, und der Struktur des Spiels, die er im Traktat
fiir die »harte Sphire der Macht« als ungeeignet, als zu weit und un-
spezifisch in ihrer Offentlichkeit beschreibt, wie wir bereits gesehen
haben. Vielleicht kann jedoch gerade ein Moment des Spiels die >harten
Macht-Grenzen« der Institutionen in ihrer Tendenz zur Verselbststan-
digung und ideologischen Verhirtungen transzendieren.

Den Raum, der sich in gemeinsamen Praxen des Handelns auftut
und strukturiert, hat Hannah Arendt — als eine andere Denkerin der
Welt — sowohl strukturell als auch exemplarisch als politischen Raum
des Offentlichen erkundet. Dieser &ffentliche Raum gewinnt seine
Handlungsoffenheit und seine Freiheit durch gemeinsame Macht und
gemeinsames Engagement, wodurch Menschen sich auf politische Auf-
gaben und Ziele hin entscheiden und sich binden: Hier zeigt sich die
Spielfreiheit als geteilte Freiheit in der Erfahrung von Pluralitit, die

286

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

sich erst in gemeinsamen Zielen und dem Engagement fiir sie konkre-
tisiert.

»Macht entspringt der menschlichen Fihigkeit, nicht nur zu han-
deln oder etwas zu tun, sondern sich mit anderen zusammenzuschlie-
en und im Einvernehmen mit ihnen zu handeln.« (Arendt 1970, 45) —
Handeln ist dann am Gelingen der Verstindigung orientiert und nicht
primér an der Erfiillung eines jeweils nur individuellen Erfolges oder
der Produktion eines Werkes.

Nicht die letzten Ziele und Zwecke unseres Handelns stehen dabei
fest, denn menschliches Leben in einer Gemeinschaft von Vielen ist
unsicherer als alle anderen Prozesse in der menschlichen Lebenswelt,
inklusive dem der Produktion. Vielmehr ist das Finden der »zur Errei-
chung politischer Ziele eingesetzten Mittel fiir die Zukunft der Welt
meist von grofSerer Bedeutung als die Zwecke, denen sie dienen sollen«
(ebd. 8). Denn nur so entsteht eine Gegentendenz dazu, dass »der
Zweck, der die Mittel bestimmt, die zu seiner Erreichung notwendig
sind und sie daher rechtfertigt, nicht von den Mitteln tiberwaltigt
[wird]. Denn das Resultat menschlichen Handelns 1af3t sich niemals
mit der gleichen Sicherheit voraussagen, mit der das Endprodukt eines
Herstellungsprozesses bestimmt werden kann« (ebd.).

Macht entsteht im gemeinsamen Anfangen einer Aufgabe und in
einem gemeinsamen Fortwirken an ihr. Im Unterschied zur Gewalt,
zum dufleren Zwang lenkender und begrenzender Souverinitit vor
anderen und tiber andere, legitimiert und halt sich Macht nur iber
das gemeinsame Ziel und iiber den gemeinsamen Entschluss, sich an
zusammen begonnenes Handeln zu binden: Griindung und Vollzug
von gemeinsamen Aufgaben, Erprobung an Aufgaben und Stabilitat
sind in dieser Gemeinschaft verankert: »Ein Machtanspruch legitimiert
sich durch Berufung auf die Vergangenheit, wihrend die Rechtfer-
tigung eines Mittels durch einen Zweck erfolgt, der in der Zukunft
liegt.« (Arendt 1970, 53)

Es ist dieser Raum >zwischen Vergangenheit und Zukunft, der
hier als >produktives< Imaginires offen bleibt und als Zeit und Raum
hinausreicht tiber den Horizont eines einzelnen Subjektes. Arendts Un-
terscheidung zwischen Gewalt und Macht bei der politischen Konstitu-
tion, Gestaltung und Transformation von Welt ist bedeutsam fiir eine
Entdeckung der menschlichen Freiheit, insofern die Selbstherstellung
der Gesellschaftsordnung gerade dann zur Ideologie wird, wenn sie sich
dem stindigen Wandel als formalem Ziel ihres Vollzugs verschreibt.

287

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

Ein politischer Spielraum gegen eine Ideologieverfangenheit wird
moglich, wenn Kontingenz und Unbestimmtheit menschlicher Coexis-
tenz gerade als konstitutiv fiir gemeinsame Freiheit erfahren und ent-
deckt werden. Hier bedarf es nicht einer Kompensation der Zerbrech-
lichkeit menschlicher Angelegenheit durch einende (Staats-)Gewalt,
sondern Strukturen, in denen der andere bzw. die anderen sich in ge-
meinsamer Begegnung, gemeinsamem Sprechen und Handeln zeigen
kann.

Ein gutes Beispiel dafiir, vor sich selbst und anderen von dem ei-
genen Leben, das in das von anderen verstrickt ist, Rechenschaft zu
geben, ist die Zeugenschaft der Erinnerung und deren Manifestation
in der Erzdhlung, dem zuhorenden Fragen nach Geschichten anderer
und dem Nachgehen ihrer Verflechtungen — Geschichten, die gerade
dann erzihlt werden, wenn Auflerordentliches widerfihrt, Geschich-
ten, in denen sich individuelle Erfahrungen zeigen, die geteilt werden
miissen, um als Sinn sichtbar zu werden.

Im Erzihlen teilen wir diese Erfahrungen mit anderen, wir setzen
sie aber auch fort in unserem Erzdhlen und seiner Deutung; im Wei-
terfithren der Geschichten teilen wir eine gemeinsame Aufgabe, die
Welt aus verschiedenen Perspektiven heraus zu gestalten — so fragil
sie in ihrer Offenheit auch sein mag, sobald Erzihlen und Erinnern
abbrechen. Solche Erinnerungen stiften eine Gemeinsamkeit, iiber die
Handeln (auch und gerade politisches) seine Ziele bestimmen kann:
Erinnerungen werden geteilt, indem sie vertieft werden, nicht weil sie
sich abnutzen und verbrauchen.’

Erinnerung ist nicht nur Apprésentation von Vergangenem, auf
das wir fixiert und in dem wir festgestellt sind: Vielmehr entwickelt
sie sich erst in Situationen, die auf eine noch unerfiillte Zukunft aus-
gerichtet sind, die erst mitgestaltet werden miissen von anderen als den
Co-Autoren meines eigenen Zeugnisses.

Zwischen Vergangenheit und Zukunft entsteht ein pluraler Hori-
zont, in den sich eine einsame Subjektivitit hin 6ffnet — ein Horizont,
der weder ihr noch einem anderen >Demiurgen« der gemeinschaftlichen

3 Auch wenn dies gerade die Gefahr ist, wenn das Geschichtenerzihlen in einer >Pseu-
do-Offentlichkeitc institutionalisiert wird: als leere Rituale von Rollenspielen, wie sie
sich in der Institution >Talkshow« anzeigt, die jedoch nicht mehr Zeugenschaft sind,
sondern organisierte Selbstdarstellung, in der sich gerade das Personliche und das Le-
bendige verlieren.

288

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

Welt, sondern allen gehort, weil sich Geschichten nicht nur als Hand-
lung eines einzelnen Autoren fortsetzen, sondern als Handlung von
Charakteren, die sich zeigen im Erinnert- und Gedeutetwerden von
anderen in einer Gestalt, die nur in der Pluralitét von Perspektiven ein
>ganzes Leben< ausmacht.™

Bei Fink driicke sich diese Zeugenschaft in der »Mitwisserschaft
des Lebens« (Fink 1987, 61) aus, und diese Mitwisserschaft und ihr
Vollzug in der Mit-Teilung sind aktiv und passiv zugleich, insofern
das Handeln im Erzdhlen, das sich erinnernde Handeln immer auch
Widerfahrnischarakter hat.

>Mitteilung« (vgl. Fink 1987, 981.), vermittelt nicht nur Wissen,
sondern bezieht sich gestalterisch auf sich selbst, auf das gemeinsame
Zwischen, in dem Mitteilung und Mithandlung stattfinden konnen,
und es bekriftigt dieses: Erst aus dieser Bekraftigung wird Handlung
moglich — »als gliedernder und verbindender Zusammenschlufs, [als]
einheitsstiftende Grundlage aller menschlichen Gemeinschaft« (ebd.,
99). Hier entsteht ein Frei- und Spielraum des Politischen, zu dem
nicht nur der herstellende Aktionismus einer Freiheit des Handelns
gehort, sondern genauso auch die >Freiheit zur Freiheit, die nur in der
Achtsamkeit auf diesen Kontext gewonnen wird — als Verantwortung
fiir die Freiheit.

Diese »soziale Ordnung« des Spiels kann man nur lernen, »weil sie
Spielcharakter hat« — in einem »Wechselgeschehen zwischen Geben
und Nehmen« (Rombach 1994, 138). Dem anderen in seiner Rolle be-
gegnen zu konnen, ihn nicht nur auf die Rolle und das dahinter Ver-
borgene zu reduzieren, sondern ihn als eine sich in ihrem verinderli-
chen Ausdruck konstituierende Gestalt zu erfahren und deren
Verborgenheit zu achten,’> macht die Aufgabe des >Spielsc der Bera-
tung tiber die gemeinsame Welt aus.

4 »Nur weil Handeln darin besteht, den eigenen Faden in ein Gewebe zu schlagen, das
man nicht selbst gemacht hat, kann es mit der gleichen Selbstverstindlichkeit Geschich-
ten hervorbringen, mit der das Herstellen Dinge und Gegenstinde produziert. Das ur-
spriinglichste Produkt des Handelns ist nicht die Realisierung vorgefafiter Ziele und
Zwecke, sondern die von ihm urspriinglich gar nicht intendierten Geschichten, die sich
ergeben, wenn bestimmte Ziele verfolgt werden [...] Das, was von seinem Handeln
schlieflich in der Welt verbleibt, sind nicht die Impulse, die ihn selbst in Bewegung
setzten, sondern die Geschichten, die er verursachte.« (Arendt 1994, 174)

15 Sje zu enthiillen mag ein Teil des Spiels sein, das aber im unbedingten Enthiillenwol-
len auch an Gewalt grenzt, die den Spielraum zerstort.

289

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

Solidarische Bindung entsteht dartiber, dass »die Teilnehmer tiber
ihre individuelle Identitdt hinaus eine gemeinsame Spielidentitit auf-
bauen. An einem Spiel kann man nur teilnehmen, wenn man die spe-
zielle gemeinsame Spielidentitit in sich zu konstituieren vermagc
(ebd. 140), die zur gemeinsamen wird. Uber Rollen als Perspektiven
haben wir Zugang nicht zu einer, sondern einer gemeinsamen Welt,
zu einem >Ganzeng, das sich aus der Erzdhlung des Zusammenhangs
dieser Perspektiven erst ergibt: weder als blinde Dynamik der Einhei-
ten gestaltender Selbsthervorbringung des modernen Menschen'é
noch als starres Gehduse von Institutionen.

Die Einwinde gegen das Spiel als Modell einer gemeinsamen, so-
lidarischen Welt — sein Eskapismus von der Realitdt und der »harten
Sphire der Macht« zugunsten eines Moglichkeitssinns ohne Verant-
wortung, seine Willkiir, die in Terror umschlagen kann, der allein nach
dem Willen des Stirkeren die Regeln dndert, die Obszonitit des Spiels,
mit der gerade totalitire Machtstrukturen bemantelt werden — orien-
tieren sich an einer Gegenstellung des Spiels zur Realitét, nicht jedoch
am Spiel, dem es gerade um den Spielraum des Begegnens zu tun ist.

Dieser >Spielraum des Begegnens«< ist Zwischenraum nicht nur
durch Intersubjektivitit; vielmehr ist er durch Interpersonalitit ge-
kennzeichnet, wie Ernst Vollrath dies in Anschluss an Arendt ent-
wickelt hat: durch das Erscheinen der Person in der Verschiedenheit
von Rollen (personae). »Die Interpersonalitidt meint ein Gemeinsames,
welches solche verbindet, die als diese Personen voneinander verschie-
den sind und unterschieden bleiben. Sie sind dabei nicht durch das ver-
bunden, was sie gemaf3 der Formel: fiir einen jeden (fiir sich), folglich
fiir alle verbindlich, identisch haben und sind, sondern durch das, wo-
ran sie, ohne dafd es mit ihnen identisch ist, gemeinsam Anteil haben«
(Vollrath 1987, 2591£.): Gerade weil diese Personen zueinander different
bleiben, ist es die Anteilnahme an gemeinsamen Aufgaben, Plinen und
Zielen, an der sich Pluralitit im individuellen Vollzug der Aufgabe
zeigt und erprobt; zugleich stiftet die Differenz in der Pluralitat durch
die Uberzeugung gemeinsamer Verantwortung fiir das, woran man
miteinander und untereinander Anteil hat, das Gemeinsame. Solche
Interpersonalitit, die in sich different bleibt, weil sich Menschen, Per-

16 Fiir Arendt Kennzeichen totalitirer Machtstrukturen, die den gemeinsamen Raum
des Begegnens, in stindiger Transformation halten — in einer gewalttitigen Eigendyna-
mik stindiger Umgestaltung, um ihre Herrschaft zu sichern (vgl. Arendt 1986, 708).

290

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22. @



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt als Spielraum des Politischen

sonen einander begegnen, konkretisiert das sasubjektive Spiel¢, das
Fink mit dem Weltsymbol als »Niemandes Spiel« (s. oben) entwirft.
In der unberechenbaren Abgriindigkeit menschlicher Handlungen, die
sich dem Planen, der Machbarkeit entziehen, zeigt sich sein fragiler
Ernst. Sich auf ihn einzulassen, heif3t auch: aufmerksam auf die Ent-
wicklung seiner Regeln und auf den Raum zu sein, in dem sich dies
vollzieht.

Hier liegt die Herausforderung fiir den ethischen Horizont des
Spiels: in der Aufgabe, aufmerksam zu sein fiir Konflikte und fiir die
sich aus ihnen ergebenden Moglichkeiten zu Kritik. Und hier 15st sich
das ein, was Fink von der >nach-metaphysischen< Einsicht in die Deu-
tungsbahnen menschlicher Existenz einfordert: die Endlichkeit des
Menschen, sein Unvollendetsein weder im Kontrast zu einer iiber-
menschlichen Vollkommenheit noch in der selbstgeniigsamen Anima-
litdt, der Verwirklichung eines dort noch schlummernden organischen
und geistigen Potenzials zu fassen, sondern als die menschliche und
coexistenzielle Aufgabe, das Unvollendete zu leben, und zwar im Be-
wusstsein und der Verantwortung vor der menschlichen Not, sich
selbst gestalten zu miissen und dabei nie zu einem Ende zu kommen,
weil es keine » Vorbilder der Lebensfithrung« gibt (Fink 1970, 201).

Sicherlich bedeutet gerade diese Offenheit auch eine Einbruch-
stelle fiir Ideologisierungsstrategien, gegen die sich jedoch gerade eine
soziale Gemeinschaft des miteinander Beratens auch stirken kann. Die
Politik wire dabei initiatives und gestaltendes Moment: dies jedoch
nicht tiber eine institutionalisierte »Festsetzung menschlicher Ver-
hiltnisse in der Sphire der Macht«, will sie denn ihre inventorische
Bildsamkeit erhalten, ohne in der Bewegung der grenzenlosen Selbst-
produktion auf- und unterzugehen, ohne in einer grenzenlos unbe-
stimmten Freiheit gerade den Spielraum zu verlieren, in dem sich ge-
meinsame Welt zwischen Menschen realisiert.

Dieser Spielraum des Politischen wire keine produzierte gesell-
schaftliche Form, sondern eine selbstgegebene Ordnung und Freiheit,
die sich mit menschlichem Maf3 gestalten lasst.

Literatur

Arendt, H. (1970): Macht und Gewalt, Miinchen.
— (1986): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Miinchen.

291

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Annette Hilt

— (1994): Vita Activa oder Vom titigen Leben, Miinchen.

Biemel, W. (1996): »Finks politisches Vermichtnis, in: Perspektiven der Philoso-
phie, Bd. 22.

Fink, E. (1960): Spiel als Weltsymbol, Stuttgart.

- (1966/67): »Staat und Erziehung« (unveréffentlichtes Seminarmanuskript).

- (1970): Erziehungswissenschaft und Lebenslehre, Freiburg i. Br.

— (1974): Traktat iiber die Gewalt des Menschen, Frankfurt/M.

- (1978): Grundfragen der systematischen Pidagogik, hg. v. E. Schiitz u. F-A.
Schwarz, Freiburg i. Br.

- (1979): Grundphdnomene des menschlichen Daseins, hg. v. E. Schiitz u. F-A.
Schwarz, Freiburg/Miinchen.

— (1987): Existenz und Coexistenz. Grundprobleme der menschlichen Gemein-
schaft, hg. v. E-A. Schwarz, Wiirzburg.

Franz, Th. (1999): Der Mensch und seine Grundphinomene. Eugen Finks Exis-
tentialanthropologie aus der Perspektive der Strukturanthropologie Heinrich
Rombachs, Freiburg i.Br.

Gehlen, A. (1974): Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt,
Frankfurt/M.

Holl, J. (2006): »Uber die Institutionen in der Sozialphilosophie Eugen Finks«, in:
A.Béhmer (Hg.): Eugen Fink. Sozialphilosophie, Anthropologie, Kosmologie,
Pidagogik, Methodik, Wiirzburg, 30-44.

Rombach, H. (1994): Phidnomenologie des sozialen Lebens. Grundziige einer phd-
nomenologischen Phianomenologie, Freiburg i. Br.

Sepp, H. R. (2005): »Finks Neubestimmung des Ideals«, in: A. Hilt u. C. Nielsen
(Hg.): Bildung im technischen Zeitalter. Sein, Mensch und Welt nach Eugen
Fink, Freiburg/Miinchen.

Vetter, H. (2005): »Perspektiven der Co-Existenz im Denken Eugen Finks. Beob-
achtungen zu Finks »>Traktat tiber die Gewalt des Menschen«, in: A. Hilt u.
C. Nielsen (Hg.): Bildung im technischen Zeitalter. Sein, Mensch und Welt nach
Eugen Fink, Freiburg/Miinchen.

Vollrath, E. (1987): Grundlegung zu einer Theorie des Politischen, Wiirzburg.

292

https://dol.org/10.5771/9783495860021-267 - am 16.01.2026, 08:43:22.



https://doi.org/10.5771/9783495860021-267
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Philosophie als »soziale Aktion«: Finks Frage nach dem Spielraum des Politischen
	II. Spiel als Weltsymbol und Finks Probleme mit dem Spielraum des Politischen
	III. Produzierende Herrschaft, spielerische Macht – Kritik der operativen Begrifflichkeit
	IV. Geteilte Macht im Spielraum des Politischen
	Literatur

