
Gestalt und Gestell – nach Heidegger

Florian Arnold

Abstract Der Text erörtert die aufschlussreiche Verwandtschaft von »Gestalt«

und »Gestell« in Martin Heideggers Denken mit Blick auf unsere Gegenwart.

Das Wesen der Gestalt – Heidegger-typisch gewendet – ist die Gestalt des We-

sens: das einer Sache eignende Anwesen in seiner seinsgeschichtlichen (ins Sein

geschickten) Anwesenheit. In anderen Worten: Ein epochensensibles Denken

des Medialen verlangt nicht allein ein Durchdenken des medienspezifischen

»Dazwischen« im Sinne eines bloß kontingentenWie der Vermittlung; es macht

mithilfe Heideggers inzwischen zugleich ein geschichtliches Wo-und-Wann

nachvollziehbar, das die Frage nach dem Worumwillen der Medialität selbst

(insbesondere der des Digitalen) nochmals in einem anderen Framing zu stellen

verstattet.

Gestell

»Zwischen den epochalen Gestalten des Seins und der Verwandlung des

Seins ins Ereignis steht dasGe-stell. Dieses ist gleichsam eine Zwischen-

station, bietet einen doppelten Anblick, ist – so könnte man sagen –

ein Januskopf. Es kann nämlich noch gleichsam als eine Fortführung

desWillens zumWillen,mithin als eine äußerste Ausprägung des Seins

verstanden werden. Zugleich ist es aber eine Vorform des Ereignisses

selbst.«1

1 Das Zitat ist aus dem von Alfredo Guzzoni verfassten, von Martin Heidegger

autorisiertenProtokoll des sechssitzigen Seminars zuHeideggers Vortrag: »Zeit

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Denken des Medialen

Was ›Gestalt‹ heute heißt, lässt sich erst durch Martin Heideggers

›Gestell‹ in den Blick nehmen. ›Interessant‹ ist an Letzteren vor allem

die von Heidegger erläuterte Zwischenstellung, die »Zwischenstation«

oder auch der »Januskopf« des »Ge-stells«. Mit einem Schritt zurück

vor dem Epochenpanorama der heideggerschen Seinsgeschichte treten

nicht nur die »epochalen Gestalten des Seins« fasslicher in den Blick,

werden gleichsamdeutbarer als einschneidendeGestaltungen des Seins,

sondern im Hinblick auf ihre heutige Rahmung, auf das Gestell, findet

sich zugleich ein Übergang markiert, der zuletzt auch das heidegger-

sche Sein samt seinen Gestalten, mithin die gesamte Bilderwelt von

seinsgeschichtlichen Weltbildern, gleichsam in einer umfänglichen

Gesamtinstallation des sogenannten »Ereignisses« aufgehen lässt. Das

›Gestell‹ markiert so gesehen jenes Zwischen im Umschalten von einem

Denken des ›Dazwischen‹ zum Denken des ›Inzwischen‹. ›Gestalt‹ hinge-

gen, folgt man Heidegger, hieße demnach nichts weniger als das Sein

des Seienden, die Seiendheit – im Unterschied zum (vom Ereignis her)

eigens gedachten Sein (als Gabe des ›Es gibt‹)2. Entsprechend fasst Hei-

degger das Sein qua Seiendheit als den »Umriß, die Gestalt, gleichsam

die Was-Gestalt, die dem Seiendem als solchem eigen ist. Das Sein ist

hinsichtlich des Seienden dasjenige, was zeigt, sichtbar macht, ohne

sich selber zu zeigen.«3 –

Nun gibt es nicht nur politische Gründe, Heideggers Denken kri-

tisch zu begegnen. So beschreibt sein Begriff des Gestells einen epocha-

len Verblendungszusammenhang, der bis zu einer Selbstverstellung des

Seins reichensoll.Dochgibt es inzwischeneigentlichnochanderesalsGe-

stalten desGestells oderwäregeradedas eineVerkehrungderVerhältnis-

se? –Heidegger selbst hat von »Holzwegen« seines Denkens gesprochen

und Sein« entnommen. Vgl. Heidegger, Zur Sache des Denkens, Tübingen 1969, S.

56f.

2 Vgl. ebd., S. 5f.: »Das Sein, es selbst eigens denken, verlangt, vom Sein abzuse-

hen, sofern es wie in aller Metaphysik nur aus dem Seienden her und für dieses

als Grund ergründet und ausgelegt wird. Das Sein eigens denken, verlangt, das

Sein als den Grund des Seienden fahren zu lassen zugunsten des im Entbergen

verborgen spielenden Gebens, d.h. des Es gibt.«

3 Vgl. das Guzzoni-Protokoll in: Heidegger, Zur Sache des Denkens, a.a.O., S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florian Arnold: Gestalt und Gestell – nach Heidegger 121

und dabei nicht allein den sokratischen Ironiker der lehrreichen Abwe-

ge gemimt, sondern darunter durchaus sein eigenes Tappen im Dun-

keln,Unbegangenen,Verborgenen verstandenundzwar geradedort,wo

er sich unterwegs zu den Quellen wähnte. Demmuss man nicht folgen.

Demmussman sich aber auch nicht verweigern.Man kann sich diesem

Denkweg mit Blick auf das Verhältnis von Gestalt und Gestell stattdes-

sen aus einer gewissen ästhetischen Distanz nähern, die zugleich den

gebührenden sachlichen Abstand wahrt.

Mit ein wenig Nostalgie könnte man sich Heideggers Feld- und

Waldwege immerhin als Landpartie gefallen lassen, ohne sich noch Il-

lusionen darüber zu machen, dass auch das abgelegenste Gehölz schon

zu den Gehegen kultureller Aufforstung und Zurichtung zählt. Letzte-

res würde er selbst heute wohl nicht leugnen. Steht es so aber schon

um die Provinz, mag am Zustand ästhetischer Urbanität kein Zweifel

mehr bestehen: Gerade mit Heidegger ließe sich die gegenwärtige Kul-

turlandschaft inklusive ihres Kunstbetriebs und seinen Events – von

Ausnahmen abgesehen – als ein ausgeklügeltes Design des Gestells be-

schreiben und zwar auch dort noch, wo man sich in die bereitgestellten

Nischen zurückzieht.

Dagegen wirkt der ›Streit zwischen Erde und Welt‹, wie er noch im

Kunstwerk-Aufsatz geschildert wird,4 zunächst allzu archaisch-chtho-

nisch. Seine Ausführungen stehen nicht nur in einem überdeutlichen

Kontrast zur industrialisierten Lebenswelt der 1930er Jahre und ihrem

Design, sondern zudem wird die Kunst auf einen Werkbegriff (das

»Ins-Werk-Setzen der Wahrheit«)5 verpflichtet, der bereits damals den

Anschluss an die Avantgarde verpasst zu haben schien. Auch schon die

Erörterungen der »Zuhandenheit« in Sein und Zeit richten sich in einer

provinziellen Heimwerkerwelt ein, der sich die urbane Anonymität

des Man nicht nur in philosophischer Sicht längst entfremdet hat. –

Wäre das nun schon alles, bliebe es bei einer allzu schroffen Gegen-

4 Vgl. Heidegger, Holzwege, in: ders., Gesamtausgabe Band 5, Frankfurt/M. 1977, S.

35f.

5 Vgl. ebd., S. 62.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Denken des Medialen

überstellung von ursprünglicher Kunst als eigentlichem Ereignis und dem

modernistischen Design gestellter Erlebnisse.

Bei genauerem Hinsehen stellt sich die Sachlage jedoch anders

dar, wie schon Andreas Luckner für die Zeug-Analyse in Sein und Zeit

plausibel machen konnte: Die vermeintlich heimelige Werkstatt als

Bewandtnisganzheit der Mittel-Zweck-Relationen um-willen des um-

sichtigen Daseins, steht nicht nur im überdeutlichen Kontrast zum

Man-selbst des Molochs von Großstadt und Industrie, sondern bildet

als solche schon den Prototyp eines technischen Weltverhältnisses. Das

sollte auch Heidegger nicht entgehen. Das zuhandene Zeug verschwin-

det in seinem Funktionszusammenhang, unterdessen seine schiere

Vorhandenheit als Ding sich allein noch durch seine Dysfunktionalität

meldet. So gesehen verliert das Ding in seiner schieren Vorhandenheit

aber nicht einfach nur seine Eigentümlichkeit als Zeug, sondern be-

hauptet dabei gerade eine gewisse Eigenständigkeit, die es vom bloßen,

wenn auch umsichtigen Gebrauch und Verbrauch abhebt. Die konzep-

tuelle Verengung von Dingen auf das Entweder-Oder von Zuhandenem

oder Vorhandenem wird in der Folge aufgebrochen.6 Die späteren

Überlegungen Heideggers zum Ding- und (Kunst)Werkcharakter grei-

fen diese Widerständigkeit des Vorhandenen als Unterbrechung des

technischen Funktionszusammenhangs implizit auf, indem sie einen

Wandel in Heideggers Denken vorantreiben: Nicht die Vorhandenheit

der Dinge, sondern ihre beständige, totale Zuhandenheit erfüllt sich

letztlich im Gestell als Wesen der Technik.7

Insbesondere das Konzept des »Gestells« markiert diesen Wandel,

der nicht allein darum Aufmerksamkeit verdient, weil Heidegger selbst

an seinemKunstwerk-Aufsatz später kein Genügenmehr fand,8 sondern

vor allem darum,weil Heidegger die entscheidenden Ereignisse des 20.

Jahrhunderts für sein eigenes Denken neu überdachte. Technik, wie es

6 Vgl. Andreas Luckner, Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld 2008, S.

112f.

7 Vgl. ebd., S. 117.

8 Vgl. Otto Pöggeler, Bild und Technik. Heidegger, Klee und die moderne Kunst, Mün-

chen 2002, S. 17ff.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florian Arnold: Gestalt und Gestell – nach Heidegger 123

die ›Frage nach der Technik‹ auf den Punkt bringt, gilt Heidegger nach

den Erfahrungen der 1930er und 1940er Jahre nun als die dominieren-

de Weise des Entbergens und zwar nicht mehr im Sinne des ›Hervor-

bringens‹ (ποίησις) inKoproduktionmit derφύσις, sondern imSinnedes

›Herausforderns‹ einer entgegengesetzt-vorgestellten ›Natur‹. Das hat

Konsequenzen für Heideggers Seinsgeschichte als solche.

Was dieser seinsgeschichtlicheWandel bedeutet, ja, dass er vonHei-

degger geradezu als eine ereignisreicheWende begriffenwird, lässt sich

nicht nur in extenso an seinen Bremer Vorträgen von 1949 nachvollziehen,

sondernaucheinemZusatz entnehmen,denHeideggerwohl imJahr 1956

verfassteund seinemKunstwerk-Aufsatz inderReclam-Fassungvon 1960

beigefügt hat.

Im Kunstwerk-Aufsatz hatte es noch geheißen: »Der in den Riß

gebrachte und so in die Erde zurückgestellte und damit festgestellte

Streit ist die Gestalt. Geschaffensein des Werkes heißt: Festgestelltsein

der Wahrheit in die Gestalt. […] Was hier Gestalt heißt, ist stets aus

jenem Stellen und Ge-stell zu denken, als welchen das Werk west, in-

sofern es sich auf- und herstellt.«9 – Nun jedoch scheint Heidegger

hellhöriger, was die abgründigen Anklänge dieser Passage im Reso-

nanzraum neuzeitlicher Technik betrifft. Er bemüht sich entsprechend

um eine zusätzliche Absetzung der antiken ϑέσις (als »Her- ins Un-

verborgene, vor- in das Anwesende bringen, d.h. vorliegenlassen«)

von einem »neuzeitlich begriffene[n] herausfordernde[n] Sich(dem

Ich-Subjekt)entgegenstellen«: »Das Stehen des Standbildes (d.h. das

Anwesen des anblickenden Scheinens) ist anderes als das Stehen des

Gegenstandes im Sinne des Objektes.«10 – Dennoch geht es hier ge-

wissermaßen um das Selbe der Seinsgeschichte, wenn auch in anderer

Gestalt. Entsprechend ergänzt Heidegger die bereits zitierte Stelle aus

dem Ursprung des Kunstwerksmit dem Zusatz:

»Gemäß dem bisher Erläuterten bestimmt sich die Bedeutung des

[…] gebrauchten Wortes ›Ge-stell‹: die Versammlung des Her-vor-brin-

gens, des Her-vor-ankommen-lassens in den Riß als Umriß (πέρας).

9 Heidegger, Holzwege, a.a.O., S. 51.

10 Ebd., S. 70f.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Denken des Medialen

Durch das so gedachte ›Ge-stell‹ klärt sich der griechische Sinn von

μορφή als Gestalt. Nun ist in der Tat das später als ausdrückliches

Leitwort für das Wesen der modernen Technik gebrauchte Wort ›Ge-

stell‹ von jenem Ge-stell her gedacht […]. Jener Zusammenhang ist

ein wesentlicher, weil seinsgeschicklicher. Das Ge-stell als Wesen der

modernen Technik kommt vom griechisch erfahrenen Vorliegenlas-

sen, λόγος, her, von der griechischen ποίησις und ϑέσις. Im Stellen

des Ge-stells, d.h. jetzt: im Herausfordern in die Sicherstellung von

allem, spricht der Anspruch der ratio reddenda, d.h. des λόγον διδόναι,

so freilich, daß jetzt dieser Anspruch im Ge-stell die Herrschaft des

Unbedingten übernimmt und das Vor-stellen aus dem griechischen

Vernehmen zum Sicher- und Fest-stellen sich versammelt.«11

Mit anderen Worten ergibt sich der Gestaltwandel des »Ge-stells«

aus der Seinsgeschichte selbst und zwar aus der Seinsgeschichte als

einer wort-wörtlichen Meta-morphose. Für Heidegger dürfte es dabei

nicht unwesentlich gewesen sein (oder gerade das Un-Wesen selbst),

dass »Gestalt« und »Gestell« im Deutschen dieselbe Wortherkunft

teilen (was auffälligerweise nicht hervorgehoben wird). Darüber hin-

aus kommt es hier jedoch darauf an, den eigentlichen Unterschied der

beiden nicht als bloßenUnterschied des (ewig) Selben zu begreifen, son-

dern als denselbenUnterschied, der anders sich ereignet, indem er anderes

ereignet als auch Heidegger zunächst (im Kunstwerk-Aufsatz von 1936)

noch fest- und sicherzustellen meinte. Die Seinsgeschichte trägt sich

zu, indem sie Differenzen ›austrägt‹ (lat. differre), und ist darum selbst

nichts anderes als das jähe Inzwischen jedes jeweiligen Dazwischen: ein

Ge- und Bewahren der jeweiligen Wahrheit zur Welt gebrachter Unter-

schiede (von Seiendheit und Seiendem), die sich ihrerseits ereignishaft

unterscheiden.

Was sich seitdem also zu- und ausgetragen hat, nötigt Heidegger

zum Umdenken und zwar nicht zuletzt seiner persönlichen Einstellung

gegenüber den erst jüngst vergangenen Ereignissen. Nationalsozialis-

mus, aber auch Kommunismus und Amerikanismus deuten ihm letzt-

endlich auf dasSelbe:Das »Ge-stell« ist die epochaleGestalt einer Selbst-

11 Ebd., S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florian Arnold: Gestalt und Gestell – nach Heidegger 125

verstellungder Seins.Dabei reicht die Selbstvergessenheit des (Da)Seins

so tief insVerborgene seinesGeschicks,dass amEndenicht einmalmehr

zu sagen ist, ob »Sein« sich noch ereignet oder allein noch sein Entzug.

Ist dieses Unsagbare allererst die eigentliche Erfahrung des Ereignisses

schlicht als Ereignis (und damit konsequenterweise noch als Enteignung

des Seins, als Enteignis zu denken) – oder schleicht sich hier bloß ein

›Entzug‹ aus?

Gestalt

Brechen wir an dieser Stelle den Gedankengang des späten Heideggers

ab, jenen ›Holzweg‹, den er zuletzt selbst nur noch meinte, als »Irrtum«

begehen zu können, um nochmals auf die Frage nach der Kunst zurück-

zukommen. Was nach diesem Vorlauf zumindest deutlicher geworden

sein sollte, ist der Stellenwert der Gestalt (μορφή) im Denken Heideg-

gers, gerade dort, wo es um das Kunstwerk als »Ge-stell« der Wahrheit

geht. Hieran wird nun nicht allein sichtbar, inwiefern die Unterschei-

dung von Kunst als Ereignis und Design als Gestell zu kurz greift. Viel-

mehr verbindet sich mit Heideggers Gestalt eine grundsätzliche Kritik

an einerKunst,die keine »Wahrheitsästhetik«12mehr seinwill,umstatt-

dessen ästhetische Erfahrungen als ein ästhetisches Selbsterleben neu-

zeitlicher Subjektivität zu kultivieren.13 Heidegger dagegen geht es um

das Ver/Entbergen der Wahrheit selbst, das paradigmatisch am Kunst-

werk als das Ver/Entbergung eigens Entbergende nachvollzogen wird14

unddaswohlgemerkt imWesenderGestalt vonHeidegger umrissenwird.

Fragen wir darum noch einmal genauer: Was heißt Gestalt?

In seinem Athener Vortrag von 1967, dessen überarbeitete Rein-

schrift mittlerweile vorliegt, wird die »Gestalt« als Grenzphänomen

12 Vgl. Rüdiger Bubner, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«, in:

ders., Ästhetische Erfahrung, Frankfurt/M. 1989, S. 9–51.

13 Vgl. Heidegger, »Beiträge zur Philosophie (vom Ereignis)«, in: ders., Gesamtaus-

gabe Band 65, Frankfurt/M. 1989, S. 503f.

14 Heidegger, Holzwege, a.a.O., S. 52f.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Denken des Medialen

betrachtet. Ausgehend vom Weiherelief (gemeinhin bezeichnet als die

»sinnende Athena«, 470/60 v.Chr.) im Akropolismuseum wirft Hei-

degger die Frage auf, worauf sich der »ratend-erleuchtende Blick der

Göttin«15 Athene richtet, die zugleich alsMatrone der antiken τέχνη, des

Wesensursprungs der späteren Techniken und Künste, vorgestellt wird.

Die Antwort lautet: »Auf den Grenzstein, auf die Grenze. Die Grenze

ist jedoch nicht nur Umriß und Rahmen, nicht nur das, wobei etwas

aufhört.Grenzemeint jenes,wodurch etwas in sein Eigenes versammelt

ist, um daraus in seiner Fülle zu erscheinen, in die Anwesenheit her-

vorzukommen.16 – Ob es sich bei dem genannten Relief tatsächlich um

eine AthenaHoria handelt, ist in der Forschung umstritten, aber auch in

den möglichen anderen Fällen eines »Kultpfeiler[s]«, eines »Ziel- oder

Wendezeichen[s] (νύσσα oder τέρμα) aus dem Stadion«17, bleiben die

anschließenden Erläuterungen Heideggers beachtenswert:

»Der Grenze nachsinnend hat Athene schon die Gestalt im Blick, die

menschliches Tun erst im Entwurf sich zuwerfen lassen muß, um dann

das soErblickte in die Sichtbarkeit einesWerkes hervorzubringen.Mehr

noch:Der sinnendeBlickderGöttin schautnichtnurdieunsichtbareGe-

staltmöglicherWerkedesMenschen.AthenesBlick ruht vor allemschon

auf Jenem, was die Dinge, die nicht erst menschlicher Herstellung be-

dürfen, von sich her in das Gepräge ihrer Anwesenheit aufgehen läßt.

Dies nennen die Griechen von altersher die φύσις.«18

Worauf Heideggers eigener Blick hierbei geht, bestätigt sich durch

Anmerkungen im Kontext und an Parallelstellen19: Die Gestalt ist das

sichtbare Wesensgepräge einer Sache, ihre ›physio-logische‹ de-finitio

15 Heidegger, »Vorträge. Teil 2: 1933–1967«, in: ders., Gesamtausgabe Band 80,

Frankfurt/M. 2020, S. 1329.

16 Ebd., S. 1330.

17 Vgl. Aletta Seifert, Der sakrale Schutz von Grenzen im Antiken Griechenland – For-

men und Ikonographie, Inaugural-Dissertation, Universität Würzburg, Philoso-

phische Fakultät 2006, S. 25.

18 Heidegger, »Vorträge. Teil 2: 1933–1967«, a.a.O., S. 1330.

19 Vgl. ebd., S. 1295: »Die Grenze ist für die Griechen nicht solches, wobei etwas

aufhört und endet, sondern jenes, von woher etwas beginnt, wodurch es seine

Vollendung hat.«

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florian Arnold: Gestalt und Gestell – nach Heidegger 127

oder ihr ὁρισμός als ›gesammelte Erscheinung‹ – kurzum: das der je-

weiligen Sache eignende Anwesen. Dass Heidegger hierbei die φύσις (als

antike Auslegung der ἀλήθεια) namhaft macht, markiert zugleich den

umgreifenden Horizont des ›natürlichen‹ (Her)Vorkommens, in dem

sich die ›technischen‹ Hervorbringungen des Menschen von vorneherein

angelegt finden sollen. So unterscheidet Heidegger auch hier φύσις von

»natura« und »Natur« (die als seinsgeschichtliche Abwandlungen gefasst

werden) als das »von sich her in seine jeweilige Grenze Aufgehende und

darin Verweilende«, um in einer handschriftlichen Anmerkung fortzu-

fahren: »das in sein Ende vorgebrachte Anwesende ist das ἔργον – nicht

das Gewirkte als solches, sondern das in das Eigene seiner Umgrenzung

Entlassene – und so von ihm selbst her Anwesende – (ἐνέργεια) – die

ihm eigene – die Anwesenheit bergend [[Lichtung…]].«20

Das aristotelische ›Gepräge‹ wiederum dieser Überlegungen ist

unverkennbar, durchläuft in Heideggers Seinsgeschichte jedoch einen

Wandel, der die μορφή alsWesensform der φύσις in mehrfacher Hinsicht

bedeutsam erscheinen lässt: Zunächst bestimmt die sich entfaltende Ge-

stalt das Werk qua ἔργον; sie kommt ihm nicht äußerlich zu, indem sie

ihm etwa aufgeprägt würde, sondern tritt innerlich hervor (εντελέχεια),

sie prägt sich vielmehr aus, trägt sich aus.

Zweitens ergibt sich daraus eine im Umriss begrenzte Gestalt, die

durch das Erreichen ihres inhärenten τέλος, in der Vollendung, erst ihren

Anfang (ἀρχή) aufgehen lässt. Die vollendete Gestalt als ›Endprodukt‹

(im Sinne von producere) ist erst der Anfang des eigentlichen ›Wesens‹,

des Anwesens der jeweiligen Sache. Wie das zu denken ist, hat Manuel

Schölles als ein »Schwingungsgefüge« rekonstruiert, das von existenti-

ellen Grundstimmungen herrührt und gleichsam in der φύσις geerdet

ist:

»So kann der griechische Tempel nur deshalb die Einheit der ge-

schickhaften Bahnen und Bezüge des Menschen fügen und den Gott,

der zu ihm gehört, anwesen lassen, weil sich seine auf dem Felsgrund

ruhendeundzugleich insOffenederWelt ragendeGestalt einemSchwin-

gungsgefüge verdankt, welches im Maß des Hin- und Herschwingens

20 Ebd., S. 1330).

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Denken des Medialen

durch eine das Ganze der Tempel-Welt durchstimmende Stimmung

gefügt ist. Das Maß dieses Hin- und Herschwingens manifestiert sich

in den kosmischen Rhythmen von Geburt und Tod, Unheil und Se-

gen, Sieg und Schmach, Ausharren und Verfall, deren geschickhafter

Zusammenhang zwar die Weite der Welt ist, deren Einheit und Ganz-

heit im ursprünglichen Sinne sich jedoch der Gründung auf der Erde

verdankt.«21

Schölles spricht weiter von einer »ruhende[n] Kreisbewegung der

Gestalt«, in welche das »stete ur-eine Wiederkehren« der Erde sich

einschwingen würde,22 und deutet damit einen Sachverhalt zumindest

an, der die Gestalt im Resonanzraum von Psycho- wie Biorhythmen

(bei Letzteren quasi von der Sphärenmusik der Planeten über Frucht-

barkeitszyklen bis zur Sys/Diastole) zu verorten erlaubt. Das kann man

nun in dem präzisen Sinne ›esoterisch‹ nennen, als es die phythago-

reische Harmonielehre aufruft; hat aber auch seine wissenschaftlichen

Evidenzen etwa im Funktionskreis von Uexkülls. – Jedenfalls gewinnt

Heideggers Begriff der Gestalt als das einer Sache eignende Anwesen

dadurch schärfere Konturen und zwar indem nunmehr die inhärente

εντελέχεια als wesentliche Vibration zwischen Anfang und Ende, ἀρχή

und τέλος, in eine buchstäbliche Übereinstimmung tritt mit den »kosmi-

schen Rhythmen«. Dabei von Vibration zu sprechen, hat seinen Grund

in der Sache: Die Gestalt, insofern sie nicht allein als Vollendetes (im

Sinne des τέλος) aufgefasst wird, als Sein des Seienden (siehe oben) –

oder mit Paul Klee als »Form-Ende«23, geht zugleich potentiell zurück

in ihren Anfang (ἀρχή), indem sie – abermals mit Paul Klee – nicht

das Sichtbare wiedergibt, sondern überhaupt »sichtbar macht«24 und

zwar dieselbe Virtualität ihres Sich-Ereignens als Gestalt wie die des

21 Manuel Schölles, »Die Kunst im Werk. Gestalt – Stimmung – Ton«, in: David

Espinet, Tobias Keiling (Hg.),HeideggersUrsprungdesKunstwerks.Ein kooperativer

Kommentar, Frankfurt/M. 2011, S. 108f.

22 Ebd.

23 Paul Klee, »Über die moderne Kunst«, in: ders., Kunst – Lehre. Aufsätze, Vorträge,

Rezensionen und Beiträge zur bildnerischen Formlehre, hg. Günther Regel, Leipzig

1987, S. 82.

24 Klee, »Schöpferische Konfession«, in: ders., Kunst – Lehre, a.a.O., S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florian Arnold: Gestalt und Gestell – nach Heidegger 129

Ereignisses selbst.25 Die Gestalt stellt also letztlich auch kein (Ur, Vor-

oder Nach)Bildnis mehr dar, sondern lässt eine »Bildsamkeit« erschei-

nen, die Heidegger gerade in Klees Werken im Sinne ihrer »Zwischen-

Stellung« (weder abstrakt, noch gegenständlich) zu erkennen mein-

te.26 Jede gelungene Gestalt ist demnach schon ein in sich vibrierendes

Dazwischen, ein Inzwischen, das gleichsam einen Ton anklingen lässt,

der sich einer ›kosmischen‹ Melodiefolge fügt (will man das Paradebei-

spiel der Gestaltwahrnehmung auch hier gelten lassen). Diese Fügung

oder Übereinstimmung aber ist naturgemäß nicht spannungsfrei; im

Gegenteil gilt gerade für Heideggers Streit von Welt und Erde, was

Heraklit (Fragment B 8) über die »schönste Harmonie« sagt: dass sie

sich aus dem »Unstimmigen« ergebe. Insbesondere die schöne Gestalt

des Kunstwerks bringt diese Differenzen nach Heidegger zum Austrag,

indem mit dem erwähnten »Riß« (als »Umriß«, siehe oben) gleichsam

eine Seite der Sache angerissen wird, die nicht weniger eine Saite am

kosmischen Resonanzkörper ist und im Vollendungs- oder Bestfall

(ἀρετή) den Streit zwischen Welt und Erde als Zusammengehörigkeit

der ἀλήθεια intoniert. Ein unvollendeter Prozess dagegen, der sich

nicht in der Gestalt eines Werks abschließt, begrenzt oder versammelt,

bleibt nach Heidegger un-wesentlich (was noch nicht heißt: nicht-we-

sentlich oder nicht-wesend). Stattdessen bekundet sich in ihm, selbst

wo der Prozess als solcher ausgestellt wird, lediglich eine ziellose Wir-

kungsmacht oder Schöpfungskraft, die allem ohnehin schon zumindest

virtuell qua φύσις innewohnt.

Daran schließt sich drittens, dass nach Heidegger eben jene Wir-

kungsmacht – primär in ihrer Prozesshaftigkeit genommen und zum

gestalterischen Selbstzweck erhoben – das neuzeitliche Entwurfsbe-

wusstsein bestimmt, d.h. paradoxerweise gerade das (Un)Wesen eines

Entwerfens ausmacht, das ins Unbestimmte, Endlose, letztlich Un-

eigentliche und Ungestalte geht: quasi eine ἐνέργεια ohne ἔργον. Eine

solche ruhelose »Kreativität« um ihrer selbstwillen ist heute nicht nur in

25 Vgl. Günther Seubold, Kunst als Enteignis. Heideggers Weg zu einer nicht mehr me-

taphysischen Kunst, Bonn 22005, S. 128f.

26 Ebd., S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Denken des Medialen

allerMunde, sondern stellt für Heidegger zugleich die (rettende) Gefahr

einer Auffassung vonKunst dar, die sich kaumnoch oder gar nichtmehr

von dem zu Anfang erwähnten Design des Gestells unterscheidet: Krea-

tivität wird zum Erlebnis, gar zum Erlebnis des Erlebens und zwar der

Kreativität des Lebens selbst als Schöpfungskraft oder natura naturans.27

Damit rühren wir gewissermaßen an die bewussten Grenzen von

Heideggers eigenem Entwurfsverständnis und haben zugleich dessen

eigene »unsichtbare Gestalt« vor Augen: Schon in Sein und Zeit war die

Rede von einem seinerseits geworfenen Entwurf. Ziehen wir nochmals

den oben bereits zitierten Satz des Athen-Vortrags heran, wird etwas

Weiteres deutlich: »Der Grenze nachsinnend hat Athene schon die

Gestalt im Blick, die menschliches Tun erst im Entwurf sich zuwerfen

lassen muß, um dann das so Erblickte in die Sichtbarkeit eines Werkes

hervorzubringen.« Nun also ist es ein geschicktes Auffangen oder Auf-

greifen eines ›natürlichen‹ Vorentwurfs und mitnichten ein subjektiver

›Gegen(ent)wurf ‹ von technischen ›Ob-jekten‹ gegenüber einer bloß wi-

derständigen ›Natur‹, was Heidegger beim jahrtausendealten Anblick

der sinnenden Athene selbst vorzuschweben scheint. So ist auch der

gesamte Vortrag darauf angelegt, die Herkunft der neuzeitlichen Tech-

nik im Spannungsverhältnis zu den neuzeitlichen Künsten gerade aus

dem Einheitsgrund der antiken τέχνη in Erinnerung zu rufen. – Doch

geschieht dies eigentlich, umdieser ursprünglichen Einheit wieder eine

neue Zukunft zu verheißen? Wie ginge heute beides zusammen: die

antike εντελέχεια der φύσις (samt τέχνη) im Kunstwerk und eine der

Gestalt nach ziel- und ruhelos Energie neuzeitlicher Technikkünste im

Design des Gestells?

27 Vgl. Heidegger, Holzwege, a.a.O., S. 67: »Rückt die moderne Kunst aus dem Er-

lebnishaften heraus? Oder wechselt nur das, was erlebt wird, so freilich, daß

jetzt das Erleben noch subjektiver wird als bisher? Das Erlebnis wird jetzt – ›das

Technologische des Schaffenstriebes‹ selber – das Wie des Machens und Erfin-

dens.«

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florian Arnold: Gestalt und Gestell – nach Heidegger 131

Götter?

»Damals ereignete sichdasSeinals εἶδος.Die ἰδέα fügt sich indieμορφή.

Dasσύνολον,das einigeGanze vonμορφήundὕλη,nämlichdas ἔργον, ist

in derWeise der ἐνέργεια. DieseWeise der Anwesenheit wird zur actua-

litas des ens actu. Die actualitas wird zurWirklichkeit. DieWirklichkeit

wird zur Gegenständlichkeit. Die Gegenständlichkeit wird zum Erleb-

nis.«28 …und das Erlebnis zum designten Bestand.

Überfliegen wir Heideggers Seinsgeschichte abschließend einmal

in ihremAblauf von den platonischen Ideen (εἶδος) als erster Zurichtung

der Anwesenheit auf logische Ansichten bis zur Selbstverstellung des

Seins im Gestell, dann kann die Schicksalsrolle der »Gestalt« kaum

übersehen werden. DasWesen der Gestalt – um von Platon zu Heidegger

überzugehen – ist die Gestalt desWesens: das einer Sache eigene Anwesen

gemäß der seinsgeschicklichen Anwesenheit. Die jeweiligen ›Poetiken

der Medialität‹, in anderen Worten, verlangen damit nicht allein ein

Durchdenken des jeweiligen Dazwischen in dessenWie der Vermittlung,

sondernmachen inzwischen zugleich einWo-und-Wann denkbar, das die

Frage nach demWorumwillen der Medialität nochmals anders zu stellen

erlaubt.

Man kann esHeidegger leicht zumVorwurfmachen, dass die Seins-

geschichte eine allzu umgreifende, vielleicht auch übergriffige »Erzäh-

lung« darstellt; jedoch kaum, dass sie in ihrer Diagnose für die Gegen-

wart imWesentlichen an Aktualität eingebüßt hätte. Was sie in den Blick

genommen hat, ist der Elefant im hybriden Möglichkeitsraum unserer

Epoche: die Bestellbarkeit von allem und jedem als Bestand eines globa-

len metamarché. In Proklamationen eines Internet of Everything, Meta-

versums oder ähnlichem vollendet sich paradoxerweise gerade das We-

sen des Gestells als jenes Un-Wesen, das zu keinem Ende mehr kommt

und darin gerade wesenhaft entstaltet wirkt. Erinnert sei etwa nur an

David Joselits Feststellung,dass sichdasEndederKunst in allerlei (ephe-

28 Ebd., S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Denken des Medialen

meren) Formaten erschöpft, die sich nicht mehr von einem geschickten

Kommunikationsdesign zuMarktzwecken unterscheidet.29

Dagegen mit Heidegger nicht von Formaten, sondern von Gestal-

ten zu sprechen, erweitert den Blick nicht nur auf eine Geschichte der

Neuzeit als neueWelt expansiver Vermöglichkeiten, wieman sagen könn-

te, sondern schärft ihn zugleich für eine erneute Fokussierung auf die

Frage der Gestaltung und zwar in diesem erweiterten Sinne als Hervor-

bringung vonWesentlichem. Die Kunst der Gegenwart bestünde, wenn

überhaupt noch aus heideggerianischer Sicht, dann darin, Gestalten zu

schaffen, die eine Einkehr in das Ereignis gewähren, indem die Künste

– wie die Göttergestalt Athene – im Blick behalten, was ihren Horizont

bildet: jene geschichtliche Metamorphose, deren heutige Ausgestaltung

sich allein noch offen halten kann – nicht um ihrer selbst willen – son-

dern für eine sich vollendendeZeit vonSinngestalten.30MitBlick auf die

porösen Grenzen der Kunst imÜbergang zumDesign von heute und im

Rückblick auf Gewesenes wie im Vorausblick auf Künftiges müsste man

eine solche Sinngestalt mit Heidegger wohl einen ›rettenden Gott‹ nen-

nen.31

29 David Joselit, After Art, Princeton 2013, S. 88f.

30 In diesem Zuge geht Heidegger sogar so weit, die »Kunst« als »gewesene« der

Metaphysik zu bezeichnen, wie Günter Seubold Heideggers Klee-Notate para-

phrasiert: »›Nicht mehr‹ das Erstellen von Welt und Herstellen von Erde, wie

im Kunstwerkaufsatz thematisiert, sei der zukünftigen Kunst aufgegeben, son-

dern das ›Erbringen des Ver-hältnisses aus Ereignis der Fuge‹. Es geht Heideg-

ger hier also umein ›Zurückdenken‹ […] der Kategorien des Kunstwerkaufsatzes

in das Ereignis.« (Seubold, »Heideggers nachgelassene Klee-Notizen«, in: Hei-

degger Studies 9, 1993, S. 10.)

31 Vgl. Heidegger, »Beiträge zur Philosophie (vom Ereignis)«, a.a.O., S. 506: »Das

Wissen aber, dadurch die Kunst-losigkeit geschichtlich bereits ist, ohne öffent-

lich bekannt zu sein und zugestanden zu werden innerhalb einer ständig zu-

nehmenden ›Kunsttätigkeit‹, dieses Wissen gehört selbst im Wesen einer ur-

sprünglichen Ereignung, die wir das Da-sein nennen, aus dessen Inständigkeit

sich die Zertrümmerung des Vorrangs des Seienden vorbereitet und damit das

Un-gewöhnliche und Un-natürliche eines anderen Ursprungs der ›Kunst‹: der

Anfang einer verhüllten Geschichte der Verschweigung einer abgründigen Ent-

gegnung der Götter und des Menschen.«

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florian Arnold: Gestalt und Gestell – nach Heidegger 133

Freilich,heute scheint es nicht zumBestenbestellt umdieGötter der

Kunst und ihrer Kunstreligion.Und es schienewohl nicht besser umdas

Design zu stehen, stellte nicht ein deus exmachina–quasi aus den Tiefen

des Gestells – eine ArtWende zumGuten (oder Schlechten?) in Aussicht:

Fasst man das Gestell mit dem späten Friedrich Kittler einmal medien-

theologisch auf,32 verrichtet auch das Design letztlich seinen ›Gottes-

dienst‹ in derGestaltung desWesens vonMedien und zwar imDienste einer

›Poesie desMedialen‹, die gerade in Phänomenen wie Large LanguageMo-

dels schon so etwas wie ihre »neuenMusen«33 gefunden zu haben schei-

nen. Frei nach Kittler: JedemMittler sein Gott, jedemMedium sein Bot.

Eine Ahnung davon dürfte auch Heidegger schon befallen haben,

geht man den von ihm in Gedankengängen wie dem folgenden bereits

vorgezeichneten (Holz)Weg noch einen Schritt weiter in Richtung Ge-

genwärtiges und Zukünftiges: »Ein Denken, das in Modellen denkt, ist

darum nicht unmittelbar als ein technisches zu kennzeichnen [wenn

auch durchaus als eines der τέχνη in einem nichtmehr nur antiquierten

Sinne; Anm. FA, auch im Folgenden], weil Modell dabei nicht im tech-

nischen Sinne als Wiedergabe oder Entwurf von etwas im verkleinerten

Maßstabe zu verstehen ist. Modell ist vielmehr das, wovon das Denken

als der natürlichen Voraussetzung sich notwendig abstoßen muß, so

nämlich, das [sic!] diesesWovon zugleich dasWomit des Sichabstoßens

ist. Die Notwendigkeit, Modelle zu gebrauchen, hängt mit der Spra-

che zusammen. Die Sprache des Denkens kann [heute, in Zeiten von

Large Language Models, nicht mehr] nur von der natürlichen Sprache

ausgehen [sondern bereits von einer ›physio-logischen‹ im Sinne einer

φύσις und eines λόγος auch von Codes]. Diese aber ist im Grunde ge-

schichtlich-metaphysisch. In ihr ist also bereits eine Ausgelegtheit [ein

Programm] – in derWeise des [technisch verborgenen] Selbstverständ-

lichen – vorgegeben. Vor hier aus gesehen, gibt es für das Denken nur

32 Vgl. FriedrichKittler, »Theologie«, in: ders., Peter Berz, Joulia Strauss, PeterWei-

bel (Hg.). Götter und Schriften rund ums Mittelmeer, Paderborn 2017, S. 411.

33 Vgl. Florian Arnold, »Neue Musen? ChatGPT und die Zukunft der Künste«, in:

Philosophische Rundschau 70/2 (2023), S. 223–227.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Denken des Medialen

die Möglichkeit, nach Modellen zu suchen, um sie abzuarbeiten und so

den Übergang in das Spekulative zu vollziehen.«34

Gerade dieser »Übergang in das Spekulative« scheint sich heute

zu vollziehen. Zwar geschieht er zumeist weiterhin »geschichtlich-

metaphysisch« im Sinne einer »Fortsetzung derMetaphysik mit techni-

schen Mitteln« (künstliche Intelligenz, Singularity, Transhumanismus

etc.). Doch ereignet er sich inzwischen nicht auch schon im Sinne einer

kunstvollen Poesie desMedialen? ‒ Und amEnde eventuell gar im Sinne

anfänglich-anderer Göttergestalten, Göttergestaltungen?

Literatur

Arnold, Florian, »Neue Musen? ChatGPT und die Zukunft der Künste«,

in: Philosophische Rundschau 70/2 (2023), S. 223–227.

Bubner, Rüdiger, »Über einige Bedingungen gegenwärtiger Ästhetik«,

in: ders., Ästhetische Erfahrung, Frankfurt/M. 1989, S. 9–51.

Heidegger,Martin, Zur Sache des Denkens, Tübingen 1969.

Heidegger,Martin,Holzwege, in: ders.,Gesamtausgabe Band 5, Frankfurt/

M. 1977.

Heidegger,Martin, »Beiträge zur Philosophie (vom Ereignis)«, in: ders.,

Gesamtausgabe Band 65, Frankfurt/M. 1989.

Heidegger,Martin, »Vorträge.Teil 2: 1933–1967«, in: ders.,Gesamtausgabe

Band 80, Frankfurt/M. 2020.

Joselit, David, After Art, Princeton 2013.

Kittler, Friedrich, »Theologie«, in: ders., Peter Berz, Joulia Strauss, Peter

Weibel (Hg.).GötterundSchriften rundumsMittelmeer,Paderborn2017,

411.

Klee, Paul, »Schöpferische Konfession«, in: ders.,Kunst – Lehre. Aufsätze,

Vorträge, Rezensionen und Beiträge zur bildnerischen Formlehre, hg. Gün-

ther Regel, Leipzig 1987, S. 60–66.

34 Vgl. das Guzzoni-Protokoll in: Heidegger, Zur Sache des Denkens, a.a.O., S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Florian Arnold: Gestalt und Gestell – nach Heidegger 135

Klee, Paul, »Über die moderne Kunst«, in: ders., Kunst – Lehre. Aufsätze,

Vorträge, Rezensionen und Beiträge zur bildnerischen Formlehre, hg. Gün-

ther Regel, Leipzig 1987, S. 70–85.

Luckner, Andreas,Heidegger und das Denken der Technik, Bielefeld 2008.

Pöggeler, Otto, Bild und Technik. Heidegger, Klee und die moderne Kunst,

München 2002.

Schölles, Manuel, »Die Kunst imWerk. Gestalt – Stimmung – Ton«, in:

David Espinet, Tobias Keiling (Hg.), Heideggers Ursprung des Kunst-

werks. Ein kooperativer Kommentar, Frankfurt/M. 2011, S. 95–109.

Seifert, Aletta, Der sakrale Schutz von Grenzen im Antiken Griechenland –

Formen und Ikonographie, Inaugural-Dissertation, Universität Würz-

burg, Philosophische Fakultät 2006.

Seubold, Günter, »Heideggers nachgelassene Klee-Notizen«, in:Heideg-

ger Studies 9, 1993, S. 5–12.

Seubold,Günter,Kunst als Enteignis.HeideggersWeg zu einer nichtmehrme-

taphysischen Kunst, Bonn 22005.

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468319-007 - am 14.02.2026, 11:42:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468319-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

