3. Negativ-dialektisch denken und lesen

»Vor Miflbrauch wird gewarnt« (Adorno 1951/1980: 278)
Diese Mahnung Adornos, mit der er in der »Minima Moralia« einen Essay zum
filschlichen Gebrauch der Dialektik einleitet, sei den nun folgenden Uber-
legungen vorangestellt. Vielleicht »missbrauche« auch ich Adornos negative
Dialektik, vielmehr aber sei davor gewarnt, den hier vorgenommenen Versuch
komplexer Denkmethoden als einfache Anwendungsregeln zu beniitzen. Aber
dennoch entwerfe ich eine »Methode« negativ-dialektischen Denkens. So wie
der Essay fir Adorno »ketzerisch« ist (vgl. 1958/1974: 33), so wage ich mich
»ketzerisch« daran, negativ-dialektisches Denken als Methode zu entwickeln.
Ein erster — zunichst mehr zufilliger — Einblick in Grundlagen der ne-
gativen Dialektik Adornos, wie sie in aktueller Literatur aufgenommen und
dargestellt wird (vgl. z.B. Marini 2008), bildete jenen Funken, an dem sich
das Vorhaben einer negativ-dialektischen Lesart von Widerstand gegen (Wei-
ter-)Bildung entziindete. Die negative Dialektik schien zunichst eine einfache,
eindeutige Denkweise zuzulassen: Widerstand gegen (Weiter-)Bildung konnte
als nicht in Synthese aufzulésende Antithese zum Weiterbildungszwang ge-
lesen werden. Mein erster Zugang war also ein inhaltlicher, in welchem ich
im Widerstand negativ-dialektische Momente zu entdecken glaubte. Eine in-
tensivere Auseinandersetzung mit Adornos Ausfithrungen und mit aktuellen
(bildungs-)philosophischen Arbeiten, die entweder direkt an die Negative Dia-
lektik ankniipfen oder ihr zumindest einigen Raum geben (vgl. z.B. Schifer
2004 a, 2009; Steinert 2007a; Pongratz 2010 a; Messerschmidt 2009a u.a.),
erwies sich insofern als Erschwernis und als Gliicksgriff zugleich, weil sich
eine Komplexitit des Denkens, der Begriffe, der Herangehensweisen und
Denkrichtung eroffnete, die zwar zunichst eher »Knoten« im Denken er-
zeugte, sich letztlich aber als so fruchtbar erwies, dass daraus mein Vorhaben
erwuchs, mich dem Widerstand gegen Weiterbildung aus explizit negativ-dia-
lektischer Perspektive zu ndhern, ihn zu umkreisen und damit einen Versuch
einer Theorie widerstindigen Weiterbildungshandelns zu entwickeln. Die
negativ-dialektische Herangehensweise duflert sich demnach in zweifacher

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Weiterbildungswiderstand

Form: als Methode des Nachdenkens iiber Widerstand gegen (Weiter-)Bildung
und als dessen inhaltliche Fassung.

Da ich grundlegende wissenschaftstheoretische Aspekte der Kritischen
Theorie soeben in Ansitzen referiert habe, werden diese nun vor allem im
Hinblick auf die weitere Theorieentwicklung vertieft. Adornos Ausfiihrun-
gen zur negativen Dialektik sind zwar Ausgangs- und Ankerpunkt, werden
aber nur ansatzweise aufgenommen bzw. mit anderen Zugingen erginzt. Die
Griinde sind in erster Linie, dass hier weder das Werk Adornos mit all seinen
vielfiltigen und griindlichen Uberlegungen im Mittelpunkt steht, noch eine
epistemologische oder ontologische Diskussion philosophischer Provenienz
gefithrt werden soll. Statt einer Forschung tiber Adorno lege ich eine Forschung
mit Adorno vor. Ich nehme mir die Freiheit, mich mit gewisser »Naivitit« den
Denkansitzen Adornos zu nihern und diese fiir die weitere Diskussion frucht-
bar zu machen. In diesem Sinn entspricht mein Zugang in gewisser Weise dem
von Klein in der dritten Phase der Rezeption von Adorno attestierten Umgang,
der von einer intensiven und genauen Beschiftigung mit Adornos Schriften
und von einem offenen Umgang und der Herstellung von neuen Ubergiingen
zu anderen Theorien und Theoretiker_innen geprigt sei (vgl. Klein 2011: 441).
In diesem Zugang finde ich mich weitgehend wieder. Die Herangehensweise
findet sich bei zahlreichen aktuellen Autor_innen, auf die ich Bezug nehme,
z.B. bei Pongratz (2010a,b) oder bei Wussow, der Adorno aufgrund des not-
wendigen Zeitkerns der Theorie und einer sich aus aktueller Sicht ergebenden
historischen Distanz nur bedingt folgt (vgl. Wussow 2007:18). Hoffmann, Be-
dorf, Skrandies und Maaflen (2003) sprechen von einer »Versuchsanordnungx,
mit der zu priifen sei, was aktuell aus Adornos Arbeiten gewonnen werden
kénne. Adorno selbst betont die Unvollstindigkeit und Offenheit seiner Uber-
legungen und verfasst sie nicht zuletzt deswegen hiufig in Marginalien, also
Randbemerkungen, in Aphorismen oder in Essays (vgl. Adorno 1969a/1977;
Adorno 1951/1980). Adornos Gedankenginge in seinen Grundintentionen und
-haltungen keinesfalls zu verfilschen, aber aktuell kritisch zu reflektieren,
erfordert Genauigkeit ebenso wie eine gewisse Unbedarftheit. Eine sorgfilti-
ge, reflexive und dennoch ehrfurchtslose Herangehensweise erlaubt, aus den
ausgewihlten Bereichen lediglich Teilaspekte niher in den Blick zu nehmen,
wenn auch mdoglichst in einer Art und Weise, die den Grundintentionen Ador-
nos nicht (vollig) zuwiderlduft. Inwiefern ich damit Adorno »treu« bleibe, wie
es Bartonek als Anspruch fiir seine Arbeit formuliert (vgl. Bartonek 2011 33),
mochte ich aber offenlassen.

Einige Denkformen aus der Negativen Dialektik und anderen Texten beste-
chen ob ihrer Komplexitit, ihrer Reflexivitit und ihrer Offnung des Blickes fiir
eine Kritik an aktuellen gesellschaftlichen Realititen. Die »Negative Dialektik«
wird — auch von Adorno selbst — als sein Hauptwerk bezeichnet. Darin finden
sich wesentliche Formulierungen fiir jene Ausprigung einer Kritischen Theo-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

rie, die die Grundlage der vorliegenden Uberlegungen bildet — erginzt um
Gedanken aus anderen Texten und Fragmenten, beispielsweise der »Dialektik
der Aufklirung« (Horkheimer/Adorno 1969/1988) oder seinen Vorlesungen,
in denen sich manche Aspekte noch deutlicher oder mit etwas anderen Nu-
ancen zeigen. Aktuelle Weiterfithrungen dieser »ilteren« Kritischen Theorie
und jener Diskussionen, die Adornos Werk bzw. die negative Dialektik mit in
den Blick nehmen, erginzen die Darstellung. Insbesondere interessieren mich
negativ-dialektische Denkarten fiir eine Kritik am Weiterbildungsgeschehen.
Adorno und seine Kritische Theorie sind in der bildungswissenschaftlichen
Literatur allerdings, wie bereits thematisiert, nur wenig aufgenommen wor-
den, am ehesten noch seine pidagogischen Schriften und hier insbesondere
die »Theorie der Halbbildung« (1972/2000), die »Erziehung zur Miindigkeit«
(1969c¢/1971) und die »Erziehung nach Auschwitz« (1966/1971) (vgl. Schifer
2004a; Marini 2008). Zu Letzterem beschreibt Pongratz, dass es insbesonde-
re bei den Reformpidagog_innen der spiten 1960er-Jahren »auf fruchtbaren
Boden« (Pongratz 2o10b: 171) fiel, nicht wenige Pddagog_innen allerdings den
»verfithrerischen Kurzschluss« zogen, dass ein Einwirken auf die »subjektive
Seite« ausreiche, um Veridnderungen zu bewirken (ebd.). Eine eingehende Dis-
kussion der Bildungstheorie Adornos ist bei Koller (1999) nachzulesen, der
neben diesen zentralen Schriften auch Bildungsaspekte in anderen Werken
von Adorno herausfiltert. Schifer attestiert der »Theorie der Halbbildung,
dass Adorno darin »die negative Dialektik der Bildung ausbuchstabiert« habe
(Schifer 2011: 71), und er fiithrt weiter aus: »Die Dialektik, in der sich die Bil-
dungsidee darstellen lisst, bleibt eine negative Dialektik, ohne Aussicht auf
reale Verschnung« (ebd.: 72). Das Negativ-Dialektische sieht Schifer in der
Darstellung der formenden, disziplinierenden Anpassung an die (von Men-
schen gemachte) Gesellschaft und dem gleichzeitig wahrnehmbaren Wider-
stand gegen diese Formung. Der »pidagogische Adorno« wird von mir zwar
gelegentlich hinzugezogen, vielmehr steht aber das negativ-dialektische Den-
ken im Vordergrund.

Ich extrahiere Momente aus der negativen Dialektik und aus weiteren aktu-
ellen Diskursen der Kritischen Theorie, die als Denkhorizont, Lesart und Re-
flexionsinstanz fiir die zu entwickelnde Theorie von Widerstand gegen (Wei-
ter-)Bildung zur Verfiigung stehen sollen. Etwas in einer bestimmten Lesart
zu erschliefen, erfordert eine spezifische Verkniipfung von Vorhandenem, in
das in hohem Maf die Lesenden mit ihrem Vorwissen einflieflen und in dem
versucht wird, etwas heraus- oder hineinzulesen, das bislang (noch) nicht ge-
sehen wurde (vgl. Wrana 2010). Das dichte Netz von Adornos Denken lisst sich
dabei nicht einfach durchtrennen und zu einem Faden auseinanderflechten,
zu sehr sind einzelne Begriffe und Uberlegungen miteinander verwoben. Dia-
lektik l4sst sich nicht ohne Negation verstehen, negative Dialektik und Nega-
tion nicht ohne das Nichtidentische etc. Aus diesem Grund kénnen die einzel-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

57


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Weiterbildungswiderstand

nen Aspekte nicht streng voneinander getrennt dargestellt werden. Ich werde
allerdings insofern eine gewisse Systematisierung versuchen, indem ich mei-
ne Darstellung in Unterkapitel gliedere und zunichst auf einige Knotenpunkte
und Verwobenheiten lediglich verweise, sie aber nach und nach hinzutreten
lasse. Die einzelnen Kapitel sind daher nicht stringent getrennt, sondern als
eine Art Bithnenstiick zu verstehen, in dem allmihlich immer mehr Darstel-
ler_innen auftreten, um ein Gesamtbild, eine Art Konstellation zu erzeugen.

Warum aber will ich eine Methode negativ-dialektischen Denkens versu-
chen? Der Ausloser war, dass ich mein eigenes Denken als verformt wahr-
nahm. Es verfillt — allen Vorsitzen zum Trotz — immer wieder in den Modus,
nach Eindeutigkeiten zu suchen und einfache Kausalititen zu vermuten. Es
stellt sich immer wieder das Bediirfnis ein, doch endlich einfache Klarheit zu
erhalten. Lange eingeiibte und damit weitgehend internalisierte Automatis-
men der Systematisierung, Kategorisierung, Definierung und Dichotomisie-
rung bahnen sich ihren Weg. Bei allen Versuchen, komplex, vermittelt und
dialektisch zu denken, verfalle ich doch immer wieder in diese Muster und
vergesse darob auch bereits erschlossene, offenere und komplexere Uberlegun-
gen. Dialektisches Denken ist so wenig im wissenschaftlichen, geschweige
denn in anderen Alltagen verankert, dass sich zu dessen Eintibung kaum Ge-
legenheit bietet. Ahnlich beschreibt dies Gramsci: »Man spiirt, dass die Dia-
lektik eine sehr beschwerliche und schwierige Sache ist, insofern dialektisch
zu denken gegen den gewoShnlichen Alltagsverstand geht, der dogmatisch ist,
begierig nach endgiiltigen Gewissheiten, und die formale Logik als Ausdruck
hat« (Gramsci 1929-35/2012: 1420, 11/§22).

Die Motivation, eine Methode negativ-dialektischen Denkens zu entwerfen,
entspringt auch der Unzufriedenheit, dass ich keine Arbeit ausfindig machen
konnte, die kritisches, negativ-dialektisches, reflexives Denken fiir interessier-
te »Neulinge« oder — was fiir meine Forschung wertvoll wire — fiir Fragen
der (theoretischen) Erkenntnisgewinnung nachvollziehbar macht. Ich mache
mich daher auf die Suche nach den Méglichkeiten, Grenzen und Feinheiten
solchen Denkens. Ich will mich nicht damit zufrieden geben, dass solcherart
zu denken zu komplex sei, um methodisch konkret fassbar zu sein. Als »Hand-
reichung« fiir mein eigenes, hier vollzogenes dialektisches, kritisches Denken,
dartiber hinaus aber als Beitrag fiir eine Weiterentwicklung von Methoden kri-
tischen Denkens und der Theorieentwicklung gilt es, halbwegs pragmatisch
und dennoch der Komplexitit gerecht werdend, wesentliche Aspekte zu ex-
plizieren. Negativ-dialektisches Denken soll vom Gestus einer »Geheimlehre«
(Miiller 2008: 287) befreit und zu einer Herangehensweise weitergedacht wer-
den, die sich auch weniger Getibten und Versierten 6ffnet. Die Schwierigkeit
und Komplexitit negativ-dialektischen Denkens ein wenig zu erschliefen, in-
spiriert vielleicht dazu, sich heranzuwagen, anstatt der »Vertagung der Er-
kenntnis« anheimzufallen, zunichst das Einfache »kapieren« zu miissen, be-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

vor der Mut zum Schwierigeren gefunden wird (vgl. Adorno 1958/1974: 23).
Dem zum Systematischem und Linearen deformierten Denken ist eine Hand-
reichung zu geben, damit im Voranschreiten negativ-dialektisches Denken
nicht wieder vergessen wird. Die Methode kann negativ-dialektisch eigentlich
nicht vor dem Forschungsprozess stehen, sondern ist in Vermittlung mit den
zu beleuchtenden Inhalten zu verstehen, die auch in die methodologischen
und methodischen Uberlegungen mit eingewoben sind. Dennoch mache ich
mir zuerst Gedanken iiber den Weg, damit mich die methodischen Naviga-
tionsstiitzen vor affirmativen Abgriinden bewahren und mir dartiber hin-
aus Ansatzpunkte bieten, wie Widerstand gegen (Weiter-)Bildung inhaltlich
negativ-dialektisch gelesen werden kénnte. Ich hole dafiir weit aus, weil eine
negativ-dialektische Methode erfordert, grundlegende Fragen zur Theorieent-
wicklung und zu kritischen Methoden zu erkunden, woran ankniipfend sich
im Zusammenspiel von Denken, Reflexion, Kritik und negativ-dialektischen
Essenzen erst ein methodisches Vorgehen entspinnen lisst, das mit den mate-
rialen Gehalten in Verbindung tritt und sich zu bewihren hat.

3.1 LUcKEN uND HERAUSFORDERUNGEN

Negativ-dialektisches Denken und Lesen methodisch zu entwickeln, um da-
mit theoretische Uberlegungen anzustellen, stéRt auf einige Liicken und sich
daraus ergebende Herausforderungen. Die erste Problematik besteht darin,
dass Theorieentwicklung kaum als systematische und auf Methoden gestiitzte
Erkenntnissuche ausformuliert ist. Methoden der Theorieentwicklung wer-
den selten thematisiert und insbesondere nichtempirische Verfahren sind
nur gelegentlich in kleinen Versatzstiicken am Rande erwihnt. Ausgehend
von einer kritischen Diskussion dieser Liicke mache ich mich auf die Suche
nach brauchbaren Splittern. Die zweite Herausforderung besteht darin, dass
nicht auf spezifisch kritische Methodologien und Methoden zuriickgegriffen
werden kann bzw. sich bereits der Begriff »Methode« in vielerlei Hinsicht als
unzureichend erweist, zumindest wenn auf dominierende Methodenbegriffe
rekurriert wird. Es gilt daher, Ausschau nach einem adiquaten Methodenbe-
griff zu halten. Drittens sperrt sich im Besonderen die negative Dialektik da-
gegen, als Methode zuginglich gemacht zu werden, und nicht nur Adorno,
sondern auch die meisten anderen Autor_innen, die sich dieser Frage widmen,
verwehren sich gegen solche Versuche. Eine methodische Explikation laufe
Gefahr, die notwendige, enge Verkniipfung von Methode und Inhalt zu kap-
pen, herrschaftliche, subsumierende Logiken zu reproduzieren und komplexe,
dialektische Verhiltnisse unzulissig zu vereinfachen. Ich suche dennoch nach
bereits vorhandenen moglichen Ansitzen und argumentiere die Moglichkeit
einer negativ-dialektischen Methodologie und Methode.

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

59


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6o

Weiterbildungswiderstand

3.1.1 Theoriebildung »passiert einfach«?

In der Unzahl von Methodenbiichern finden sich kaum Ausfithrungen zu
Methoden der Theoriebildung. »Lehrbiicher und Curricula lehren, mit wel-
chen Methoden man herausfinden kann, ob Theorien richtig oder falsch
sind und unter welchen Randbedingungen; aber wenig dariiber, woher diese
Theorien kommen« (Gigerenzer 1994: 109). Hiufig werden Theorien nur als
ein notwendiger (leidiger) Vorschritt fiir die »eigentliche« wissenschaftliche
Tidtigkeit empirischer Erhebung und Priiffung gesehen, wodurch der Theorie-
bildung wenig Aufmerksamkeit geschenkt wird (vgl. Astleitner 2011 15), ob-
wohl nichtsdestoweniger Theorien — woher auch immer sie kommen mégen
— als Ausgangs- und Bezugspunkte genutzt werden. Im gesamten Lehr- und
Forschungsbetrieb, inklusive wissenschaftlicher Fordermaftnahmen und uni-
versititspolitischer Steuerungsinstrumente, ist Empirie als Methode vorherr-
schend. Theoriebildung wird hingegen entweder nicht als relevant wahrge-
nommen oder als »nicht wirkliche« Forschung abqualifiziert, weswegen Koller
(2012: 47) davon spricht, dass sich seit den 1960er-Jahren zunehmend eine
»Bildungsforschung ohne Bildungstheorie« herausgebildet habe.

Dass Theorien nicht einfach da sind, sondern einer gezielten Entwicklung
bediirfen, wird kaum beleuchtet. Eine der wenigen Ausnahmen hierzu stellt
Tenorth (2010) dar, der von der »Arbeit an der Theorie« spricht, aber kriti-
schen, dialektischen Zugingen gegeniiber ablehnend bleibt. In Lehrbiichern
zu sozialwissenschaftlichen Methoden dominiert die Darstellung empirischer
Instrumente und hiufig zeigt sich eine einseitige Hervorhebungen quanti-
tativ-empirischer Methoden. Was sich allgemein »Methodenbuch« nennt, be-
schreibt meist lediglich den Teilaspekt quantitativer Empirie. Handbiicher zu
qualitativen Forschungsmethoden weisen sich zumindest bereits in den Titeln
als solche aus und geben sich damit nicht den Anschein, alleinige Methode
zu sein. In allen Lehrbiichern finden sich aber kaum Hinweise auf Wege der
Theoriebildung und wenn, dann in einem sehr eingeschrinkten Verstindnis
und mit einem deutlichen Verweis auf den Vorrang der Empirie. Kritische Me-
thodenansitze werden zuweilen ginzlich ausgeblendet oder »zerrissen«. Ob-
wohl z.B. bei Opp (2005) ausfiihrliche Darstellungen zur Theorieentwicklung
zu finden sind, »brilliert« dieses Lehrbuch insbesondere mit einer besonders
unangenehmen Form der Abwertung verstehender und kritischer Wissen-
schaft. Opp will mit positivistischen und logischen Argumenten die herme-
neutische, kritische und - in seiner Diktion — »marxistische« Forschung der
Unwahrheit iiberfithren. Sein Urteil tiberrascht nicht, spricht er doch aus einer
Position, die Werte als auszuschliefen und ausschlieflbar versteht, die einer
strengen, formalen Sprachlogik folgt und davon ausgeht, Forschende kénnen
sich selbst aus dem Forschungsprozess methodisch herausnehmen. Vermut-
lich liefRe sich seine Argumentation sogar als aus seiner eigenen Sicht unwah-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

re, weil unerlaubte Tautologie entlarven, wiirden nur seine eigenen Regeln
darauf angewendet.

Jene Autor_innen, die in einer Selbstverstindlichkeit ihren positivistischen
Standpunkt gar nicht in Reibung zu kritischen Positionen bringen, verfallen
wenigstens nicht in eine tiberhebliche, abwertende Sprache, nehmen aller-
dings anscheinend auch nicht zur Kenntnis, dass es Auseinandersetzungen
um Positionen gegeben hat und noch gibt. »Methodologische Texte in unseren
Lehrwerken stellen sich gerne sachneutral und verfahrenslogisch dar [...]. Dass
aber so nicht ohne Verlust an Sachlichkeit argumentiert werden kann, wissen
wir spitestens seit dem Positivismusstreit« (Gruschka 2006: 38). Opp verfihrt
anders und nimmt solche Diskussionen auf, kann aber die Diskussionen um
diese unterschiedlichen »Schulen« nicht nachvollziehen, da doch (aus seiner
kritisch-rationalistischen Sicht) eindeutig feststellbar sei, dass verstehende,
kritische Positionen nicht haltbar seien (vgl. Opp 2005: 66fL.), eine nur schein-
bar sachneutrale und verfahrenslogische Argumentation. Entsprechend ge-
ring geschitzt werden von ihm und anderen qualitative Methoden empirischer
Forschung, das Primat liegt eindeutig auf quantitativen Messinstrumenten,
ein »weitgehend von Irritationen der Kritik freie[s] Forschungsfeld« (Gruschka
2000: 38).

Deutlich differenzierter geht Astleitner (2011) vor, indem er zwar weitge-
hend kritisch-rationalistische Theoriebildungen darstellt und die im kritischen
Rationalismus entwickelten Vorgehensweisen und Kriterien weitgehend un-
hinterfragt als die zentralen Elemente herausstreicht, aber zumindest thema-
tisiert, dass je nach Wissenschaftsverstindnis hier Unterschiede festzustellen
seien. Er referiert weiters Methoden, die auflerhalb der kritisch-rationalisti-
schen Logik liegen, z.B. die Grounded Theory. Eine ebenfalls angenehme Aus-
nahme stellt das umfassende Lehrbuch zu empirischer Forschung von Bortz
und Déring (2009) dar. Dem Vorhaben entsprechend stellen sie Empirie in
den Vordergrund und der deutliche Schwerpunkt liegt auf quantitativen Me-
thoden. Qualitative Methoden werden allerdings als gleichermafien wesentlich
referiert und, wenn auch nicht in aller Ausfiihrlichkeit, so doch eingehend the-
matisiert. Ebenso werden Fragen der Theoriebildung aufgegriffen, wenn auch
eher als Randnotiz. Erwihnt wird z.B., dass »Methoden als Denkwerkzeuge«
(Bortz/Déring 2009: 366ft.) dienen konnen. Allerdings bleibt es bei der wohl
kaum ausreichenden und nicht eingehend diskutierten Benennung von »Ana-
logien« und »Metaphern« als Vorgehensweisen. Die Autor_innen referieren
aber zumindest die Forderungen, Theoriebildung transparenter zu machen
und in methodische Uberlegungen miteinzubeziehen (in dieser Formulierung
verweist »Methode« allerdings wieder auf Empirie, nicht auf Theoriebildung).

Qualitativ-empirische Methoden stehen einem kritischen Wissenschafts-
verstindnis eher nahe oder wurden sogar explizit aus ihm heraus entwickelt.
In den Grundlagenwerken und Lehrbiichern findet Theoriebildung allerdings

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

61


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Weiterbildungswiderstand

wenig Beachtung. Sie stellen, der Intention und dem Thema folgend, primir
Werkzeuge fiir die empirische Forschung bereit. Koller und Fuchs hingegen
diskutieren das Verhiltnis von Bildungstheorie und Bildungsforschung, loten
Anniherungsmoglichkeiten aus und sehen insbesondere in der Biographie-
forschung eine Briicke zwischen Empirie und einer philosophisch verstan-
denen Theorie (vgl. Koller 2012: 47ff.; Fuchs 2012: 137ff.). Koller stellt unter
anderem einen Bezug zu Adornos negativer Dialektik her: »Qualitative Bil-
dungsforschung kann so als Versuch verstanden werden, das Nichtidentische
(im Sinne Adornos), also Nicht-Messbare von Bildungsprozessen zur Geltung
zu bringen« (Koller 2012: 54). Theoriebildung abseits qualitativer Forschung
wird allerdings nicht niher betrachtet, sondern vielmehr die Argumentation
der theoriebildenden Aufgabe empirischer Forschung in den Vordergrund ge-
riickt.

In der Sammlung von Hauptbegriffen qualitativer Sozialforschung von
Bohnsack, Marotzki und Meuser (2000) fehlen die Termini »Theorie« und
»Theoriebildung«. Im Handbuch »Qualitative Forschung« von Flick, Kardoff
und Steinke (2012) sind zumindest vereinzelte Hinweise zu entdecken, unter
anderem im Beitrag von Métraux (2012), der beschreibt, dass Anselm Strauss
(gemeinsam mit anderen) die Methode der »Grounded Theory« nicht aus Geg-
nerschaft zu quantitativen Instrumenten entwickelte, sondern aus einem Inte-
resse an anspruchsvoller Theoriebildung (vgl. Métraux 2012: 645). Die Groun-
ded Theory setzt sich Theoriebildung explizit zum Ziel. Empirische Erhebung
und Theoriebildung werden als nicht trennbare Bereiche angesehen, sondern
als ineinander iibergehende, sich gegenseitig beeinflussende und daher paral-
lel verlaufende Vorginge (vgl. z.B. Freikamp 2008: 223ff,; Jakob 2010; Oswald
2010). Dieser Forschungszugang erlebt, zumindest meiner Wahrnehmung
nach, derzeit eine Art »Boom« bei (kritischen) Wissenschaftler_innen und
weist einige Uberginge zu meinem Vorhaben auf, beispielsweise die Betonung
offener, reflexiver Suchbewegungen.

Was ldsst sich nun aus den Darstellungen zur Theorieentwicklung gewin-
nen und wo sind alternative Wege zu entwickeln? Den grundlegenden Aus-
fihrungen von Astleitner zu Theorien und deren Bedeutung méchte ich zu-
mindest so weit folgen: »Theorien sind spekulative Problemlésungshilfen mit
unsicherem Ausgang« (Astleitner 2011: 10). Ich begebe mich also sowohl mit
dem Versuch einer negativ-dialektischen Methode als auch mit meinen Uber-
legungen zu Widerstand gegen (Weiter-)Bildung auf spekulativ unsicheres
Terrain, indem ich hier wie da alternative Lesarten versuche. »Alternativen [...]
beginnen mit neuen Sichtweisen auf die Welt, die helfen, gesellschaftlich zu
findende Probleme auf neue Art und Weise zu 16sen. Solche neuen Sichtwei-
sen und Annahmen sind nichts anderes als Theorien« (ebd.: 13). Fiir Gruschka
verweisen Theorien, im Unterschied zu (empirischer) Forschung als Wirklich-
keitsanalyse, »auf den mit Generalisierungen formulierten und in Modellen

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

erschlossenen oder spekulativ und anschaulich postulierten materialen Gehalt
dieser Wirklichkeit« (Gruschka 2006: 36, Hervorhebung D.H.). Und weiter,
zunichst leicht ironisch: »Theorien [...] kénnen die Welt so erkliren, dass jeder
ihrer Nicht-Anhinger sie bestreitet. Sie sind also erst einmal Angebote, kom-
plexe Lesarten« (ebd.), deren Anerkennung mittels empirischer Forschung an-
gestrebt wird. Sich nicht von empirischer Forschung »an der kurzen Leine«
fuhren zu lassen, ermdégliche, »spekulativ entwerfend [zu] verfahren« (ebd.).
Holz argumentiert die spekulative als tiberhaupt einzige der Dialektik adiqua-
te Methode. Er folgt der Spur des Wortes vom »Ausschau halten« bis zu Uber-
setzungen, in der »spekulativ« nichts anderes als der lateinische Ausdruck
fur das griechische »theoria« ist (vgl. Holz 2005: 227f.). »Theorie ist immer
ein geistiger Entwurf, eine Synthese aus Erfahrung und Erwartung« (ebd.).
Astleitner kehrt unter anderem die explorative Leistung von Theorien hervor:
»Theorien helfen einer Forscherin oder einem Forscher dabei, einen Such-
scheinwerfer auf Phinomene anzulegen. Mithilfe einer Theorie entdeckt man
dann mehr und/oder andere Elemente eines Phinomens im Vergleich zu einer
Situation, in der man ohne diese Theorie gesucht hitte« (Astleitner 2011: 42).
Adorno weist den im Positivismusstreit vorgebrachten Vorwurf zuriick, Speku-
lation sei ein eitles Drauflosdenken abseits aller Verankerung. Ankniipfend an
Hegel versteht er Spekulation vielmehr als »kritische Selbstreflexion des Ver-
standes, seiner Begrenztheit und ihrer Selbstkorrektur«, als Gedanken, »der
seiner eigenen Borniertheit sich entduflert« (Adorno 1969/1972: 284). Empi-
rie ist als Erginzung zur Theorie zu sehen. Fiir Steinert, Adorno folgend, ist
Theorie kritik-, korrektur- und erginzungsbeduirftig; Empirie dient in diesem
Sinn nicht einer Bestitigung oder Widerlegung, sondern einer Erweiterung
der theoretischen Sicht (vgl. Steinert 2o007a: 176; Adorno 1969/1972: 299).
Pongratz beantwortet die Frage, wozu pidagogische Theorie gut sei, folgender-
maflen: Sie soll »Sachverhalte prizise [...] fassen«, diese der Kritik unterziehen,
hat aber auch ein »spekulatives Moment«, indem »sie bestreitet, dass etwas ein-
fach nur so ist, wie es ist, sie verweist auf unverwirklichte Moglichkeiten und
»liberschreitet also die blofle Faktizitit« (Pongratz 2010b: 10, Hervorhebung
i. Orig.).

Der unsichere Ausgang der vorliegenden Forschung besteht darin, dass zu
Beginn noch offenbleibt, welche Erkenntnisse sich hinsichtlich einer Theorie
des Widerstands gewinnen lassen und welche empirischen Folgeforschungen
anzuschlielen sind. Spekulativ werden alternative Lesarten erkundet. Offen
bleibt aber auch, inwiefern sich die vorgelegte Theorie bewahren kann, sowohl
wissenschaftlich als auch praktisch, denn eine kritisch positionierte Theorie
ist nicht lediglich kontemplativ, sondern Theorie muss sich ereignen. Sie sucht
nach dem »l6senden Wort« der Befreiung, ohne dieses zu kennen, aber: »Wire
es einmal ausgesprochen, wire die Theorie nicht allein ein kulturelles, son-
dern ein soziales Ereignis« (Demirovi¢ 2001: 177).

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

63


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Weiterbildungswiderstand

Metaphern kénnen Teil von Theorieentwicklungen sein, einerseits um
bildlich zu vereinfachen und damit Nachvollziehbarkeit herzustellen, ande-
rerseits um tiber Betrachtung der Metapher noch nicht gedachte Aspekte zu
entdecken (vgl. Astleitner 2011: 120; Bortz/Déring 2009: 366f.). Interessant
ist auch die »Inkubation«: Gesammelte Informationen werden »mehr oder
minder unbewusst verarbeitet, wobei keine direkte Auseinandersetzung mit
der Problemlosung stattfindet« (Astleitner 2011: 120). In der Beschiftigung
mit der Negativen Dialektik lieRen sich fiir mich solche Erfahrungen bereits
machen: Im ersten und bewussten Nachdenken undurchdringlich, dauert es
zuweilen einige Zeit, bis Gedankenginge »sickern« und sich mit dem vorhan-
denen Untergrund an Wissen und Erkenntnissen zu neuen Verbindungen ver-
mengen. Dies liee sich auch gezielt einbeziehen. »Qualitatives Experimentie-
ren« (ebd.: 121f)) ist ein Beitrag zur Theoriebildung, indem in einer Art »Was
wire, wenn ...« spekuliert wird. Solche Vorgehensweisen lassen sich meines
Erachtens ohne weiteres in eine negativ-dialektische Denkart einfiigen. Hin-
gegen sind weitere von Astleitner referierte Methoden und (Giite-)Kriterien
der Theoriebildung aufgrund der kritisch-rationalistischen Fundierung kaum
oder nur eingeschrinkt zu gebrauchen. Astleitner weist diesen spezifischen
Zugang auch explizit aus und ist sich der Begrenztheit bewusst (vgl. ebd.: 25),
bleibt aber Alternativen schuldig. Denn obwohl er die »Verschiedenheit« und
»Vielfalt« seiner Darstellung betont, verharrt er dennoch in kritisch-rationa-
listischen Zugingen, indem er beispielsweise als Kriterien zur Beurteilung
von Theorien unter anderem die begriffliche Prizision, die logische Konsis-
tenz (Widerspruchsfreiheit) und Kausalitit (vgl. ebd.: 23) benennt. Hier zeigt
sich der grundlegende Unterschied zur Kritischen Theorie, insbesondere zu
einer negativ-dialektischen Lesart besonders deutlich: Begrifflicher Prizi-
sion steht die notwendige, wenn auch nicht explizierbare Einbeziehung von
Nichtidentischem entgegen. Der logischen Konsistenz wird ein Denken in
Konstellationen nicht in der geforderten Form entsprechen kénnen und die
logisch geforderte Widerspruchsfreiheit ist insbesondere nach einer negativ-
dialektischen Denkart weder moglich noch gewiinscht. Der Kausalititskette
setzt Adorno ein »Kausalnetz« entgegen, mit einer »Unendlichkeit des Ver-
wobenen und sich Kreuzenden« (Adorno 1966/2003: 263f.). Die Unterschied-
lichkeiten wissenschaftlicher Positionen, die spitestens seit dem Positivismus-
streit bekannt sind, treten deutlich zu Tage. Positivistisch wird kategorisiert,
wird Wahrnehmbares zur einzigen Realitit, werden selbst das Denken und die
Vernunft lediglich auf Instrumente und Werkzeuge in logischen Operationen
und zur Erfassung von Oberflichen reduziert. Widerspruchsfreiheit zwingt
alles unter die Logik systematischer Prinzipien, anders zu denken ist nicht
zulissig. Darum wehrt sich Adorno auch gegen »systematische« Vorgehens-
weisen, die er mit gewaltsamer Subsumtion und damit mit Herrschaft gleich-
setzt (vgl. Adorno 1969/1972: 287; Adorno 1965-66/2003: 126, 131f,; siehe auch

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

weiter unten). In der Subsumtion wird dieses herrschaftliche Moment aber
nicht nur verschleiert, sondern es wird zu einer scheinbar unumstéflichen
Gegebenheit. Aufklirung schlidgt in Mythologie zuriick (vgl. Horkheimer/
Adorno 1969/1988: 31ff., 88ft.). Breinbauer betont entsprechend, dass hinter
»die Unterscheidung zwischen Traditioneller und Kritischer Theorie [...] heute
nicht mehr zuriick gegangen werden darf« (Breinbauer 2011: 176). Problema-
tisch ist aus meiner Sicht, dass Fragen und Methoden der Theoriebildung und
kritische Methoden in bildungswissenschaftlichen Ausbildungen zumeist nur
unzureichend thematisiert werden, woraus die Problematik folgt, dass bei vie-
len Studierenden Anforderungen wie »Objektivitit« und ein kritisch-rationa-
listischer Wahrheitsbegriff zu fest verankert bleiben.

3.1.2 (Fehlende) Kritische Methodologie und Methoden

Weder Kritische Theorie noch Kritische (Erwachsenen-)Bildungswissenschaft
verfiigen iiber ein kennzeichnendes Methodenrepertoire' in einem spezi-
fischen, kritischen Verstindnis. Detel fasst zwar drei methodologische Be-
sonderheiten Kritischer Theorie zusammen, aus denen aber wenig konkrete
Vorstellung gewonnen werden kann, wie dies erfolgen konnte. Erstens verfol-
ge Kritische Theorie ein emanzipatorisches Interesse, indem unter anderem
soziale Regeln der Repression aufgespiirt wiirden und zur Befreiung daraus
beigetragen werden solle. Zweitens wende Kritische Theorie ideologiekriti-
sche Verfahren an. Und drittens bestehe eine Besonderheit in der Reflexivitit
(vgl. Detel 2007: 191fF.). Koller hingegen spricht von einem generell fehlenden
methodischen Ansatz Kritischer Theorie im engeren Sinn, »wenn darunter
ein bestimmtes Modell oder gar konkrete Verfahrensweise wissenschaftlicher
Forschung zu verstehen sind« (Koller 2006: 239). Das Fehlen einer Methodo-
logie und von Methoden wird zwar hiufig kritisiert, allerdings machen kri-
tisch-theoretische Begriindungen die Skepsis gegeniiber festgelegten Metho-
den nachvollziehbar, die vor allem zu instrumentellen Verfahren degeneriert
sind. In einem solchen Sinn kann daher tatsichlich nicht von »Methoden« der
Kritischen Theorie gesprochen werden. Ich méchte mich aber Steinert und

1 | Die Begriffe »Methode« und »Methodologie« werden in Forschungsarbeiten haufig
synonym verwendet, obwohl sie wissenschaftstheoretisch unterscheidbar sind. Wah-
rend wissenschaftliche Verfahrensweisen, spezifische Forschungsinstrumente und Ar-
ten des Vorgehens als Methoden bezeichnet werden, ist Methodologie auf einer Meta-
ebene angesiedelt. Methodologie umfasst sowohl die Lehre und Wissenschaft von den
Methoden als auch die theoretische Fundierung und Begriindung und die Entwicklung
von Methoden. In letzterem Sinne zielen meine Ausfiihrungen auf die Argumentation
einer Methodologie und die Ausarbeitung einzelner Methoden (vgl. Thaler 2013: 28ff.;
Beer2008).

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

65


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Weiterbildungswiderstand

Ritsert anschlieflen, die den Methodenbegriff weiter fassen. Ritsert verweist
auf die Herkunft des Begriffs und stellt fest, dass man darunter weder nur
Verfahren oder eine Vorgehensweise noch in einem engeren wissenschaftli-
chen Verstindnis eine »rein formale Operationsanweisung« (Ritsert 2011: 223)
verstehen kann. Ein solches Verstindnis fithre zu einem Primat der Methode
anstatt der Gegenstinde und Inhalte (vgl. Adorno 1969/1972: 294). Hilt man
sich an die urspriingliche Bedeutung des Wortes méthodos, »dann kann unter
>Methode« jede Abfolge von aussichtsreichen Schritten auf begehbaren Wegen
zu einem Ziel verstanden werden« (Ritsert 2011: 223). Adornos Methode ex-
pliziert Ritsert an einem spezifisch gefassten Methodenbegriff: »Man kann
unter >Methode« in der Tat auch die Einheit der allgemeinsten syntaktischen,
erkenntnistheoretisch-ontologischen und praxisorientierten (pragmatischen)
Grundvorstellungen verstehen, auf deren Hintergrund sich ein Autor mit der
Mannigfaltigkeit der ihn interessierenden Gegenstinde und Themen ausei-
nandersetzt« (Ritsert 2011: 224).

Methoden als kontrollierte Forschungsaktivititen zur Produktion von
Wissen sind mit der Entwicklung moderner Wissenschaft eng verkntipft. Die
impliziten Grenzen wurden aber immer wieder diskutiert und entsprechend
unterschiedliche Verstindnisse von Methoden formuliert. Verwandte, syn-
onym oder in Abgrenzung verwendete Begriffe sind unter anderem Verfah-
ren, Praxis, Forschungsaktivitit etc. (vgl. Thompson 2012: 240ft.). Thompson
kritisiert am Methodenbegriff, dass dieser in der modernen Wissenschaft so
angelegt sei, dass er die eigentliche Tatigkeit der Forschenden aus der Wahr-
nehmung entfernt, die konkreten subjektiven Praktiken ausblendet (vgl.
Thompson 2011: 450). Sie hilt aber auch fest: »A critical analysis of method not
only clarifies the process of the autonomiziation of knowledge in the modern
period [...], but at the same time constitutes a leitmotif allowing us to examine
more closely the practice of theorizing« (ebd.). Ich priferiere — nicht zuletzt
aus wissenschaftsstrategischem Interesse — eine Beibehaltung des Begriffs
»Methode«. Zum einen hat der Begriff eine historisch gewachsene Position
innerhalb des Wissenschaftsbetriebes und unterlag immer wieder einem Wan-
del, weshalb heute keineswegs nur mehr quantitativ-empirische Vorgehens-
weisen darunter gefasst werden und eine Erweiterung auf kritische Zuginge
bereits vorgenommen wurde. Den Begriff der »Methode« einem Denksche-
ma zu entreiflen, das darin lediglich fest gefiigte, vorgegebene Anwendung
von Verfahrensweisen versteht, ist fortzufithren. Zum anderen plidiere ich
tiir eine dartiber hinausgehende Erweiterung des Begriftes auf Verfahren der
Theoriebildung und des Denkens selbst. Auf die mangelnde Beriicksichtigung
solcher Verfahren in Lehrbiichern und der Ausbildung wurde bereits hinge-
wiesen. Dies hat mehrere meines Erachtens prekire Folgen: Bereits in Curri-
cula werden in Methoden-Modulen lediglich Lehrveranstaltungen zu empiri-
schen Anwendungen geplant und durchgefiihrt. Dies prigt das Verstindnis

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

von Studierenden und Expert_innen aus der Praxis, unter Methode in erster
Linie empirische Modelle zu verstehen. Theorie erhilt den Klang des lediglich
der Empirie Vorgelagerten, des messend zu priifenden Entwurfs. Obwohl jede
wissenschaftliche Titigkeit Theoriebeziige herstellt, bleibt die Theoriebildung
selbst kaum beachtet. Ubungen des Denkens, Argumentierens, Urteilens und
Schlieflens bleiben bereits in der Ausbildung weitgehend ausgeklammert und
diese Methoden werden kaum wertgeschitzt geschweige denn verfeinert. Weil
ich mich fiir die Entwicklung, Verfeinerung, Ubung und Implementierung
von solchen Methoden im Wissenschaftsbetrieb und in Ausbildungen einset-
zen mochte, bleibe ich bei dem Begriff »Methode«.

Steinert macht deutlich, dass (empirische) Methodenentwicklungen nicht
allein wissenschaftlichen Titigkeiten entspringen, sondern vielmehr hiu-
fig ihren Ursprung in ganz anderen Metiers haben (Bespitzelung, Marktfor-
schung etc.). Er hilt fest, dass die »meisten heutigen sozialwissenschaftlichen
Methoden [...] herrschaftlichen Ursprung haben« (Steinert 1998a: 206), dies
aber nicht bedeute, dass sie unbrauchbar seien, sondern vielmehr einen ent-
sprechend reflexiven Zugang erforderten, der insbesondere die jeweilige Per-
spektive freilegt. Auch Freikamp, Leanza, Mende, Miiller, Ullrich und Vof8
betonen, dass Methoden nicht neutral sind und die »jeweils eingesetzten me-
thodischen Instrumentarien aktiv und jeweils auf ihre spezifische Art an der
Wissensproduktion beteiligt und daher bezogen auf bestimmte Problemstel-
lungen auch unterschiedlich geeignet sind« (Freikamp et al. 2008: g). Sowohl
Freikamp und Kollegen als auch Steinert plidieren dafiir, nicht bestimmte
Methoden strikt zu verwerfen, sondern sie stattdessen gezielt kritisch zu ad-
aptieren und zu reflektieren. Methoden sind in diesem Verstindnis nicht per
se kritisch, auch nicht jene, die das fiir sich in Anspruch nehmen, sondern
sie sind eher als »Werkzeuge« zu verstehen, die in entsprechend unterschied-
lichen Kontexten kritisch eingesetzt werden (kénnen). Steinert fasst zusam-
men: »In Methodenfragen ist ein reflektierter, allseitig neugieriger Eklektizis-
mus, verbunden mit einer wachen Skepsis, die realistische Haltung« (Steinert
1998a: 2006). Foucault findet in der Kritik das »Instrument, Mittel zu einer
Zukunft oder zu einer Wahrheit, die sie weder kennen noch sein wird« (Fou-
cault 1978/1992: 8f.). Er spricht von einem notwendigen Werkzeugkasten, aus
dem je nach Situation und Kontext geschopft werden kann. Eine Problemati-
sierung des Begriffs »Werkzeug« und ebenso des »Instruments« findet sich
in Arbeiten Adornos immer wieder (vgl. z.B. Adorno 1969/1972: 287; Adorno
1965-66/2003: 126, 131f.). Horkheimer und Adorno formulieren in ihrer Kri-
tik am Positivismus die Problematik, dass durch ein solches werkzeughaftes
Verstindnis Denken zu einem maschinenihnlich ablaufenden, Dynamiken,
Komplexititen und nicht Fassbares eliminierenden Vorgang degradiert wer-
de (vgl. Horkheimer/Adorno 1969/1988: 31f.). Nicht zuletzt aus dieser Kritik
folgt die Annahme und zugleich Forderung, dass Inhalt und Methode nicht

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

67


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Weiterbildungswiderstand

zu trennen seien. Eine spezifisch kritische Methode misst sich nicht zuletzt
daran, welche Inhalte in den Blick genommen werden, ob Emanzipation, Ge-
sellschafts- und Herrschaftskritik zentral sind, ob die Kritik immanent, ideo-
logie- und selbstkritisch ausgerichtet ist etc.

Kritische Methoden

In der Literatur lassen sich einige Uberlegungen finden, kritische Methoden
zu entwickeln. Selbst wenn sich daraus weniger die Methode Kritischer Theo-
rie ergibt, sind doch vielfiltige Ansitze und Anschlussmoglichkeiten an ande-
re Forschungsmethoden zu erkennen (vgl. Keckeisen 1992: 126f.). Freikamp
und Kollegen, einem breiten Verstindnis kritischer Wissenschaften folgend,
machen kritische Ansitze beispielsweise in der an Foucault anschlieRenden
Kritischen Diskursanalyse aus und fassen als Gemeinsamkeiten zusammen:
»Bei aller Gegensitzlichkeit ist es doch einigendes Merkmal aller Methodi-
ken, die sich epistemologisch auf einem Kontinuum zwischen einer marxis-
tisch-materialistischen Dialektik und dem poststrukturalistischen Konstruk-
tivismus abbilden lassen, mit ihren Mitteln zu zeigen, dass nicht alles so ist,
wie es scheint und dass nicht alles so sein muss, wie es ist« (Freikamp et al.
2008: 7). Freikamp diskutiert im Weiteren Anwendungsmoglichkeiten der Be-
wertungskriterien von qualitativer Forschung auf kritische Sozialforschung.
Die Ablehnung eines absoluten Wahrheitsanspruches und die sich daraus er-
gebenden spezifischen Giitekriterien in der qualitativen Forschung lassen sich
aus ihrer Sicht auch auf kritische Sozialforschung tibertragen, selbst wenn ei-
nige Grundannahmen und das Erkenntnisinteresse nicht notwendigerweise
vollstindig iibereinstimmen miissen. Sie plddiert daher fiir eine Anwendung
solcher Giitekriterien, »um die Anerkennung und Wirkmichtigkeit kritischer
qualitativer Sozialforschung zu erhohen« (Freikamp 2008: 231).

Steinert hat bereits einige Jahre zuvor gemeinsam mit damaligen Tutor_in-
nen aus einem Methodenkurs fiir Studierende ein — leider nicht in Buchform
ver6ffentlichtes, aber dennoch zugingliches — Manuskript zusammengestellt,
in dem er ausgehend von einer Kritik der empirischen Sozialforschung einen
reflexiven Umgang mit (auch herkommlichen) Methoden einfordert und bei-
spielhaft vorfiihrt (vgl. Steinert 1998b). Ein Artikel daraus wurde von Steinert
leicht verdndert in seinem Buch »Kulturindustrie« (1998a) versffentlicht. Die-
se auf empirische Methoden ausgerichteten Ausfithrungen sind fiir die Frage
nach einer Methode der Theoriebildung nur teilweise heranzuziehen, seien
aber allen kritischen empirisch Forschenden nachdriicklich empfohlen. Ande-
re Beispiele sind erhellend, weil das kritische Denken quasi vor den Augen voll-
zogen wird. Beispielsweise nimmt Jaeggi Leser_innen in beeindruckend kla-
rer und dennoch komplexer Form mit auf den Weg einer ideologiekritischen
Denkweise (vgl. Jaeggi 2009) und Pongratz mochte in seinen »Sackgassen der
Bildung« Leser_innen, insbesondere Studierende, an dialektisches Denken

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

heranfithren, indem er Begriffe, Sachverhalte, Verhiltnisse immer wieder vor
den Augen der Leser_innen dreht und wendet, zerpfliickt und neu zusammen-
setzt (vgl. Pongratz 2010D).

Als kritische Methoden im weitesten Sinn werden zuweilen grofle Teile
qualitativer Empirie verstanden, die jedoch nicht notwendigerweise auf die Kri-
tische Theorie im engeren Sinn bezogen sein miissen; Uberginge und Anlei-
hen sind aber untibersehbar, z.B. wenn Koller in der Biographieforschung die
Moglichkeit sieht, Adornos »Nichtidentisches« zur Geltung zu bringen (vgl.
Koller 2012: 54). Interessant — und ansatzweise mit Bezugnahme auf Adorno
- sind Uberlegungen aus der Psychologie zu heuristischen Forschungsmetho-
den. Beispielsweise stellt Gigerenzer (1991, 1994) anhand der Kognitionsfor-
schung eine Heuristik intuitiver Entdeckung und der Nutzung von Metaphern
dar, wihrend Kleining (1995, 2010) explizit die Methode »Qualitative Heuris-
tik« entwickelt, die Ankniipfungspunkte an Dialektik und Kritische Theorie
aufweist. Entlang von vier Regeln, die nicht zuletzt forschungspragmatisch
einfach sein sollen, verliuft bei Kleining der Prozess der Datenerhebung und
-auswertung. In den vier Regeln werden erstens dezidiert Offenheiten gefor-
dert, zweitens Forschende explizit mitberiicksichtigt, drittens moglichst vie-
le Perspektiven generiert und viertens Gemeinsamkeiten analysiert, anhand
derer der untersuchte Gegenstand anschliefend verindert wahrgenommen
werden kann.

Als dezidiert kritische Methodenformulierung kann auch Oevermanns
objektive Hermeneutik verstanden werden. Nach Dammer stellt diese einen
Versuch dar, »Adornos Verfahren zu einer sozialwissenschaftlichen Methode
zu erweitern« (Dammer 1999: 201), auch wenn Bonf} 1983 noch konstatiert,
dass Oevermann bis dahin kaum an Adorno ankniipfe, obwohl viele Parallelen
sichtbar seien (vgl. Bonfl 1983: 219ff)). In der objektiven Hermeneutik steht
die Rekonstruktion von objektiven Sinnstrukturen im Vordergrund, die nicht
sinnlich wahrnehmbar und den Subjekten nicht notwendig bewusst sind, aber
tiber eine bestimmte, empirische Vorgehensweise sichtbar gemacht werden
kénnen (vgl. Oevermann 2011: 198). Oevermann entwickelte dafiir ein entspre-
chendes Methodenrepertoire, das strukturiert und erlernbar ist. Oevermann
selbst attestiert Adorno eine einkreisende, geduldige und detaillierte Genauig-
keit, die aber schwer nachzuvollziehen und daher kaum direkt anwendbar sei
(vgl. ebd.: 191), weshalb er eine entsprechende Konkretisierung entwirft.

Eine Thematisierung der negativen Dialektik in pidagogischen Zusammen-
hingen, die nicht empirisch orientiert ist, vollzieht Gruschka in seiner »Nega-
tiven Padagogik« (1988), der von Schifer attestiert wird, die Theorie Adornos
systematisch in die pidagogische Perspektive iibertragen zu haben. Allerdings
bleibe Gruschka in einem eher traditionellen Bildungsbegriff verhaftet, trage
idealistische Ziige und bleibe positiv dialektisch (vgl. Schifer 2004a: 134f%.).
So sehr Gruschka auch betont, er orientiere sich an der negativen Dialektik

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

69


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Weiterbildungswiderstand

Adornos und wolle mit seiner »Negativen Pidagogik« konsequent eine Pida-
gogik mit Kritischer Theorie verfassen (bisherigen »Kritischen« Pidagogiken
attestiert er fehlende konsequente Ausfithrungen, vgl. Gruschka 1988: 38), so
wenig expliziert sind seine Bezugnahmen. Er mag in seinen Ausfithrungen
die Denkformen der Kritischen Theorie konsequent weitergefithrt haben, eine
Darstellung der Denk- und Vorgehensweisen ist jedoch nicht enthalten, was
fiir meine Forschungen daher wenig hilfreich ist.

Erweiterter Methodenbegriff

Aus dem bisher Gesagten folgt: Eine kritische Theoriebildung erfordert kein
spezifisches Methodenrepertoire im engeren Sinn, sondern spezifisch kriti-
sche Inhalte und eine Explikation jener kritischen Grundhaltung, die der
Theoriebildung zugrunde liegt, von der Steinert in seiner »Vorbemerkungs,
zwar in Bezug auf empirische Methoden, aber meiner Ansicht nach auch fiir
Theoriebildung giiltig, als reflektierte Grundhaltung spricht: »Kritische Sozial-
wissenschaft verfiigt nicht so sehr iiber besondere Methoden als vielmehr tiber
eine bestimmende Eigenschaft von soziologischem Denken in konsequenter
Form: tiber Reflexivitit« (Steinert 1998b: 0.S.). Zu einem spiteren Zeitpunkt
spricht Steinert davon, dass Theorien »im giinstigsten Fall zutreffende Arti-
kulation der zentralen Erfahrungen einer Gesellschaftsformation in ihrem je-
weils historischen Zustand« seien (Steinert 2007a: 176), die kritik-, korrektur-
und erginzungsbediirftig sind. Pongratz wihlt als wesentliche Leitkategorie
kritischer Theorie und kritischer Pidagogik den von Horkheimer geprigten
Begriff »kritischen Verhaltens« (Pongratz 2005b: 34ff.) und spricht von einem
dafiir notwendigen »seismographischen Instrumentarium« (Pongratz 2010a:
9). Ein »Ensemble aus Gedanken, die zu einer Theorie zusammentreten«
(Lenk 2.011: 161) wird bewusst und unbewusst iiber bestimmte Verfahren gene-
riert und stellt in einem Verstindnis Kritischer Theorie einen Versuch dar, in
spezifischer Weise mit bestimmten Interessen tiber die Welt nachzudenken,
Erklarungen zu versuchen und Denkangebote zu unterbreiten.

Gewihlte Methoden lassen sich nicht von Grundhaltungen und Inhalten
trennen, vielmehr bedingen und erginzen sich diese gegenseitig. Wissen-
schaft ist in gesellschaftliche Zusammenhinge und historische Konstellatio-
nen verwoben und kann weder in der Produktion von Wissen noch in einer
bestimmten Methodenwahl unabhingig, wertneutral und objektiv sein. Wis-
sen kann nur innerhalb der jeweiligen Grenzen begrifflicher, alltiglicher, wis-
senschaftlicher, gesellschaftlicher Rahmungen hervorgebracht werden. »Auch
Sozialwissenschaftler/innen sind zunichst Mitglieder ihrer Gesellschaft und
teilen als solche das in ihr verbreitete Wissen dartiber, wie sie funktioniert.
Sie sind damit auch den Begrenzungen des Wissens unterworfen, die zu ihrer
Position nach Herkunft und Interessenlage gehdren. Sie iiberblicken aus die-
ser Position bestimmte Aspekte und Ausschnitte der Gesellschaft, sie machen

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

nur bestimmte Erfahrungen, sie teilen die Selbstverstindlichkeiten dieser
Position, die sie viele Fragen gar nicht stellen lassen« (Steinert 1998c: 0.S., Her-
vorhebung D.H.). Und gleichzeitig zielt Wissenschaft — vor allem wenn kri-
tische Anliegen verfolgt werden — auf Grenziiberschreitung, Transformation,
Veridnderung, ein Mogliches und Unmoégliches zugleich. Kritische Theorie ist
kritisch und sie ist reflexiv. Es ist nicht nur die Frage zu verfolgen, was darunter
zu verstehen ist, sondern auch wie solches Denken méglich ist. Die materialen
Gehalte der Gesellschaftskritik und emanzipatorisch-transformativer Interes-
sen scheinen nur vordergriindig fiir Methoden, fiir Fragen des Wie, irrelevant
zu sein. Sie missen als »Hintergrundfolie« und Richtungsperspektive stindig
prisent sein und spielen eine grofle Rolle in der Frage nach der Diffusion der
Theorie in die soziale und politische Praxis. Aber auch in den Methoden selbst
sind sie stets anwesend und dringen die ihnen eigenen Fragen auf.

3.1.3 Methodologie und Methode negativ-dialektischen Denkens
und Lesens

»Dialektik als Methode, gerade als Methode Adornos, hat schon immer Anstof
erregt — was zu ihrem groflen Vorteil [...] gehort« (Ritsert 2011: 232, Hervor-
hebung i. Orig.). Die negative Dialektik als methodische Les- und Denkart
zu explizieren erfordert also, die grundlegenden, »anst6ligen« Denklinien
herauszuarbeiten und die Komplexititen so weit zu reduzieren, dass nach-
vollziehbare Wege hervortreten, zugleich soll die Reduktion aber nicht so weit
gehen, dass wesentliche Elemente verloren gehen. Zwangsliufig bleiben dabei
manche — wenn auch interessante — Details auf der Strecke. Adornos Nega-
tive Dialektik ist eine verdichtete und gleichzeitig in vielfiltige tiefgriindige
philosophische Veristelungen ausformulierte Darstellung epistemologischer,
ontologischer und letztlich auch — wenn auch eher versteckt als nachvollzieh-
bar — methodologischer Uberlegungen. Bereits 1983 formuliert Bonf, spiter
z.B. von Honneth und Menke (2006b) wieder aufgenommen, Adornos Ne-
gative Dialektik sei nicht referierbar. Sie sei ein offenes Forschungskonzept:
»im Unterschied zum empirisch-analytischen Modell laufen sie [die methodo-
logischen Prinzipien Adornos, Erginzung D.H.] nicht auf fest definierte, ein-
deutige Verfahrensweisen hinaus« (Bonf 1983: 202). Adorno selbst formuliert,
seine Dialektik lieRe sich nicht methodisch explizieren, solle sich gar nicht
explizieren lassen, sondern man miisse sich vielmehr in der Dialektik »ver-
lieren« (Adorno 1951/1980: 281), anstatt sich ihrer zu bedienen und sie damit
ihrer Offenheit zu berauben. Sich in dialektischen Denkbewegungen zu ver-
lieren, klingt anregend und vielversprechend, unterstiitzt aber vorerst nicht
dabei, sich in diese Denkweise tiberhaupt einzufinden. Bei einer Anniherung
an Adornos Negative Dialektik, noch mehr allerdings angesichts der uniiber-
schaubaren Vielzahl von Auseinandersetzungen mit seinem Werk droht die

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

71


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Weiterbildungswiderstand

Gefahr, statt sich im Denken zu verlieren, vielmehr darin unwiederbringlich
zu verschwinden. Adornos Werk, selbst wenn nur ein Ausschnitt gewihlt wird,
ist zu umfangreich und sein Denken zu komplex, um sich einfach nur offen
suchend darin zu bewegen.

Ritsert umreifdt als Adornos Methode die Vermittlung der Gegensitze in
sich (Dialektik), die Grundkonstellation von Identitit und Nichtidentitit, das
Denken in gesellschaftlich vermittelter Totalitit und die spezifische Form der
Kritik als immanent und ideologiekritisch (vgl. Ritsert 2011: 223ff.). Prengel
formuliert: »Das Vermichtnis der Dialektik der Aufklirung und der Negativen
Dialektik ist fiir mich die Anregung zu einer Haltung des Theoretisierens, die
einen Gegenstand aus unterschiedlichen Perspektiven, in seinen widerspriich-
lichen Facetten erfassen mochte und die nicht davor zuriickschreckt, ambiva-
lente, auseinandertreibende, ja sogar diametral entgegengesetzte Wirkungen
zu erfassen. Wage ich es, auch die Kehrseiten, Briiche und Schwachstellen
meiner Einsichten zu suchen, und das nicht, um alles wasserdicht zu machen,
sondern im Wissen darum, dafs Wissen unvollkommen ist, so kann ich lernen,
mit Begeisterung mehrdimensional zu denken« (Prengel 1999: 236).

Wenn sich aber weder fiir eine Theoriebildung noch aus der Kritischen
Theorie auf ausformulierte Methoden zurtickgreifen lisst, stellt sich die Frage,
ob und wie sich eine negativ-dialektische Methodologie kritischer Theoriebil-
dung begriinden lisst und wie sich Methoden dafiir entwickeln lassen. Das
erste auftretende Problem ist, ob es iiberhaupt Sinn macht, von einer Methode
zu sprechen. Nicht zufillig hat sich Adorno davon distanziert, z.B. Dialektik
als Methode zu verstehen (vgl. Adorno 1966/2003: 148). Dies muss aus meiner
Sicht aber vor dem Hintergrund des noch »frischen« Positivismusstreits ge-
lesen werden, wo sinn- und inhaltsentleerte Messungen und Mathematisie-
rungen von Oberflichen in die Kritik genommen wurden. In diesem Sinn ist
Adorno skeptisch gegen Methoden als befolgbare, erlernbare Anleitungen, die
einer »Subsumtionslogik« folgen, einer hierarchisch organisierten Ordnung
und Unterordnung von Erfahrungen, Daten, Einzelelementen. Methode und
Sache treten auseinander, Methode verselbstindigt sich und wird zum Fetisch
(vgl. Wussow 2007: 177). Eine solche Einordnung und Systematisierung setze
ein System als unhinterfragbar existierend voraus und unterliege damit einem
grundlegenden Fehler (vgl. Adorno 1969/1972: 287; Oevermann 2011: 191f.).
Adorno sieht unter anderem in der Darstellungsform des Essays herkommli-
che Methodenbegriffe suspendiert. »Der Gedanke hat seine Tiefe danach, wie
tief er in die Sache dringt, nicht danach, wie tief er sie auf ein anderes zuriick-
tithrt« (Adorno 1958/1974: 18f.). Methoden werden von Adorno als Instrument
kritisiert, dem Verfahren entgegengesetzt werden miissen, die sich an Inhalten
festmachen und qualitative Elemente inkludieren (vgl. Oevermann 2011: 58).

Kritische Theorie und negative Dialektik bestechen demnach gerade durch
ihre untrennbare Verbindung von Methode und Inhalt. In seiner »Vorlesung

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

iiber Negative Dialektik« betont Adorno eindringlich, dass er »die tibliche
Trennung von Methode und Inhalt nicht anerkenne; und zwar in dem beson-
deren Sinn, daf} die sogenannten methodischen Erwigungen ihrerseits von
inhaltlichen Erwigungen abhingig sind« (Adorno 1965-66/2003: 15). Gleich-
zeitig seien seine Ausfithrungen »so etwas wie eine methodische Betrachtung
dessen [...], was ich tiberhaupt tue« (ebd.). Er spricht immer wieder von »me-
thodischen Grundsitzen« (z.B. ebd.: 49) und der Methode der negativen Dia-
lektik und widerspricht dieser sogleich wieder (vgl. Adorno 1966/2003: 58).
»Der Vorrang des Inhalts duflert sich als notwendige Insuffizienz der Metho-
de.« Diese »legitimiert sich allein in der Durchfithrung, und dadurch wird
Methode wiederum negiert« (Adorno 1966/2003: 57). Tiedemann sieht in der
Thematisierung von Methode, dass Adorno Zugestindnisse machen wollte,
um gleichzeitig »unentwegt die eigene Absicht zu sabotieren« (Tiedemann
2003: 338). Ich lese seine hdufigen Bezugnahmen auf die Methode der negati-
ven Dialektik in seiner Vorlesung ebenfalls als Zugestindnis, aber weniger an
wissenschaftlichen Usus als an die Hérer_innen, die ihm in vertrauten Begrif-
fen moglicherweise leichter folgen kénnen. Gleichzeitig 6ffnet Adorno damit
aber auch einen ersten Weg, Methode in anderer und weiterer Weise zu verste-
hen, als zu seiner Zeit noch gemeinhin #iblich war. Dialektik kann allerdings
nicht einfach als Verfahrensweise expliziert werden. Steinert spricht davon,
dass dialektisches Verstehen selbst »keine >Methode, kein klappernder Algo-
rithmus [ist], den man nur genau befolgen miifite, damit unten die >Wahrheit<
herausfillt« (Steinert1998a: 53). Von einem solchen Methodenbegriff seien vor
allem jene begeistert, die eine Faszination in Zahlen, Tabellen und komplizier-
ten Rechenmethoden finden.

Es gibt einige Uberlegungen, die zwar auch Adornos Methodenkritik auf-
nehmen, dennoch aber versuchen, seine Methode weiterzudenken. Bonf} hat
bereits 1983 Ansitze diskutiert, wie aus Adornos Werken ein »forschungsprak-
tisch handhabbares Methodenverstindnis« expliziert werden kénnte (Bonf
1983: 202), und betont ausdriicklich, dass Adornos Vorgehen nicht unter abs-
trakte methodologische Regeln pressbar sei (vgl. ebd.: 211). Die Methoden blie-
ben fragmentarisch, unsicher und vorliufig, was Bonf nicht zuletzt mit Ador-
nos Bezugnahme auf die Psychoanalyse begriindet (vgl. ebd.: 215). Nicht nur
bei Bonfs wird immer wieder betont, dass Adorno empirische Forschung nicht
ablehnt, aber einen anderen Umgang mit dem etablierten Methodenarsenal
und die »Ersinnung neuer Verfahren« (ebd.: 211) einfordert. Wussow schlief3t
sich Bonf} weitgehend an, bezweifelt aber, dass Adornos Denken »in ein me-
thodisch gestiitztes wissenschaftliches Verfahren hitte miinden kénnen bzw.
sollen« (Wussow 2007: 183, Hervorhebung i. Orig.), zu sehr sei die Haltung
Adornos in Dissidenz zu den Positivisten zu sehen. Wussow lehnt dement-
sprechend eine methodische Ausformulierung Kritischer Theorie ab, will aber
den Faden dennoch aufnehmen und ein Methodenverstindnis nachzeichnen,

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

73


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Weiterbildungswiderstand

»das auch jenseits unkomplizierter forschungspraktischer Handhabbarkeit
eine — wenn auch problematische — Stringenz gewinnt« (ebd.: 183). Er attestiert
Adornos Denken zugleich eine Komplexitit, die es im Forschungsalltag eigent-
lich unbrauchbar mache: »Fiir die durchschnittliche Forschungspraxis scheint
dialektische Logik zu komplex zu sein« (Wussow 2007: 14) und die Uberle-
gungen gelangen daher — wovor Adorno gewarnt hat — doch meist wieder zu
der Vereinfachung, »dass jedes Ding seine zwei Seiten hat« (Adorno 1951/198o0:
280). Davon diirfe man sich aber nicht irritieren lassen, »denn Adornos Dia-
lektik ist nicht auf direkte Umsetzung in Forschungsoperationen angelegt«
(Wussow 2007: 14). Wussow will vor diesem Hintergrund methodische Aspek-
te herausarbeiten und versucht, sie »zugleich gegen unangemessene Methodo-
logisierungen abzugrenzen« (ebd.: 22). Sein »zentraler« Ansatz ist, die Rolle
der Deutung bei Adorno zu rekonstruieren. Dennoch bleiben Wussows Aus-
fihrungen fiir mein Vorhaben zu sehr Adorno interpretierend, statt dariiber
hinauszugehen und methodische Ansitze zu generieren.

Wenn die Methoden Adornos thematisiert werden, dann verbleiben die-
se meist eher in einer Referierung und Interpretation seiner Gedankenginge,
ohnejedoch den Versuch zu unternehmen, genauere methodologische und me-
thodische Uberlegungen anzustellen und nach der Bedeutung fiir die (heutige)
Forschungspraxis zu fragen. Mit unterschiedlichen Gewichtungen wird dabei
hiufig der eine oder andere Teilaspekt herausgegriffen und als »der Zentrals-
te« herausgestellt. Was aber »das Zentralste« ist, dartiber sind die Meinungen
geteilt. Bei Heidbrink (2004) ist es die Verbindung von Nichtidentischem und
sinnlicher Erfahrung, bei Wussow (2007) die Deutung, bei Bartonek (2011) der
Konjunktiv, bei Miiller (2008, 2011) die Frage des Widerspruchs. Adorno wiir-
de solche Schwerpunktsetzungen — in Anlehnung an seine Worte zum Ernst
der Philosophie — vermutlich widerspriichlich kommentieren: »Xxx ist das
Zentralste {iberhaupt, aber so zentral auch wieder nicht.« Einen Einzelaspekt
herauszugreifen kann meines Erachtens nie addquat sein, charakterisiert doch
erst das Zusammenspiel des Vielen eine negative Dialektik. Andere wiederum
versuchen, aus der Negativen Dialektik nur eine Methode im engeren Sinn
zu gewinnen, und verlieren dabei die inhaltliche und gesellschaftliche Einbet-
tung. Beispielsweise stellt Kohler die Gesellschaftskritik Adornos als iiberholt
dar und reduziert seine Bedeutung auf Verfahrensweisen fiir dsthetische Fra-
gestellungen, die er aber umso mehr in einem Gestus unkritischer Verehrung
referiert (vgl. Kohler 2008). Diese Reduktion negiert das gesellschaftskritische
Interesse Adornos und widerspricht der von Adorno selbst immer wieder be-
tonten Notwendigkeit der Einheit von Inhalt und Methode.

Trotz vorhandener Ansitze und empirischer Explikationen fehlt aus mei-
ner Sicht ein nachvollziehbarer und explizit ausformulierter Entwurf, wie
negativ-dialektisches Denken »angewendet« werden kann, insbesondere fiir
Theoriebildung. Ich gebe mich nicht mit Wussows Einwand zufrieden, solches

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

Denken sei zu komplex, um forschungspragmatisch genutzt zu werden (vgl.
Wussow 2007: 14), denn dies hieRe, dass sich kritische, negativ-dialektische
Forschung selbst aus dem aktuellen Wissenschaftsbetrieb herausnimmt und
das Feld - forschungspragmatisch — anderen tiberldsst. Dass nur ein weit ge-
fasster Methodenbegriff zur Anwendung kommen kann, steht aufler Frage,
und es gilt, ganz besonders darauf zu achten, den materialen Gehalt Kritischer
Theorie ausreichend zu beriicksichtigen. Entlang dieser Vorgaben stellt sich
fur mich die Frage, wie Grundsitze der Kritischen Theorie, insbesondere jener
von Adorno, ins (theoretische) Denken tiberfiithrt werden kénnen.
Ideologiekritik und Dialektik enthalten noch am ehesten Anklinge einer
spezifischen Methode Kritischer Theorie und werden auch als solche benannt,
auch wenn keine konkreten Verfahrensweisen damit verbunden sind (vgl.
z.B. Keckeisen 1992; Demirovi¢ 1999). Selbst wenn die kritisch-theoretische
Weigerung der Explikation nachvollziehbar ist, die damit argumentiert wird,
dass Methode und Inhalt nur eins werden, wenn die Methode nicht extrahiert,
sondern im Vollzug sichtbar wird (vgl. Adorno 1966/2003: 57; Naeher 1984b:
184), so fehlen doch nachvollziehbare und anwendbare Vorgehensweisen die-
ses Tuns. Dies erschwert den Zugang zu diesen Verfahren, scheinen sie doch
ein breites Wissen und ein grundlegendes Verstindnis zu verlangen, das nicht
einfach tiber »Methodenhandbiicher« zu erschlieffen ist. Gerade darin liegen
aus meiner Sicht aber auch Stirken. Zum einen werden Forschende heraus-
gefordert, sich ein grundlegendes Verstindnis zu erarbeiten — was bei jeder
Methode erforderlich wire, aber iiber Anwendungsanweisungen »umgangen«
werden kann. Zum anderen lisst ein solcher Zugang Offenheiten, eigene Wege
zu gehen, und verhindert bis zu einem gewissen Grad, in instrumentelle und
formale Handlungsmuster zu verfallen, was einer kritischen Denkweise ent-
gegenstehen wiirde. In meiner Forschung stellt sich mir dennoch zum einen
die Frage, mit welchen Methoden Theoriebildung tiberhaupt erfolgt, und zum
anderen, welche Methoden sich aus negativ-dialektischem Denken explizieren
lassen, ohne in instrumentelle, unreflektierte Anwendungen zu verfallen.

3.2 Das Was unD DAS WIE VON KRITISCHER KRITIK
UND KRITISCHER REFLEXION

Negativ-dialektisches Denken ist nicht ohne Grundvoraussetzungen zu be-
werkstelligen. Theorieentwicklung, insbesondere eine, die sich nicht auf empi-
rische Verfahren stiitzt, erfordert zunichst, sich Gedanken iiber das Denken zu
machen. Denken ist ein Vorgang, der sich nicht von selbst in einer bestimmten
Art und Weise einstellt, sondern von spezifischen Bedingungen, unter ande-
rem historischen Gegebenheiten und Dispositionen der Forschenden, umge-
ben und beeinflusst ist, die es zu ergriinden gilt. Kritische Kritik und kritische

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

75


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Weiterbildungswiderstand

Reflexion sind, wie bereits ausgefiihrt, wesentliche Grundlagen der Kritischen
Theorie, auf deren Unerlisslichkeit gepocht wird. Obwohl in kritischen Ausei-
nandersetzungen als Anforderung stindig prisent und vielfach erwihnt, sind
jedoch kaum Auskiinfte dariiber ausfindig zu machen, wie solche Kritik und
Reflexion erfolgen kann. Weder gibt es hinreichende Anhaltspunkte, wie kri-
tisches und reflexives Denken herausgebildet werden kann, noch finden sich
»Anleitungen« fiir diese spezifische Betrachtungsweise. Vorhandene Spuren
geben aber Hinweise darauf, die ich aufgreife und weiterdenke, um in ersten
methodischen Uberlegungen dem Anspruch zu folgen, Denken und Verhilt-
nisse in Bewegung zu bringen.

3.2.1 Vorangestellt: Denken

Voranzustellen — weil Voraussetzung fiir jeden weiteren hier noch vorzuneh-
menden Schritt — sind einige Uberlegungen zum Denken selbst. Ich verstehe
Denken nicht als in der Gehirnforschung nachzuweisendes Feuerwerk von
Nervenimpulsen und Botenstoffen, die in der Frage nicht weiterhelfen, wie
kritisch und reflexiv gedacht werden kann. Vielmehr sehe ich Denken als Weg
und Vorgehensweise, bestimmte Sachverhalte, Begriffe und Prozesse gezielt
in einer bestimmten Art und Weise zu handhaben. Aber: »Mit dem Denken
iiber das Denken ist es seit je eine merkwiirdige Sache gewesen« (Guzzoni
2003: 120). Die Seltsamkeit, das Denken selbst zu einem Gegenstand des Den-
kens zu machen, paart sich mit der Eigenart, dass dieses Nachdenken iiber das
Denken vielfach das Vorgehen legitimieren soll. »Es ist, als scheue sich das
Denken, geradehin einfach nur anzufangen, als bediirfte es zu seinem Auf-
treten einer eigenen Legitimation und Erklirung« (ebd.). Mir geht es in den
folgenden Ausfithrungen aber nicht um Legitimierung, sondern um die Suche
nach Ansatzpunkten, inwiefern Denken eine wichtige und zentrale methodi-
sche Navigationsstiitze sein kann.

Denken ist fiir Adorno bereits ein Verhalten, eine Form von Praxis (vgl.
Adorno 1969a/1977, 1969b/1977) und trigt in sich den Hang zum Denken:
»Das Bediirfnis im Denken will aber, dafl gedacht werde« (Adorno 1966/2003:
399). Denken ist nicht neutral zu vollziehen und kein autonomer Prozess, son-
dern erfolgt in jenen Bahnen, die die biographische Lebenswelt der Denken-
den und die aktuelle Gesellschaft zulisst. Die Bahnen sind nicht allein durch
Begrenzungen inhaltlicher Art bestimmt, auch wenn sich manches in einer
historisch spezifischen Situation eben nicht oder nur schwer denken lisst
(vgl. Steinert1998c: 0.S.). Meyer-Drawe formuliert, Adorno aufnehmend, dass
»dem Denken vollstindige Autonomie vorenthalten [bleibt], weil es iiber das
Was des Gedachten eingebunden bleibt in eine dichte Erfahrungswelt voller
heteronomer Bestimmungen« (Meyer-Drawe 1990: 64). Dartiiber hinaus sehe
ich Einschriankungen aber auch im Wie des Denkens. »Adornos Kritik erweist

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

sich als radikal, indem sie beim Denken als Vermogen ansetzt, nicht erst bei
dessen Resultaten« (Marini 2008: 13). Ideologiekritik fithrt vor Augen, dass
nicht alles ist, wie es scheint, dass noch mehr sichtbar gemacht und denk-
bar werden kann. Gesellschaftliche Interessen formen und deformieren unser
Denken, obwohl hinter dem Schein angeblicher Notwendigkeiten und quasi
naturgesetzlicher Gegebenheiten noch andere Moglichkeiten lauern. In die-
sem Sinn meint deformiert nicht, dass ein universelles ontologisches Richti-
ges, nicht Verformtes existiert und nur »befreit« werden muss, sondern das
Denken ist deformiert, weil seine aufgrund der aktuellen historischen Gege-
benheiten bereits in ihm wohnenden Méglichkeiten verborgen und unentfaltet
bleiben. Ideologiekritik ist daher auch die »Kritik des konstitutiven Bewuf3t-
seins selbst« (Adorno 1966/2003: 151). Und doch ist unser Denken in hohem
MafR unfihig, sich aus vorherrschenden Schemen zu lésen. »Das traditionel-
le Denken und die Gewohnheiten des gesunden Menschenverstandes, die
es hinterlief}, nachdem es philosophisch verging, fordern ein Bezugssystem,
ein frame of reference, in dem alles seine Stelle finde. Nicht einmal allzuviel
Wert wird auf die Einsichtigkeit des Bezugssystems gelegt — es darf sogar in
dogmatischen Axiomen niedergelegt werden —, wofern nur jede Uberlegung
lokalisierbar wird und der ungedeckte Gedanke ferngehalten« (ebd.: 43). Re-
flexionen hitten nun die Aufgabe, »eben diese Assimilation des Geistes an das
herrschende Prinzip [...] zu durchschauen« (ebd.).

Denken, obwohl gesellschaftlich eingebettet, kann iiber das Gegebene
hinausgehen, allein, weil das Gegebene diese Mdglichkeit bereits impliziert.
Dies erfordert fiir Adorno, gedanklich in die Tiefe zu gehen, sich nicht mit
Nichstliegendem zufrieden zu geben, sondern nachzubohren (vgl. Adorno
1965-66/2003: 150; Adorno 1958/1974: 18f.) und zu versuchen, iiber Seiendes
hinauszudenken und spekulativ zu denken, trotz der Gefahr des falschen Ge-
dankens (Adorno 1965-66/2003: 131), denn spekulatives Denken versucht sich
vom Seienden zu I6sen. Adorno entdeckt darin Momente von Freiheit, mag sie
auch noch so klein sein, die fiir ihn das »Gliick des Denkens« ausmachen (vgl.
Adorno 1965-66/2003: 158). Das Denken ist zu verfliissigen und es sollte »so
sehr gegen die Fassade angehen, soweit sich bewegen, wie ihm moglich ist«
(Adorno 1966/2003: 243). Der spekulative Uberschuss ist von utopischen Ah-
nungen eines Besseren durchdrungen: »Ich meine, daf man iiberhaupt nicht
einen richtigen Gedanken denken kann, wenn man nicht das Richtige will; das
heiflt, wenn nicht hinter diesem Gedanken, als die eigentliche ihn beseelende
Kraft, das steht, daf es richtig sein soll [...]. Denn Denken selbst ist ja immer
auch eine Verhaltensweise« (Adorno 1965-66/2003: 82f.; vgl. auch Adorno
1963/1996: 13). Um iber das Unbefragte hinausgehen zu kénnen, darf sich der
Gedanke nicht auf dem Gegebenen ausruhen — »das ist genau das, dem das
Denken eigentlich widerstehen sollte« (ebd.). Und: »Worin der Gedanke hi-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

77


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Weiterbildungswiderstand

naus ist tiber das, woran er widerstehend sich bindet, ist seine Freiheit« (Ador-
10 1966/2003: 29).

Mit dem Denken tiber das Denken eng verbunden sind Fragen der Ver-
nunft und der Rationalitit. Obwohl in der Kritischen Theorie von fundamen-
taler Bedeutung und einer umfassenderen Betrachtung wert, streife ich die
Diskussion nur kurz, um zumindest auf die Einbettung des Denkens in um-
fassendere ontologische Verstindnisse und gesellschaftliche Verhiltnisse auf-
merksam zu machen. Vernunft wird in der Kritischen Theorie als gesellschaft-
lich vermittelt gedacht. Horkheimers und Adornos Kritik am Vernunftbegriff
von Kant streicht zunichst die Unmdglichkeit heraus, dass Menschen in der
derzeit verfassten Welt im Kant’schen Sinn verniinftig sein kénnen. »Verntinf-
tig ist der Mensch fiir Kant, soweit er sich von empirischen Einbindungen,
Abhingigkeiten und Eigeninteressen zu l6sen vermag« (Schifer 2004a: 19).
Hingegen bestehen Horkheimer und Adorno (und auch andere) darauf, dass
der Mensch sich aus diesen Verhiltnissen nicht herauslésen kann, vielmehr
erst durch diese Bedingungen zu dem wird, was er/sie ist. Damit verbunden
ist entsprechend die Kritik am Kant’schen Ideal einer »reinen« Vernunft, die
universell und ahistorisch jenseits gesellschaftlicher Einbindungen existiert.
Adorno greift Hegels Einwand in diese Richtung auf, kritisiert aber (in Ein-
klang mit Marx) am Hegel’schen Konzept, dass dieser die Wirklichkeit bereits
als verniinftig apostrophiere, was eingreifende, verindernde Kritik verunmaog-
licht (vgl. Koneffke 1999: 305; Schifer 2004a: 19ff.). Vernunft ist demnach zu-
gleich in der Realitit vorhanden — es existiert ein Begriff von Vernunft — und
gleichzeitig nicht vorhanden — Vernunft ist nicht so verwirklicht, wie es mog-
lich wire, vielmehr hat die existierende Verniinftigkeit neue Unvernunft her-
vorgebracht.

In der »Dialektik der Aufklirung« rechnen Horkheimer und Adorno mit
dem biirgerlichen instrumentellen Vernunftbegriff ab (vgl. Horkheimer/Ador-
10 1969/1988; Steinert 2007a: 18f)) und verweisen auf die prinzipielle Inhalts-
leere des Vernunftbegriffs und dessen herrschaftskonstituierende und -stabi-
lisierende Verwendung. Man kénne daher nicht davon absehen, wer Vernunft
anwende, denn damit verindere sich dessen Bedeutung (vgl. Horkheimer/
Adorno 1969/1988: g4ff.). Fiir Marx griindet »Vernunft [...] ausschlieflich im
Vermogen der einzelnen lebendigen Menschen, die ihr Leben miteinander, als ge-
sellschaftliches, selber produzieren und indem sie es tun« (Koneffke 1999: 306,
Hervorhebung i. Orig.). Auch Adorno versteht Vernunft dem folgend als gesell-
schaftlich vermittelt, nicht loszulosen aus den Verhiltnissen, den gesellschaft-
lichen Bedingungen und aktuell historischen Realititen (vgl. Schifer 2004a:
19ff., 30f)). Vernunft erhilt in der Aufklirung eine widerspriichliche Bedeu-
tung. Berufung auf Vernunft ist wesentliches Element gegen den Feudalis-
mus, wobei in der Realisierung dieser Gestus dann aber reduziert wird und so
im Begriff aufbewahrt bleibt: »Berufung aufs Vernunftvermégen qualifiziert

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

die antifeudalistische Kritik als spezielle Herrschaftskritik. [...] Das Vernunft-
vermogen fundiert den Anspruch auf Selbstindigkeit tiberhaupt. Vernunft ist
das Prinzip der Kritik von Herrschaft schlechthin« (Koneffke 1999: 317, Hervor-
hebung i. Orig.).

Mit der Einsetzung der Vernunft als Prinzip der moglichen Herrschafts-
kritik etabliert die buirgerliche Gesellschaft ungewollt ein Prinzip, das sich
gegen sie selbst wendet. »Die Ermichtigung des Subjekts mufl im Schaffen
der Voraussetzungen antifeudalistischer Herrschaftskritik die Vernunft bean-
spruchen und damit prinzipiell auch biirgerliche Herrschaft der Kritik iiber-
antworten« (Koneffke 1999: 318). Gleichzeitig wird biirgerliche Miindigkeit
- eng mit diesem Vernunftbegriff gekoppelt — dazu etabliert, sich der biirger-
lichen Herrschaft zu unterwerfen. Horkheimer und Adorno entblélen die in
der Aufklirung durchgesetzte und verwahrte Vernunft als funktionalistisch
und instrumentell. Im Versuch, sich der Natur zu entziehen, diese zu unter-
werfen und zu beherrschen, erhebe sich solcherart Ratio iiber die dufere und
innere Natur. Verstand, Logik, mathematische Wissenschaftlichkeit gebieten
tiber Irrationalitit, Leiblichkeit, Emotion, Erfahrung. In der Absolutsetzung
eines solchen Vernunftbegriffes wird dementsprechend alles als irrational
tituliert, was dieses Tabu, den gezogenen »magischen Kreis« iiberschreitet.
»Naturbeherrschung zieht ihren Kreis, in den Kritik der reinen Vernunft das
Denken bannte« (Horkheimer/Adorno 1969/1988: 32). Horkheimer und Ador-
no sprechen von einer daraus folgenden Verarmung des Denkens und der Er-
fahrung: die »Trennung beider Bereiche 1if3t beide als beschidigte zurtick«
(vgl. ebd.: 42). Positivismus, »Richteramt der aufgeklirten Vernunft« (ebd.: 32),
reduziert Denken auf Klassifizieren, Einordnen, Unterordnen des Besonderen
unter allgemeine Prinzipien. Diese mathematische Verfahrensweise »macht
das Denken zur Sache, zum Werkzeug, wie sie es selber nennt« (ebd.), fithrt zu
einer Anpassung des Denkens ans Tatsichliche und zugleich zu einer »Unter-
werfung alles Seienden unter den logischen Formalismus« (ebd.: 33). »Kein
Sein ist in der Welt, das Wissenschaft nicht durchdringen konnte, aber was
von Wissenschaft durchdrungen werden kann, ist nicht das Sein« (ebd.: 32).
Der Umschlag der Aufklirung in Mythologie erfolgt, indem die verniinftig ge-
setzte Ordnung keine Nachfrage zulisst, sondern sich zur Wahrheit, zum Ge-
setz erhebt, nur Oberfliche abbildet (vgl. ebd.: 33). Vernunft wird »zum bloflen
Hilfsmittel der allumfassenden Wirtschaftsapparatur« (ebd.: 36). Vernunft
und Verstand/Rationalitit werden in der instrumentellen Verwendung gleich-
gesetzt, Unterscheidungen werden eliminiert, nicht zuletzt, um sogenannte
Irrationalititen und Einzelerfahrungen auszusondern.

Bohme und Bohme verfolgen diesen Gedanken weiter, indem sie nach-
zeichnen, weshalb unter anderem durch Kant das »Andere der Vernunft« aus-
geschlossen wurde. Dieses Andere, Irrationale, Leibliche, Nattirliche wollen sie
nun zuriickholen, indem sie ein neues Selbstverstindnis der Vernunft argu-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

79


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8o

Weiterbildungswiderstand

mentieren, »die weif3, daf8 sie nicht das Ganze ist« (Bchme/Bohme 1985: 24).
Gerade mit dem Geltendmachen des Anderen zur Vernunft bleiben Béhme
und Bohme jedoch darin verhaftet, dieses Andere nicht als Verniinftiges den-
ken zu kénnen, und bleiben damit in einer rationalistischen Vernunft. Diesen
Wandel einer Entwicklung eines nur noch rational verstandenen Vernunftbe-
griffs zeichnet Gloy (2001) nach, aber auch sie bleibt beim Anderen der Ver-
nunft als etwas von dieser Getrenntem. Hingegen trennen Horkheimer und
Adorno das Andere nicht ab. Im Gegensatz zur Kritik von Bchme und Béhme
dufert sich darin aber keine Tduschung iiber Vernunft als ein Ganzes (vgl.
Béhme/Bohme 1985: 12), sondern Vernunft wird dialektisch und zumindest
potenziell, das heifdt jenseits eines instrumentellen Verstindnisses, als viel-
filtig betrachtet, ebenso rational wie irrational, ebenso denkend wie fithlend.
Guzzoni differenziert ebenso zwischen Vernunft und Rationalitit. Letztere
verfihrt analysierend, argumentierend, kategorisierend, wihrend eine neu
festzumachende Vernunft — so ihr Anliegen — in engem Verhiltnis zu Sinn-
lichkeit steht und nicht versucht, das zu Betrachtende zu kontrollieren und zu
unterwerfen (vgl. Guzzoni 2003: 100ff)).

Die Vernunftkritik und die kritische Diskussion von Kant sind — wie ins-
gesamt die Erkenntnisse aus der »Dialektik der Aufklirung« — in der Er-
wachsenenbildung weitgehend folgenlos geblieben, vielleicht auch vergessen
worden. Stattdessen bleibt nur eine unkritische, aufklirerische Geste tibrig.
Kants Forderung, sich selbst mittels Vernunft aus der selbstverschuldeten Un-
miindigkeit zu befreien, ist viel zitiert und wird in der Erwachsenenbildung
vielfach als Rechtfertigung bemiiht, ohne dessen Implikationen und Kants
weitere Ausfithrungen dazu ausreichend zu beachten, wiewohl kritische Bil-
dungswissenschaft darauf immer wieder hinweist. Stattdessen wird unkri-
tisch und unreflektiert an diesem Satz festgehalten. »Der an Aufklirung und
gesellschaftlichem Fortschritt orientierten Emanzipationspidagogik wurde zu
Recht vorgehalten, dafl sie es versiaumt habe, danach zu fragen, was die Pa-
dagogik selber zur Dialektik der Aufklirung mit beigetragen habe« (Kriiger
1999: 175). Ribolits hingegen verfolgt dieses Problem, dass das vielbemiihte
Kant’sche Zitat aus dem Zusammenhang gerissen ist, und macht deutlich,
dass Kant beileibe keine vollstindige Nutzung dieser Vernunft proklamiert,
sondern sie sich sogar verbietet, wo es um Kritik oder Widerstand gegen die
buirgerliche Herrschaft geht (vgl. Ribolits 2009, 2011).

Wie kann aber nun unter solchen Bedingungen kritisch gedacht werden?
Weiterhin ist die Antwort darauf ausstindig und muss es noch (vielleicht so-
gar auf Dauer) bleiben. Adorno selbst stellt fiir Philosophie und Dialektik fest,
dass sie davon leben, sich gedanklich diskursiv zu entwickeln (vgl. Adorno
1966/2003: 44; Honneth/Menke 20006b: 4f.). Steinert beschreibt, dass Adorno
seine Gedankenginge nicht »verkaufen«, sondern sie nachvollziehbar machen
wolle. »Es kommt nicht auf ein >Ergebnis< an, das man getrost nach Hause

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

tragen kénnte, sondern es geht um eine denkerische Auseinandersetzung
mit Erfahrungen von Welt« (Steinert 2007b: 230). Dementsprechend wird
bei Adorno seine entdeckende, entwickelnd denkerische Titigkeit besonders
betont. Pongratz fithrt mittels einer solchen Art des Denkens »Neulinge« in
bildungswissenschaftliche Theorie ein: »Ich mé6chte Sie hineinnehmen in das
bewegte Denken dynamischer Widerspruchslagen« (Pongratz 2010b: 22, Hervor-
hebung i. Orig.). Er vollzieht dies, indem er z.B. anhand zentraler pidagogi-
scher Begrift wie Bildung und Erziehung zunichst mogliche Definitionen,
Deutungen, Verstindnisse referiert und diese dann gegen den Strich biirstet,
indem er die Leerstellen, die unberticksichtigten Komplexititen, nicht beach-
tete groflere Zusammenhinge hervorhebt und eine kritische Wendung der Be-
griffe herausfordert. Er verweist auf den Wunsch der »Einsteiger ins Feld«,
Klarheiten zu gewinnen, Definitionen zu erhalten, an denen sich ein sicherer
Weg fiir das Denken und Handeln finden lisst (vgl. ebd.: 14), und demaskiert
diesen Wunsch als »Spielmarken-Vorstellung« eines kritisch-rationalistischen
Wissenschaftsverstindnisses mit klaren, ahistorischen, eindeutigen, wider-
spruchsfreien und intersubjektiv nachpriifbaren Begriffen (vgl. ebd.). Aber
nicht nur »Neulinge« sind dieser Auffassung verhaftet, sondern weite Teile der
Wissenschaft halten an diesen Prinzipien fest, und das aktuelle gesellschaft-
liche Bild von Welt spiegelt insgesamt dieses biirgerliche Vernunft- und Wis-
senschaftsverstindnis wider, ist davon geformt. Die tiefe Einprigung in das
Denken lisst sich individuell und subjektiv reflexiv nachvollziehen.

Reflexion erfordere »auch gegen sich selbst [zu] denken« (Adorno 1966/
2003: 358), aber ich stelle die Frage: Wie denkt man gegen sich selbst? In un-
aufloslichen Widerspriichen zu denken fiithrt zu schwer ertragbaren Verkno-
tungen, die nach Auflésung heischen. Das Denken orientiert sich tiblicher-
weise an Identititen von Begriffen und Sachverhalten. Aber: »Denken, das an
Identitit irre ward, kapituliert leicht vor dem Unaufléslichen und bereitet aus
der Unaufloslichkeit des Objekts ein Tabu fiirs Subjekt, das irrationalistisch
oder szientifisch sich bescheiden, nicht an das rithren soll, was ihm nicht
gleicht, vorm gingigen Erkenntnisideal die Waffen streckend, dem es dadurch
noch Respekt bekundet« (Adorno 1966/2003: 163). Dem nachzugeben ist we-
nig befriedigend und es droht das schon erwihnte Risiko des Abgleitens ins
Beliebige der offenen Gedanken (Adorno 1966/2003: 45). Wie aber kann in Wi-
derspriichen gedacht werden und wie lassen sich diese ertragen? Wie konnen
wir dynamisch denken und »Kausalnetze« erfassen, statt in »Kausalketten-
Denken« zu verfallen? Sind wir zu »beschidigt« (Adorno 1966/2003: 345) fiir
Vorstellungen eines anderen Denkens? Lavagno beschreibt in seinem Entwurf
einer »Ataxiologie«, die »auf ein Denken jenseits der Ordnung zielt« (Lavag-
no 2012: 205), immer wieder Angst als Motiv zur Aufrechterhaltung von Ord-
nungsdenken in klaren Begriffen, hierarchischen Strukturen etc. Ein Denken
jenseits der Ordnung sucht Lavagno unter anderem in einer Konzeption, die in

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

81


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Weiterbildungswiderstand

weiten Teilen an Philosophien Adornos und dekonstruktiver Theoretiker_in-
nen ansetzt. Ein Denken jenseits begrifflicher Ordnung sei eigentlich nicht
denkbar (vgl. ebd.: 211) und dennoch 6ffnen sich Risse, wo der Versuch unter-
nommen werden kann, »unnétige Reduktion von Komplexitit zu vermeidenc,
Differenz, Dissonanz und Subversion vor Identitit, Harmonie und Ordnung
zu stellen (vgl. ebd.: 213). Dazu muss zunichst der Unordnung das Beingsti-
gende genommen werden. Lavagnos Arbeit besticht durch inspirierende Uber-
legungen und genaue Analysen von »unordentlichen« Ansitzen, bleibt aber
— obwohl selbst als Ansatz zwischen Kritischer Theorie und Dekonstruktion
bezeichnet — doch zu sehr in Letzterer und in Mikropolitiken verhaftet.

Einige greifbarere Hinweise auf kritische Formen des Denkens finden sich
hingegen bei Steinert. Zwar auf empirische Forschung bezogen, meines Er-
achtens aber fiir theoretische Denkprozesse genauso fruchtbar, fasst er aus
anderen Methodenanleitungen fiir sich »Klugheits- und Handwerks-Regeln
der Interpretation« (Steinert 1998a: 65) zusammen: »Genau hinsehen, gedul-
dig nachdenken und sich nicht dumm machen lassen« (Steinert 1998a: 46,
65ff.), und er bedauert noch: »Schade, dafl mir das nicht frither eingefallen
ist« (Steinert 1998c: 0.S.). Genau hinsehen erfordert, nicht in alltiglich ib-
liches, schnelles Klassifizieren zu verfallen, wobei Einzelheiten unausweich-
lich vernachlissigt werden, sondern stattdessen gezielt den Blick zu 6ffnen.
Steinert empfiehlt, sich dafiir ein paar Regeln zurechtzulegen (vgl. Steinert
1998a: 65). Fiir die Theorieentwicklung kénnten dies z.B. formulierte Fragen
sein nach Art von: Lassen sich die Uberlegungen auch anders an- und/oder
zuordnen? Oder: Was schlieft ein bestimmter Begriff méglicherweise aus? Ge-
duldig nachzudenken erfordert laut Steinert, sich Zeit zu lassen. Solche Uber-
legungen formulierte Adorno in seinen »Anmerkungen zum philosophischen
Denkeng, in denen er einfordert, sich mit Geduld auf die Sache einzulassen,
einen »langen und gewaltlosen Blick auf den Gegenstand« zu richten und:
»Das aktive Moment des denkenden Verhaltens ist die Konzentration« (Adorno
1969b/19777: 602). Nachdenken ist »erweiterte Konzentration« (ebd.: 604), es
ist nicht einfach ein »Drauflosdenkenc, sondern ein Denken »an etwas« (ebd.:
607), also auf eine bestimmte Sache gerichtet. Adornos Zugang will das Den-
ken davor bewahren, in v6llig offene Kontemplation abzugleiten, aber auch da-
vor, vorschnell identifizierend und damit begrenzend Gedanken bestehenden
unzureichenden Kategorisierungen zu unterwerfen (vgl. Guzzoni 2003: u7ft.).
Gedanken von Walter Benjamin dhneln, aufgrund des engen Kontakts vermut-
lich nicht zufillig, jenen von Adorno: Eine fruchtbare Skepsis »ist dem tiefen
Atemholen des Gedankens zu vergleichen, nach dem er ans Geringste sich mit
Mufe und ohne die Spur einer Beklemmung zu verlieren vermag« (Benjamin
1925/1991: 0.S., Erkenntniskritische Vorrede, Hervorhebung D.H.). Geduld,
lange Blicke, Mufse und Atemholen sind allerdings jene Momente, die der ak-
tuelle Wissenschaftsbetrieb fast nicht zuldsst. Flir Steinert besteht geduldiges

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

Nachdenken unter anderem aus einem »Einnehmen verschiedener Perspek-
tiven« und aus Beziligen zu moglichst weit hergeholten Vergleichen (Steinert
1998a: 66). Sich nicht dumm machen zu lassen — eine auch von Adorno und
Horkheimer immer wieder benutzte Phrase —, erfordert ein »Mifdtrauen gegen
die gesellschaftlichen Vorgaben« (ebd.), wofiir die Reflexion eigener Vorannah-
men und emotionaler Besetzungen geeignete Vorginge sind, um im Denken
verborgene gesellschaftliche Normen sichtbar zu machen. Ausgangspunkte
daftir kénnen sowohl ideologiekritische Analysen als auch spontan auftretende
Irritationen sein (vgl. ebd.).

Thompson beschiftigt sich ausgehend von einer Reflexion der eigenen Ti-
tigkeit explorativ damit, wie konkrete subjektive Praxen der Theoriebildung
aussehen konnten. Wesentlicher Ausgangspunkt ist fiir sie, dass Theorien,
produziertes Wissen und konkrete Methoden die tatsichlichen Aktivititen der
Forschenden nicht abbilden, sondern als »fertiges«, vom Forschungssubjekt
losgelostes Ergebnis erscheinen, aus dem die Forschenden und deren Tun
ausgeloscht sind (vgl. Thompson 2011: 450fF). Im Theoretisieren (»Exercising
Theory«) entstehen allerdings Beziehungen und laufen Vorginge ab, die sich
nicht im Ergebnis »Wissen« abbilden lassen, sondern an das Forschungssub-
jekt gebunden bleiben. Thompson beschreibt drei Verfahren, Theorie zu iiben
und zu betreiben: Unterstreichen (underlining), Nachdenken (contemplation)
und Schreiben (writing). Mit dem Unterstreichen wird beim Lesen eine Be-
ziehung zum Text hergestellt. Die Unterstreichung hebt nicht nur Textstellen
fur spiteres Wiederauffinden hervor, sondern es beginnt ein Nachdenken mit
dialogischem Charakter, quasi eine Art »Gesprich« mit der/dem abwesenden
Autor_in. Mit dem Lesen beginnt ein Nachdenken (contemplation) mit und
iiber das Gelesene. Es werden Verkniipfungen zum Vorwissen hergestellt und
unterschiedliche Perspektiven eréffnet. Thompson beschreibt ihr Nachdenken
als bewusste Auseinandersetzung mit dem Gelesenen, indem sie beispielswei-
se Begriffe aufnehme, diese mit- und gegeneinander denke, gezielt versuche,
ihre bisherigen Gedanken und Vertrautheiten anhand des Gelesenen aufzu-
16sen, und zu sehen, was dabei herauskommt. »A sudden shift or even intensi-
fication of perspective can also result in such a loss of familiarity« (ebd.: 452).
Adorno hat allerdings Einwinde gegen Kontemplation als ausschlieflich un-
gebundenes Nachdenken: »Das Schlechte an der Kontemplation bis heute, der
diesseits von Praxis sich geniigenden, wie Aristoteles erstmals als summum
bonum sie entwickelt hatte, war, daf sie gerade durch ihre Gleichgiiltigkeit
gegen die Verinderung der Welt zum Stiick bornierter Praxis: dafd sie Methode
und instrumentell ward« (Adorno 1966/2003: 242). Benjamin hingegen sieht
im »unablissigen Atemholen [...] die eigenste Daseinsform der Kontemplati-
on« (Benjamin 1925/1991: 0.S.; Erkenntniskritische Vorrede). Kontemplation
erfordert im Sinne Adornos aber eine Bindung an Praxis, an Realitit und an ei-
nen Veranderungswillen. Hinsichtlich des Schreibens betont Thompson, dass

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

33


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Weiterbildungswiderstand

der Prozess des Schreibens vom Ergebnis des Geschriebenen zu unterscheiden
ist, da im Schreiben selbst mehr passiert, als dann zu sehen ist. Thompson
formuliert poetisch: »I give myself over to a particular self-directed train of
thought« (Thompson 2011: 452). In einem Prozess werden Bedeutsambkeiten,
Absichten, Gedankenginge erst erzeugt, wobei das Ergebnis trotzdem nie-
mals alle Vorginge wihrend des Schreibens abbildet. Zum einen, weil dem
Schreiben rdumliche und zeitliche Grenzen gesetzt sind, und zum anderen,
weil immer wieder innegehalten wird und im Wiederlesen des eigenen Textes
erneut eine nichtschreibende, im Lesen distanzierende Haltung — nun zum
eigenen Text — eingenommen werden muss. »At the heart of a text taking shape
lies a history of thinking, which, in order to become a text, becomes invisible«
(ebd.: 453). Hinter Theorien verbergen sich demnach vielfiltige und komplexe
Denkvorginge und Bewegungen, die scheinbar unabhingig von bestimmten
Methoden sind.

In einem dialektischen, kritischen Verstindnis muss nun versucht werden,
zu denken, was nicht denkbar ist, und gesellschaftliche Herrschaftsverhilt-
nisse, in die wir selbst verwoben sind, sind mit in den Blick zu nehmen. Das
Denken »kann nicht definitorisch stillstehen und zu einem >Ergebnis< kom-
men, das von nun an »gilt«. Es muf vielmehr das Herrschaftliche an [den] Ab-
straktionen untersuchen, ohne die aber iiberhaupt nicht gedacht werden kann,
und sich also in komplizierten Kreisen und Reflexionsschlaufen >der Sache«
nihern, die immer die gesellschaftliche Welt in ihrer herrschaftlichen Ver-
fafitheit und mit ihren (Un-)Moglichkeiten der Befreiung ist« (Steinert 1998a:
49), so Steinert tiber das Denken Adornos. Darin lauern Gefahren: »Gegens
Risiko des Abgleitens ins Beliebige ist der offene Gedanke ungeschiitzt; nichts
verbrieft ihm, ob er hinlinglich mit der Sache sich gesittigt hat, um jenes Ri-
siko zu iiberstehen. Die Konsequenz seiner Durchfithrung aber, die Dichte
des Gewebes trigt dazu bei, dafd er trifft, was er soll« (Adorno 1966/2003: 45).

»Denken ist, an sich schon, vor allem besonderen Inhalt Negieren, Resis-
tenz gegen das ihm Aufgedringte [...], Auflehnung gegen die Zumutung jedes
Unmittelbaren, ihm sich zu beugen. Urteil und Schluf, die Denkformen, de-
ren auch Kritik des Denkens nicht entraten kann, enthalten in sich kritische
Keime » (Adorno 1966/2003: 30).

Wie aber gelingt kritisches Denken? Wie lisst sich reflexiv denken?

3.2.2 Kritische Kritik: immanent, ideologie- und selbstkritisch

Kritisches Denken erfordert zunichst eine Vergewisserung, was unter Kri-
tik zu verstehen ist, denn nicht jede Kritik ist kritisch im Sinn der Kritischen
Theorie. Kritik und kritisches Denken sind beispielsweise wissenschaftlich
selbstverstindliche Praxen, indem Erkenntnisse immer wieder tiberpriift und
hinterfragt werden, wie Detel anhand seiner bereits beschriebenen Systematik

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

von kritischen Wissenschaften in unterschiedlichen Ausprigungen deutlich
macht (vgl. Detel 2007). Wenn also Kritische Theorie eine ganz spezifische
Ausrichtung mit ihr eigenen Interessen und Denkweisen ist, miisste auch der
Kritikbegriff spezifisch ausgepragt sein. Sonderegger spricht von einer weitver-
breiteten Trivialisierung von Kritik, wenn darunter nur das Fillen von Urteilen
verstanden wird (vgl. Sonderegger 2009: 55f.; auch Masschelein 2003), obwohl
auch darin »kritische Keime« (Adorno 1966/2003: 30) vorhanden sind. Ador-
no unterscheidet vielmehr zwischen kritischem Urteil, wenn also Kritiker_in-
nen unter vorhandene Kategorien subsumieren und sich der Praxis enthalten,
und Kritik als konkrete Praxis und Hinterfragung von Kategorien (vgl. But-
ler 2002: 222f.). Butler stellt zudem die Frage, ob Kritik tiberhaupt losgelost
von konkreten Bezugspunkten und von einer bestimmten Praxis absehend
formuliert werden konne (vgl. Butler 2002: 221). Biinger zeigt das Problem
auf, dass kritische Haltung hiufig zu einem kritischen Habitus — dhnlich der
Halbbildung — verkomme, der einer griindlichen, reflexiven Auseinanderset-
zung entbehre und sich damit von politischer Handlungsfihigkeit nicht nur
entferne, sondern diese sogar stilllege (vgl. Biinger in Bierbaum/Biinger 2007:
158). Dammer formuliert: »Kritik, so liele sich die pidagogische Adaptierung
Adornos zuspitzen, wurde tendenziell von der theoretischen Anstrengung ab-
gekoppelt und stand nicht linger in Spannung zum Betrieb, sondern war zu
seinem Bestandteil geworden. Als curricular definiertes Bildungsziel trat Kri-
tik die funktionale Nachfolge der Halbbildung an« (Dammer 1999: 190) und
ist also als niitzlich integriert, somit akritisch reduziert worden. Dies trifft aus
meiner Sicht allerdings den Sachverhalt nur zum Teil, viel eher folge ich der
Argumentation von Schifer (und anderen), dass Kritik, Reflexivitit, souveri-
nes und autonomes Handeln essenzielle Grundlage der biirgerlichen Gesell-
schaft und somit von vornherein Motor von kapitalistischen Entwicklungen
und Fortschritt sind. Die Verfeinerung von Herrschaftsinstrumenten erfolgt
dann systemlogisch zu einem groflen Teil tiber die Absorption kritischer Op-
position. So wurde beispielsweise der Ruf nach weniger entfremdeter Arbeit
und nach mehr Selbstbestimmung im Arbeitsprozess in entsprechende Lean-
Management-Konzepte eingegossen (vgl. Boltanski/Chiapello 2003). Kritik
wird als kreatives Potenzial integriert, das jeglicher Herrschaftskritik enthoben
ist. Sie ist Voraussetzung und Antrieb kapitalistischer Entwicklung und trigt
dazu bei, die Verhiltnisse auf héherem Niveau zu reproduzieren. »So kann
sich die biuirgerliche Gesellschaft auch mit der Kritik noch arrangieren, wenn
diese nimlich zu einem Katalysator ihrer permanenten Modernisierung und
Selbstrevolutionierung wird« (Demirovi¢ 2008: 26). Kritik wird damit sogar
eine Regierungstechnologie (vgl. ebd.: 30). Diesen Absorptionsmechanismen
werde ich im Zusammenhang mit dem ebenso kapitalistisch verwertbaren Wi-
derstand noch weiter nachspiiren (vgl. Kapitel 6.2.3).

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

85


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Weiterbildungswiderstand

Unter den beschriebenen Bedingungen gilt: »Man kann dann nicht mehr
unterscheiden, ob die Individuen mit ihrer souverinen Entscheidung sich kri-
tisch oder angepasst verhalten« (Schifer 2004a: 16). Es bedarf also eingehen-
derer Klirungen, von welcher Kritik die Rede ist. Demirovi¢ pladiert dafiir,
dass der Begriff der Kritik »reflexiv radikalisiert werden« muss (Demirovié
2008: 26), um weder zu statisch noch zu dynamisch, weder zu offen noch
zu geschlossen verstanden zu werden. Eine solche Radikalisierung sollte sich
meines Erachtens auch sprachlich niederschlagen. Ich wehre mich aber mit
Nachdruck dagegen, Begriffe von vornherein zu verwerfen, nur weil sie vom
einmal vorhandenen kritischen Gehalt »befreit« wurden. Stattdessen plidiere
ich fiir eine Priifung einer moglichen Riickgewinnung, einer neuerlichen Be-
setzung der Begriffe mit kritischen Inhalten. Diese kritische Wendung von
Begriffen kann beispielsweise zunichst mit Attributionen zum Ausdruck ge-
bracht werden, die nach (zu erwartender) neuerlicher Absorption dann wieder
neu gesetzt werden. Steinert beschreibt fiir die Reflexion die Problematik, dass
inzwischen sogar Ideologie reflexiv geworden sei, daher der Reflexionsgrad hi-
naufzuschrauben sei und zwischen »affirmativer« und »kritischer« Reflexivi-
tit unterschieden werden miisse (vgl. Steinert 2007a: 202). In diesem Sinn
— und nicht in der als angebliche Tautologie diffamierten Form (vgl. Adorno
1969b/1971: 146) — meine ich, wenn ich von Kritik spreche, immer kritische
Kritik.

In der burgerlichen Gesellschaft wird festgelegt, wer Kritik tiben »darf«
und wer nicht. Alle anderen werden als Querulant_innen diffamiert (vgl.
Adorno 1969a/1971: 14£f.) und deren Kritik, die (noch) nicht als Motor fiir ka-
pitalistische Entwicklung nutzbar ist, als irrational und irrelevant abgetan.
Kritik ist fiir Demirovi¢ dann auch doppelt riskant: Zum einen setzen sich
Kritiker_innen mit ihren Aktivititen Risiken aus, zum anderen liuft Kritik
Gefahr, autoritir zu werden (vgl. Demirovi¢ 2008: 15). Daraus folgt fiir ihn
eine Forderung nach einer neuartigen Kritik. Eine solche muss »radikal sein,
sie muss nicht nur alle Verhiltnisse kritisieren, unter denen die Menschen
geknechtet, verlassen und verichtlich sind. Sie muss die Mafistibe der Kritik
und die Kritik selbst auf ihre praktische Funktionsweise und ihre Folgen hin
analysieren und dekonstruieren. Das Ziel einer solchen metakritischen Kritik
ist es, materialistisch und radikal die Dialektik dieser Begriffe und Normen zu
denken, auf die die Kritik sich bezieht, schlieflich auch den Begriff der Kritik
selbst. Es geht nicht darum, Begriffe abstrakt zu verwerfen, sondern sie bis an
ihre Grenzen zu denken, um die mit ihnen verbundenen Praktiken zu begrei-
fen und sie bestimmt zu negieren« (Demirovi¢ 2008: 29). Eine solche Kritik
muss allerding nicht »neu« ge- und erfunden werden, sondern liegt bereits in
diversen Ausprigungen vor.

Das »Madigmachen« (Adorno 1969c/1971: 146) von angenommenen Selbst-
verstindlichkeiten konnte ein Ausgangspunkt sein. Foucault arbeitet Kritik in

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

seinem Vortrag »Was ist Kritik?« als Entunterwerfung heraus. Im modernen
Abendland habe sich eine kritische Haltung, eine Art Tugend, herausgebil-
det; als »Antwort« auf Regierungsformen, nicht zuletzt religiésen Ursprungs,
entstand jene kritische Haltung, die bei Foucault in seiner vielzitierten ersten
Definition von Kritik miindet: »die Kunst nicht dermaflen regiert zu werden«
(Foucault 1978/1992: 12; eine Diskussion dazu auch in Vater 2007). Kritik ist
dann »die Bewegung, in welcher sich das Subjekt das Recht herausnimmt,
die Wahrheit auf ihre Machteffekte hin zu befragen und die Macht auf ihre
Wahrheitsdiskurse hin. In diesem Fall ist Kritik die Kunst der freiwilligen Un-
knechtschaft, der reflektierten Unfiigsamkeit« und hitte »die Funktion der
Entunterwerfung« (Foucault 1978/1992: 15), auch wenn er selbst einschrin-
kend festhilt, dass sie niemals die Form annehmen wird, gar nicht regiert
werden zu wollen (vgl. ebd.: 1). Uber diesen Punkt ldsst sich streiten, zeigt
sich doch zumindest in dieser Formulierung eine begrenzte Radikalitit. De-
mirovi¢ formuliert das deutlich radikaler: »Das Ziel der Kritik ist die Uber-
windung der gesellschaftlichen Unterscheidung von Fithrern und Gefiihrten,
von Menschen, die in Anspruch nehmen zu denken, und jenen anderen, die
von Leidenschaften bestimmt scheinen, die bloff ausfithren — also das Eriib-
rigen des Regierens« (Demirovi¢ 2008: 38). Fiir Schifer ist Foucaults Kritik
eine Geste, ein performativer Akt und dabei »tritt die Frage nach einer mog-
lichen Begriindung einer solchen Geste in den Hintergrund: Was zihlt, sind
die Effekte« (Schifer 2009: 207). Hierin sieht Schifer Uberschneidungen mit
Adornos »Solidaritit mit der Metaphysik im Sturz«: Beide setzen auf eine »Er-
6ffnung politischer Auseinandersetzungen, von Entunterwerfungsstrategien«
und »zeigen, dass dies nur in einer Geste moglich ist« (ebd., Hervorhebung
i. Orig.), obwohl bei Adorno die »notwendige, aber problematisch bleibende
Begriindung, also eine reflexive Bewegung im Zentrum« (ebd.) steht.

Die Begriindung von Kritik und der dafiir herangezogene Mafistab stellen
in kritischen Theorien eine besondere Herausforderung dar, da — ankniipfend
an Marx — die Kritik als immanente gedacht wird. »Die Kritik der Gesellschaft
nicht mehr auf transzendente moralische Ideen, sondern auf Interessenlagen
der Gesellschaft selbst zu griinden, das ist das Programm von Karl Marx«
(Schifer 2004b: 38). Dies bedeutet, sich weder auf Naturrechte, metaphysi-
sche Instanzen und universelle Wahrheiten oder Begriffe noch auf moralische
Grundlagen beziehen zu kénnen. Ich folge diesbeziiglich Steinert: »Kritik
heiflt nicht, dass mir etwas am Zustand der Gesellschaft nicht passt oder dass
dieser im Namen einer bestimmten Moral oder normativen Theorie der Ge-
rechtigkeit zu verurteilen sei, dass man tiber einen positiven Mafistab, eine
Utopie des Richtigen verfiige, an denen die gegebenen Verhiltnisse gewogen
und zu leicht befunden wiirden« (Steinert 2007a: 17). Schifer erginzt die Frage
nach dem Geltungsgrund mit der damit verbundenen »politischen Relevanz«
(Schifer 2009: 196). In anderen Worten formuliert Pongratz: »Der Mafistab

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

87


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Weiterbildungswiderstand

der Kritik kommt also nicht von auflen, nicht von noch so gut gemeinten Idea-
len der Menschlichkeit, die den herrschenden Zustinden abstrakt entgegen-
gestellt werden. Kritische Theorie entfaltet ihre Kritik vielmehr immanent«
(Pongratz 2010a: 34). Dies stellt die Anwendung von Kritik vor schwierige Auf-
gaben. Nicht nur, dass der Maf3stab begriindet werden muss, sondern da er so
eng mit gesellschaftlichen Verhiltnissen verkntipft ist, muss er zugleich ne-
giert werden. »Als dialektische mufl Theorie — wie weithin die Marx’sche — im-
manent sein, auch wenn sie schliefRlich die gesamte Sphire negiert, in der sie
sich bewegt« (Adorno 1966/2003: 197). Sich in diesem verzwickten Denkraum
zu bewegen heifit, reale Verhiltnisse zu kritisieren, gleichzeitig aber auch da-
hinterliegende Interessen, Begriindungen, normative Setzungen und gleich-
zeitig die Kritik selbst und ihre Mafstibe in die Kritik zu nehmen.

Schifer arbeitet in seiner Analyse der Kritik bei Adorno insbesondere die
Frage nach dem notwendigen und méglichen bzw. unméglichen eines Innen
und Auflen von Kritik heraus. Kritik brauche bis zu einem gewissen Grad eine
Aufensicht und ein Heraustreten, um die Verhiltnisse in den Blick nehmen
zu konnen, aber gleichzeitig ist dies unméglich: Die Kritiker_innen sind und
bleiben in gesellschaftliche Zusammenhinge verwoben, die Mafistibe der
Kritik konnen daher nur in diesem Gewebe gewonnen werden, metaphysi-
sche Instanzen stehen nicht zur Verfiigung. Theunissen glaubt allerdings, in
Adornos Arbeit Metaphysisches zu entdecken, und sieht darin einen Riickfall
in mythisch-magisches Denken, das er dementsprechend geringschitzt (vgl.
Theunissen 1983: 51; kritisch: Angehrn 2008: 269). Ebenso ist fiir Raderma-
cher die Metaphysik ein wesentliches Element kritischer Theorien, die er aller-
dings nicht als »Jenseits von Erfahrungs, sondern als »Potentialitit zu einer ad
hoc noch nicht méglichen Erfahrung hin« gedeutet sehen will (Radermacher
1984:137). Fiir Schifer hingegen besteht Adornos »Trick« darin, »mit der Meta-
physik im Augenblick ihres Sturzes« (Adorno 1966/2003: 400) solidarisch zu
werden. Metaphysische Instanzen werden zwar negiert, aber dennoch nutzt
Adorno in der Gesellschaft bestehende metaphysische Vorstellungen fiir seine
Absichten. Ich tibersetze fiir mich diese Vorgehensweise in eine Art »so tun,
als ob«. Schifer spricht von einem praktisch motivierten, konstruierten (fikti-
ven) Standpunkt: Beispielsweise wird ein metaphysischer Begriff der Freiheit
genutzt, um — quasi als Kontrastfolie und als »Denkkriicke« — einen Mafstab
fur Kritik an Unfreiheit vorldufig anzunehmen. In der angestrebten Verinde-
rung der Verhiltnisse und der Begriffe wiirde dieser angenommene Begriff
der Freiheit dann jedoch gestiirzt und uberfliissig (vgl. Schifer 2004a: 33,
99ff., 202ff.). Die Gefahr besteht allerdings darin, dass die als »Liickenfiiller«
genutzten Begriffe aufgrund der hohen 6ffentlichen Zustimmung als wahr ge-
nommen werden und die Unwahrheit darin, also eben das Kriickenhafte, »ver-
gessen« wird (vgl. ebd.: 105). Immanente Kritik versucht aber, moglichst ohne
diese Konstruktion zu verfahren.

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

Jaeggi gelingt es besonders deutlich, die Komplexitit der immanenten
Denkart nachvollziehbar zu machen, auch wenn sie sich in ihrem Beitrag in
erster Linie an Hegel orientiert und die negative Dialektik unberticksichtigt
bleibt. Thr Beitrag stellt die Frage danach, was Ideologiekritik als »spezifische
Form immanenter Kritik« (Jaeggi 2009: 267) sei. Zundchst grenzt sie imma-
nente von interner Kritik ab. Letztere, als einfachste Form, nehme gesellschaft-
lich vorhandene Mafistibe und verweise auf deren Nichtverwirklichung, was
das Problem aufwirft, dass damit die Mafistabe selbst nicht in die Kritik ge-
nommen werden (vgl. ebd.: 285f.). Bei manchen Autor_innen tritt dieser Aspekt
zunichst in den Vordergrund. Beispielsweise bei Steinert, wenn er ausdriickt:
»Das Verfahren der immanenten Kritik< besteht darin, [...] Errungenschaften
und ihre Spuren in der Gegenwart gegen den Widerspruch ihrer verweigerten
Verwirklichung in einer kapitalistischen Klassengesellschaft zu halten« (Stei-
nert 2007a: 218). Oder Tiircke und Bolte formulieren, dass Kritische Theorie
nicht lediglich Wirklichkeit als gegeben voraussetzt und beschreibt, sondern
»diese mit der in ihr selbst gelegenen Mdoglichkeit des Besseren konfrontiert«
(Ttircke/Bolte 1994: 39). In die Diskussion eingebettet zeigen aber viele Au-
tor_innen, wenn auch nicht alle, dass auch die Legitimationsgrundlagen selbst
in die Kritik genommen werden miissen.

Die von Jaeggi mit Ideologiekritik verbundene immanente Kritik ist daher
dadurch gekennzeichnet, dass sie an einer »Transformation des Bestehenden
orientiert ist« (Jaeggi 2009: 286, Hervorhebung i. Orig.). Immanente Kritik in
diesem Sinn (vgl. ebd.: 286ft.) nimmt jene Normen in den Blick, die nicht nur
»einfach da sind«, rekonstruiert werden kénnen und nichtverwirklichte Ideale
darstellen, sondern die die Gesellschaft konstituieren und als Grundlage so-
zialer Praxen die aktuellen Verhiltnisse zu dem machen, was sie sind. Sind die
Normen erst einmal etabliert, werden sie auch als verniinftig anerkannt. Die
Kritik bezieht sich nun nicht darauf, dass Normen ungeniigend verwirklicht
sind, sondern vielmehr ist gerade problematisch, dass sie verwirklicht und fak-
tisch wirksam, in der Wirkung allerdings widerspriichlich und defizitir sind,
sogar ins Gegenteil umschlagen kénnen. Gerade dieser Widerspruch wird als
notwendiger angenommen: Die inneren Widerspriichlichkeiten zeigen sich
daran, dass sich Normen »nicht widerspruchsfrei verwirklichen lassen oder
sich in ihrer Verwirklichung notwendig gegen ihre urspriingliche Intention
kehren« (Jaeggi 2009: 287). Der transformative Charakter immanenter Kritik
zeigt sich daran, dass nicht eine Ubereinstimmung von Norm und Verwirkli-
chung angestrebt wird, sondern vielmehr aus der Widerspriichlichkeit etwas
Neues entstehen soll. Diese Art der Transformation ist nur denk- und mach-
bar als gleichzeitige Verdnderung der Realitit und der Norm, ein Umstand,
der nach Ansicht von Jaeggi zu hiufig vernachlissigt wird. »Die Normen blei-
ben nicht unberiihrt von dem Umstand, dass sie in einer gegebenen Situation
nicht realisiert worden sind. [...] [D]ie widerspriichliche Realitit [...] verlangt

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

89


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Weiterbildungswiderstand

nach einer Transformation von beidem: der Realitit und der Normen« (ebd.: 288,
Hervorhebung i. Orig.). Maf3stab der Kritik sind demnach bestehende, faktisch
wirksame Normen. Indem diese aber mit in die Kritik genommen werden und
die inhdrente Widerspriichlichkeit als Ansatzpunkt genommen wird, verdn-
dern sich auch die Normen. »Der Mafdstab der Kritik hitte sich dann im Pro-
zess der Kritik selbst verindert« (ebd.).

Die Komplexitit erhoht sich jedoch dahingehend, dass sich einige Fragen
durch diese Vorgangsweise lediglich verschieben, z.B.: Was wird als Wider-
spruch an- und wahrgenommen? Was wird tiberhaupt als Problem und damit
kritikwiirdig erachtet? Was als Maf3stab gilt, muss erneut geklirt werden. Der
Ausweg aus dieser neuen Schwierigkeit mag dartiber gelingen, dass Klirun-
gen offenbleiben, Grenzen bewusst gehalten werden und dennoch nicht von
der Annahme allein immanent moglicher Maf3stibe abgertickt wird. Adorno
formuliert: »Immanente Kritik hat ihre Grenzen daran, daf} schliellich das
Gesetz des Immanenzzusammenhangs eins ist mit der Verblendung, die zu
durchschlagen wire« (Adorno 1966/2003: 183). Diese Grenze im Bewusstsein
zu halten und dennoch an der Durchschlagung festzuhalten ist wesentliches
Element immanenter Kritik. Schifer hebt den von Horkheimer und Adorno
in der »Dialektik der Aufklirung« formulierten Widerspruch der Méglichkeit
und Unméglichkeit solcher Kritik anhand der Vernunftkritik hervor: »Die peti-
tio principii, dass sie fiir ihre Kritik das in Anspruch nehmen, dessen Unmdog-
lichkeit sie beweisen, wird eingestanden und fiir zulissig erachtet, da nur auf
diese Weise im Namen der Vernunft gegen deren Erscheinung und historische
Entwicklung iiberhaupt argumentiert werden kann. Eine Argumentation, die
sich auf die Gewissheit einer iiberhistorischen Vernunft beriefe, wire gegen-
iiber der analysierten historischen Wirklichkeit naiv« (Schifer 2009: 205).

Beziiglich der Kritik an solcher Naivitit und Unangemessenheit ahistori-
scher Ideale, an denen Wirklichkeit und Méglichkeit ausgelotet werden, be-
steht in unterschiedlichsten Zugingen kritischer Theorien Einigkeit, wohin-
gegen aus meiner Sicht kein klares Einvernehmen hinsichtlich der Rolle von
Normativitit im Maf3stab der Kritik zu erkennen ist. Soll und darf Kritische
Theorie normativ sein? Hier gilt es zumindest zwei Vorwiirfen zu begegnen:
dem Vorwurf, zu wenig normativ zu sein, und dem Vorwurf, zu normativ zu
sein. Ersterer wurde unter anderem von Habermas gegen die »iltere« Kriti-
sche Theorie vorgebracht, der er seine moralischen Begriindungsversuche ent-
gegenhilt. Normativitit ist aber nicht mit Moral gleichzusetzen, und Schifer
hebt, unter anderem bei Heydorn, insbesondere die »Begriindung der Kritik
jenseits einer moralischen Positionierung« (Schifer 2009: 207) hervor. Stei-
nert formuliert in seinem erfrischenden Sprachgebrauch ein »Lob des aufge-
klarten A-Moralismus« und findet gerade A-Moral »erquicklich« (vgl. Steinert
2007a: 122), wiewohl damit Kritik dennoch weder beliebig noch inhaltsleer
wird. Kritische Kritik bleibt explizit an formulierte Interessen gebunden, die

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

aber dennoch der Selbstkritik unterzogen werden, und geht so weit, dass sie
ihren festen Untergrund weitgehend verliert (vgl. Schifer 2009: 204). Zu
viel an Normativitit wird der Kritischen Theorie von jenen Wissenschaften
vorgeworfen, die von sich selbst behaupten, Analyse jenseits normativer Ver-
strickungen betreiben zu kénnen. Wenn auch undeutlich hinsichtlich einer
Unterscheidung von Moral und Normativitit entgegnen Bréckling und Feustel
diesen Positionen: »Auch der Verzicht auf moralische Maf3stibe ist eine mora-
lische Entscheidung« (Brockling/Feustel 2010: 9).

In der Abgrenzung kritischer zu traditioneller Wissenschaft wurde der
Anspruch der Parteinahme, der emanzipatorischen und transformativen In-
teressen in kritischen Theorien bereits deutlich gemacht. Diese lassen sich
inhaltlich nachvollziehen, kollidieren allerdings gleichzeitig mit dem in unse-
ren (wissenschaftlichen) Kopfen nachhaltig verankerten vorherrschenden Mo-
dell distanzierter, objektiver Analysemdglichkeit. Normativitit als anriichig
und unzulissig zu verurteilen (in solchen Fillen scheinen selbst in traditio-
nellen Wissenschaften Urteile doch zulissig zu sein!), speist sich zumindest
aus zwei Elementen: zum einen aus dem traditionellen Verstindnis, Wissen-
schaft konne und miisse neutral und objektiv sein, und zum anderen aus den
negativen Auswirkungen von Praxisversuchen im Anschluss an Marx, die
in dogmatische, herrschaftliche und unfreie Verhiltnisse miindeten. Die Er-
fahrung misslungener sozialistischer Revolutionen veranlassten nicht zuletzt
Horkheimer, Adorno, Marcuse und andere zu einer kritischen Reflexion und
Weiterentwicklung marxistischer Ansitze. Der wissenschaftlichen Neutralitit
und nicht normativ ausgerichteten Erfassung von Wirklichkeit tritt Kritische
Theorie allerdings aufgrund deren Unhaltbarkeit entgegen. Ritsert spricht
beispielsweise von einem nicht haltbaren »Mythos nicht-normativer Kritik«
(Ritsert 2009: 161). Ahrens, Beer, Bittlingmayer und Gerdes sehen den Grund
fir die in den Sozialwissenschaften zu einem Selbstanspruch erhobene Norm-
freiheit in gesellschaftlichen Verhiltnissen, »die allem Utopischen mit Skepsis
begegnen« (Ahrens et al. 2011: 17). Als weiteren Grund fithren sie an, dass sich
die Sozialwissenschaften mehr Geltung und Gewicht als eigene Wissenschaft
geben wollen, indem wissenschaftliche Anspriiche der Neutralitit etc. aus den
Naturwissenschaften {ibernommen werden. Normative Grundlagen werden
dadurch gezielt ausgeblendet und sogar tabuisiert (vgl. ebd.: 18). Selbst wenn
traditioneller Wissenschaft fundiert argumentiert ein emanzipatorisches Inte-
resse und damit auch normative Grundlagen entgegengehalten werden kén-
nen, stellt sich eine Skepsis gegen die normative Begriindung ein, weil der
Anschein erweckt werden kénnte, paternalistisch und dogmatisch zu werden.
Dem Vorwurf, Kritische Theorie sei zu negativ und liefere keine Lésungsvor-
schlige, gesellt sich bei einem Beharren auf normative Vorstellungen sofort
der Vorwurf hinzu, woher die Legitimation genommen werde, es besser zu
wissen. Was auch immer aus kritischer Perspektive versucht wird, scheint

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

o1


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Weiterbildungswiderstand

falsch zu sein. Der »Besserwisserei« lisst sich anhand des reflexiven Normati-
vititsverstindnisses in der Kritischen Theorie Substanzielles entgegenhalten
und es lisst sich auch gleichzeitig der Vorwurf entkriften, der »ilteren« Kri-
tischen Theorie fehle es an normativen Begriindungen. Die normativen und
gleichzeitig nicht-normativen Begriindungen einer kritischen Kritik fasse ich
zusammen:

1. Normen werden in der »ilteren« Kritischen Theorie und in sich daraus
weiterentwickelten Forschungen als Ausgangspunkt genommen. Es soll
kein nicht-normativer Schein entstehen, vielmehr sind derlei Forschun-
gen »explizit normativimprigniert« (Bittlingmayer/Demirovi¢/Bauer 2011
195). Freiheit, Gleichheit und Solidaritit (Letzteres gilt als treffenderer Er-
satz fur »Briderlichkeit«) werden als normative Grundlagen weitgehend
geteilt. Allgemeiner wird zuweilen das »gute Leben« fiir alle als Interesse
proklamiert. Diese Normen, wenn auch kaum positiv formulierbar, sind
handlungs- und denkleitend. Nicht-Normativitit ist weder moglich noch
erwiinscht. Mit der explizit normativen Orientierung setzen sich kritische
Theoretiker_innen gegen sogenannte objektive, neutrale Betrachtungswei-
sen ab, zeigen vielmehr in den Analysen und Argumentationen auf, dass
solche Distanzierungen nur Schein sein kénnen. Gleichzeitig wire Nicht-
Normativitit gar nicht erwiinscht, da sie Beliebigkeit hervorbringen wiirde,
der stattdessen explizite Interessen entgegengestellt werden.

2. Normen werden weder ahistorisch noch idealistisch begriindet, sondern
der aktuellen gesellschaftlichen Verfasstheit entnommen, wodurch unter
anderem die erwihnte Beliebigkeit von Vornherein ausgeschlossen wird.
Normen in den vorhandenen Gesellschaftsverhiltnissen angelegt zu sehen
bedeutet, dass diese Normen dem Handeln nicht vorgelagert, daher also
nicht als moralische Instanzen idealistisch gesetzt sind, denen ein Han-
deln folgt. Vielmehr »sind die Normen ein Moment des Handelns« (ebd.:
190) selbst, konstituieren sich erst aus den gesellschaftlichen Bedingungen
heraus und wirken zugleich auf diese zuriick. Normen werden so als dia-
lektische Momente erfasst, die Ergebnis (Handlung) und Ursprung (gesell-
schaftlich geteilt) zugleich sind. Ein solches Normverstindnis impliziert
notwendig die Veridnderbarkeit nicht nur der Handlungen, sondern auch
der Norm selbst.

3. In Abgrenzung zu »normativistischen« Ansitzen, in denen externe nor-
mative Mafistibe angelegt werden (vgl. Jaeggi 2009: 283f.), werden in der
Kritischen Theorie immanente Maf3stibe herangezogen. Das impliziert,
dass aktuell geltende Normen tiberhaupt erst als solche sichtbar zu machen
sind, um diese dann einer reflexiven Kritik zu unterziehen. Die reflexive
Kritik nimmt mehrere Aspekte in den Blick: Sie zeigt zunichst auf, welche
Normen warum und wie wirksam sind. Die Realitit an diesen Normen zu

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

messen, bedeutet allerdings nicht, diese Normen als unverinderbar und
richtig hinzunehmen und lediglich deren — bessere — Einlésung zu for-
dern. Das wire nach Jaeggi lediglich interne Kritik (vgl. ebd.: 285f.) und
wiirde die Normen als giiltig und an sich gut deklarieren, worin wieder
zu externen und ahistorisch universellen Normen iibergegangen wiirde.
Die mangelnde Einlosung solcher Normen wird nicht moralisiert, sondern
kritisiert, indem explizit auf die notwendig negativen Konsequenzen der
Norm verwiesen wird. So wird beispielsweise durch die Norm der Gleich-
heit, festgelegt im biirgerlichen »Vertrag« freier und gleicher Tauschpart-
ner_innen am Markt um die Ware Arbeitskraft (vgl. z.B. Koneffke 1999:
317), Ungleichheit tiberhaupt erst hervorgebracht. Gerade die »Freiheit« der
Arbeiter_innen macht diese »doppelt frei« und damit unterdriickt und aus-
gebeutet. Im Durchgang durch die Kritik werden also sowohl die Praxis
unerfiillter Norm als auch die Norm selbst kritisiert und transformiert.

. An bestimmten Normen, beispielsweise Freiheit, Gleichheit, Solidaritit
und gutes Leben, wird festgehalten, auch wenn sie sich im Fortschreiten
verdndern und transformiert werden. Die Begriindung nihrt sich aus meh-
reren Quellen: Zunichst wird herausgestrichen, dass solche Normen ver-
niinftig sind, und zwar im Sinn eines der Aufklirung verpflichteten Ver-
stindnisses von Vernunft, das iiber instrumentelle Vernunft hinausgeht.
Uber die Verniinftigkeit der Normen lieRe sich angesichts unterschiedli-
cher Vernunftverstindnisse allerdings streiten. Ergiebiger erscheinen wei-
tere Quellen: Die Verwirklichung dieser Normen ist mdglich. Angesichts
der weit fortgeschrittenen Produktivkrifte liefle sich eine Welt ohne Ar-
mut, Leid, Ungerechtigkeit zumindest stofflich realisieren, von der Mog-
lichkeit einer Gesellschaft ohne Erwerbsarbeit ganz zu schweigen (vgl. z.B.
Marcuse 1967a,b; Schifer 2009: 200f.; Bittlingmayer/Demirovi¢/Bauer
2011: 200). Und: Das Bediirfnis nach Verwirklichung ist sichtbar. Sozia-
le Bewegungen sind ein Ausdruck dieser Bediirfnisse, selbst angesichts
der gesellschaftlichen Formung und Deformation von Wiinschen (vgl. z.B.
Marcuse 1967a: 25ff.; Demirovic 2010). Eine weitere Quelle kann sein, dass
Ungerechtigkeit, Unfreiheit etc. nicht nur erkannt werden kénnen, sondern
als Leid wahrgenommen werden, bis hin zu somatischen Impulsen des Ekels
und Grauens (vgl. z.B. Adorno 1966/2003: 281f., 364; Adorno 1951/1980:
26; Adorno 1966/1971), auch wenn diese Impulse sich nicht automatisch
qua der »Natur« des Menschen einstellen miissen (vgl. Schifer 2004a: 30).
An den Normen entgegen ihrer derzeitigen Verwirklichung festzuhalten
hat auch ein wesentlich utopisches Moment: Sie dienen als »Kontrastfolien,
an denen sich Analysen und Handlungen orientieren kénnen, z.B. im Sin-
ne von »Was wire, wenne.

Das utopische Moment streift einen problematischen und zugleich die
Kritik prigenden Aspekt: Obwohl Normen die Kritik leiten und begleiten,

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

93


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Weiterbildungswiderstand

lassen sie sich nicht positiv formulieren. Was Freiheit sein soll, lisst sich
aus den derzeitigen Verhiltnissen nicht eindeutig bestimmen: zum einen
weil der aktuelle Freiheitsbegriff angesichts der Verhiltnisse, denen er sich
nicht entheben kann, ideologisch verformt ist. Und weil eine Festlegung
eines absoluten Freiheitsbegriffes einer statischen Utopie (vgl. Schwendter
1994: 23ff.) entsprechen wiirde, die paternalistisch wire und Gefahr liefe,
autoritir und dogmatisch zu werden und damit Herrschaft zu reproduzie-
ren. Ein positiv gesetzter Begriff wiirde voraussetzen, dass wir wissen, was
richtig ist, und hitte damit eine unmittelbare Nihe zu einem universellen,
ahistorischen Verstindnis, was den Grundlinien einer Kritischen Theorie
zuwiderlaufen wiirde. Daher muss Kritik in erster Linie negativ verfahren,
indem sie in den Blick nimmt, wo, inwiefern und warum Unfreiheit, Un-
gleichheit, Leid etc. vorherrschen. Und sie muss, falls sie positive Folien
formuliert, einer dynamischen Utopie entsprechen, die aus dem Jetzt nicht
detailliert abschitzen und fassen kann, wie sich die Begriffe und Verhilt-
nisse auf dem Weg der Verwirklichung verindern werden. Kritik erfordert
in diesem Sinne ein hohes Maf3 an Selbstkritik und Selbstreflexivitit, in-
dem immer wieder die Normen selbst, aber auch die eigene Kritik, darauf-
hin befragt wird, inwiefern diese in ihr Gegenteil, in neues Leid, in neue
Herrschaft umschlagen konnten. Selbstkritik darf aber gleichzeitig nicht
die Interessen durch »Dauerreflexion« zu beliebiger Offenheit degradieren.

Mit ithren immanenten Mafistiben ist Kritik und kritische Erkenntnis in der
Kritischen Theorie immer auch Ideologiekritik. »Als solche deckt sie die ge-
sellschaftsstrukturelle Notwendigkeit, Verkehrtheit und Parteilichkeit von Denk-
und Wahrnehmungsweisen, von Deutungen, Empfindungen und Vorstellun-
gen auf« (Keckeisen 1992: 121, Hervorhebung i. Orig.) und offenbart damit
die angebliche Normfreiheit als Ideologie. Ideologiekritik richtet ihren Blick
auf »Uberzeugungssysteme, die praktische Konsequenzen haben« (Jaeggi
2009: 268), darauf, wie Herrschaft sich rechtfertigt und wie es ihr gelingt,
sich durchzusetzen. In diesem Sinne hilt Wussow fest: »In der Ideologiekritik
wird Kritik politisch« (Wussow 2007: 88). Ideologie im Sinne Kritischer Theo-
rie ist daher mehr als nur »Ideen« oder »falsche Ideen«, sondern Ideologie ist
eine Manifestationsform von Herrschaft, die in die Kritik genommen wird.
Die Botschaft von Ideologie ist, dass »es so ist, wie es ist« (vgl. ebd.). Dem setzt
Adorno entgegen: »Was ist, ist mehr, als es ist« (Adorno 1966/2003: 164). Ideo-
logiekritik nimmt die inneren Widerspriiche als Ausgangspunkt und verfihrt
entsprechend mit immanenter Kritik. Die Widerspriiche — um es nochmals zu
wiederholen — sind nicht konstruiert oder Effekt von Nichteinlésung, sondern
den Verhiltnissen bereits inhirent, wie am Beispiel der »Dialektik der Auf-
klarung« von Horkheimer und Adorno deutlich gemacht wird. Weder kénnen
sich Kritiker_innen sicher sein, nicht ideologisch verformt zu sein, noch wis-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

sen sie es besser. Auf die Gefahr einer paternalistischen Haltung wird vielfach
aufmerksam gemacht, z.B. bei Jaeggi oder von Steinert: »Ideologiekritik heifdt,
anders gesagt, nicht den Nachweis, dass der andere verblendet ist, wihrend
man selbst durchblickt, sie heiflt auch nicht, dass man die bessere Moral oder
die strahlendere Utopie einer zu kritisierenden gesellschaftlich herrschenden
entgegenhilt, sie heifdt als Reflexivitit, dass man den gesellschaftlichen Kon-
flikt identifiziert, in dem man sich auch selbst in Bezug auf den kritisierten
Sachverhalt befindet — und zwar nicht als Person, sondern als Vertreter einer
bestimmten gesellschaftlichen Position« (Steinert 2007a: 37). So sagt auch
Adorno: »Ideologie tiberlagert nicht das gesellschaftliche Sein als ablosbare
Schicht, sondern wohnt ihm inne« (Adorno 1966/2003: 348).

In ideologiekritischen Perspektiven sind Analyse und Kritik eng verfloch-
ten, sind nicht voneinander zu trennen und stellen kein »zuerst« und »dann«
dar, denn Analyse ist vielmehr »Bestandteil des kritischen Prozesses selbst«
(Jaeggi 2009: 270). In der Analyse wird herausgearbeitet, was kritisiert wird,
und dabei wird auf hinter sozialen Verhiltnissen liegende Interessen und Kon-
flikte geblickt, die diese Verhiltnisse erst hervorbringen. »Der Kritik geht es
also nicht allein um Beanstandung, um Einklagen, darum, daf das, was ist,
besser funktioniert, sondern darum zu begreifen, warum es dazu kommt und
welche sozialen Krifte dahin wirken, daf der gesellschaftliche Reproduktions-
zusammenhang immer wieder krisenhaft ist, um endlich einmal dariiber hin-
aus zu gelangen« (Demirovic¢ 2008: 32).

Erforderlich ist dazu die Sichtbarmachung von »ideologischen Selbsttiu-
schungen« (Pongratz 2010a: 33), eine »Kritik des konstitutiven Bewufltseins
selbst« (Adorno 1966/2003: 151). Aufgedeckt bzw. sichtbar gemacht werden
insbesondere scheinhaft naturgesetzliche Elemente der Gesellschaft. Es wird
nach deren Hervorgebrachtheit und deren Nichtnotwendigkeit gefragt. Ideo-
logiekritik widmet sich dabei vor allem solchen Aspekten, »von denen wir
noch nicht wissen, wie krass, notwendig und ungerecht sie sind« (Sonderegger
2009: 79). Ideologien aufzuspiiren oder sogar Transformationen zu erreichen
ist kein einfaches Unterfangen. Gerhard Gamm fragt pointiert: »Warum ha-
ben Liigen kurze, Ideologien so lange Beine?« (Gamm 20006: 48)

Ich méchte das Gesagte nochmals zusammenfassen: Bei aller Schwierig-
keit ldsst sich dennoch an der Notwendigkeit von Kritik und Ideologiekritik
festhalten, deren Aufgabe es ist, »das Element von Herrschaft in den Begrif-
fen zu identifizieren, die Widerspriiche des herrschenden Denkens herauszu-
arbeiten und aus ihnen auf die der Produktionsweise grundgelegten Interes-
sen und Konflikte zu schliefen, die sie hervorbringen« (Steinert 2007a: 37).
Kritik ist demnach mehr, als lediglich »Schlechtes« zu identifizieren. Es geht
im Besonderen darum, die Ursachen des Schlechten herauszuarbeiten, denn
nur so lassen sich Verhiltnisse in ihrer Ganzheit so weit begreifen, dass Uber-
windung und Verinderung moglich werden kann. »Kritisiert wird nicht die

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

95


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Weiterbildungswiderstand

schlechte Realitit, sondern die Vorstellungen und Uberzeugungen, welche sie
ermoglicht« (Wesche 2009: 201) mit dem Ziel der Korrektur des Falschen und
Schlechten. Insofern ist Kritik in dem hier vertretenen Verstindnis radikal,
muss radikal sein, da sie sich nicht an der Oberfliche von Phinomenen be-
wegt, sondern nach Wurzeln sucht und Verinderung in erster Linie in einer
Verinderung dieser Wurzeln als moglich erachtet. »Kritische Theorie fragt
also, skeptisch und spekulativ zugleich, nach der aktuellen Gesellschaftsver-
fassung, ihren treibenden Widerspriichen, ihren impliziten Wahrheitsmomen-
ten und ihren ideologischen Selbsttduschungen« (Pongratz 2010a: 33).

Kritik wird in der Kritischen Theorie dabei in erster Linie negativ gefasst,
da das Richtige aus den aktuellen Verhiltnissen heraus weder vollstindig
denkbar ist, noch zukiinftige Entwicklungen antizipierbar sind. Adorno ver-
wehrt sich immer wieder dagegen, dass Kritik auch gleichzeitig konstruktiv
sein miisse. Vielmehr sieht er darin eine Verkennung von Moglichkeiten und
eine Form, Kritik in Verruf zu bringen: »Das Verlangen nach positiven Vor-
schligen wird immer wieder unerfiillbar, und darum Kritik desto bequemer
diffamiert« (Adorno 1969a/1971: 19). Steinert spricht vom weit verbreiteten
Missverstindnis der Gesellschaftskritik gegeniiber, »Kritik setze voraus, dass
man es selbst besser konne, jedenfalls besser wisse und dass man vor allem
eine gesicherte moralische Grundlage habe, von der aus man beurteilen kén-
ne, was zu kritisieren sei« (Steinert 2007a: 17). Als einzige positive Grundlage
solcher radikaler und negativer Kritik, wenn auch selten explizit ausformuliert,
kann vielleicht gelten, dass ein Potenzial des Guten im Menschen angenom-
men wird. Ritsert formuliert abstrakter, dass der Kern des kritischen Mafstabs
bei Adorno die Autonomie des Einzelnen sei, selbstverantwortlich zu handeln
und zu entscheiden, wobei keine véllige Selbstverfiigung des Individuums
moglich sei. Vielmehr blieben unbewusste Impulse und gesellschaftliche He-
teronomien in diese Autonomie untrennbar eingebettet (vgl. Ritsert 2011: 231).
Freiheit, Gleichheit, Solidaritit — wenn auch unbestimmbar, so doch normativ
interessenleitend — ergeben nur dann Sinn, wenn davon ausgegangen wird,
dass Menschen prinzipiell als fihig erachtet werden, eine Gesellschaft zu for-
men, in der diese Anspriiche verwirklicht sind. Bezug nehmend auf Horkhei-
mer lisst sich in der Kritischen Theorie wahrnehmen, dass sie »den Menschen
also trotz offensichtlich anderer gesellschaftlicher Praxis [...] nach wie vor die
Potenzialitit zu[spricht], Gesellschaft [...] zu gestalten und so einzurichten,
dass Ungerechtigkeit, Leid und Elend weitest moglich reduziert werden« (Bitt-
lingmayer/Demirovi¢/Bauer 2011: 204). Und: »Jede Kritik, die in diesem Sinne
kritisch sein will, weist Ziige von Selbstkritik auf. [...] Kritik muss sich ver-
stehen als Kritik der Kritik, diese als Kritik der Kritik der Kritik usw.« (Borelli
2003: 144). Nur unter solchen Voraussetzungen ist Kritik kritisch.

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

3.2.3 (Selbst-)Reflexion und Selbstkritik

Wihrend der Kritik in unterschiedlichsten Wissenschaften und insbesondere
aus der Perspektive von Kritischer Theorie hohe Aufmerksambkeit in der Aus-
formulierung, Differenzierung, Abgrenzung und inhaltlichen und formalen
Bestimmung zukommt, bleibt die hiufig als »Partnerbegriff« verwendete Re-
flexion kaum beleuchtet und fristet eher ein additives Dasein im »Kritisch-
Reflexiven«, in der »kritischen Reflexion« oder der »reflexiven Kritik«. Einer
Kritik im soeben beschriebenen Verstindnis wohnt von Vornherein ein hohes
MaR an Reflexivitit inne, insbesondere &ffnen sich flieRende Uberginge, wenn
es um die Frage von Nihe und Distanz geht. Im alltagssprachlichen Verstind-
nis ist eine Unterscheidung deutlicher, wenn Kritik als Urteil und Reflexion
als Nachdenken gefasst wird. Kritik klingt hier hirter, wihrend Reflexion eine
weichere Konnotation hat. In der Ausformulierung der kritischen Kritik und
der darin auch notwendig inkludierten Selbstkritik ist die Trennung der bei-
den Begriffe nicht so deutlich méglich. Im alltagssprachlich verbreiteten Ver-
stindnis ist Reflexion als Teil eines Abwigungs- und Entscheidungsprozesses
oder als nachdenkender Riickblick auf bereits Geschehenes, meist mit einer
Unterbrechung des Alltags, mit einer Distanzierung verbunden. In diesem
Sinne entspricht Reflexion seiner Herkunft aus dem »Zuriickbeugen«, wie-
wohl in philosophischen Verstindnissen seit der Antike Ausdifferenzierungen
stattgefunden haben. Winkler beschreibt den Wandel von einem meditativ-
kontemplativen Nachdenken hin zu einer mit einem bestimmten Vernunft-
und Subjektbegriff gepaarten Form, tiber das Denken selbst — in Verkntipfung
mit Wahrnehmungen, aber dennoch davon distanziert —, zu Erkenntnissen zu
gelangen (vgl. Winkler 1999: 277). In der Aufklirung verindert sich das Ver-
stindnis des Begriffs und Reflexion verliert »die Konnotation gelassener Welt-
und Selbstdistanzierung [...], um im Kontext des Fortschrittprojekts der Mo-
derne vornehmlich die Aufgabe zu erfiillen, dessen eigene Voraussetzungen
zu befragen« (ebd.: 278). Winkler geht entsprechend hart mit der Reflexion ins
Gericht, spricht von einer drohenden Trivialisierung und — dhnlich der Kritik
— einer Absorption in fortschrittsoptimistische gesellschaftliche Dynamiken,
obwohl er gleichzeitig fiir eine reflexive Pidagogik als einzig mdgliche pli-
diert. Reflexion [und Kritik] sei[en] abseits philosophischer und kontemplativer
Nachdenklichkeit als Grundmuster in gesellschaftliche Dynamiken eingesi-
ckert und wesentlicher Motor fiir letztendlich zerstorerische Innovationen und
Fortschritte. Dariiber hinaus sei das Subjekt in der Selbstoptimierung zu stin-
diger Selbstreflexion aufgefordert, mit der die »Vergesellschaftung besonders
effektiv gelingen« (ebd.: 293) kann.

Um diesem Umstand der kapitalistischen Absorption ehemals kritischer
Begriffe wie Kritik oder Reflexion in der Analyse gerecht zu werden, unter-
scheidet Steinert zwischen affirmativer und kritischer Reflexion. Dem stellt

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

97


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Weiterbildungswiderstand

er allerdings flieRende Uberginge zwischen Kritik und Reflexion zur Seite:
»Es gehort zu den Errungenschaften gerade der deutschen Aufklirung, dass
sie einen Begriff von Kritik eingefiihrt hat, der am besten mit >Reflexivitit«
zu {ibersetzen ist« (Steinert 2007a: 17), und Kritische Theorie brauche »nur<
Ideologiekritik und dialektisches Denken — Reflexivitit« (ebd.: 18). Gleichzei-
tig analysiert er die aktuelle Gesellschaft als weithin reflexiv, in der die Refle-
xion funktionalisiert werde (vgl. ebd.: 202). Diesem Umstand tritt Steinert mit
einem erhéhten Reflexionsanspruch entgegen. Affirmative Reflexion agiere in
erster Linie innerhalb bestehender Verhiltnisse und deren Normen, Interessen
und Herrschaftsverhiltnissen und wird damit nicht nur herrschaftsaffirmativ,
sondern sogar explizit herrschaftserzeugend und -stabilisierend. Die Reflexion
wird Teil der Ideologie, die zu durchbrechen wire, und wird damit ihrer Schlag-
kraft beraubt. Um unter solchen Bedingungen noch Ideologiekritik betreiben
zu kénnen, schraubt Steinert den Reflexionsanspruch hinauf und spricht — wie
bereits gesagt — von kritischer Reflexion. Es bedarf in kritischer Reflexion eines
genaueren Hinsehens, eines noch radikaleren Analysierens der Bedingungen,
aber auch einer noch radikaleren Reflexion, einer Kritik der Reflexion und der
Kritik, Selbstkritik und Selbstreflexion (vgl. Steinert 2007a: 14, 202).

An der Selbstreflexion und Selbstkritik lassen sich die teilweise verschwim-
menden Uberginge zwischen Reflexion und Kritik deutlich machen. Wesche
legt kritische Reflexion als eine Dimension von Kritik dar und hilt fest, dass
Reflexion darauf gerichtet ist, moglichen Tduschungen (auch in der Kritik)
nachzuspiiren, wobei die Grenzen der Wahrnehmungen und des Wissens mit
bedacht werden miissen. Wesche tiberantwortet der Reflexion jene Aufgaben,
die Kant der Kritik zuordnete, und formuliert: »Reflexion dient der Irrtums-
vermeidung« (Wesche 2009: 205). In dhnlichem Sinne interpretiert Schifer,
dass »Denken [...] in zweiter Reflexion« (Adorno 1966/2003: 201) fiir Adorno
»eine Korrektur des Herrschaftsgestus identifizierenden Denkens bedeuten
[kénnte]« (Schifer 2004a: 92), also eine gewisse Korrekturfunktion hat. Den-
ken in zweiter Reflexion umfasst bei Adorno die nochmalige Reflexion, im Be-
sonderen aber die Selbstreflexion, die Befragung des eigenen Denkens und der
eigenen Erkenntnisse auf mogliche affirmative und negative Konsequenzen.
Denken in zweiter Reflexion setzt Adorno in den Kontext des Aufbrechens
(vgl. Adorno 1966/2003: 200) von zuerst Gedachtem, vorher nicht Mitbedach-
tem und gibt ihm die Rolle eines Gegengifts (vgl. ebd.: 54). »Reflexion weist
uiber sich selbst hinaus« (Miiller 2011: 88), sie geht konstitutiv in den Gegen-
stand ein, verindert diesen notwendigerweise und kann ihm nicht duerlich
bleiben. Insofern unterscheidet Miiller zwischen Selbstbeziiglichkeit ohne er-
weiterten Denk- und Handlungsraum, in dem Ausgangs- und Endpunkt gleich
bleiben, und Reflexion, die sich jedenfalls verindernd auswirkt. Reflexion ver-
langt Denkbewegungen in Kreisen, es handelt sich »um eine sich entwickeln-
de, spiralférmige, offene Bewegung« (ebd.: 87). Selbstreflexion impliziert dann

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

die bereits genannte Notwendigkeit, »gegen sich selbst [zu] denken« (Adorno
1966/2003: 358).

Wenn Reflexion, mehr noch als Kritik, und insbesondere Selbstreflexion
und -kritik eine Art des Zuriickbeugens, Zuriicktretens meint, erfordert dies,
Distanz einzunehmen, wobei aber keine einnehmbare Auflenposition exis-
tiert. »Kritik wird durch Selbstkritik erginzt, aber fir diese gibt es ebenfalls
keinen Standpunkt auflerhalb der analysierten und kritisierten gesellschaft-
lichen Widerspriiche« (Schifer 2004a: 55). Und dennoch: »Als Theorie bildet
sie zugleich eine Geste der Moglichkeit von Kritik und praktischer Opposi-
tion und eine Warnung davor, die Ideen, deren man dazu bedarf, wiederum
ohne Kritik fiir quasi-religiose Wahrheitsgarantien zu halten« (Schifer 2009:
200). Pongratz ortet gar in der gesellschaftlich vereinnahmten Reflexion das
Potenzial fiir reflektierte Selbstkritik in einer die Grenzen {iberschreitenden
Form. »Gleichwohl springt solche Selbstkritik nicht einfach wie ein Funke aus
dem Stein« (Pongratz 2009: 117), insbesondere nicht angesichts komplexer Zu-
sammenhinge. Auch wenn die Vergesellschaftungen der Wahrnehmung und
Erfahrung hohe Barrieren errichtet, siecht Pongratz Moglichkeiten, »wenn das
Bewusstsein im vollen Sinn des Wortes reflexiv wird, also: sich zuriick wendet
auf die leiblich-gefiihlsmifigen Momente seiner Konstitution« (ebd., Hervor-
hebung D.H.). An Adorno ankniipfend thematisiert er damit Erfahrungen,
die tiber rationales Denken hinausgehen. Reflexion scheint fiir ihn eine Art
»Gesplir« zu verlangen, eine Aufmerksambkeit fiir leibliche und emotionale
Befindlichkeiten, die umso wichtiger wird, als das Denken zunehmend gesell-
schaftlich so vereinnahmt ist, dass es allein denkend kaum noch reflexiv sein
kann. In dieser Reflexivitit ersetzt die explizite Innenperspektive die — ohne-
dies unmégliche — Aulenperspektive. Selbstreflexion wird so die »Anwendung
auf sich selbst«, die »kritische Durcharbeitung mit [den] eigenen Mitteln«
(Tiircke/Bolte 1994: 14). Tiircke und Bolte beschreiben die (Selbst-)Reflexion
der frithen Frankfurter Schule, die marxistische Analysen aufnimmt und sie
gleichzeitig iiber sich selbst hinaustreibt: »Ihre Selbstreflexion ist auch ein Hi-
nausgehen tiber sie [die Marx’sche Theorie, Erginzung D.H.]: verlangt, daf3
alle theoretischen Errungenschaften der Epoche in sie aufgenommen werden
[...]« (ebd.: 19).

Reflexion kann demnach als eine Form von Kritik gelesen werden und als
Zuriicktreten und als so weit wie mdglich distanzierte Betrachtung, als noch-
malige Prifung auf Irrtiimer des Denkens und als Potenzial, kritikwiirdige
Verhiltnisse wahrzunehmen, aber auch als Anwendung der kritisch entwor-
fenen theoretischen Implikationen auf sich selbst. Reflexion kann roh aufbre-
chen oder sanft Widerspriichlichkeiten erspiiren. Reflexion ist nicht statisch,
sondern eine offene Denkfigur (vgl. Miiller 2om1: 87f.). Begriffspaare der refle-
xiven Kritik oder kritischen Reflexion machen vor diesem Hintergrund Sinn,
um emphatisch darauf hinzuweisen, dass nur bestimmte Kritik- und Refle-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

99


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Weiterbildungswiderstand

xionsformen gemeint sind. Kritik als Begriff ist noch nicht kritische Kritik,
als reflexive Kritik klingen hingegen erweiterte Denkweisen an, in welche die
Selbstkritik mit eingeschlossen wird. Ahnlich ist die Unterscheidung von affir-
mativer und kritischer Reflexion bei Steinert als Abgrenzung eines bestimm-
ten Kritik- und Reflexionsmodus zu sehen. Wie fiir Kritik in ihrer kritischen
Dimension gilt auch fiir Reflexion, dass sie nicht einfach zu haben ist. »Refle-
xivitit wird wahrscheinlich deshalb so selten realisiert, weil ihre Ergebnisse
nicht einfach als ewige Wahrheit< behauptet und tradiert werden konnen, viel-
mehr in der Rezeption einen aktiven, anti-autoritiren Mit-Vollzug erfordern«
(Steinert 2007a: 251).
Aber wissen wir nun, wie kritisch und reflexiv gedacht werden kann?

3.2.4 Erste methodische Uberlegungen: Denken und Verhiltnisse
in Bewegung bringen

Ich fasse zusammen: Einzig moglich ist immanente Kritik, die aus diesem
verwobenen Handlungs- und Denkraum heraus erfolgt, sich also nur inner-
halb der Totalitit bewegen und sich der »Richtigkeit«, ihrer Ziele und Erkennt-
nisse nicht sicher sein kann. Nur durch radikale Selbstkritik und -reflexion
kann der Versuch unternommen werden, méglichen Tauschungen nicht zu
erliegen. Wege und Erkenntnisse sind immer wieder dahingehend zu tiberprii-
fen, ob sie statt emanzipatorisch verindernd system- und herrschaftsstabilisie-
rend sind. Dialektisch werden Widerspriiche aufgedeckt, negativ-dialektisch
lassen sich diese aber nicht auflésen, sondern sind als Anlass fiir Reflexion
zu nehmen. Die gesamte Vorgehensweise verlangt — nicht gerade einfach und
verlockend, aber dafiir bewegend verindernd — nach kritischem, komplexem
und reflexivem Denken und Handeln. Schifer formuliert Adornos Anliegen
folgendermafen: Analyse »wird unternommen, um Widerspruch zu erregen,
die Dinge in Bewegung zu bringen« (Schifer 2009: 204).

Denkend Dinge und Verhiltnisse in Bewegung zu bringen, scheint mir ein
passender Ansatz dafiir zu sein, wie Kritik und Reflexion erfolgen kénnen und
sollen. Dies bedeutet zum einen, Realititen in Bewegung zu setzen, Vorhan-
denes aufzustéren und »listig« zu sein. Marx formuliert die dafiir notwendige
immanente Kritik: »[M]an muf diese versteinerten Verhiltnisse dadurch zum
Tanzen zwingen, daf man ihnen ihre eigne Melodie vorsingt! Man mufS das
Volk vor sich selbst erschrecken lehren, um ihm Courage zu machen« (Marx
1843/1976: 381, Hervorhebung i. Orig.). Zum anderen bedeutet es, das Den-
ken selbst in Bewegung zu bringen, aufzufordern, immer wieder iiber sich
hinaus zu gehen, und jede »versteinerte Denkbewegung ist wiederum zu ver-
fliissigen« (Adorno 1966/2003: 104; vgl. auch Wesche 2009: 193). Selbstkri-
tisch gegen sich selbst zu denken heifit, reflexiv die eigenen Annahmen, Vor-
gehensweisen und Ergebnisse nochmals und immer wieder zu iiberpriifen,

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

und zwar nicht nur hinsichtlich der Methode selbst, sondern insbesondere mit
einem Blick auf affirmative Konsequenzen. »Kritik wird so zu einer Praxis der
Selbst-Transformation« (Pongratz 2010a: 136). Mit paternalistischem Impetus
Verhiltnisse und andere in Bewegung zu versetzen, kann also nicht ausrei-
chen. Wir diirfen nicht davor zuriickschrecken, uns mit jedem kritischen und
reflexiven Akt auch selbst der Kritik auszusetzen, wenn wir der Sache und
der Vorgehensweise gerecht werden wollen. Indem sich Verhiltnisse und Din-
ge verindern, wandeln sich — der totalen Immanenz geschuldet — subjektive
Wahrnehmungen, Denkweisen und Optionen. Da in der gesellschaftlichen
Bedingtheit nur immanente Kritik moglich ist, wird es unmoglich, die Kri-
tik von auflen vorzunehmen, obwohl dennoch versucht wird, ein AufRen zu
denken, auch wenn dieses gleichzeitig in die Kritik genommen wird und nur
als spekulative Kontrastfolie dienen kann. »Dadurch geraten der Wahrheitsan-
spruch einer immanenten Kritik und seine [...] Bestimmtheit ins Oszillierenx,
und dies »macht die beabsichtigte Irritation durch die Kritik aus« (Schifer
2009: 208f). In der Unméglichkeit des Auflenstandpunktes kann ein Auflen
nur imaginiert werden, aber als solches kann es fiir das Denken erkenntnis-
reich werden: »Das Auflen kommt [...] als Alteritdt zur Geltung und besteht
darin, das Wissen fiir einen anderen Blick zu 6ffnen« (Wesche 2009: 206,
Hervorhebung i. Orig.). Dies hiefle also, gezielt eine (spekulative) alternative
Denkweise zu versuchen, um das Bisherige der Reflexion zu unterziehen.
Konkretere »Verfahrensanweisungen« sind kaum zu geben und daher
bleibt eine Enttduschung tiber die ungeklirte Frage zurtick, wie denn nun kri-
tisch und reflexiv zu denken sei. Gewiinscht wire eine Methode, eine Klarheit
der Vorgehensweise: Wenn ich dies oder das tue, denke, dann kann es als kri-
tisch-reflexiv gelten. Im komplexen Spektrum der Kritischen Theorie ist diese
Einfachheit nicht zu haben, aber dennoch findet sich eine Vielzahl von Hin-
weisen. Voraussetzung fiir Kritik wiren demnach eine Selbst-Transformation,
eine Verinderung der eigenen Haltungen und Wahrnehmungen. Es bedarf
einer Wachbheit fiir die Welt, eines Wahrnehmens von Ungerechtigkeit, Unfrei-
heit und Leid. Dies klingt einfacher, als es ist, heifdt es doch nicht nur, das Ne-
gative zu sehen, sondern auch aushalten zu kénnen, dass Verinderungen nicht
einfach sind, was bedeutet, gelegentlich an den wahrgenommenen Zustinden
zu verzweifeln. Das »seismographische Instrumentarium« (Pongratz 2010a:
9), um die komplexen Ursachen und Auswirkungen erkennen zu kénnen und
Realititen von der Scheinhaftigkeit der Unveridnderlichkeit zu befreien, muss
— teilweise selbst-transformativ — {iber Analysen, {iber Diskurse, tiber Erkli-
rungsversuche etc. erst herausgebildet werden. Es ginge darum, die von Stei-
nert formulierte, bereits zitierte Haltung zur Welt einnehmen zu kénnen, in
der man »sich nicht dumm machen ldsst« (Steinert 2007a: 223). Wir kénnen
die Maf3stibe der Kritik nicht endgtiltig klaren, wir kénnen sie nur aus den
vorhandenen Verhiltnissen heraus entwickeln, gegebenenfalls verindern und

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

101


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Weiterbildungswiderstand

uns dennoch von einem emanzipatorischen Interesse leiten lassen, dass das
Zusammenleben anders und besser moglich wire. Die Mafistibe endgiiltig zu
klaren hiefRe vielleicht, sie so weit zu verfestigen, dass die kritische Bewegung
verloren ginge. Unsichere und verinderliche Maf3stibe verweisen uns letztlich
auch auf unsere eigenen Grenzen und fordern dadurch dazu auf, Uberschrei-
tungen zu versuchen. Wir kritisieren etwas also in der ganzen Unsicherheit
begrenzter Erkenntnis- und Kritikmdéglichkeit. Und doch treibt uns etwas im
Denken und Handeln, ein Widerspruch, ein Verstehen von Zusammenhin-
gen. Vielleicht ist es nur ein Flirren in der heiflen Wiiste, dem nachzugehen
ist, weil es zu Auseinandersetzung herausfordert.

Es lassen sich aber auch einige »Anweisungen« versuchen. Ein moglicher
Ansatz ist, sich an Leitfragen zu orientieren, um Gedachtes, Geschriebenes,
Getanes reflexiv zu tiberpriifen. Jaeggi bezeichnet Ideologiekritik »in einem
weiten Sinn als Methode kritischen Denkens« (Jaeggi 2009: 268). Unter die-
ser Perspektive wiren Leitfragen geeignet, die den Schein spekulativ voraus-
setzen, um ihn daraufhin zu priifen. Um Komplexitit zu reduzieren, scheint
Adornos Solidaritit mit der »Metaphysik im Augenblick ihres Sturzes« (Ador-
1n01966/2003: 400) geeignet, das sich allgemeiner in ein »so tun, als ob« iiber-
setzen liefle. Dinge und Verhiltnisse unter dieser Perspektive zu betrachten
lief3e beispielsweise zu, bei einer erstarrt scheinenden Sache so zu tun, als ob
diese verdnderlich sei, um zu sehen, ob Neues denkbar ist, um Hintergriinden
genauer nachzuspiiren. Das Verfahren liefle sich z.B. in der Form einsetzen,
so zu tun, als ob Freiheiten verwirklicht wiren: Was wire, wenn ... Obwohl sich
Kritik als idiosynkratischer Impuls einstellt, bedarf sie einer Verfeinerung,
einer Anreicherung mit Wissen, mit Verstindnissen, mit Denkweisen.

Ich beobachte bei Studierenden immer wieder Sprachlosigkeit und feh-
lendes Wissen, wenn es darum geht, herkémmlichen Argumentationen Kri-
tik entgegenzusetzen. Ein Verfahren, das ich zur Ubung von Kritik und zur
Erweiterung des notwendigen Wissens mit Studierenden anwende, ist, sich
zunichst radikal kritischen Texten zu nihern. Die Kritik der Studierenden
an derartiger Kritik bleibt nicht aus und wird mit Argumenten und Wissen
aus den hegemonialen Perspektiven unterfiittert. In der Kritik an der Kritik
im Text wird eine Form kritischen Denkens versucht und getibt. Beinahe un-
bemerkt werden mit den Texten Wissensstinde erweitert, andere Sichtweisen
wahrgenommen, kritische Analysen nachvollzogen, die nicht immer geteilt,
aber zumindest registriert werden. Wird im Anschluss an solche Texte ein ak-
tuelles bildungspolitisches Dokument diskutiert, brillieren Studierende mit
harter Kritik, mit griindlichen Argumenten, mit kritischem Wissen und kriti-
schen Denkweisen.

Kritisches und reflexives Denken erfordert aber auch den bereits genann-
ten »langen und gewaltlosen Blick« (Adorno 1969b/1977: 602), eine Geduld
der Sache gegentiber. Radikale Kritik erfordert, Hintergriinde, Ursachen,

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

komplexe Zusammenhinge zu ergriinden, was nicht mit raschem Blick erfol-
gen kann. Dieser liefe Gefahr, an der ideologischen Oberfliche zu verharren,
um dann gleich weiterzuziehen, ohne hinter die Fassaden geblickt zu haben.
Thompsons »contemplation« greift auf einen dhnlichen Zugang zurfick: lang-
sames, gezieltes Nachdenken iiber eine Sache (vgl. Thompson 2011: 452). Oder
neuerlich mit Steinert: »Genau hinsehen, geduldig nachdenken und sich nicht
dumm machen lassen« (Steinert 1998a: 46, 65ft.). Ich m6chte nun die Metho-
de der kritisch-reflexiven Herangehensweise in ihrer Komplexitit erhohen, da
aus meiner Sicht das bereits Vorgestellte nicht ausreicht, um genau, griindlich
und dennoch in der geforderten Offenheit kritisch zu verfahren. Ich versuche
daher, aus der negativen Dialektik eine methodische Herangehensweise und
ein inhaltliches Orientierungsmuster zu entwickeln.

3.3 NEGATIVE DIALEKTIK: ESSENZIELLE MOMENTE
UND ERSTE METHODISCHE FRAGMENTE

Die Negative Dialektik ist eine epistemologische, ontologische und auf die Sa-
che selbst gewendete Beschreibung und Argumentation Kritischer Theorie.
In seinen Vorlesungen zur Negativen Dialektik formuliert Adorno: »Und ich
mochte hier zunichst einmal thetisch ganz allgemein voranstellen, dafl die
negative Dialektik, von der ich Thnen Elemente und Idee zu entwickeln habe,
mit einer kritischen Theorie im Wesentlichen dasselbe ist. Ich wiirde denken,
die beiden Termini Kritische Theorie und Negative Dialektik bezeichnen das
gleiche« (Adorno 1965-66/2003: 36f.). Im Zentrum steht eine detaillierte Ar-
gumentation grundlegender Begriffe und Denkweisen Kritischer Theorie, die
Adorno an eine Kritik an Kant und Hegel anbindet und die ihn zu weitldufigen
Uberlegungen zu grundlegenden Aspekten Kritischer Theorie, z.B. Vernunft,
Kritik, Dialektik, Reflexion, Widerspruch, Erfahrung etc., fithrt. Viele seiner
Uberlegungen finden sich in dhnlicher Form in einer Vielzahl von weiteren
Texten. Adorno argumentiert diese ausfiihrlich, beispielsweise die notwendige
Verwobenheit der Forschenden mit ihrem Analysegegenstand oder die histo-
rische Vermitteltheit gesellschaftlicher Verhiltnisse und der darin méglichen
und begrenzten Erfahrungs-, Denk- und Handlungsriume.

Negative Dialektik als Kritische Theorie lisst nicht zu, Form von Inhalt
zu trennen, auch wenn das zuweilen versucht wird, z.B. entsorgt Heidbrink
dezidiert spitidealistische und neomarxistische Ziige aus Adornos Denken
(vgl. Heidbrink 2004: 109). Bei der Entfernung inhaltlicher Beziige (z.B. auch
bei Brunkhorst 1990) werden jedoch nicht nur wesentliche Aspekte Kritischer
Theorie und der negativen Dialektik eliminiert, sondern es wird sogar einer
der zentralen Kerne Kritischer Theorie, nimlich die Verbindung von Inhalt
und Methode, von Inhalt und Form ignoriert. Eine inhaltsentleerte Kritische

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

103


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Weiterbildungswiderstand

Theorie ist keine solche mehr. Sie hat einen gesellschaftskritischen Anspruch,
der die Inhalte bestimmt und ohne den sich Kritische Theorie nicht als solche
konstituieren kénnte: der Blick auf 6konomische Verhiltnisse, auf die kapi-
talistische Markt- und Warenform, auf die Identifikation von Herrschaft und
das emanzipatorisch-transformative, eingreifende Interesse, um nur einige zu
nennen. Fiir Bonf dreht sich die gesamte Konstellation aller Forschungen von
Adorno um einen einzigen Begriff: Kapitalismus (vgl. Bonf 1983: 208).

Adornos Denken ist messerscharf und zugleich verwirrend. Er lisst nicht
zu, dass Leser_innen einfach nur einer klaren Systematik folgen, um die
Hauptaspekte und -argumente ausfindig zu machen. Er beschreitet Umwege,
Abwege, besteht zum einen auf Dingen, um sie spiter wieder aufzuweichen.
Seine Argumente und Ausfithrungen bewegen sich vom einen zum anderen
und wieder zuriick. Er formuliert Widerspriichliches, und die daraus entste-
hende Verwirrung kommentiert er lapidar: »aber so dialektisch geht es in der
Welt nun einmal zu« (Adorno 1965-66/2003: 152). Die Argumente scheinen
im ersten Lesen klar und stringent zu sein, und doch ist eine memorierende
Wiedergabe kaum moglich, ergibt sich das Erhellende erst aus der Gesamtheit
der Ausfiihrungen. Diese Vorgehensweise mag er vielleicht mit der Erschlie-
RBung durch Konstellationen und der Nichtreferierbarkeit gemeint haben. Die
Unsystematik ist nicht zuletzt Ausdruck einer gezielten und gewollten Abkehr
von systematischem Denken, das fiir Adorno nicht geeignet ist, Wirklichkeiten
zu erfassen, da in der Unterordnung unter Kategorien notwendigerweise As-
pekte fallen gelassen werden. Diese Subsumtionslogik kann dem betrachteten
Gegenstand nicht gerecht werden.

Dialektisches Denken, das noch deutlich mehr Aspekte umfasst und nicht
nur bei Adorno eine Rolle spielt, ist ob dieser Komplexitit schwer zu erschlie-
Ren. Ich stimme Miiller zu, der »mystifizierende Darstellungen, die die Dia-
lektik als »eine Art Geheimlehre denken« (Mtiiller 2008: 287), als nicht gerade
hilfreich empfindet. Winkler beginnt seine Ausfithrungen mit dem Satz: »Als
Untertreibung wird wohl gelten, wenn man festhilt, dass die Lektiire der Wer-
ke Theodor W. Adornos schwer fillt« (Winkler 2013: 5), und er erginzt: »Seine
Schriften bleiben ziemlich unnahbar« (ebd.) und nicht zuletzt deshalb wer-
de Adorno gerne lieber »vergessen«. Winkler sieht in den erst in den letzten
Jahren nach und nach veréffentlichten Vorlesungen Adornos eine Moglichkeit
der Anniherung, da hier in klareren Worten, leichter nachvollziehbar die Ge-
dankenwelt erschlossen wird: »In den Vorlesungen lisst sich nimlich Adorno
in seinem Denken beobachten und begleiten« (ebd.: 6), und die Schwere der
Inhalte wird nicht zuletzt dadurch gemildert, dass er als »Ironiker, zuweilen
geradezu kess, mit frechen Bemerkungen, die aber doch sogleich in die Tiefe
der Debatten gehen, auftritt (vgl. ebd.: 11).

Adornos Vorlesungen zur Negativen Dialektik erhellen in diesem Sinn ei-
niges, geben aber ebenso wie die vielen Diskussionen um Adornos Denken

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

kaum deutliche Hinweise darauf, wie denn nun negativ-dialektisch gedacht
werden kénne. Dass seine Arbeiten in vielfiltiger Weise in unterschiedlichen
Disziplinen rezipiert und diskutiert worden sind, erschwert zuweilen sogar
den Zugang. Jede dieser Auseinandersetzungen erzeugt neue Denkhorizonte.
Allein fiir die Negative Dialektik liegen Biicher vor, in denen sie Kapitel fiir
Kapitel besprochen wird (vgl. Naeher 1984a; Honneth/Menke 2006a), ganz zu
schweigen von der Vielzahl von weiteren Bearbeitungen und Interpretationen.
Solche Arbeiten fithren aber eher zu mehr Unklarheit als zu Klarheit. Dies
mag zum einen dem professionell hochkomplexen Anspruch mancher Rezi-
pient_innen geschuldet sein (vgl. z.B. Honneth/Menke 2006Db), zum anderen
aber auch der detaillierten Spezialisierung auf einzelne disziplinspezifische
Aspekte (vgl. z.B. Miiller 2011). Wesche sieht dieses Problem vor allem in der
frithen Rezeption der Negativen Dialektik: Indem nur Einzelaspekte in den
Blick gertickt werden, z.B. die moralphilosophische Dimension oder die er-
kenntnistheoretische Auseinandersetzung mit Kant, Hegel und Heidegger,
bleiben jeweils andere Aspekte zu wenig beleuchtet und werden der negativen
Dialektik in ihrer Gesamtheit nie ganz gerecht. »Die Begeisterung war oftmals
grofer als die Erkenntnis und hat eine ausgewogene Rezeption eher erschwert
als befordert« (Wesche 2011: 317).

Klein sieht in einer ab den spiten 196oer-Jahren ersten Phase der Rezep-
tion der Werke von Adorno hingegen eher das Problem der Ablehnung. Ador-
no wurde Praxisfeindlichkeit und sein Riickzug aus politischen Aktionen der
Studierendenbewegung vorgeworfen. Allerdings beruhe dieses Bild — so Klein
— grofitenteils auf einem einseitigen Vorurteil und einer Nichtbeschiftigung
mit seinen Arbeiten (vgl. Klein 2011: 436). Die Kritik durch Habermas tat das
Thre dazu, Adornos Denken als unzureichend, nicht zeitgemifl und fehler-
haft abzutun. In einer zweiten Phase ab ca. 1980 sieht Klein eine Bedeutungs-
zunahme der Negativen Dialektik, die zuvor kaum wahrgenommen worden
war. Mit etwas zeitlichem Abstand und kaum noch unmittelbaren Erfahrun-
gen mit der Person Adorno fanden erste detailliertere Auseinandersetzungen
mit Adornos Werken statt. »Man fingt an, die Texte tatsichlich zu lesen und
zu interpretieren«, wo vorher eher Personenkult und/oder vorurteilsbehaftete
Pauschalierungen zu finden waren (ebd.: 440). In einer dritten Phase ab Mitte
der 199oer-Jahre vervielfiltigt sich der Zugang zu Adornos Werken. Seine An-
sitze werden nun beispielsweise mit anderen Philosophien, z.B. von Foucault
und Derrida, in Verbindung gesetzt. Neu ist an diesen Zusammenfithrungen,
dass die Arbeiten Adornos genau gelesen werden, insbesondere die Negative
Dialektik Beachtung findet, Ansitze aber nicht zur Ginze iibernommen wer-
den. Klein sieht darin eine Erweiterung und Weiterentwicklung von Adornos
Denken (vgl. ebd.: 442f). In diesem Sinne verstehe ich meinen Umgang mit
Adorno: Ich méchte mich weder dem ganzen Denken Adornos widmen, noch
mich vom »grofien« Adorno einschiichtern lassen; mir vielmehr Teilaspekte

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

105


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Weiterbildungswiderstand

aneignen und versuchen, diese weiterzudenken und — so mein zentrales Vor-
haben - auf die konkrete bildungswissenschaftliche Problemstellung des Wi-
derstands anwenden.

Fiir eine methodisch tiefere Durchdringung der negativen Dialektik suche
ich zunichst entsprechende Ansatzpunkte. Stellen Kritik und Reflexion in je-
ner Form, wie die »iltere« Kritische Theorie und daran anschlieflende Diskur-
se sie als immanente Kritik und Ideologiekritik mit notwendiger (Selbst-)Re-
flexion ausformuliert haben, eine Art Grundbasis denkerischer Niherung dar,
werde ich nun aus der negativen Dialektik Adornos jene Fragmente kristalli-
sieren, die — wie bereits genannt — als Denkhorizont, Lesart und Reflexions-
instanz fiir die zu entwickelnde Theorie von Widerstand gegen Weiterbildung
zur Verfiigung stehen sollen. Deshalb nihere ich mich der negativen Dialektik
in einer spezifischen Lesart, in der ich jene Gesichtspunkte auswihle, die aus
meiner Sicht methodisch fiir die weitere Denkbewegung besondere Relevanz
haben. Die Diskussionen zu Negation, zum Nichtidentischen, zur Konstel-
lation etc. in eigene Kapitel zu fassen, wird dem Denken Adornos eigentlich
nicht gerecht, beschreibt er diese Aspekte doch nicht systematisch getrennt,
sondern ineinander verwoben. Dementsprechend werde ich an meinem Ver-
such der Trennung immer wieder scheitern, verweist doch das eine auf das
andere, stehen die Aspekte in engem, vermitteltem Zusammenhang und wer-
den daher in verschiedenen Argumentationen wiederholend auftauchen. Die
»kiinstliche« und unzureichende Strukturierung soll lediglich dabei weiter-
helfen, die Komplexitit etwas zu reduzieren, um sich auf dem Weg zu einer
Methodenexplikation nicht vollstindig zu verlieren. In vielen Aspekten werde
ich Adornos Ausfithrungen als Inspiration nutzen, wobei ich zuweilen einzel-
ne Details als Anregung aus Zusammenhingen reifen werde, wenn dies fiir
die weitere Entwicklung produktiv scheint. Ich erlaube mir ein leichtfiiiges,
offenes Denken, indem ich von den Ausfithrungen Adornos ausgehe, diese
ernst nehme und dennoch nicht krampfhaft an seinen Argumentationen fest-
halte, um mir nicht selbst Grenzen des Denkens aufzuerlegen. Stattdessen
werde ich einige Uberlegungen »entwenden«, um sie als Ausgangspunkte fiir
weiterfithrende Gedanken, quasi als »Abflugrampe« fiir Uberschreitungen, zu
nutzen.

3.3.1 (Negative) Dialektik

Dialektik ist weder eine genuin materialistische Denkweise noch ist die kri-
tische Form der negativen Dialektik allein dem Denken und der Feder Ador-
nos entsprungen. Adorno bezieht sich auf eine Fiille von bereits Gedachtem,
sodass viele seiner Gedanken nicht neu oder lediglich adaptiert sind. In der
Negativen Dialektik arbeitet Adorno kritisch die idealistische Vergangenheit
der Dialektik, insbesondere in seiner Ausprigung bei Hegel, heraus, um die

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

negative Dialektik davon abzugrenzen, aber bereits Marx arbeitete negativ-dia-
lektisch (vgl. Demirovi¢ 1999: 649). Allerdings besticht Adornos Arbeit durch
die Dichte und die spezifischen Schwerpunktsetzungen. Sein gesamtes Buch
widmet sich einer griindlichen Argumentation dieses Zugangs und einem
Vollzug und einer Vorfithrung negativ-dialektischen Denkens. In diesem Sinn
ist fiir Adorno negative Dialektik eine Methode und gleichzeitig keine Metho-
de. »Dialektik als Verfahren heifdt, um des einmal an der Sache erfahrenen
Widerspruches willen und gegen ihn in Widerspriichen zu denken« (Adorno
1966/2003: 148). Begriffe und Gedanken werden »durch Widerspriichlichkeit
in Bewegung gesetzt« (Bernstein 2006: 109). Dieser komplexen Denkweise
gilt es, sich Schritt fiir Schritt klirend anzunihern.

Ausgangspunkt der Dialektik ist die Wahrnehmung von Widerspriichen.
»Dialektische Erkenntnis nicht, wie ihre Gegner es ihr vorrechnen, von oben
her Widerspriiche zu konstruieren und durch ihre Auflésung weiterzuschrei-
ten [...]. Stattdessen ist es an ihr, der Inadiquanz von Gedanke und Sache
nachzugehen; sie an der Sache zu erfahren« (Adorno 1966/2003: 156). Wider-
spriiche, Antinomien, Antagonismen — zwischen diesen Begriffen wird in der
(negativen) Dialektik nicht so streng unterschieden wie in der formalen Lo-
gik — sind der Sache inhirent und daher weder ein logischer Fehler noch ein
aufzulésender Storfaktor, sondern notwendigerweise in die Begriffe und Ver-
hiltnisse eingeschrieben. In dieser Auffassung von Widerspriichen liegt ein
Grund fiir den Streit zwischen Logik und Dialektik, nicht zuletzt ausgetragen
zwischen Positivismus und Kritischer Theorie. In Zuriickweisung der Ein-
schrinkung des Denkens durch die formale Logik formuliert Adorno: »Den-
ken braucht nicht an seiner eigenen Gesetzlichkeit sich genug sein zu lassen;
es vermag gegen sich selbst zu denken, ohne sich preiszugeben; wire eine
Definition von Dialektik méoglich, so wire das als eine solche vorzuschlagen«
(Adorno 1966/2003: 144).

Zentral fiir jede Dialektik ist fiir Adorno also der »Begriff des Widerspruchs,
und zwar des Widerspruchs in den Sachen selbst, des Widerspruchs im Be-
griff, nicht des Widerspruchs zwischen Begriffen« (Adorno 1965-66/2003: 17,
Hervorhebung i. Orig.). Der Begriff ist in sich selbst widerspriichlich, da er
als Begriff nie vollstindig erfassen kann, was er zu erfassen vorgibt. Begriffe
identifizieren das Nichtidentische und schlieflen es dadurch aus. Fir Miiller
besteht das konsequent vermittlungslogisch-reflexive Denken bei Adorno da-
rin, die Widerspriiche dariiber hinaus auf mehreren Ebenen zu verorten (vgl.
Miiller 2008, 2011). Widerspriiche finden sich insofern bereits in den Begriffen
selbst, als sich zwei Gegensitze nicht als duflerliche Gegensitze gegeniiber-
stehen, die sich lediglich durch Interdependenzen beeinflussen. Vielmehr ist
— Hegels Dialektik aufnehmend — im einen das jeweils andere bereits einge-
schlossen und angelegt: »Dies ist eine innere Vermittlung; sie besteht darin,
daR die beiden entgegengesetzten Momente nicht etwa wechselseitig aufei-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

107


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Weiterbildungswiderstand

nander verwiesen sind, sondern dafl die Analyse eines jeden in sich selbst auf
ein ihr Entgegengesetztes als ein Sinnesimplikat verweist. Das konnte man
das Prinzip der Dialektik gegeniiber einem blof} duflerlich, dualistisch oder
disjunktiv, unterscheidenden Denken nennen« (Adorno 1962-1963/1974: 142).
Das heifdt, dass bereits in der Analyse einer Seite eines Widerspruchs die ande-
re sichtbar wird, der Widerspruch demnach immanent ist (vgl. Adorno 1965-
66/2003: 21). Widerspriiche miuissen daher als Einheit gedacht werden, indem
»die Gegensitzlichkeit zweier sich scheinbar ausschliefender Moglichkeiten
anerkannt und dennoch in einer Einheit betrachtet werden« (Miiller 2008:
297; vgl. auch Ritsert 1997: 155). Zur Veranschaulichung nochmals in anderen
Worten: Die Vermittlung der Gegensitze ist so zu denken, dass bei Phino-
menen, »die in einem strengen Gegensatzverhiltnis zueinander stehen [...],
dennoch der jeweils eine Pol den anderen (oder zumindest Merkmale des an-
deren) in sich enthilt« (Miiller 2011: 224, Hervorhebung i. Orig.). Die Analyse
des einen Pols wiirde dann also den ihr entgegengesetzten Pol bereits sichtbar
machen (vgl. ebd.). Ein sozialwissenschaftliches Beispiel stellt das Verhiltnis
von Individuum und Gesellschaft dar. Diese stehen sich scheinbar gegensitz-
lich gegeniiber, das Individuum nimmt Gesellschaft als ein von sich Aufle-
res wahr, dem es sich einzufiigen oder dem es zu widerstehen hat. Und doch
ist Gesellschaft nur durch das Individuum und ist das Individuum nur durch
Gesellschaft geworden. Kritische Theorien verorten dialektische Verhiltnisse
und ihre Widerspriiche nicht nur in einzelnen Begriffen, sondern im gesell-
schaftlich Ganzen, zwischen Klassen, zwischen Interessen, zwischen Herr-
schaft und Unterdriickten etc. (vgl. z.B. Haug, W.F. 2008). Auf gesellschaft-
liche Widerspriiche bezieht sich Adorno, wenn er festhilt, »dafl wir in einer
antagonistischen Gesellschaft leben« (Adorno 1965-66/2003: 20).

Die Negative Dialektik ist auch Fortfithrung und Begriindung der Gedan-
ken der »Dialektik der Aufklirung«, in der von Horkheimer und Adorno die
notwendig widerspriichlichen Entwicklungen, die aus der Aufklirung selbst
hervorgehen, verdeutlicht werden. Die Aufklirung als Weg aus der Mythologie
schligt wieder in solche zurtick, Befreiung schligt in Barbarei um (vgl. Hork-
heimer/Adorno 1969/1988). Diese Entwicklung ist nicht zufillig, der hervor-
brechende Widerspruch vielmehr notwendig inhirent. Horkheimer und Ador-
no legen in dieser Schrift neben einer eindriicklichen Nachvollziehbarkeit der
Gedanken auch eine »Abrechnung« mit gesellschaftlichen Entwicklungen vor.
Geprigt von Erfahrungen des Nationalsozialismus wird drastisch vor Augen
gefithrt, wie sich die Aufklirung selbst aufgibt und doch nur aus sich selbst
heraus bestehen bleiben kann. Auch wenn uns die entsetzlichen Geschehnisse
wihrend des Nationalsozialismus nicht mehr so unmittelbar prisent sind wie
fur Horkheimer und Adorno damals, so bleibt die Erkenntnis des Umschlags
doch bestechend und auf viele andere Aspekte anwendbar. Steinert schligt ent-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

sprechend vor, die Dialektik der Aufklirung als Forschungsprogramm mit Fa-
cetten aktueller Entwicklungen weiterzuverfolgen (vgl. Steinert 2007a).

Kehren wir aber zu den inhirenten Widerspriichen selbst zuriick. Koneft-
ke formuliert einen solchen Widerspruch, der die Vermitteltheit und Verwo-
benheit meines Erachtens gut verdeutlicht: »In ihrer individuellen und allge-
meinen Reproduktion sind die Menschen nicht frei. Aber diese Unfreiheit hat
die Form der Mundigkeit. Das heif3t: die reale Freiheit der Individuen ist die
Bedingung ihrer Unfreiheit« (Koneffke 1999: 304). Etwas ist demnach wahr
und unwahr zugleich, was Adorno immer wieder verbal explizit ausdriickt:
etwas sei wahr, insofern ..., und es sei unwahr, insofern ... Widerspriichlich-
keit fasst Adorno dabei als »Reflexionskategorie, die denkende Konfrontation
von Begriff und Sache« (Adorno 1966/2003: 148). Diese Widerspriiche sind
nicht dichotom und dualistisch zu denken. Weil die Gegensitze vermittelt ge-
dacht werden, sich gegenseitig in Bewegung bringen, sich nicht starr gegen-
iiberstehen und Begriffe in sich selbst widerspriichlich sind, »zerfillt die starr
dichotomische Struktur« (Adorno 1966/2003: 143). Diesen Gedanken, den
auch Brunkhorst (1990), Miiller (2008, 2011) und Ritsert (2011) betonen, finde
ich besonders wichtig, um im dialektischen Denken nicht in dichotome, hiu-
fig hierarchisch wahrgenommene Dualitit zu verfallen. Adorno weist dartiber
hinaus Vereinfachungen zuriick, die darauf hinauslaufen, festzustellen, »dafl
jedes Ding seine zwei Seiten hat« (Adorno 1951/1980: 281). Dies sei ein Riickfall
in undialektisches Denken.

Was ist nun die Besonderheit der negativen Dialektik? Adorno verweist in
seiner Vorrede auf eine bewusste Provokation: »Die Formulierung Negative
Dialektik verstéft gegen die Uberlieferung. Dialektik will bereits bei Platon,
dafl durchs Denkmittel der Negation ein Positives sich herstelle; die Figur der
Negation der Negation benannte das spiter prignant. Das Buch mdchte Dia-
lektik von derlei affirmativem Wesen befreien, ohne an Bestimmtheit etwas
nachzulassen. Die Entfaltung seines paradoxen Titels ist eine seiner Absich-
ten« (Adorno 1966/2003: 9). Zu Recht sei die Frage zu stellen, »ob nicht eine
jede Dialektik negative Dialektik sei« (Adorno 1965-66/2003: 23), da Negation
immer eine grof3e Rolle spiele. Fiir Adorno besteht allerdings in der Positivitit
der Negation der Negation jener Aspekt, der Dialektik — z.B. bei Hegel — zu
einer positiven Dialektik macht (vgl. ebd.: 27), der Adorno eine negativ bleiben-
de Dialektik entgegenstellt. In seiner Vorlesung stellt Adorno in den Vorder-
grund, negative Dialektik sei »eine Dialektik nicht der Identitit sondern der
Nichtidentitit« (Adorno 1965-66/2003: 15, Hervorhebung i. Orig.).

Einer der essenziellsten Momente einer negativen Dialektik, der in der
oben beschriebenen Formulierung bereits mitschwingt, ist aber die Negation
der Negation, die sich bei Hegel in ein Positives der Synthese wendet, die Ador-
no jedoch strikt ablehnt, weil sie weder moglich noch kritisch wiinschenswert
ist (vgl. ebd.: 161, 151). Seine Ausfithrungen nennt er selbst daher einen Weg,

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

109


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Weiterbildungswiderstand

»mir selbst auf die Spriinge zu kommen, warum ich mich gegen den Begriff
der Synthese so striube« (Adorno 1965-66/2003: 16, Hervorhebung i. Orig.).
Synthese sei Identitit und vernachlissige somit das Nichtidentische. Syn-
these sei dem Fetisch des Positiven geschuldet. Synthese bringe das Denken
scheinbar zu einem Abschluss, der Herrschaft reproduziere, da wiederum
alles dieser Synthese unterworfen werde. Meyer-Drawe stellt einen Ubergang
zu Merleau-Ponty her, der ebenso eine »Dialektik ohne Synthese« entwirft,
in der das Denken, wie bei Adorno, nicht in einer Aufhebung des Negativen
zur Ruhe kommen kann (vgl. Meyer-Drawe 1990: 671f.). Merleau-Ponty, ein
Vertreter der Phinomenologie, spricht — den Ausfithrungen Adornos hnlich
—von der Nichtberiicksichtigung von nicht unmittelbar Erfassbarem (dhnlich
dem Nichtidentischen bei Adorno) oder von der Notwendigkeit der Selbstrefle-
xion der Dialektik, um nicht zu einem »Manéver« zu verkommen und um im
Prozess notwendige Selbsttduschungen aufzudecken. Dialektik — fiir Merleau-
Ponty ein »Abenteuer« — ist »prinzipiell ein Denken mit mehreren Zentren
und mehreren Zugingen [...], das Zeit braucht, um sie alle zu erkunden« (Mer-
leau-Ponty 1974: 246; vgl. auch Merleau-Ponty 1994). Auch bei Adorno muss
sich Dialektik gegen sich selbst kehren, muss selbstreflexiv bleiben (vgl. Ador-
1o 1966/2003: 397f.). »Solche Dialektik ist negativ« (Adorno 1966/2003: 145).

In der Beschiftigung mit den Widerspriichen, so Adorno, soll und kann
Bewegung in das Denken gebracht werden. Er formuliert die Notwendigkeit,
nicht zwischen den Widerspriichen zu wihlen: »Subjektives Bewuftsein, dem
der Widerspruch unertriglich ist, gerit in verzweifelte Wahl. Entweder muf
es den ihm kontriren Weltlauf harmonistisch stilisieren und ihm, gegen die
bessere Einsicht, heteronom gehorchen; oder es muf sich, in verbissener Treue
zur eignen Bestimmung, verhalten, als wire kein Weltlauf, und an ihm zu-
grunde gehen« (Adorno 1966/2003: 155). Widerspriiche aufzulosen sei aber
lediglich Vereinfachung und erliege der Versuchung, wahrgenommene Wider-
spriiche als Denkfehler abzutun. Wie Miiller am Ende seiner Ausfithrungen
formuliert: »Der Widerspruch ist nicht das Problem der Dialektik, er ist die
Losung« (Miiller 2011: 150).

Dammer sieht in der Schwierigkeit, Widerspriiche auszuhalten, einen
Grund fiir eine Abwehr dialektischen Denkens bei Pidagog_innen: »Nur die
wenigsten von ihnen sind in der Lage, diese Widerspriiche auszuhalten, offen
zum Thema ihrer Praxis zu machen und damit ihre psychische Selbsterhaltung
zu gefihrden« (Dammer 1999: 199). In der kritischen Bildungswissenschaft
wird die Notwendigkeit, in Widerspriichen zu denken, hingegen ausdriicklich
betont, beispielsweise von Heydorn. F. Haug malt ein Bild des Lernens in und
aus Widerspriichen: »In diesem Widerspruch heifét es, sich humorvoll und ver-
gniiglich zu bewegen, sodass Lernen eine Lust und ein Vergniigen wird. Ler-
nen heifdt demnach, sich in Widerspriichen zu bewegen, ohne die Balance zu
verlieren, ohne zerrissen zu werden, ohne sich bequem auf eine Seite zu schla-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

gen, ja die Widerspriiche selbst als Fortbewegungsmittel, als Erkenntnis zu
nutzen« (Haug, F. 2003: 103). Messerschmidt bezeichnet die Herangehenswei-
se Koneffkes als Konfrontation mit den Widerspriichen in der Bildung: »Beun-
ruhigend bleiben Fragen, die nicht mit einer Antwort aufgeldst werden kénnen
und Kritik, die unabschliefRbar bleibt. [...] Vieles ist dabei méglich, blof keine
Flucht aus der Anstrengung des Denkens, und vieles kann dabei aufgegeben
werden, blof nicht das Nachdenken. Fluchtgedanken und Resignation kénnen
sich durchaus einstellen angesichts einer Bildungskonzeption, die Bildungs-
prozesse von ihrer negativen Seite her fasst und keinem Begriff gegliickter Bil-
dung traut. Im Gelingen der Pidagogik liegt ihr Scheitern, im Scheitern erst
ihr Gelingen« (Messerschmidt 2007: 145). Neoliberale Kompetenz- und Quali-
fikationsmodelle sieht sie als Flucht aus der Widerspriichlichkeit, sie macht
aber auch in kritischen Bildungstheorien und -konzepten Fluchtbewegungen
aus (vgl. ebd.). Gruschka besteht auf der Moglichkeit und Unméglichkeit zu-
gleich und formuliert: »Die >negative Pidagogik« wird zu einem Versuch, auf
der Basis der historischen Entwicklung der Gesellschaft zu erkliren, warum
die Verwirklichung der Padagogik zugleich mifflang und doch gelingen kénn-
te« (Gruschka 1988: 35). Aus philosophischer und politischer Perspektive ar-
gumentiert hingegen W.F. Haug, neben eine theoretische Dialektik erginzend
eine praktische Dialektik zu stellen, die entlang der Widerspriiche eingreifend
aktiv wird (vgl. Haug, W.F. 2008).

Was kann nun aus (negativ) dialektischem Denken als erste methodische
Fragmente gewonnen werden? In einer widerspriichlichen Gesellschaft gilt es
nicht nur, diese Widerspriiche aufzuspiiren und deren Bedingtheiten, Bedin-
gungen und Bedeutungen nachzugehen, sondern insbesondere auf die dialek-
tische Vermitteltheit aufmerksam zu machen. Dialektisches Denken erfordert,
sich nicht auf dichotome Unterscheidungen zu reduzieren, sondern die Nuan-
cen und komplexen gegenseitigen Verwobenheiten in den Blick zu nehmen.
Die Widerspriiche kénnen Ausgangspunkt und Gegenstand von Analysen und
Reflexionen werden und das dialektische Denken hat sich bewusst, offen und
flieRend in diesen Widerspriichen zu bewegen. Negativ-dialektisches Denken
erfordert, die Widerspriiche in ihrer Unauflgslichkeit wahrzunehmen, und
muss daher beachten, nicht in Unterordnungen, gewaltvolle Synthesen oder
affirmative Fortschrittshoffnungen zu verfallen.

Fiir das Vorhaben, Widerstand negativ-dialektisch zu lesen, ergeben sich
ein paar erste Fragen: Welche Widerspriiche liegen in und zwischen der Er-
wartung stindiger Lernbereitschaft und Lernwilligkeit und der widerstindi-
gen Entziehung aus diesem Zwang? Inwiefern ist Widerstand gegen Weiter-
bildung in sich selbst widerspriichlich? Wire Widerstand gegen Weiterbildung
auflésen zu wollen eine Form der Herrschaft reproduzierenden Synthesis?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

11


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Weiterbildungswiderstand

3.3.2 Negation und das Negative

Adornos Dialektik ist negativ und damit ist bereits festgelegt, dass die Negation
und das Negative eine bedeutsame Rolle spielen. Im ersten Satz seiner Vorrede
spricht er seinen Verstofl an, mit der negativen Dialektik zu negieren, dass die
Negation der Negation ein Positives herstelle (vgl. Adorno 1966/2003: 9). So-
gleich werden zwei essenzielle Begriffe, das »Negative« und die »Negation,
eingefithrt. Nicht nur bei Adorno, sondern auch in der Vielzahl von Inter-
pretationen und Weiterfithrungen sind diese beiden Termini aber nicht klar
voneinander abgegrenzt, so sie iiberhaupt abgegrenzt werden (sollen). Ob den
Autor_innen, die sich der Diskussion der negativen Dialektik widmen, die Be-
griffe der Negation und des Negativen von vornherein klar sind, ob sie Unter-
scheidungen als nicht weiter relevant erachten, die nicht weiter vertieft werden
(sollen) oder ob eine Auseinandersetzung damit zuweilen sicherheitshalber
»umschifft« wird, kann ich aus den Texten nicht erschliefen. Ich entdeckte
auf meiner Suche nach Klarheit wenig Klarheit. Wahrend die Negation den
Akt der Verneinung reprisentiert, enthilt das Negative eine doppelte — formale
und wertende — Bedeutung. Obschon die Dialektik Adornos als negative diesen
Begriff als relevant vor sich hertrigt, bleibt er dennoch hiufig unbestimmt und
offen. In Adornos eigenen Ausfithrungen entspricht dies seinem Zugang, Be-
griffe zu umbkreisen, um sie dadurch zu 6ffnen.

Negation und das Negative — als Substantivierung von »negativ« — bedeuten
in erster Niherung das Verneinen, das Verneinte und verweisen primir auf
eine formale Bedeutung, das eine Mal als Akt der Verneinung, das andere Mal
als Ergebnis, als Geschehenes, als das der Negation Entspringende. In der Lo-
gik ist mit der Negation formal die Aufhebung durch etwas Entgegengesetztes
bezeichnet, worauf Adorno in der Zuriickweisung des Positiven als Negation
der Negation verweist. Als Hilfskonstrukt fiir den formalen Aspekt des Negati-
ven scheint mir die Metapher des Negativs aus der Fotografie oder dem Skulp-
turenguss geeignet: Das Negativ ist das Andere, das Nicht-, das dem Positiven,
dem Gesetzten, dem Seienden als »Subtrahiertes« gegeniibersteht, das inverse
Abbild.? Sowohl die Negation als auch das Negative kénnen aber iiber dieses
formale Verstindnis hinaus eine werturteilende Konnotation beinhalten oder
explizit zum Ausdruck bringen. Negation als Ablehnung impliziert ein solches
Verstindnis ebenso wie das Negative, wenn damit etwas wertend als schlecht,
bése, falsch etc. benannt wird. Wihrend Knoll sich in seiner Dissertation an-
genehm leichtfufkig zwischen diesen unterschiedlichen Verstindnissen hin-
und herbewegt und auf die jeweilige Bedeutung klar verweist (vgl. Knoll 2005:

2 | Aus diesem Grund spreche ich bewusst von Nicht-Teilnahme und Nicht-Lernen statt
von Nichtteilnahme und Nichtlernen (nurin wértlichen Zitaten bleibt die jeweils von den
Autor_innen gewdhlte Variante unverandert).

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

z.B. 212), sind in vielen anderen Ausfithrungen und auch bei Adorno selbst
die jeweiligen Verwendungen nur aus dem Zusammenhang zu entschliisseln
bzw. bleiben hiufig sogar uneindeutig. Diese Offenheit erschliefit allerdings
die Moglichkeit, die beiden Verstindnisse nicht nur dichotom zu setzen, son-
dern flieRende Uberginge zuzulassen. Das formale Verstindnis ergibt sich
zumeist aus der engen Verkniipfung des Negativen mit dem Nichtidentischen,
und doch vermischen sich formale und wertende Negation. Bei Wesche tritt
dies besonders deutlich hervor, weil er gar nicht zwischen diesen méglichen
Bedeutungen unterscheidet, sondern unmittelbar dazu tibergeht, das Negative
mit dem Bésen und Schlechten gleichzusetzen (vgl. Wesche 2011: 318fF). Er
scheint hier an Theunissen anzuschlief3en, der auf der Adorno-Konferenz von
1983 ebenfalls Adornos Negativitit ausschlieRlich als das »Nichtseinsollende«
und nicht als das »Nichtseiende« (Theunissen 1983: 41, Hervorhebung i. Orig.)
interpretiert. Eine solche Lesart scheint mir doch vorschnell und zielt an der
Bedeutung der negativen Dialektik vorbei, auch wenn dieser wertende Anteil
grofle inhaltliche Bedeutung nicht nur bei Adorno selbst, sondern in der ge-
samten Kritischen Theorie hat. Die negativ bewertete Realitit wird kritisiert
und abgelehnt, ohne allerdings auf der Negativitit an sich zu beharren, son-
dern vielmehr in einer bestimmten Negation und bei Adorno vor allem in der
Wahrnehmung zu verbleiben, dass im Negativen das Potenzial eines Anderen
enthalten sein kann (vgl. Angehrn 2008: 268).

Verfolgen wir bei Adorno die Begriffe, so unterscheidet er aus meiner Sicht
zuweilen deutlich beide Aspekte, vermischt sie an anderer Stelle und verwen-
det sie wiederum an anderer klar wertend. Die formale Bedeutung tritt be-
sonders deutlich in den Ausfithrungen zur Negation der Negation hervor: Aus
dieser habe Hegel eben filschlicherweise das Positive angenommen. Den flie-
Renden Ubergang zum wertenden Urteil erschliet uns Adorno deutlicher am
Positiven denn am Negativen. Insbesondere in der Vorlesung iiber Negative
Dialektik fithrt er diese Doppeldeutigkeit vor: Positiv ist zum einen das, was
ist, was gesetzt und gegeben ist. Zugleich ist mit dem Begriff das Bejahenswer-
te, Gute konnotiert. Positiv zu denken, eine positive Lebenseinstellung wird
zum Credo erhoben, an das gute Positive soll unhinterfragt geglaubt werden.
Die formale und wertende Bedeutung fiigt er in einem Satz zusammen und
fordert meines Erachtens indirekt dazu auf, den Unterschied wahrzunehmen:
»Das ist das, was aus dem Begriff der Positivitidt geworden ist. Dahinter steht
der Glaube, das Positive [1] sei an sich bereits ein Positives [2]« (Adorno 1965-
66/2003: 33, Hervorhebung i. Orig., Zahlen in Klammern D.H.). Wihrend das
Positive Nummer 1 auf das formal Positive verweist, tritt mit dem Positiven
Nummer 2 die wertende Wendung hinzu — oder genau umgekehrt. Wir wer-
den immer wieder auf diese Doppel- und Mehrfachbedeutung stofRen, ich wid-
me mich aber zunichst noch der inhaltlichen Dimension der Negation und
des Negativen.

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

13


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114

Weiterbildungswiderstand

In die Dialektik kann nun — so Adorno — in keiner Weise Hoffnung auf
synthetische Auflésung zum Positiven (vgl. Adorno 1966/2003: 9) gesetzt
werden, denn Widerspriiche bleiben bestehen, miissen bestehen bleiben. Wi-
derspriiche synthetisch aufzulésen hiefle, das Nichtidentische, das nicht ganz
Fassbare, das Andere, das nicht vordergriindig Wahrnehmbare und das nicht
Benennbare zu beseitigen. Eine an Synthese ausgerichtete Dialektik orientiert
sich am Positiven, setzt dieses als das Richtigere voraus. Die Negation wird
lediglich zu einem notwendigen »Umweg«, um zur dialektisch nichsten Ebe-
ne zu gelangen. Dem Negativen wird in einer solchen Denkweise einerseits
eine lediglich formale Stellung zuerkannt, nicht jedoch eine eigenstindige Be-
deutung. Andererseits bestirkt eine solche Vorgehensweise den Vorrang des
Positiven sowohl im Sinne des Gesetzten, Gegebenen als auch mit wertender
Konnotation. »Die Negation der Negation macht diese nicht riickgingig, son-
dern erweist, daf sie nicht negativ genug war; sonst bleibt Dialektik zwar, wo-
durch sie bei Hegel sich integrierte, aber um den Preis ihrer Depotenzierung,
am Ende indifferent gegen das zu Beginn Gesetzte. Das Negierte ist negativ,
bis es verging. Das trennt entscheidend von Hegel. Den dialektischen Wider-
spruch, Ausdruck des unauflgslich Nichtidentischen, wiederum durch Identi-
tit glatten heifdt soviel wie ignorieren, was er besagt, in reines Konsequenz-
denken sich zuriickbegeben. Daf} die Negation der Negation die Positivitit sei,
kann nur verfechten, wer Positivitit, als Allbegrifflichkeit, schon im Ausgang
prisupponiert« (Adorno 1966/2003: 162). Mit negativer Dialektik wendet sich
Adorno gegen Hegels positive Dialektik und fasst die negative Dialektik im
Unterschied dazu als kritische: Dialektik habe sich kritisch zu verhalten und
nicht, wie bei Hegel, zu versuchen, »in allen Negationen das Affirmative zu fin-
den« (Adorno 1965-66/2003: 36). Adorno setzt deshalb auch negative Dialektik
mit Kritischer Theorie gleich (vgl. ebd.). Die Negation und das Negative sind
demnach methodisch als Verneinung und Ablehnung zu fassen. In der Ver-
neinung als denkerischer, formaler Akt, der auf das Nichtidentische verweist,
aber auch — da Methode und Inhalt nicht zu trennen sind — als Ablehnung der
negativen (hier wertend) gesellschaftlichen Bedingungen, der Herrschaftsver-
hiltnisse, des Leids. Maaen legt seinen Schwerpunkt deshalb auf Adornos
»bosen Blicke, der daraus gespeist wird, dass die Gesellschaft als nicht die bes-
te aller moglichen angenommen wird (vgl. Maaflen 2003). Ohne das Richtige
benennen zu kénnen, obwohl es als Méglichkeit bereits vorhanden ist.

Negative Dialektik ist fiir Adorno nun also vor allem die kritische Abkehr
von der Dialektik Hegels, in der die Negation der Negation zum Positiven und
damit zum Affirmativen wird (vgl. Adorno 1965-66/2003: 271, 50f.). Zu die-
sem Motiv kehrt er in immer neuen Argumentationsschleifen zurtick, denn
er sieht darin das wesentliche kritische Element der negativen Dialektik, »die
sich kritisch zu verhalten hat«, anstatt »in allen Negationen das Affirmative
zu finden« (Adorno 1965-66/2003: 36, Hervorhebung i. Orig.). Adorno kriti-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

siert die Ideologie des Positiven. »Ermuntert die Ideologie heute mehr denn
je den Gedanken zur Positivitit, so registriert sie schlau, dafl eben diese dem
Denken kontrir sei und daf es des freundlichen Zuspruchs sozialer Autoritit
bedarf, um es zur Positivitit zu gewShnen« (Adorno 1966/2003: 30). Adorno
formuliert dies mit einem peripheren Hinweis auf die Arbeit in kapitalisti-
schen Verhiltnissen, die ebenfalls nur unter »freundlichem Zuspruch« von
negativer zu positiver Bedeutung gebracht werden konnte. Er verweist ebenso
auf alltagssprachliche Konnotationen, wonach Menschen gelobt werden, wenn
sie positiv seien. Vorherrschend wird »das Positive an sich fetischisiert« (Ador-
10 1965-66/2003: 162). Er greift damit auf den Fetischbegriff zuriick, der seit
Marx Ausdruck dafiir ist, etwas durch Menschen Gemachtes als naturgegeben
zu begreifen, ohne die Entstehungsweise und Wirkmechanismen durchschau-
en zu koénnen (Marx 1867/1988: 89ff.). Nur noch kritisch-reflexiv bleibt durch-
schaubar, dass das zum »Guten« erhobene Positive der herrschenden Logik
und deren Machtausiibung entsprungen ist.

Gleichzeitig relativiert Adorno in seiner Vorlesung aber auch die Abgren-
zung zur Positivitit: »Wenn ich von negativer Dialektik spreche, dann ist nicht
das geringste Motiv dabei das, dafy ich diese Fetischisierung des Positiven
schlechthin, [...], daf ich mich dagegen eben aufs schirfste abgrenzen wollte.
Es mufl eben gefragt werden, was bejaht wird, was zu bejahen sei und was nicht
zu bejahen sei, anstatt dafd das Ja als solches schon zum Wert erhoben wird«
(Adorno 1965-66/2003: 34, Hervorhebung i. Orig.). Da aber das Positive Ideo-
logie und Tduschung ist, bedarf es konsequenter Negation und Kritik. »Aus
diesem Grund also kénnte man, um es dialektisch auszudriicken, sagen, dafd
gerade das positiv Auftretende wesentlich das Negative, das zur Kritik stehende
sei« (Adorno 1965-66/2003: 34). (Auch hier finden wir wieder eine wunderbar
verwirrende Vermischung formaler und wertender Begriffsverwendung.) Und
weiter: »Und das ist das Motiv, das wesentliche Motiv, fiir Konzeption und No-
menbklatur einer negativen Dialektik« (Adorno 1965-66/2003: 34). Gleichzeitig
durfe auch das Negative nicht als absolut festgeschrieben werden, denn jede
Verabsolutierung ist wiederum identifizierend begrenzend und unzureichend
(vgl. ebd.: 43). »Negativitit an sich ist kein Gut, das zu verteidigen wire. Sie
schliige somit sogleich ihrerseits in schlechte Positivitit um« (ebd.: 44), und er
warnt vor einer negativen Haltung der Haltung willen, die der Verpflichtung
zur unablissigen Selbstreflexion nicht nachkomme (ebd.: 44f.). Eine solche
Haltung fasst er als »abstrakte« Negation, in der die Ablehnung zum Prinzip
erhoben wird, in der die Negierenden sich auerhalb des Negierten stellen und
die unspezifisch, allgemein und beliebig bleibt. Dem setzt Adorno — an Hegel
ankniipfend — die bestimmte Negation entgegen, die spezifische Aspekte in die
Kritik nimmt und benennt, was zu negieren ist (vgl. Bartonek 2011: 124ff.) und
damit direkt an Inhalten orientiert ist. »Bei dem bestimmten Negieren ist das
Denken an die Problematik gebunden, die es kritisiert« (Bartonek 2011: 126).

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

115


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

u6

Weiterbildungswiderstand

Beispielsweise: »Freiheit ist einzig in bestimmter Negation zu fassen, gemif
der konkreten Gestalt von Unfreiheit« (Adorno 1966/2003: 230).

Kritische Theorie erfihrt ab den 1970er- und 198oer-Jahren unter anderem
aufgrund der radikalen Negativitit Ablehnung, ein aus der Sicht von Steinert
»merkwiirdiger Vorwurf, der ein Denken fiir {iberholt bis unbrauchbar erklart,
weil es >pessimistisch< oder »zu radikal« sei« (Steinert 2007a: 20). Hoffmann
analysiert die Abneigung gegen solche Arten von Kritik folgendermaflen:
»Grundsitzliche Kritik [...] verstofit augenscheinlich derart gegen die Regeln,
dass sie nur durchgehalten wurde, solange es eine gréflere Anzahl von Mit-
streitern gab« (Hoffmann 2007: 79f)). Adorno selbst greift das Problem auf,
dass die Orientierung an einer Totalitit, die Ausrichtung des Denkens auf ein
Ganzes, auch wenn dies nicht zu erfassen sei, und die Ausrichtung auf Ver-
dnderung so etwas wie — in meinen Worten — Uberforderung der Wissenschaft
zur Folge habe. »Der Verzicht auf eine kritische Theorie der Gesellschaft ist
resignativ: man wagt das Ganze nicht mehr zu denken, weil man daran ver-
zweifeln muf, es zu verdndern« (Adorno 1962/1972: 565). W.F. Haug sieht al-
lerdings das Problem darin, dass mit der Negation im Vordergrund eine zu
starke Skepsis gegentiber dem Positiven vermittelt wird. Er pliddiert daher er-
ginzend fiir eine aktive, praktische Dialektik, um, »sei es auch nur punktuell
und momentan, befreiende Beweglichkeit zuriickzugewinnen« (Haug, W.F.
2008: 31). Ahnlich argumentiert Dunayevskaya in dem von ihr entworfenen
»marxistischen Humanismus« und in Auseinandersetzung mit Hegel, dass
in der absoluten, abstrakten Negativitit und der zweiten Negation befreiende
Potenziale aufzufinden seien, und sie sieht bei Adorno eine undialektische Ab-
lehnung absoluter Negativitit und dessen revolutionirer Potenziale (vgl. Hu-
dis/Anderson 2002: 24; Dunayevskaya 1973/1981, 1953-1987/2002: 231ff.). Ganz
so pessimistisch werden Adorno und Teile der Kritischen Theorie aber nicht
von allen eingeschitzt, denn Adorno formulierte selbst, dass im Gegenteil
die traditionelle Theorie resignativ sei. Selbst in der radikalen Negativitit und
Negation formuliert Adorno mdogliche Hoffnungshorizonte, besteht aber mit
Nachdruck darauf, dass die derzeitigen Verhiltnisse nur negative Philosophie
zulassen. Entsprechend verwehrt er sich auch gegen die hiufig vorgebrachte
Forderung, Kritik miisse immer auch zugleich konstruktiv sein (vgl. Adorno
1969a/1971: 18f)). Noch deutlicher wird er in seiner Vorlesung zur Negativen
Dialektik: »Aber von auflen die Forderung heranzubringen: ja, wenn er ein
negatives Prinzip hat oder wenn er die Negativitit fiir ein wesentliches Me-
dium hilt, dann darf er doch eigentlich tiberhaupt nichts sagen, — darauf ist
im Grunde nur zu antworten mit dem: das wiirde jenen so passen!« (Adorno
1965-66/2003: 45f.).

In der Padagogik trifft Negativitit auf besonders starke Abwehr, sieht sie
sich selbst doch vor allem handlungsorientiert, sodass der Negation scheinbar
kein Platz eingerdumt werden kann. Am Widerstand gegen (Weiter-)Bildung

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

werde ich zeigen, dass schon diese Grundannahme eine Fehleinschitzung
ist, weil sich auch negativ Handeln lisst. Dass Negation dariiber hinaus eine
wesentliche kritische Funktion auch in der Pidagogik, der Erwachsenenbil-
dung und den Bildungswissenschaften haben kann, werde ich im nichsten Ex-
kurs niher beleuchten. Dammer und Gruschka begriinden die Notwendigkeit
einer negativen Pidagogik konsequent, wobei die Negation falscher Praxis ein
wesentliches Element dabei ist (vgl. z.B. Dammer 1999: 194; Gruschka 2.01).
Hoffmann thematisiert das Politische in der Negativitit: »Indem die Kritische
Erziehungswissenschaft auf alle pidagogischen Phinomene hinweist, die die
positive Verinderung des Bestehenden verhindern, erfiillt sie eine eminent
politische Aufgabe« (Hoffmann 2007: 63). Steinert formuliert allgemeiner,
dass die Kritische Theorie »eine Form von Gegenwehr dar[stellt]: Was Angst
und Aussichtslosigkeit verbreitet, wird genau ins Auge gefasst. Wo andere sich
die Lage schonreden und ihre Chancen zu verbessern suchen, besteht das
Gliick der Erkenntnis in der Kritischen Theorie in nichts so sehr wie in Illu-
sionslosigkeit« (Steinert 2007a: 211).

Was lisst sich methodisch gewinnen? Negation und das Negative haben
eine formale und wertende Seite, die aber nicht streng voneinander getrennt
werden kénnen, da Inhalt und Form in der Kritischen Theorie zusammen-
fallen. Dennoch bringt das Negative die inverse Kehrseite von Verhiltnissen,
von Begriffen, von Gegenstinden zum Ausdruck. Sie deutet bereits das Nicht-
identische an und lisst dariiber hinaus aber auch zu, den Blick umzukehren,
ob nun als Analyseperspektive, die sich explizit auf diese Negativitit richtet,
oder als Denkversuch, wo das Negative verborgen sein konnte und was es zum
Ausdruck bringt. Negiert wird aber auch das als falsch Beurteilte, jene Aspekte
gesellschaftlicher Verhiltnisse, die einem besseren Anderen entgegenstehen
bzw. die — da das Richtige noch nicht benennbar ist — als das zumindest Fal-
sche festgemacht werden kénnen. Methodisch bedeutet dies, den Blick kon-
sequent darauf zu richten, was es zu negieren gilt, anstatt in hoffnungsvolle
Positivitit zu verfallen. Negieren bedeutet aber auch, den Blick konsequent da-
rauf zu richten, welche inverse Negativitit in Begriffen, in Sachverhalten und
in analysierten Verhiltnissen noch ausfindig gemacht werden kann.

Fir die Beschiftigung mit Widerstand gegen (Weiter-)Bildung ergeben
sich aus der Negation und der Negativitit bereits einige Anhaltspunkte, an
denen anzukniipfen wire: Ist Widerstand gegen Weiterbildung die Negation
des Zwangs zur Weiterbildung oder die Negation der Weiterbildung tiber-
haupt? Was am Widerstand konnte als das formal Inverse und was als werten-
des Urteil verstanden werden? Unterliegt Weiterbildung einer fetischisierten
Positivitat? Falls Widerstand die Negation von Weiterbildung ist: Welche Kon-
sequenzen ergeben sich daraus fiir die Weiterbildung und fiir den Widerstand
als Handlungsfigur, die sich nur negativ zum Ausdruck bringt?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

17


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1u8

Weiterbildungswiderstand

3.3.3 Nichtidentisches

Das Nichtidentische ist in vielen Aspekten kaum von der Negation zu trennen.
»Unmittelbar ist das Nichtidentische nicht als seinerseits Positives zu gewin-
nen und auch nicht durch Negation des Negativen. [...] Die Gleichsetzung der
Negation der Negation mit Positivitit ist die Quintessenz des Identifizierens«
(Adorno 1966/2003: 161). Wogegen richtet sich nun die Kritik Adornos am
identifizierenden Denken? Identifizierendes Denken ist als Aspekt traditionel-
ler Wissenschaft darauf ausgerichtet, die Sache begrifflich zu fassen, und ge-
tragen von der Annahme, durch Benennung, Definition oder begriffliche Ver-
feinerung lasse sich Wirklichkeit (weitgehend) vollstindig erfassen. In »Der
Essay als Form« verdichtet er den Vorwurf: Die herkémmliche Wissenschaft
glaube, Begriffe wiirden erst durch Definitionen bestimmt, wodurch sie ver-
kennen, dass Begriffe bereits durch die »Sprache, in der sie stehen« (Ador-
no 1958/1974: 20), einen Gehalt haben. Es lieRe sich durchschauen, »dafl das
Verlangen nach strikten Definitionen lingst dazu herhilt, durch festsetzende
Manipulationen der Begriffsbedeutungen das Irritierende und Gefihrliche der
Sachen wegzuschaffen, die in den Begriffen leben« (ebd.). Adorno stellt die-
sem Denken entgegen: Die Sache lasse sich begrifflich nie vollstindig fassen
und das Nichtidentische sei das nicht Fassbare, das nicht Sagbare, das nicht
begrifflich Festzumachende, das, »was im Begriff eben nicht aufgeht: das
Konkrete, Besondere, sich Entziehende« (Schifer 2004a: 92). Die Problematik
identifizierenden Denkens besteht fiir Adorno darin, dass das Nichtidentische
ausgeschlossen bleibt und ein Schein erzeugt wird, sodass mit der Identifizie-
rung bereits alles erfasst wird: »Identitit ist die Urform von Ideologie« (Adorno
1966/2003: 151), da im Identifizieren behauptet wird, dass die Sache und der
Begriff, der die Sache benennt, eins sind (vgl. Steinert 2007a: 92). Das Nicht-
identische wird fiir Adorno am umfassendsten in der essayistischen Darstel-
lungsform zur Geltung gebracht. Der Essay »tragt dem Bewufdtsein der Nicht-
identitit Rechnung, ohne es auch nur anzusprechens, und verbleibe in einer
Enthaltung von Reduktionen, bleibe stiickhaft (Adorno 1958/1974: 17). Nur in
der spielerischen, offenen, unsystematischen, essayistischen Form werde der
Sache keine repressive Gewalt angetan, sondern die Begriffe wiirden, statt ab-
schneidend definiert, »erst durch ihr Verhiltnis zueinander« prizisiert (ebd.:
19).

Ein Herrschaftsgestus des Identifizierens mache sich beispielsweise an der
Synthese bemerkbar, die versucht, durch die Negation der Negation das Posi-
tive, Greifbare und zu Identifizierende wieder herzustellen: »In jeglicher Syn-
thesis arbeitet der Wille zur Identitit; als apriorische, ihm immanente Aufgabe
des Denkens erscheint sie positiv und wiinschbar: das Substrat der Synthesis
sei durch diese mit dem Ich verséhnt und darum gut. Das erlaubt dann prompt
das moralische Desiderat, das Subjekt moge seinem Heterogenen sich beu-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

gen kraft der Einsicht, wie sehr die Sache die seine sei« (Adorno 1966/2003:
151). Die »Richtung der Begrifflichkeit zu idndern, sie dem Nichtidentischen
zuzukehren, ist das Scharnier negativer Dialektik« (Adorno 1966/2003: 24).
Das Identische wire somit das positiv Wahrnehmbare, wobei positiv nicht
ein Urteil meine, sondern das Sichtbare, Greifbare. Hier iiberschneide sich
Nichtidentisches neuerlich mit dem Negativen: Nichtwahrnehmbares sei die
Riickseite, die (formal) negative Seite der wissenschaftlichen Wahrnehmbar-
keit. Das Nichtidentische als das Negative sei — wenn iiberhaupt — nur indi-
rekt sichtbar, nicht bestimmbar, nur negativ identifizierbar. Es gehe um ein
Nachdenken iiber das »Nicht« (vgl. Adorno 1965-66/2003: 86). Vor diesem
Hintergrund beschreibt Pongratz, weshalb Definitionen und eindeutige Fest-
legungen von Fachbegriffen, wenn auch erhofft und immer wieder eingefor-
dert, nicht méglich und gar nicht wiinschenswert sind. Begriffe wiirden dann
als ahistorisch und eindeutig festgelegt erscheinen. Dies entspricht nur einem
bestimmten Wissenschaftsverstindnis, auch wenn versucht wird, dieses als
allgemeingiiltig und allumfassend zu verankern (vgl. Pongratz 2010b: 14).
Bartonek entwickelt und argumentiert Adornos Nichtidentisches zudem als
Ort des Utopischen. Auch wenn in Bartoneks Argumentation unklar bleibt,
warum gerade dort das Utopische zu verorten ist, lisst sich erahnen, dass er
meint, im Nichtidentischen sei jenes Mehr aufbewahrt, das in den aktuellen
historischen Verhiltnissen nicht zur Geltung gelangen kann, aber potenziell
»gespeichert« und somit vorhanden und entwickelbar ist (vgl. Bartonek 2011).

Wie aber kann angesichts der Notwendigkeit, in Begriffen zu kommuni-
zieren, das Nichtidentische zur Geltung gebracht werden? »Wir sind in der
Philosophie gehalten, mit Begriffen und iiber Begriffe zu reden; und dadurch
ist von vornherein schon das, worum es in der Philosophie geht — nidmlich
das Nichtbegriffliche, das worauf die Begriffe sich beziehen —, aus ihr ausge-
schlossen« (Adorno 1965-66/2003: 95, Hervorhebung i. Orig.). In Begriffen
kommunizieren zu miissen birgt also bereits einen Widerspruch in sich: In
Begriffen zu denken ist notwendig, doch zugleich unzulissig und unméglich.
Lavagno schildert, dass Adorno gar nicht erst versucht, »zu vertuschen, dass
in seinem Ansatz eine Liicke klafft zwischen der unnachgiebigen Kritik am
begrifflich-identifizierenden Denken und der Einsicht, dass nur Begriffe uns
die Sache niher bringen« (Lavagno 2012: 98). Dieser Widerspruch erfordert
einen entsprechend reflexiven, selbstkritischen Zugang. Zunichst formu-
liert Adorno: »Dialektik ist das konsequente Bewufitsein von Nichtidentitit«
(Adorno 1966/2003: 17), und er hilt gleichzeitig daran fest, dass es »die Utopie
der Erkenntnis wire, das Begriffslose mit Begriffen aufzutun, ohne es ihnen
gleichzumachen« (Adorno 1966/2003: 21; vgl. auch Adorno 1965-66/2003:
112). Reflexiv ist einer »Aufhebung des identifizierenden Denkens« entgegen-
zustreben. Adorno sieht darin »Unangepafitheit, Widerstand«, und es nétigt
zum Aushalten von Widerspriichen (vgl. Brunkhorst 199o: 228). Die »Techni-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

19


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Weiterbildungswiderstand

ken zur Korrektur«, wie Lavagno (2012: 98) sie nennt, sind unter anderem das
Denken in Konstellationen — auf das ich unten noch zuriickkommen werde
— und das mimetische Denken, die »die Liicke zwar verkleinern, aber nicht
ganzlich schliefen« (ebd.). Mimetisches Denken ist bei Adorno eine Form der
sinnlichen Anniherung, in der das Denken versucht, sich an die Sache »anzu-
schmiegenc, statt die Sache dem Denken zu unterwerfen. »Denken bedarf, soll
es um Erfahrung gehen, mimetischer Momente. Mimesis bedarf ihrerseits der
Rationalitit: Ansonsten liuft sie Gefahr, in Irrationalitit und Sentimentalitit
zu verfallen« (Schifer 2004a: 126). Mimetisches Denken versucht demnach,
nicht in die herrschaftliche Verfasstheit begriflichen Denkens zu verfallen
und sich so auch nicht der Anforderung zu unterwerfen, alles miisse rational
erklirbar sein. Das Denken bediirfe der Disziplin und der Disziplinlosigkeit,
der Rationalitit und Irrationalitit zugleich (vgl. Adorno 1965-66/2003: 135). Es
gelte, den Versuch zu unternehmen, »daf ein jeder seine eigene Art des Den-
kens soweit kontrolliert, daf er soweit kritisch zu seinem eigenen Denken sich
verhilt, um dieser Manier des verdinglichten Denkens dabei zu widerstehen«
(Adorno 1965-66/2003: 42).

Konsequent weitergedacht lisst sich »nicht angeben, nicht identifizieren,
was das Nichtidentische ist« (Schifer 2004a: 92). Dies wire wieder identifizie-
rend und damit Wesentliches exkludierend. Das nichtfassbare Nichtidentische
ist aber weder Substanz in Form eines anders Seienden noch als Nichtseien-
des gegentiiber dem identifizierbaren, substanziell Seienden (vgl. Ritsert 1997:
161f), sondern umreifit vielmehr ein Problem des gleichzeitigen Ungleichzeiti-
gen, des nicht Zuginglichen. Dialektiker_innen »reicht es, durch eine andere
Perspektive darauf hinzuweisen, dass das am Objekt Begriffene nicht alles ist,
was dieses Objekt ausmacht. Auf diese Weise zeigt sich, dass die Sache mehr
ist als ein Produkt des Denkens. Sie entzieht sich dem begreifenden Zugang
immer wieder aufs Neue« (Schifer 2004a: 92). Demnach lisst sich das Nicht-
identische zwar nicht fassen, aber doch erahnen. Es lisst sich nicht festhalten,
aber vermuten. Es lisst sich nicht definieren, aber reflexiv aufspiiren. Zunichst
noch unbedarft und ohne Wissen um das Nichtidentische habe ich mich der
Adorno-Lektiire (und vielen anderen Themen) in gewisser Weise so genihert:
Im Lesen stellt sich eine Ahnung davon ein, dass darin etwas Richtiges und
Wichtiges verborgen scheint, das sich aber im Versuch, das Erahnte in Worte
zu fassen, verfliichtigt. Und selbst nach denkerischer Durchdringung lisst es
sich nicht ganz fassen, bleibt Unsagbares, Gefiihltes, Erahntes. Vielleicht ist
das ein erster Anklang des Denkens in und von Nichtidentischem? Pongratz
hilt fest: »Kritische Bildung lebt aus der Kraft zur Unterscheidung, aus der
Fahigkeit, Differenzen und Risse sichtbar zu machen, aus dem Vermégen, an
Phinomenen mehr wahrzunehmen als die pure Identitit von Begriff und Sa-
che« (Pongratz 2010a: 27).

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

Methodisch lisst sich aus dem Gesagten nur schwer etwas explizieren, und
dennoch méchte ich es versuchen. Das Nichtidentische lisst sich nicht direkt
denken, nicht direkt fassen, sondern kann nur indirekt gesucht und auch nur
im Indirekten gefunden werden. Negativ-dialektisches Denken erfordert, sich
das Vorhandensein des Nichtidentischen stets bewusst zu halten, um nicht
darin zu verfallen, alles sagen zu kénnen und zu wollen. Worte, Begriffe, De-
finitionen und Gedanken miissen offenbleiben fiir ein Mehr, fiilr Ahnungen
und Unsagbares. Und doch muss in Begriffen gedacht und gesprochen wer-
den, weshalb zumindest vorldufige und nihernde Eingrenzungen notwendig
sind. Interessant ist der Gedanke, dass das Nichtidentische Vielfalt nicht nur
ermoglicht, sondern einfordert: Das Nichtidentische impliziert eine Unzahl an
méglichen »Nicht-...«.

Fiir Widerstand gegen Weiterbildung lassen sich als mégliche Fragen auf-
werfen: Mit welchen Begriffen lisst sich Widerstand gegen (Weiter-)Bildung
beschreiben, ohne in Identifizierungen zu verfallen? Entlang welcher Dimen-
sionen ldsst sich Widerstand gegen (Weiter-)Bildung umbkreisen, um Ahnun-
gen von nichtfassbaren Bedeutungen hervorzurufen? Welche vielzihligen
»Nicht-« sind im Widerstand méglicherweise noch aufbewahrt?

3.3.4 Konstellationen

Ein Weg, sich mit dem Untersuchungsgegenstand kritisch, reflexiv, dialek-
tisch, negativ und nichtidentifizierend auseinanderzusetzen, sind Adornos
Denken und seine Darstellung in Konstellationen. Miiller-Doohm und Lehr
weisen darauf hin, dass Adornos an Benjamin und Weger ankniipfende Uber-
legungen zu Konstellationen einer der wenigen seine gesamte Arbeit durch-
ziehenden, kaum verinderten Gedanken sind (vgl. Miiller-Doohm 2008: 46;
Lehr 2000: u3ff.). Konstellation — urspriinglich ein Begriff fiir die Stellung
der Sterne zueinander, fiir deren Bewegungen und die Stellung zur betrach-
tenden Person — verlangt, den Begriff oder Gegenstand in gewisser Weise zu
umbkreisen. Miiller-Doohm bezeichnet Adornos »Konstellation« als die Metho-
de der gedanklichen Erfassung, in Abgrenzung zur Konfiguration als deren
sprachliche Darstellung (vgl. Miiller-Doohm 2008: 47), Lehr hingegen findet
bei Adorno die beiden Begriffe synonym verwendet (vgl. Lehr 2000: 113ft.). Ich
verbleibe im Weiteren, in Anlehnung an Miiller-Doohms Verstindnis, bei dem
Begriff der Konstellation, der meinem Vorhaben einer methodischen Destilla-
tion aus Adornos negativer Dialektik eher entspricht. Konstellationen sind An-
ordnungen von Gedanken, Begriffen und Sachen um einen Gegenstand, eine
Frage herum - in diesem Buch z.B. um Widerstand gegen (Weiter-)Bildung.
Adorno formuliert mit dem Denken in Konstellationen eine Méglichkeit, sich
Begriffe und Sachen zu erschlieflen, die begrifflich eigentlich nicht fassbar
sind, womit die Konstellation insbesondere dem Gedanken der Nichtidentitit

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

121


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Weiterbildungswiderstand

Rechnung trigt. Sowohl am Nichtidentischen wie auch am Denken in Konstel-
lationen zeigt sich die negative Dialektik besonders als »Antisystem« (Adorno
1966/2003: 10). Adorno argumentiert ausfithrlich (vgl. ebd.: 31ff.), warum ein
System abzulehnen sei: Gebildet, um alles in sich einzuordnen, verhindere ein
System alles, was dariiber hinaus wolle. Nicht nur wissenschaftlich bedeute
dies, dass sowohl Gedanken als auch Begriffe nur noch geordnet, klassifiziert,
in systematische Reihenfolgen und Hierarchien gebracht werden. Systema-
tisch werde das Handeln beschrinkt, denn es kénne und diirfe nur innerhalb
gesetzter Grenzen agiert werden. Wiewohl Adorno auf eine historische Dar-
stellung »systematischen« Denkens in der Philosophie rekurriert, beziehen
sich seine Darstellungen doch insbesondere auf die biirgerlich-kapitalistische
Gesellschaft, dessen ordnende, eingrenzende Kraft des Systems es aufzubre-
chen gelte. »Gerade die zunehmende Integrationstendenz des kapitalistischen
Systems jedoch, dessen Momente zu einem stets vollstindigeren Funktionszu-
sammenhang sich verschlingen, macht die alte Frage nach der Ursache gegen-
tiber der Konstellation immer prekirer; nicht erst Erkenntniskritik, der reale
Gang der Geschichte nétigt zum Aufsuchen von Konstellationen« (Adorno
1966/2003: 168).

Konstellationen wirken bei Adorno zuweilen lediglich als besondere Art der
Darstellung der Gedanken, indem er mit Fragmenten, Montagen und anderen
»kleinen Formen« arbeitet (vgl. Lehr 2000). Der Essay ist fiir Adorno die phi-
losophisch adiquateste Ausdrucksform, indem Begriffe offen und spielerisch
gehandhabt werden, und erst in der Bewegung, in der Wechselwirkung der
Momente, »indem sie sich versammeln«, weisen sie »iiber den spezifischen
Gegenstand hinaus« (Adorno 1958/1974: 21). Der Essay »koordiniert die Ele-
mente, anstatt sie zu subordinieren« (ebd.: 32). Wie Miiller-Doohm und Lehr
hinweisen, lehnt sich Adorno unter anderem an Benjamin an, der fiir den
Traktat formuliert: »Darstellung als Umweg — das ist denn der methodische
Charakter des Traktats. Verzicht auf den unabgesetzten Lauf der Intention ist
sein erstes Kennzeichen. Ausdauernd hebt das Denken stets von neuem an,
umstidndlich geht es auf die Sache selbst zurtick« (Benjamin 1925/1991: 0.S.; Er-
kenntniskritische Vorrede). Kreisend, suchend und offen versucht die Sprache
den Gedanken zu umgarnen und: »Weil die liickenlose Ordnung der Begriffe
nicht eins ist mit dem Seienden, zielt er nicht auf geschlossenen, deduktiven
oder induktiven Aufbau« (Adorno 1958/1974: 17). Eine dhnlich spiralférmige
und fragmenthafte Darstellung hebt Candeias fiir die »Gefingnishefte« von
Gramsci hervor, die erst seit den 199oer-Jahren vollstindig in deutscher Spra-
che publiziert sind. Wie einer der Hausgeber, W.F. Haug, beschreibt, wird hier
nun »der ganze Kuchen aufgetischt, nicht nur die Rosinen« (Haug, W.F. 1991:
12). Candeias erginzt: »Der schmeckt besser, liegt aber schwerer im Magen. Da-
fur wird an diesem fragmentarischen Text der jeder Dogmatik entgegengesetz-
te Erkundungscharakter deutlich — wir finden uns sozusagen im Laboratorium

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

wieder, erhalten Einblick in die Genealogie eines neuen Denkens, das immer
wieder neu ansetzt, tiberpriift, revidiert, weiter entwickelt wird, immer neue
Anschliisse erlaubt« (Candeias 2007: 16).

Adorno vergleicht die nur durch Konstellationen zu 6ffnenden Begriffsbe-
deutungen, die auch dem Nichtidentischen gerecht werden, mit dem Lernen
einer unbekannten Sprache. »Hat er das gleiche Wort, in stets wechselndem
Zusammenhang, dreifligmal erblick, so hat er seines Sinnes besser sich ver-
sichert, als wenn er die aufgezihlten Bedeutungen nachgeschlagen hitte, die
meist zu eng sind gegeniiber dem Wechsel je nach dem Kontext, und zu vag
gegeniiber den unverwechselbaren Nuancen, die der Kontext in jedem einzel-
nen Fall stiftet« (Adorno 1958/1974: 21). Eine notwendig spezifische Textpra-
xis ist eine, die sich selbst den Boden entzieht (vgl. Demirovi¢ 2001: 171ff.).
Die Konstellation als methodischer Zugang impliziert notwendigerweise eine
sprachliche Dimension bzw. ist eine Frage Darstellungsform, die den Denkvor-
gang entsprechend abbildet. Bartonek arbeitet in seiner »Philosophie im Kon-
junktiv« heraus, wie Adorno beispielsweise immer wieder sprachlich von »es
ist« zu »es wire« und so von einer Diagnose zu einer Er6ffnung von Méglich-
keiten wechselt (vgl. Bartonek 2011: 2271f).

Das Denken und Darstellen in Konstellationen ist aber nicht nur eine Aus-
drucksform, sondern eine methodisch begriindete, besondere Herangehens-
weise an Begriffe und Gegenstinde. In diesem Sinne folge ich weniger den
sprachphilosophischen und -analytischen Uberlegungen zur Konstellation
(vgl. Miiller-Doohm 2008; Lehr 2000), zu sehr verharren sie, insbesondere
die Uberlegungen von Miiller-Doohm, in einem Primat der Sprache vor den
Inhalten. Bei Miiller-Doohm mag das dem spezifischen Blick auf die Sprache
Adornos geschuldet sein, aber dennoch reduziert er damit die Arbeit Adornos
auf eine sprachphilosophische Ebene, gepaart mit einer beinahe schon iiber-
hohend-bewundernden, meines Erachtens jedenfalls zu wenig kritischen Hal-
tung. Vielmehr zeigen die Ausfithrungen von Adorno selbst, dass er in der
Konstellation nicht lediglich eine Darstellungs- und Sprachform, sondern eine
besondere Art des Denkens sieht, die ihren Blick auf die Sache selbst richtet. Er
spricht beispielsweise davon, einer »Konstellation gewahr [zu] werden, in der
die Sache steht« (Adorno 1966/2003: 165). Ein Denken in Konstellationen geht
demnach iiber eine sprachliche Darstellungsform hinaus, der Gegenstand
selbst muss »als Konstellation erschlossen werden« (Angehrn 2008: 281). Die
Konstellationen bei Adorno drehen sich dabei — so Bonfl — immer um einen
zentralen Aspekt: Kapitalismus (vgl. Bonf3 1983: 208).

Mittels Konstellationen Begriffe und Sachen zu erschliefen, nimmt den
Anspruch des Nichtidentischen ernst, auch wenn in der Darstellung und
Umkreisung allein durch den Gebrauch der Sprache Identifizierungen nicht
umgangen werden kénnen. Dieser Widerspruch ist nicht 16sbar. Dennoch ist
gerade die konstellative Herangehensweise am ehesten dazu geeignet, dem

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

123


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Weiterbildungswiderstand

konsequenten Bewusstsein der Nichtidentitit gerecht zu werden. Begriffe
kénnen identifizierend weder die Sache selbst benennen und erfassen, noch
wire es wirklich Wunsch, dass dies so sein sollte, denn mit der Identifizie-
rung wiirde die Sache, zumindest unter derzeitigen Verhiltnissen, der Herr-
schaft unterworfen. Stattdessen soll das Andere, das Mehr, das Nichtsagbare,
aber ebenso Enthaltene erschlossen werden, indem ein Begriff, eine Sache
umbkreist wird. Das heift, sich fertiger Definitionen zu enthalten, sich nicht
dazu hinreiflen zu lassen, zu sagen, etwas »ist ...«. Stattdessen werden Begriffe
»umstellt«, werden diese mit unterschiedlichen Worten und Argumenten um-
kreist, um daraus zwar die Sache selbst greifbarer zu machen, aber dennoch
offen zu halten, dass nicht alles sagbar, begreifbar und erfassbar ist. In einer
solchen Konstellation sieht Adorno die Moglichkeit, dieses Mehr fithlbar, er-
ahnbar zu machen (vgl. z.B. Adorno 1966/2003: 111, insbesondere aber 1641t.).
Eine Metapher fiir die Vorgehensweise ist fiir Adorno die Nummernkombina-
tion: »Als Konstellation umkreist der theoretische Gedanke den Begriff, den
er 6ffnen mochte, hoffend, daf er aufspringe etwa wie die Schlosser wohlver-
wahrter Kassenschrinke: nicht nur durch einen Einzelschliissel oder eine Ein-
zelnummer sondern eine Nummernkombination« (Adorno 1966/2003: 166).
Wussow erginzt zu diesem Bild, dass dariiber hinaus die Wirklichkeit sogar
»durch ein Zahlenschloss gesichert ist, dessen Code sich permanent dndert«
(Wussow 2007: 188). Sachen sollen so in einem anderen Licht erscheinen. Im
Idealfall kann ein Verstindnis erschlossen werden, das durch die Identifizie-
rung allein nicht greifbar ist. »Indem die Begriffe um die zu erkennende Sache
sich versammeln, bestimmen sie potentiell deren Inneres, erreichen denkend,
was Denken notwendig aus sich ausmerzte« (Adorno 1966/2003: 164£.). Wie
beim Nichtidentischen bleibt die Schwierigkeit erhalten, mit Worten »das zu
sagen, was sich nicht sagen 1dft: ndmlich was nicht unmittelbar, was nicht in
einem einzelnen Satz oder in einzelnen Sitzen, sondern nur in einem Zusam-
menhang sich sagen liflt« (Adorno 1965-66/2003: 112), und doch liegt genau
darin die Anstrengung der Philosophie. Selbst durch Konstellationen lisst sich
eine Sache nie ganz erschlieffen, und dennoch wird am Versuch, dies zu tun,
festgehalten. Die Konstellation »belichtet das Spezifische des Gegenstands,
das dem klassifikatorischen Verfahren gleichgiiltig ist oder zur Last. [...] Kon-
stellationen allein reprisentieren, von aufsen, was der Begriff im Innern weg-
geschnitten hat, das Mehr, das er sein will so sehr, wie er es nicht sein kann«
(Adorno 1966/2003: 164).

Wie kann nun die Erschlieung durch Konstellationen erfolgen? Wie kénn-
te Konstellation methodisch relevant werden? Dammer sieht zwar in der Ab-
grenzung von regelgeleiteten und erst dadurch als wissenschaftlich geltenden
Verfahrensweisen eine Originalitit und ein aufklirerisches Potenzial, aber zu-
gleich entdeckt er darin auch eine Schwierigkeit: »Die konstellierenden Inter-
pretationen bleiben eine Kunst, deren Qualitit letztlich der Sensibilitit und der

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

immensen Bildung ihres Urhebers geschuldet ist, die kaum ein heutiger For-
scher fiir sich wird in Anspruch nehmen kénnen« (Dammer 1999: 200f.). Ich
folge dieser eher resignativen Absage an ein Denken in Konstellationen nicht,
sondern sehe sehr wohl Méglichkeiten, sich darin zu versuchen, sie von einer
hehren, unerreichbaren Kunst zu einer Form des Denkens herunterzubrechen,
die bei aller Unerreichbarkeit des Ideals dennoch unhintergehbar notwendig
fur ein radikal kritisches Verfahren im Bewusstsein von Nichtidentitit ist. Ein
Denken in Konstellationen kann individuell zumindest versucht werden, bleibt
aber einzeln verfolgt von begrenzter Erkenntnis. Steinert verweist in seinem
Entwurf einer »Dialektik der Aufklirung als Forschungsprogramme« dem-
entsprechend darauf, dass sowohl fiir einzelne Aspekte als auch fiir das Pro-
gramm insgesamt die Bildung von Teams unerlisslich ist und eine weitldufige
Zusammenarbeit oder zumindest ein Zusammenspiel unterschiedlicher For-
schungsarbeiten notwendig wire (vgl. Steinert 2007a). Allerdings verhindert
unter anderem der Wissenschaftsbetrieb selbst solche Forschungsprogramme
durch eine Strategie der Vereinzelung, indem Einzelleistungen von Forschen-
den indikatororientiert gemessen und evaluativ bewertet werden (gemeinsame
Autor_innenschaft zihlt dabei weniger) und konkurrenzierendes Verhalten
gefordert wird. Einer Forschung im Zuge des Erziehungs- und Unterwer-
fungsrituals einer Habilitation sind aufgrund der geforderten Einzelleistung
entsprechende Grenzen der Erkenntnismoglichkeiten gesetzt, selbst wenn sie
als Einzelmodell einen Beitrag leisten kann.

Fir Adorno sind Konstellationen, ist negative Dialektik iiberhaupt, ein
Denken in Modellen. Dementsprechend ist »negative Dialektik ein Ensemble
von Modellanalysen« (Adorno 1966/2003: 39), die erst in ihrer Vielfalt und
in grofRer Anzahl nach und nach den Gegenstand konstellativ erschlieflen.
Obwohl Adorno vielfach die Notwendigkeit eines mikrologischen Blicks be-
tont, mit dem aus dem Einzelnen »Funken herauszuschlagen« sind (Adorno
1965-66/2003: 1006), verweist das Denken in Modellen und Konstellationen auf
eine Metaebene. Indem die verschiedensten Modelle sich jeweils spezifischen
Aspekten nihern, nihren sie erst gemeinsam ein Verstindnis der Sache. Ein
Denken in Konstellationen weist aus meiner Sicht daher sowohl mikro- als
auch makrologische Aspekte auf, die sich auch methodisch widerspiegeln. Das
Denken in Konstellationen heifdt also einerseits, sich nicht auf Definitionen
auszuruhen, sondern stattdessen Begriffe und die damit der Erkenntnis zuzu-
fihrenden Sachverhalte sprachlich immer wieder zu umkreisen, um sich das
Nichtidentische so zumindest im Bewusstsein zu halten. Fiir mein Vorhaben
scheint mir aber noch relevanter, dass andererseits die Sache selbst aus ver-
schiedenen Blickwinkeln zu beleuchten ist. Nicht aber in klarer, vielleicht sogar
hierarchischer Systematisierung, indem aus dem einen das andere folgt, eines
dem anderen unterzuordnen wire, sondern vielmehr gilt es, unterschiedliche

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

125


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Weiterbildungswiderstand

Blickwinkel auf den zu untersuchenden Sachverhalt zu richten, Teilaspekte
zu beleuchten, von denen keiner per se richtiger oder wichtiger ist als andere.

Konstellationen sind eine »Weigerung, sich mit allzu einfachen Reduktio-
nen zufriedenzugeben« (Kohler 2008: 13). In Konstellationen zu denken heifdt,
das Thema insgesamt in gesellschaftliche Verhiltnisse einzubetten. Zugleich
ist der einzelne zu beleuchtende Aspekt konstellativ zu erschlieffen. Und: Da
konstellatives Denken in dialektisches Denken eingebettet ist, ist es auch eng
mit vermittelndem Denken verwoben, »das nicht in der Feststellung dufRerer
Relationen verhaftet bleibt« (Miiller 2011: 73), sondern auch die in der Sache
selbst enthaltenen Widerspriiche zur Geltung bringt. Konstellationen ver-
mogen also mehr, als lediglich Beziige zwischen Sachverhalten herzustellen
und sichtbar zu machen, wie dies beispielsweise in naturwissenschaftlichen
Konstellationsanalysen erfolgt (vgl. Schon/Nolting/Meister 2004). Bemerkens-
wert ist jedoch der dortige Akzent auf das spielerische Element der Erkenntnis-
gewinnung, auf das auch Adorno verweist. Er sieht das spielerische Moment
als »ein der Sache selbst Notwendiges«, das gepaart mit einem »Moment des
Zufalls, das dem Spiel innewohnt« (Adorno 1965-66/2003: 133) erst ermdg-
licht, iiber Bestehendes hinauszugehen. Ein Spielfeld, dem Naeher allerdings
attestiert, sehr ernsten Spielregeln zu folgen, die in der Negativen Dialektik
beschrieben und vorgefithrt werden (vgl. Naeher 1984b: 185). Das spielerische
Element akzentuiert auch Brunkhorst, wenn er — dhnlich der Nummern-
schlossanalogie — von einer Art des Ritsellosens spricht. Weder gehe das Vor-
gehen von der Annahme einer dahinterliegenden Welt aus, die durch Analyse
erschlossen werde, noch gehe es um einen Sinn hinter dem Ritsel. Vielmehr
werden zur Ritsellésung die Elemente so lange zu neuen Figuren zusammen-
gesetzt, bis die Losung hervorspringt (vgl. Brunkhorst 1990: 235f.). Fiir Bonf
unterscheidet sich Adornos Form des Ritsellésens von anderen allerdings da-
durch, dass es keine eindeutige, richtige Loésung geben kann. Ritsel erweisen
sich vielmehr als Denkaufgaben ohne Patentrezept (vgl. Bonf 2011: 235f,; auch
BonfR 1983: 205f.). Ahnlich einem flexiblen Puzzle, das nicht zu einem fertigen
Bild zusammengesetzt wird, sondern dessen Teile durch neue Zusammenset-
zungen immer wieder neue Bilder entstehen lassen, die vielleicht irgendwann
eine Losung beinhalten; vielleicht enthilt aber auch nur jedes Bild eine andere,
ebenso richtige Erkenntnis.® Andere iibernehmen fiir die Beschreibung einer
konstellativen Herangehensweise Adornos »Versuchsanordnungs, in der zum
einen Begriffe angeordnet werden und aus der zum anderen Gedankenexperi-
mente hervorgehen (vgl. Brunkhorst 1990; Hoffmann et al. 2003), oder spre-
chen von einem fragmentarischen Vorgehen, in dem die Fragmente als Scher-

3 | Leider gibt es noch kein solches Puzzle, das wére fiir mich als passionierte Puzzle-
legerin eine neue, interessante Herausforderung. Stattdessen puzzle ich nun wissen-
schaftlich mit dieser Freiheit.

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

ben das Ganze widerspiegeln, auch wenn das Ganze unbeschreibbar bleibt
(vgl. Lenk 2011:165f.). Fiir Adorno selbst ist Philosophie »das Prisma, das deren
[des Nichtseienden, Erginzung D.H.] Farbe auffingt« (Adorno 1966/2003: 65).
Weiters ist die Rede von einkreisenden Bewegungen, von konzentrischen Krei-
sen, die gezogen werden. Es geht um ein Umstellen im Sinne eines Einkreisens
(gewaltlos, nicht als: »Ergeben Sie sich, Sie sind umstellt«) und um Umstellen
als Neuanordnung. Das Neue soll in der Konstellation aufblitzen. Betont wird
die Notwendigkeit, sich einzulassen, sich geduldig der Sache zu widmen. Lip-
pe beschreibt die Ahnung des Mehr, »als melde sich plétzlich eine andere, eine
innere Stimme der Erinnerung zu Wort« (Lippe 2011: 314).

Was ist also aus dem Denken in Konstellationen methodisch zu gewinnen?
Ein Denken in Konstellationen erhilt bereits auf einer Metaebene und im Vor-
feld von Forschungen Relevanz, z.B. hinsichtlich der inhaltlichen, personellen
und methodischen Forschungsplanung, bei der Themenauswahl oder bei der
Wahl von Argumentationsbeziigen. Konstellationen erfordern multiperspekti-
vische Blickrichtungen auf unterschiedliche Ebenen, aus verschiedenen Diszi-
plinen heraus, auf komplexe Zusammenhinge. Themen, Blickrichtungen und
Vorgehensweisen dienen der Gruppierung um den Gegenstand herum, ohne
eine Abgeschlossenheit oder Vollstindigkeit erreichen zu kénnen und ohne
sicher sein zu konnen, die »Losung« zu erhalten. Konstellatives Denken er-
fordert weiters einen offenen und reflexiven Zugang zu Begriffen, indem diese
nicht feststehend und unverriickbar formuliert, sondern laufend neuen Ver-
stindnismoglichkeiten gedffnet werden, um mit moglichst unterschiedlichen
Begriffen immer wieder zu versuchen, einen Sachverhalt neu aufzutun. Eine
weitere methodische Konsequenz aus einem Denken in Konstellationen ist
die schriftliche Darstellungsform, die weniger einer starren Systematik folgt,
sondern den Gegenstand immer wieder umkreist und sich diesem Stiick fiir
Sttick annidhert. Wiederholungen in neuen Konstellationen sind nicht nur un-
vermeidbar, sondern erwiinscht, um mit jedem neuen Versuch eine neue Per-
spektive zu eréffnen. Eine entsprechend offene, vielseitige, metaphernreiche
und zuweilen verschlungene Sprache trigt dazu bei, verschiedene Losungs-
ansitze anzubieten. Der konstellativen Darstellungsform lisst sich im Wis-
senschaftsbetrieb und dessen Anforderungen nur teilweise gerecht werden.
Bei mir bilden sich Teilaspekte darin ab, dass meine Ausfithrungen keiner
strengen Systematisierung folgen, Uberginge und Wiederholungen an unter-
schiedlichen Punkten immer wieder auftauchen, wenn es der Sache dienlich
erscheint und ich mit Exkursen, Vergleichen, Metaphern und teilweise mit
offenen, Ahnungen anregenden Sprachformen zu arbeiten versuche. Ich be-
ginne einen Weg, um dann wieder einige Schritte zuriickzugehen und neu
anzusetzen, etwas nochmals, vielleicht ein wenig anders zu denken oder zu
sagen, ein bisschen so zu tun, als miisste ich die unbekannte Sprache erst
lernen. Als methodische Kurzformel lieRe sich konstellatives Denken wie folgt

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

127


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Weiterbildungswiderstand

zusammenfassen: Komplexititssteigernd ein Ritsel mit unterschiedlichsten
Wegen immer wieder zu 16sen versuchen.

Mit welchen Fragen liefe sich eine konstellative Anniherung an Wider-
stand gegen (Weiter-)Bildung versuchen? Was konnte alles dazu beitragen,
Widerstand gegen (Weiter-)Bildung in seiner méglichst gesamten Komplexitit
zu verdeutlichen? Aus welchen Blickwinkeln kénnte Widerstand gegen Wei-
terbildung noch betrachtet werden? Mit welcher begrifflichen Vielfalt und mit
welchen denkerischen Versuchen lisst sich Widerstand gegen Weiterbildung
umkreisen?

3.3.5 Geistige, sinnliche, leibliche, emotionale Erfahrung

Die Forschenden als in die gesellschaftlichen Verhiltnisse verwobene Subjekte
treten mit all ihren Erfahrungen, Erlebnissen, Kérperwahrnehmungen und
Emotionen, ihren biographischen Lebensverldufen und alltagsweltlichen Be-
dingungen in den Forschungsprozess ein. Verhiltnisse, Bedingungen und
Erfahrungen schreiben sich in das Denken ebenso ein wie in die Sensibilitit
der Wahrnehmung von Leid, auf dessen Abschaffung Kritische Theorie ihre
Intentionen richtet. Die forschenden Personen sind als Forschungssubjekte
daher ebenso in methodische Uberlegungen einzubeziehen wie das Subjekt,
auf das die Forschung ihren Blick richtet. In Ablehnung der Trennung von
Subjekt und Objekt der Forschung in traditionellen Verstindnissen, in denen
das Subjekt — die Forschenden — moglichst methodisch eliminiert werden
soll, bleiben in der kritischen Wissenschaft die Forschenden inhirenter und
damit zu berticksichtigender Teil der wissenschaftlichen Tédtigkeit. So wenig
»das Beforschte« zum Objekt degradiert werden soll, so wenig ldsst sich der
Forschungsprozess durch Entfernung der Forschenden objektivieren. Damit
treten geistige, sinnliche, leibliche, emotionale Momente in die Forschung ein.

Gedanken in der Philosophie iiber das Gegebene hinauszutreiben, Ge-
dachtes in Schwebe zu halten und nicht an die engen Grenzen sinnlicher Er-
fahrung zu binden, darin besteht das Besondere der geistigen Erfahrung bei
Adorno. Als trivialen, sinnlichen Erfahrungsbegriff — und damit als Empirie
— fasst Adorno, was als »geregelter Fortgang der Abstraktion oder als blofie
Subsumtion unter Begriffe sich absehen lifit« und damit »in einem weites-
ten Sinn blofe Technik« ist (Adorno 1965-66/2003: 126, vgl. auch 131f)). Die
geistige Erfahrung versucht hingegen, tiber Gegebenes hinauszugehen, etwas
Neues zu erschlieffen und sich dabei auf die Gefahr einzulassen, falsche Wege
einzuschlagen. Erst »wo der Gedanke fehlgehen kann, wo er fehlbar ist« (Ador-
10 1965-66/2003: 127), misst Adorno dem Gedanken das Recht zu, sich philo-
sophisch nennen zu diirfen. Er verschirft diesen Anspruch noch weiter, wenn
er, auf Nietzsche Bezug nehmend, konstatiert, dass »eine Erkenntnis, die nicht
gefihrlich ist, nicht wert ist, gedacht zu werden« (Adorno 1965-66/2003: 127).

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

Diese strenge Abgrenzung zur Empirie muss im Lichte des Positivismus-
streits gelesen werden, weil Adorno nicht nur selbst empirisch forschte und ei-
niges zur Entwicklung der Empirie beitrug, wie Miiller-Doohm (1996) heraus-
arbeitet, sondern der Empirie keineswegs ginzlich ablehnend gegeniiberstand,
sondern diese als Erginzung und Korrektiv von Theorie auffasste, wiewohl
er einen kritischen und reflexiven Umgang mit Empirie forderte (vgl. Adorno
1969/1972: 299; Steinert 2007a: 176). In der Betonung der geistigen Erfahrung
tritt Adorno aber fiir denkende Erkenntnis ein und sucht zugleich nach tiber-
schreitenden Erkenntnisméglichkeiten, indem gedanklich Neues versucht
wird, das sich nicht an Vorhandenes bindet. »Dieser spekulative Uberschufl
des Denkens iiber das, was blof3 der Fall ist, iiber das blof} Seiende, der ist das
Moment der Freiheit am Denken und ist deshalb, weil er allein fiir Freiheit
einsteht, weil er das winzige biflchen Freiheit ist, das wir {iberhaupt haben,
zugleich auch das Gliick des Denkens« (Adorno 1965-66/2003: 158). Denken,
das iiberschreitet und das Nichtidentische zur Geltung bringen will, verlangt
»eben jene Spontaneitit subjektiver Phantasie, die im Namen objektiver Dis-
ziplin geahndet wird« (Adorno 1958/19774: 11). Solche geistige Erfahrung ent-
hilt fur Adorno »wesentlich ein Moment des Spiels« (Adorno 1965-66/2003:
133, Hervorhebung i. Orig.) — das Spielerische taucht also neuerlich auf — und
damit ein Moment des Zufalls, das der philosophischen Sache notwendig inhi-
rent ist, da sie tiber Vorhandenes hinausgehen muss. In seiner Vorlesung wird
Adorno noch apodiktischer: »Ich wiirde so weit gehen zu sagen, dafl es ohne
Spiel etwas wie Wahrheit tiberhaupt nicht gibt« (Adorno 1965-66/2003: 133).

Scheint diese spielerische, spekulative, phantasievolle geistige Erfahrung
als enthobenes Weggleiten aus jeder Realitit, holt Adorno sie doch wieder
umgehend in diese zuriick, wire sie doch sonst unverbindliches »Irgend-
was«. Gefordert ist eine kritische (Selbst-)Reflexion und Priifung, indem die
(Uberschieflende) geistige Erfahrung mit Theorie in Vermittlung gebracht
wird (vgl. Adorno 1966/2003: 41), indem sie sich selbst immer wieder priift
und berichtigt (vgl. ebd.: 56, 132) und an Realitdt und Praxis bindet (vgl. ebd.:
242). Selbstreflexion ist fiir Adorno das »Ferment geistiger Erfahrung« (ebd.:
57). Und obwohl er duflert: »Eigentlich denkt der Denkende gar nicht, son-
dern macht sich zum Schauplatz geistiger Erfahrung, ohne sie aufzudroseln«
(Adorno 1958/1974: 21), bedeutet dies zwar, sich einzulassen, sich in Gedanken
zu verlieren, aber nicht, dass diese Erfahrung einfach passiert oder nur in-
tuitiv erfolgt. Die Abgrenzung von geistiger Erfahrung zur Intuition besteht
fur Adorno darin, dass Letztere als Assoziation an das Gegebene gebunden
ist, aus einem bestimmten Zusammenhang heraus entsteht und nicht dariiber
hinausgeht (vgl. Adorno 1965-66/2003: 137). Hingegen will geistige Erfahrung
spekulativ und tiberschreitend sein. Sie bewegt sich aber nicht véllig frei, son-
dern sie ist vielmehr ein Versuch, reflexiv tiber das eigene Denken hinauszu-
gelangen (vgl. Adorno 1969/1972: 284), und leistet damit einen wesentlichen

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

129


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

Beitrag, iiber den Horizont hinauszudenken. Neben der Reflexion, die kontrol-
liert, ob Einfille »sitzen, ob ein Einfall »wirklich das Gemeinte genau trifft
oder ob das nicht der Fall ist« (Adorno 1965-66/2003: 137), ist das Denken auch
an eine gewisse Disziplinierung gebunden. »Der Gedanke, der von vornher-
ein ganzlich diszipliniert ist, ist genausowenig zur Philosophie fihig, wie der
undisziplinierte Gedanke zur Philosophie fihig ist« (Adorno 1965-66/2003:
135). Die Momente der Disziplinlosigkeit, Offenheit, Spekulation und der Dis-
zipliniertheit, Realititsgebundenheit, Priifung sind daher im forschenden Tun
miteinander zu verbinden.

In der geistigen Erfahrung kommt bei Adorno das iiber die begrenzte, fal-
sche und ideologische Wirklichkeit hinausgehende Utopische zu Wort. Ebenso
duflert sich darin seine Forderung nach einem »Mehr an Subjekt« (Adorno
1966/2003: 50) in der Wissenschaft, da diese Gedankenginge nicht von den
Forschenden zu trennen sind (vgl. auch Kirchhoff 2004). Der Unmdglichkeit
der Trennung von Natur/Kérper und Geist Rechnung tragend, treten sinnliche
und kérperliche Momente hinzu. Ein Gegenstand kann — so fasst Ritsert Ador-
no zusammen — »stets nur auf den Wegen der Empfindung, Wahrnehmung,
des Denkens und Sprechens ein Gegenstand fiir uns sein« (Ritsert 2011: 2206).
Besonders sympathisch finde ich eine Aussage Adornos in einer der Vorlesun-
gen zur Negativen Dialektik: »Und ich muf Thnen gestehen: ich kann nicht an-
ders, ich reagiere im Denken zunichst einmal idiosynkratisch, also sozusagen
mit den Nerven; und das sogenannte theoretische Denken ist dann in einem
weiten Maf nur der Versuch, diesen idiosynkratischen Reaktionen durch Be-
wufltsein nachzufolgen« (Adorno 1965-66/2003: 49). Der somatische Impuls
wird zum Ausléser, sich nachdenkend mit etwas zu beschiftigen. Im Zusam-
menhang mit der Diskussion von Hegels »Synthese« formuliert Adorno, wie
bereits erwihnt, Ahnliches: Er versuche, sich »selbst auf die Spriinge zu kom-
men, warum ich mich gegen den Begriff der Synthese so striube« (Adorno
1965-66/2003: 16, Hervorhebung i. Orig.). Etwas strdubt sich, der Kérper re-
agiert abwehrend und wird so zu einem Ausgangspunkt fiir wissenschaftliche
Uberlegungen und fiir Reflexionen, die Pongratz als Zuriickwendung auf leib-
liche und emotionale Momente fasst (vgl. Pongratz 2009: 117), wiewohl auch
der Korper und seine Empfindungen nicht rein und natiirlich, sondern gesell-
schaftlich mitgeformt sind. Mit dieser Figur kehren wir auch wieder zuriick
zum bereits genannten »seismographischen Instrumentariums, das kritische
Forscher_innen benétigen, um Briiche aufzuspiiren, um Unstimmigkeiten
wahrzunehmen und um Ahnungen vom Nichtidentischen zu entwickeln. Mit
einem solchen Zugang muss ein entsprechender Vernunftbegriff einherge-
hen, Vernunft als Zusammentreten von Rationalitit und kérperlichen, sinn-
lichen Momenten. Thyen (1989) liest Adornos Negative Dialektik tiberhaupt als
eine »Theorie der Erfahrung« und Kirchhoff verweist auf Adornos Wortwahl,
wenn er in der »Einleitung in die Soziologie« davon spricht, dass Gesellschaft

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

fithlbar werde, »wo es weh tut« (Adorno 1968/1993: 65): »[N]icht von Verstehen
oder Erkennen ist bei Adorno die Rede, sondern von Fiihlen und Wehtun«
(Kirchhoff 2004: 3).

Im leiblichen und emotionalen Moment tritt das Leid hinzu, die »dunkle
Seite der Erkenntnis« (Kirchhoff 2004:1). Die subjektive Leidenserfahrung und
die Sensibilitit fiir das Leid anderer sind ein wesentlicher Erkenntnisimpuls
Kritischer Theorie, auch wenn ihnen vielfach mangelnde Wissenschaftlichkeit
vorgeworfen wird. Fiir Adorno sind sie allerdings zwingende Notwendigkeit fiir
Erkenntnis (vgl. Bonf 1983: 209). Er spricht von einem neuen kategorischen
Imperativ, den Hitler uns aufgezwingt hat: das »Denken und Handeln so ein-
zurichten, dafl Auschwitz sich nicht wiederhole, nichts Ahnliches geschehe«
(Adorno 1966/2003: 358). Eine rationale Begriindung dieser Forderung wire
— so Adorno — widerspenstig, aber leibhaft lisst sich eine Abscheu dariiber
fiihlen, welch unertriglicher Schmerz Menschen zugefiigt wurde. Angesichts
der vorherrschenden instrumentellen Vernunft — einer Vernunft, in der auch
Barbarei als »verniinftig« gelten kann — kénne nur eine leiblich empfundene
»Sittlichkeit« hinzutreten, eine »praktisch gewordene Abscheu vor dem un-
ertriaglichen physischen Schmerz, dem die Individuen ausgesetzt sind« (Ador-
1n01966/2003: 358). Erfahrenes Leid wird dann ebenso wie die Wahrnehmung
solchen Leids zu einem wesentlichen Ausgangspunkt fiir kritisches Handeln
und Denken und fiir Widerstand, der der Kritik entspringen soll (vgl. Angehrn
2008: 2773). »Das Bediirfnis, Leiden beredt werden zu lassen, ist Bedingung
aller Wahrheit. Denn Leiden ist Objektivitit, die auf dem Subjekt lastet; was es
als sein Subjektivstes erfihrt, sein Ausdruck, ist objektiv vermittelt« (Adorno
1966/2003: 29). Das Leiden ist ein Leiden an den Gegebenheiten und Verhilt-
nissen, die das Leid auslésen. Moralphilosophie ist theoretisches Nachdenken
tiber solche Voraussetzungen und Bedingungen und tiber die Méglichkeit des
Richtigen. Angesichts des unfassbaren Leids habe es aber auch ein »Moment
des Zynischen, liege etwas »die Scham Verletzendes darin«, moralphiloso-
phisch tiber Handlungen im Nationalsozialismus (er spricht hier vom Atten-
tat auf Hitler am 2o0. Juli 1944) nachzudenken, »wenn man ganz behaglich
auf einem Katheder steht, und wenn Sie auch mehr oder minder behaglich in
Thren Reihen da sitzen« (Adorno 1963/1996: 20), eine Widerspriichlichkeit, die
es sich bewusst zu machen gilt.

An diesem und anderen Beispielen wird deutlich, dass bei Adorno das Lei-
den brutal und heftig auftritt. Brunkhorst konstatiert sogar: »Der vom Haf}
geschirfte Blick aufs Bestehende ist die affektive Grundlage von Adornos kon-
sequentem Negativismus« (Brunkorst 1990: 97). Das von Adorno beschrie-
bene Leid klingt, der Erfahrung der nationalsozialistischen Vernichtung von
Menschen und Menschlichkeit und den Erfahrungen aus dem Leid der Emig-
ration geschuldet, heftig und verbleibt in erster Linie in physischem Leid (vgl.
Adorno 1966/2003: 202f). Ich will Leiden umfassender verstanden wissen:

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

131


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Weiterbildungswiderstand

weder als nur extremes noch nur physisches Leid. In den Industriestaaten sind
emotionale und psychische Leiden vermutlich deutlich hiufiger als konkretes
physisches Leid, wie es Adorno so offensichtlich vor Augen hatte. Aber auch
im Nationalsozialismus waren nichtkorperliche Leiden der Demiitigung, der
Entmenschlichung oder des Vertriebenseins weit verbreitet, so wie auch ak-
tuell unzidhlige Menschen korperliches Leid erfahren, nicht nur in Gebieten
auferhalb industrieller Staaten, sondern auch mitten in diesen: von physi-
schen Schmerzen, die durch Erwerbsarbeit hervorgerufen werden, bis hin zu
den unertriglichen, vielfach tédlichen Erfahrungen von Fliichtlingen auf dem
Weg nach Europa. Adorno weitet sein Verstindnis aber aus: »Aller Schmerz
und alle Negativitit, Motor des dialektischen Gedankens, sind die vielfach ver-
mittelte, manchmal unkenntlich gewordene Gestalt von Physischem« (ebd.:
202). Manchmal unkenntlich sind die vielen kleinen Schmerzen, die dennoch
die Menschen weitab von einem gliicklichen in einem unertriglichen Zustand
halten. Neuere wissenschaftliche Erkenntnisse gehen sogar davon aus, dass
»seelische« Schmerzen, beispielsweise aus sozialer Zuriickweisung, gleich
wie korperliche Schmerzen empfunden werden (vgl. z.B. Eisenberger/Lieber-
mann/Williams 2003). Diese Zustinde gilt es zu dndern: »Das leibhaftige Mo-
ment meldet der Erkenntnis an, dafl Leiden nicht sein, dafl es anders werden
solle« (ebd.: 203). Trotz Verinderung in der modernen Gesellschaft sind Lei-
den weiterhin omniprisent und treten zuweilen lediglich in andere Formen
transformiert auf. Es bedarf daher weiterhin, »die Augen fiir ein Unrecht oder
Leiden [zu 6ffnen, Erginzung D.H.], das vorschnell als tiberwunden und ver-
sohnt gilt« (Wesche 2011: 321). Der Impuls fiir Widerstand entspringt dem ne-
gativ Erfahrenen und der Moglichkeit eines Anderen: Es ist »keine Schonheit
und kein Trost mehr aufler in dem Blick, der aufs Grauen geht, ihm standhilt
und im ungemilderten Bewufitsein der Negativitit die Moglichkeit des Besse-
ren festhilt. Mifdtrauen ist geraten gegeniiber allem Unbefangenen, Legeren,
gegeniiber allem sich Gehenlassen, das Nachgiebigkeit gegen die Ubermacht
des Existierenden einschliefdt« (Adorno 1951/1980: 26). Kirchhoff fasst Adornos
Zugang dennoch als »Reflexion statt Resignation« (Kirchhoff 2004: 11) zusam-
men, resignativ ist nach Adorno ja vielmehr ein Verzicht auf Kritische Theorie
(vgl. Adorno 1962/1972: 565).

Was kann aus dieser Vielfalt von méglichen und fiir Erkenntnis relevan-
ten Erfahrungsriumen methodisch gewonnen werden? Die Forschenden sind
mit all den Regungen, Wahrnehmungen, kérperlichen wie emotionalen Emp-
findungen im gesamten Forschungsprozess prisent und untrennbar mit ihm
verwoben, was es zunichst tiberhaupt wahrzunehmen und ernst zu nehmen
gilt. In der geistigen Erfahrung gilt es, zu versuchen, iiber Gegebenes hinaus-
zudenken, sich nicht von Realitit einengen zu lassen und doch diszipliniert,
konsequent, kritisch und reflexiv die Gedanken an diese zuriickzubinden. Die
denkende Bewegung betritt spekulative Sphiren und wagt sich in ungewisses

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

und unsicheres, weil fehlbares Terrain vor, misst sich aber zuriickwendend
an vorhandenen Theorien, Erkenntnissen, empirischen Daten, gesellschaftli-
chen Verhiltnissen etc. Ein weiterer methodischer Hinweis ist, in der Theo-
rieentwicklung somatischen Impulsen des/der Forschenden Aufmerksam-
keit und Raum zu geben. Weiters ist aber auch nichtrationalen Momenten im
Forschungsthema nachzugehen, statt diese eventuell vorschnell als irrelevant
abzutun. In der unaufléslichen Verbindung von Inhalt und Methode ist der
Anspruch, den Blick auf Leiden zu richten, in einer negativ-dialektischen Me-
thode unausweichlich eingeschrieben, als Impuls und Ausléser ebenso wie als
stetige Begleitung im Forschungsprozess. Dazu bedarf es einer aufmerksa-
men und sensiblen Wachheit oder, wie W.F. Haug es formuliert, einer » Geis-
tesgegenwarts, [...] einer der Namen der Fihigkeit zu praktischer Dialektik,
denn ihr ist die Gegenwart kein Loch, worin das Gewusste nutzlos versickert,
sondern ein Durchgangsmoment weit verzweigter Vermittlungen, konkreter
Entscheidungenc (Bloch: 86f.)« (Haug, W.F. 2008: 28).

Einige Fragen fiir die Arbeit am Widerstand kénnten sein: Welche soma-
tischen Empfindungen liegen meiner Forschungsfrage zugrunde und welche
treten im Forschungsprozess immer wieder hervor? Welche spekulativen, {iber
das Gegebene hinausgehenden Gedanken lassen sich zu Widerstand gegen
Weiterbildung formulieren und an welches Vorhandene sind sie reflexiv zu-
riickzubinden? Welche Leiden 16st die Lernzumutung aus und inwiefern kann
dieses Leiden Impuls fiir Widerstand sein? Inwiefern sind Entscheidungen fiir
oder gegen Weiterbildung von subjektiven Erfahrungen geprigt und welche
rationalen, irrationalen, somatischen Elemente lassen sich ausfindig machen?

3.3.6 Erganzung: Moglichkeiten und Utopie

In der Negativen Dialektik spricht Adorno kaum — und wenn, dann eher in-
direkt — von Utopien, sondern nimmt das Negative und die Negation als Aus-
gangspunkt. Dennoch blitzt zwischendurch der Telos eines moglichen Ande-
ren und Besseren hervor, wie bereits in den diskutierten Aspekten deutlich
geworden ist. Ich mochte dieser Spur utopischen Denkens folgen, halte ich
doch Utopien nicht nur fiir eine notwendige Erginzung zur Kritik, sondern
fur methodische Fragen als auch fiir den Widerstand gegen (Weiter-)Bildung
fur nicht ganz unwesentlich. Selbst wenn die Negation wesentliches Element
der Kritischen Theorie ist und sich Widerstand insbesondere in Form einer
Negation ausdriickt, finden sich utopische Ansitze. Zudem sind nicht alle Ver-
treter_innen Kritischer Theorie dem Utopischen gegentiber so skeptisch wie
Adorno und diese Ressource mochte ich nutzen.

Utopien standen immer wieder unter Verdacht, wurden in Misskredit ge-
bracht und diffamiert. Selbst Marx und Engels beschimpften die damaligen
»Utopisten« als zu unwissenschaftlich (vgl. Kreisky 2000: 14). In harmloserer

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

133


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Weiterbildungswiderstand

Form wurden sie als trdiumerisch, unrealistisch und realititsfremd abgetan.
Alles, was sich nicht in die Interessen von Kapital und Markt einordnen lisst,
wird verunglimpft, umso mehr, wenn es fiir die Herrschaft gefihrlich wird
(vgl. ebd.: 18; auch Schwendter 1994; Neusiiss 1986). Markard formuliert bis-
sig: »Anders gesagt: Je beschissener die Bedingungen sind, desto mehr muss
das Utopische diffamiert werden« (Markard 2005: 154). Utopien sind in ihren
Ausformulierungen, ihren Zielen und ihren Phantasien durch die Jahrhun-
derte eng an die jeweiligen gesellschaftlichen Verhiltnisse gebunden, sie tiber-
schreiten diese und sind doch zugleich in ihnen verhaftet. »Was unter einem
gliicklichen Leben aber verstanden wird, sind Projektionen der Gegenwart«
(jour fixe initative berlin 2013: 7). Schwendter zeigt, dass aus Utopien auch auf
gesellschaftliche Verhiltnisse riickgeschlossen werden kann. »Aus dem Phi-
losophischen ins Deutsche iibersetzt, heifdt das soviel wie: Sage mir, welche
Utopien in einem bestimmten Land zu einer bestimmten Zeit geschrieben
worden sind, und ich sage Dir, wie, im Gegensatz dazu, die gesellschaftlichen
Bedingungen damals dort gewesen sein miissen« (Schwendter 1994: 21). Die
Utopieforschung — ein umfangreiches Feld — beschiftigt sich eingehend mit
Formen und Varianten utopischer Entwiirfe durch die Geschichte und unter-
scheidet verschiedene Ausformungen, beispielsweise abstrakte oder konkrete,
statische oder prozessuale, riumliche oder zeitliche Utopien, Ordnungsuto-
pien und Freiheitsutopien. Letztere ist eine von Bloch geprigte Differenzie-
rung (vgl. Bloch 1959/1985; Neustiss 1986; Schwendter 1994), die auch in an-
deren Zusammenhingen auftritt, beispielsweise bei Steinerts Unterscheidung
von befreiungs- und ordnungstheoretischen Zugingen (vgl. Steinert 2007a: 12;
vgl. auch Kapitel 2.1.1).

In den Diskussionen wechseln »Abschiedsrequien« (Kreisky 2000: 18)
und Aufschwiinge. Noch unter dem Eindruck des erklirten »Ende der groflen
Erzihlungen« nach 1989 prognostiziert Schwendter folgende Entwicklung:
»Freilich [...] wiirden jene zu frith frohlocken, die dann, wieder einmal, das
endgiiltige >Ende der Utopie« gekommen sihen. Uberraschungsfrei wire vor-
herzusagen, daf} die utopische Dimension spitestens dann wieder verstirkt da
wire, wenn die nichste Strukturkrise eintritt« (Schwendter 1994: 17). Marcuse
sprach bereits 1967 vom »Ende der Utopie«, allerdings nicht als Absage an
die Utopie, sondern vielmehr als objektiver Moglichkeitsraum in dem Sinn,
dass Ressourcen und Moglichkeiten fiir eine bessere Gesellschaft ohne Hun-
ger, ohne Leid bereits ausreichend vorhanden seien (vgl. Marcuse 1967b). Negt,
der sich immer wieder mit utopischen Potenzialen beschiftigte, veroffentlichte
2012 sein Buch »Nur noch Utopien sind realistisch«. Er spricht davon, dass
sich der »Angstrohstoff« wieder vergrofert (Negt 2012: 29) und neue Utopie-
entwiirfe nach sich zieht. Negt gibt dem Utopischen bereits in seinen gesell-
schaftlichen Schliisselkompetenzen einigen Raum, indem er sie als wichtigen
Aspekt der »historischen Kompetenz« verankert (Negt 2010: 232), und 2012

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

widmet er sich intensiver diesbeziiglichen Fragen. Er spricht beispielsweise
von einem Wirklichkeitssinn und Moglichkeitssinn (Negt 2012: 30ff., 117) und
von der Kraft, die kleinsten utopischen Momenten potenziell entspringen
kann, beispielsweise, wenn er festhilt: »Phantasie wird zur materialen Ge-
walt, wenn sie die Massen ergreift« (ebd.: 40), sie bringe die Verhiltnisse zum
Tanzen, indem sie ihnen die eigene Melodie vorspiele. (Marx klingt deutlich
durch.)

Bloch, dessen weitreichende Uberlegungen zu Utopien in kritisch-theo-
retischen Zugingen immer wieder auftauchen und viele Gesellschaftskriti-
ker_innen geprigt haben, entwirft — scheinbar ganz im Gegensatz zu Adorno
— utopisches Denken als wesentliche kritische Antriebskraft und entdeckt be-
reits in den kleinsten Tagtriumen und Hoffnungen utopische Momente (vgl.
Bloch 1959/1985). In vielen Aspekten ist Bloch daher ziemlich kontrar zu Ador-
nos hartnickiger Negativitit, wie in einem 1964 stattgefundenen Gesprich
iiber Utopie zwischen den beiden deutlich zu Tage tritt (vgl. Adorno/Bloch
1964/1975). Dennoch sind sie sich in grundlegenden Fragen einig, wie Bloch
selbst im Gesprich formuliert: »Ich glaube, Teddy, hierin sind wir uns aller-
dings einig: Die wesentliche Funktion, die [...] Utopie hat, ist eine Kritik am
Vorhandenen« (Adorno/Bloch 1964/1975: 70). Ubereinstimmung zeigt sich
auch, wenn Bloch in seinem Buch »Das Prinzip Hoffnung« formuliert: »Den-
ken heiflt Uberschreiten. So jedoch, daR Vorhandenes nicht unterschlagen,
nicht iiberschlagen wird. [...] Deshalb geht wirkliches Uberschreiten auch nie
ins blof Luftleere eines Vor-uns, blof schwirmend, blofd abstrakt ausmalend.
Sondern es begreift das Neue als eines, das im bewegt Vorhandenen vermittelt
ist, ob es gleich, um freigelegt zu werden, aufs AuRerste den Willen zu ihm
verlangt« (Bloch 1959/1985: 2).

Solche Aspekte des Uberschreitens, des Transzendenten treten auch bei
Adorno - trotz seines Insistierens auf Kritik und Negation — immer wieder auf.
Er verweist auf das Andere als ein Mogliches und vertritt trotz seiner Vorsicht
gegeniiber positiven Gegenentwiirfen und seiner Ablehnung konstruktiver
Kritik keine pessimistische Sicht unverinderlicher Verhiltnisse. Heidbrink
konstatiert, »da Adorno es scheinbar niemandem recht machen kann, gleich-
zeitig als unverbesserlicher Schwarzseher gescholten und als letzter Utopist
und Vers6hnungstheoretiker diffamiert wird« (Heidbrink 2004: 99). Zumeist
eher metaphysisch denn utopisch wird Adornos Metapher der »Erlésung« und
»Verséhnung« interpretiert, wie ich bereits oben diskutiert habe. Die Meta-
pher der Verséhnung verstehe ich als eine Art Platzhalter, weil die Verhilt-
nisse, in denen eine solche zustande kommen konnte, noch gar nicht denkbar
sind. Unter jetzigen Bedingungen impliziert der Begriff der Verséhnung — so
richtet Adorno sein Wort gegen Hegel —, dass die Negation und Nichtidenti-
sches gewaltsam unter die neue Herrschaft der »vershnenden« Synthese ge-
presst werden (vgl. Adorno 1966/2003: 162f.). Stattdessen insistiert Adorno auf

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

135


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

einer Versohnung, in der Dialektik, Kritik und der Bruch zwischen Identitit
und Nichtidentitit aufgelost wiren, Begriffe wie Freiheit sich angesichts nicht
mehr vorhandener Unfreiheit auflosen wiirden (vgl. Schifer 2004a: 33, 9off.,
202ff). Solche »Versshnung wire das Eingedenken des nicht linger feindse-
ligen Vielen« (Adorno 1966/2003: 18). Oder in anderen Worten: »Utopie wire
tiber der Identitit und tiber dem Widerspruch, ein Miteinander des Verschie-
denen« (Adorno 1966/2003: 153). Diese Denkweise trifft sich dann wieder mit
einem Versuch, zu denken, »als ob« etwas anders wire, und damit den Gedan-
ken von gegebenen Verhiltnissen zu befreien.

Adorno lisst also nicht ab von einem »utopischen Vertrauen darauf, dafl
es — also: das nicht schon Zugerichtete, nicht Veranstaltete, nicht Verdinglich-
te — nicht eben doch soll méglich sein kénnen« (Adorno 1965-66/2003: 111,
Hervorhebung D.H.). Das utopische Moment spielt eine Rolle darin, den Ge-
danken iiber das Vorhandene hinaustreiben zu konnen, denn »wenn man den
Gedanken sofort an seiner méglichen Verwirklichung mifdt, so wird die Pro-
duktivkraft des Denkens davon gefesselt« (Adorno 1965-66/2003: 84). An der
prinzipiellen Moglichkeit richtiger Praxis und richtigen Lebens ist demnach
festzuhalten, auch wenn die Unméglichkeit untiberwindbar scheint. An der
Sentenz aus der Minima Moralia »Es gibt kein richtiges Leben im falschen«
(Adorno 1951/1980:43) — einer der bekanntesten Aussagen Adornos — wurde zu
Unrecht eine dogmatische und paternalistisch wissende Haltung festgemacht.
Kontextualisiert wird der Sinn des Satzes deutlich: Nicht dass gewusst werde,
was das Richtige ist, aber — negierend und negativ — im Wissen um das Falsche
und im Wissen um die Unmoglichkeit, aus dem jetzigen Falschen bereits das
Richtige sagen zu konnen, hilt Adorno lediglich fest, dass das Richtige noch
nicht vollstindig denkbar ist. In seiner Vorlesung »Probleme der Moralphilo-
sophie« macht Adorno dies nochmals deutlich und kehrt neben der Verwo-
benheit in die jeweilige historische Konstellation explizit hervor, dass Ansitze
eines »guten Lebens« derzeit nur in der Negation und im Widerstand gegen
das Falsche bestehen konnten (vgl. Adorno 1963/1996: 249). Ritsert arbeitet
aus Adornos Vorlesung »Philosophische Terminologie I« heraus, dass Dialek-
tik »ihren Schauplatz in der Spannung zwischen der Einsicht in die ganz un-
mogliche Darstellung eines richtigen Lebens und zugleich des Bewufitseins
davon, wie es sein konnte« hat (vgl. Ritsert 1997: 153). Diese Aussage sei para-
dox formuliert: »Die Darstellung des richtigen Lebens inmitten des falschen
ist nicht moglich; das Bewufitsein davon, wie es besser sein konnte, dennoch
unverzichtbar« (ebd.). Selbst wo Negation ist, bleibt eine Art Hoffnung: »Be-
wuflltsein konnte gar nicht tiber das Grau verzweifeln, hegte es nicht den Be-
griff von einer verschiedenen Farbe, deren versprengte Spur im negativen Gan-
zen nicht fehlt« (Adorno 1966/2003: 370).

Das Utopische und das andere, bessere Mégliche bleiben bei Adorno aber
vor allem negativ ausgedriickt. Bartonek (2011) entdeckt das Utopische, wie

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

bereits erwihnt, vor allem im Nichtidentischen. Im Negativen ist es zugleich
unausl6schlich dialektisch aufbewahrt und blitzt aber zuweilen durch. Adorno
verwehrt sich gegen eine Ausmalung von Utopien, da sie vom jetzigen Stand-
punkt aus nicht abschédtzbar sind und angesichts unserer deformierten Ge-
danken nicht richtig sein konnen. Seiner Ansicht nach sikularisierte der Mate-
rialismus das theologische Bilderverbot, »indem er nicht gestattete, die Utopie
positiv auszumalen; das ist der Gehalt seiner Negativitit« (Adorno 1966/2003:
207). Daran kniipft auch Adornos Weigerung, dem Negativen ein Positives, der
Kritik konstruktive Vorschlige beizustellen. Aber Erkenntnis, die an Inhalten
arbeitet, will Utopien, die ein »Bewufitsein der Méglichkeit« sind, auch wenn
gerade »das Mdgliche, nie das unmittelbar Wirkliche, [...] der Utopie den Platz
versperrt« (Adorno 1966/2003: 65). Aus dieser Argumentation, dass jede vor-
gestellte Moglichkeit verhindert, tiber das jetzt Denkbare ginzlich hinauszuge-
langen, gewinnt Adorno seine Zuriickweisung utopischer Entwiirfe. Marcuse
verweist — obwohl Utopien grundsitzlich befiirwortend — dhnlich auf begriff-
liche Grenzen, die daraus erwachsen, gesellschaftliche Bedingungen nicht
einfach verlassen zu kénnen. »Kénnten wir heute einen konkreten Begriff der
Alternative bilden, so wire es nicht der einer Alternative; die Moglichkeiten
einer neuen Gesellschaft sind zu »abstrakts, das heifdt zu weit entfernt vom eta-
blierten Universum und zu unvereinbar mit ihm, als daf ein Versuch gelingen
konnte, sie mit den Begriffen dieses Universums ausfindig zu machen« (Mar-
cuse 1969: 313). Aufgrund dieser Begrenzung, die nicht nur Vorsicht gegen-
iiber dogmatischen Entwiirfen ausdriickt, sondern vor allem Ausdruck dessen
ist, dass nur Negation die Wirklichkeit treffen kann, sind die utopischen Mo-
mente bei Adorno entsprechend verhalten und skeptisch. Adorno ist »Utopie in
Spiegelschrift« (Miinz-Koenen 1997: 113).

Wihrend Adorno selbst streng negativ bleibt und weder Utopien entwerfen
will noch solche Entwiirfe fiir sinnvoll und notwendig erachtet (vgl. Steinert
2007b: 215), gibt es dennoch utopische Momente in der Kritik und dem Nega-
tiven. Behrens stellt dazu fest, dass »das Programm der Sozialforschung der
kritischen Theorie als Gesellschaftskritik [...] von der utopischen Perspektive
der Verinderung als Moglichkeit der Befreiung und Befriedung des Daseins
nicht zu trennen« ist (Behrens 2009: 203). Dennoch bleibt Behrens dabei,
dass es in erster Linie negative Utopien sein werden, die auf Widerspriiche
und mogliche Entwicklungen hinweisen. Die Theorie selbst gibt »keine Be-
griindungsmoglichkeit fiir die reale Einlésung dieser Vorstellungen. Sie gibt
eine Begriindung fiir die Unverfiigbarkeit dariiber, sie verhandelt das systema-
tische Scheitern. [...] Daraus lassen sich keine positiven Handlungsoptionen
ableiten, theoretisch ableitbar sind nur Negationen« (Marini 2008: 78). Selbst
das gesellschaftskritische Interesse und dessen Telos sind vorwiegend nega-
tiv formuliert, auch wenn sich Differenzierungen der Reichweite formulieren
lassen. ZiZek greift dafiir eine Unterscheidung von Lacan auf: »Antikapitalis-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

137


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

mus sollte nicht das unmittelbare goal emanzipatorischer Politik sein, aber
doch ihr oberstes aim, der Fluchtpunkt ihres gesamten Tuns« (ZiZek 2009:
213, Hervorhebungen i. Orig.), in gewissem Sinn — negativ als »Anti-« formu-
liert — eine Nuancierung von pragmatischen und utopischen Ausrichtungen.
Neustiss hilt ebenso selbst bei positiv formulierten Utopien die Negation fiir
das wichtigste Element: »Nicht in der positiven Bestimmung dessen, was sie
will, sondern in der Negation dessen, was sie nicht will, konkretisiert sich die
utopische Intention am genauesten« (Neusiiss 1986: 33).

Was ist methodisch aus diesen Uberlegungen zu gewinnen? Methodische
Ansitze kritisch-utopischen Denkens sind bereits entwickelt, beispielhaft sei
hier auf die »Zukunftswerkstatt« (Jungk/Miillert 1981) und auf didaktische
Umsetzungsversuche der gesellschaftlichen Schliisselkompetenzen von Negt
im Rahmen eines Grundtvig-Projekts verwiesen (vgl. Brock et al. 2005a,b,c;
Dvordk/Zeuner/Franke 2005; Schreiber-Barsch et al. 2005; Zeuner et al.
2005). Beim ersten Entwurf stehen Verbesserungen im direkten Lebensum-
feld und beim zweiten die Herausbildung utopischen Denkens im Vorder-
grund. Obwohl die Entwiirfe Ansitze beinhalten, Gedanken zum scheinbar
vorerst Unméglichen hin zu 6ffnen und an der Verinderbarkeit des Schlechten
festzuhalten, sind sie fiir die Frage nach einer negativ-dialektischen Methode
nur eingeschrinkt tauglich, weil sie stark an lebensweltlichen Beziigen orien-
tiert sind und eher nur erste »Gehversuche« in das Utopische beschreiten.
Aus den von mir diskutierten Uberlegungen ist hingegen aufzugreifen, im
Negativen an Utopien festzuhalten. Das ist nicht nur moglich, sondern sogar
notwendig, trotz der Unméglichkeit, iiber Bestehendes hinauszudenken. Als
Kontrastfolie zum Bestehenden kénnte gefragt werden, »was wire, wenn ...«
Zu versuchen wire, so zu denken, »als ob« eine Moglichkeit bereits verwirk-
licht sei, um dieses Gedankenspiel dann reflexiv auf unterdriickende und herr-
schaftliche Aspekte zu befragen. Dabei gilt, negierend am inhaltlichen Telos
eines moglichen Anderen festzuhalten — trotz und gerade weil es unméglich
ist. Fiir meine weitere Vorgehensweise bedeuten utopische Beziige aber vor
allem, zu versuchen, in das Negative reflexiv vorerst scheinbar Unmdogliches
immer wieder neu zu denken.

Fiir die weitere Arbeit am Thema Widerstand gegen (Weiter-)Bildung kén-
nen sich folgende Fragen stellen: Welche utopischen Momente wohnen dem
primir negierenden Widerstand gegen (Weiter-)Bildung inne? Wie lisst sich
Widerstand gegen Weiterbildung unter anderen Verhiltnissen denken? Wel-
che alternativen Moglichkeiten zum aktuellen Weiterbildungsgeschehen las-
sen sich in welcher gesellschaftlichen Form denken?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

3.4 ExKuRrs: EGON SCHIELE ALS NEGATIVER DIALEKTIKER

Mitten im Forschungsprozess stand ich — zufillig — erstmals vor dem Original
jenes Bildes, das ich an den Anfang dieses Buches gestellt habe: Egon Schie-
les »Herbstbaum in bewegter Luft«, auch »Winterbaum« genannt. Mein erster
Gedanke war: Hitte ich dieses Bild doch nur frither entdeckt, dann wire mir
das Verstindnis der negativen Dialektik leichter gefallen. Allerdings hitte ich —
ohne von den Gedanken und Denkweisen der negativen Dialektik trunken zu
sein — vermutlich nicht das darin gesehen, was ich jetzt wahrnehme. So aber
stand ich mehr zufillig im Museum vor diesem Bild, und mit voller Wucht
schlug mir jeder Gedanke der negativen Dialektik aus dem kunstvoll gefiill-
ten Quadrat entgegen. Das Erlebnis war ein zutiefst sinnliches, zunichst noch
kein Denken, kein Analysieren, lediglich eine unbindige Anziehungskraft
gerade dieses einen Bildes in einer Flut unzihliger anderer. Regung. Faszina-
tion. Das Gefiihl, hier habe ich meinen Platz und meine Perspektive gefunden.
Egon Schiele malte dieses Bild 1912. Adorno war gerade erst elf Jahre alt und
hitte vermutlich nicht im Traum daran gedacht, was er mit seinem Denken
noch auslésen wiirde. Aber Schiele malte bereits die negative Dialektik. Zu-
mindest in meinen Augen.

So schoén das Bild selbst noch in der Reproduktion erscheint, die wesent-
liche Aussage, die sich im Original so vehement den Betrachtenden aufdringt,
geht verloren: Es ist negativ gemalt. Der Stamm und die Aste sind nicht vor den
briichig wirkenden Hintergrund gemalt, sie sind selbst der Bruch. Die chan-
gierenden Brauntone der Aste iiberziehen die gesamte Leinwand und erst das
Malen des grau-weiflen Himmels lisst jene groben und feinen Linien aus, die
dann letztlich als Baum hervortreten. Negative Dialektik ist aber nicht einfach
nur negativ, nicht nur invers. Erst in der inhaltlichen Bestimmung dessen, was
negativ ist, malt sie ein Bild des Falschen. Dies kann nur gelingen, wenn nicht
bodenlos Fliche an Fliche, Linie an Linie gesetzt wird. Stattdessen wurzelt
sie wie ein Baum, gewinnt nicht nur Festigkeit, sondern tiberhaupt Sein aus
einem Grund, der erst die Perspektive bestimmt. Wird kein Ausgangspunkt
festgelegt, so verliert sich der Baum in einem wilden Muster, scheint kein
Baum mehr zu sein. Ohne Anhaltspunkt entsteht kein Bild, ohne Vorstellung
eines anzustrebenden Besseren keine Kritische Theorie und keine negative
Dialektik.

Die in die Kritik genommene Ideologie versinnbildlicht sich im diisteren
Himmel des Bildes: Der Himmel bedeckt den grofiten Teil des Bildes, aber er
ist blo8 Schein. Er verdeckt die dahinterliegende bemalte Fliche, vermittelt
aber den Eindruck, als wire er die Wirklichkeit, das einzig Reale, das Naturge-
gebene. Stattdessen verbirgt sich hinter der Erscheinung Baum etwas anderes,
eine andere Wahrheit, eine andere Sicht von Realitit. Schiele malt eine Ober-
fliche, hinter der er den Hintergrund verbirgt. Die Wirklichkeit des Himmels

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

139


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Weiterbildungswiderstand

ist also ebenso lediglich menschlich — vom Maler — hervorgebracht, so wie das
Dahinterliegende nicht einfach ist, sondern gemacht ist. Das Dahinterliegende
lasst sich nur vermuten, erahnen, nicht greifen, fassen, klar benennen, nicht
in den Vordergrund zwingen, also: nicht identifizieren. Nur in den Briichen
der Aste blitzt etwas durch, was der Ahnung Raum gibt, dass sich dahinter
vielleicht noch ein anderes (schoneres?) Bild verbergen konnte, vielleicht noch
nicht ausgemalt, aber in Fragmenten vorhanden und im Negativ erahnbar.
Aber erst, wenn es hervortrite, konnte es Gestalt annehmen und wiirde damit
zugleich den Baum verschwinden lassen, wire ein ginzlich Neues, Anderes.

Der Himmel lisst sich aber nicht nur als Ideologie lesen, sondern auch
als Konstellation, die erst das Negativ des Baumes zur Geltung bringt. Die
vielen Flichen, jede fiir sich eine Einheit, abgegrenzt, abgetrennt. Nur eine
einzige Fliche weniger und statt des Baumes wire das Bild nur ein abstraktes
Ereignis. Die erkennbare »Lésung« des sinnlich wahrnehmbaren Baumes tritt
erst aufgrund der Vielzahl von Flichen hervor, die sich in besonderer Weise
gruppieren. Der Baum hingegen ist das Negativ, die Negation. Er 6ffnet Briiche
zum nichtidentifizierbaren Mehr, er durchbricht die Ideologie des Himmels,
er findet erst im Negativ zu seiner Gestalt. Die Aste zeigen in verschiedene
Richtungen, meist ohne klaren Anfang, ohne klares Ende. Sie tiberlagern sich,
durchkreuzen sich. Es lisst sich kaum fassen, wo der eine beginnt, der andere
endet. Sie bilden Knotenpunkte und sind tiber diese engstens miteinander ver-
bunden, dicht verflochten zu einer Art Netz. Im einen Ast erscheint der andere
und umgekehrt. Hier bahnt sich der Widerspruch seinen Weg, ist doch ein
Ast nicht nur er selbst, sondern zugleich auch Teil eines anderen. Getrennt
und doch verbunden, untrennbar und in der widerspriichlichen Bezogenheit
aufeinander werden jene Striche erst zu einem Ast. Im Geflecht ist noch der
kleinste Ausldufer mit vielen anderen verbunden. Es ist ein dichtes Gewebe
mit unzdhligen Knotenpunkten. Und dennoch ist nicht alles, wie es scheint.
Die Betrachtende wihnt sich schon in sicherer Position, das Bild erfasst zu
haben. Aber nur wenn sie sich nicht darauf ausruht, zu wissen, wie das Bild
»funktioniert«, wenn sie ihrer eigenen Wahrnehmung misstraut und genauer
hinsieht, entdeckt sie Feinheiten. Einige wenige, ganz diinne Aste sind nicht
negativ auslassend gemalt, sondern sind als feine Linien im Vordergrund ge-
zogen. Wieder wird gebrochen, hier die Negation mit dem Positiven.

Aber nur im Zusammenspiel formieren sich Himmel und Baum, Vorder-
und Hintergrund. Sie sind so eng verwoben, dass nicht unwiderspriichlich
benennbar ist, was »vorne« und was »hinten« ist. Aus der Ferne betrachtet
steht der Baum vor dem Himmel, aber aus der Nihe tritt der Baum negativ in
den Hintergrund. Und zugleich ist keines ohne das andere. Wire der Himmel
nicht gemalt, gibe es keinen Baum. Wiirde der Baum nicht in den Hinter-
grund treten, wire der Himmel nicht Himmel, sondern lediglich Fliche. Das
eine ist nicht ohne das andere. Dialektisch verwoben, unauflgsbar. Eine Auf-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

hebung wire nur als Auflésung des Ganzen denkbar. Weder Baum noch Him-
mel, weder Hintergrund noch Vordergrund wiren mehr existent, das Neue
wire etwas anderes, noch Unvorstellbares. Wiirde der Widerspruch in Synthe-
se gezwungen, wire das Bild nur noch Himmel und der Baum gewaltsam aus-
geloscht. Und umgekehrt nicht weniger gewaltsam. Eine Seite beseitigt, elimi-
niert, unterworfen. Ein Zustand des einen allein, ohne den Widerspruch, ist
(noch) nicht denkbar, wire es doch eine Auflésung dessen, was einst Bild war
in unserem Auge. Doch das Widerspriichliche, die Knoten und Verbindungen,
die Negation und das Nichtidentifizierbare bleiben und bilden jene Konstella-
tion, die das eindrucksvolle sinnliche Erlebnis ermdglicht.

3.5 RADIKALE, NEGATIVE BILDUNGSTHEORIE

Bevor ich in differenzierte methodische Uberlegungen eintrete, gebe ich noch
einen kurzen Einblick, wie radikal kritisches, negatives Denken und Han-
deln, wie es Adorno in seiner Negativen Dialektik ausbreitet und wie es von
anderen weitergefithrt wird, in pidagogischen, bildungswissenschaftlichen
und erwachsenenbildnerischen Zusammenhingen zur Geltung kommt. Dem
Vorwurf, eine solche Theorie sei zu praxisfeindlich, zu negativ, zu wenig in
Handlung »tibersetzbar«, um Relevanz fiir Fragen der Bildung zu haben, soll
nun mit einigen bildungswissenschaftlichen Uberlegungen begegnet wer-
den (vgl. auch Holzer 2011a). Meines Erachtens beruhen die Argumente zur
Praxisfeindlichkeit weniger auf der Unméglichkeit von Ubergingen, sondern
vielmehr darauf, dass Kritik radikal ist und sich weite Teile der Bildungswis-
senschaft, Pidagogik und Erwachsenenbildung eher in ihrer eigenen Position
absichern als sich radikal in die Kritik nehmen will. Lieber werden in einer
Art hoffnungsfroher Allmachts- und Gestaltungsphantasie positive, zeitwei-
se »sanfte«, zumindest aber scheinbar eigenstindige, handlungsmichtige
Rollen bevorzugt und von Theorien konkrete Praxisanleitungen eingefordert.
Selbst in kritischer Bildungswissenschaft wurden lange Zeit stirker die posi-
tiven, gestalterischen und hoffnungsfroheren Aspekte der Kritischen Theorie
von Habermas als die radikal negativen Zuginge Horkheimers oder Adornos
rezipiert (vgl. Kriiger 1999; Euler 2004: 17). In den letzten Jahren wurde in
den Bildungswissenschaften aber neben Versuchen der Zusammenfithrung
der Gesellschaftskritik der Kritischen Theorie und der poststrukturalistischen
Subjektkritik auch die radikale Kritik Horkheimers und insbesondere Adornos
in den Bildungswissenschaften, so sie nicht ohnehin fortgefithrt wurde, er-
neut aufgegriffen. Zum einen, um bestimmten Unschirfen und Unzuling-
lichkeiten postmoderner und poststrukturalistischer Ansitze zu begegnen.
Zum anderen wurde und wird mit der Kritischen Theorie Horkheimers und
Adornos und mit kritischen Bildungstheoretikern wie Heydorn und Koneffke

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

141


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Weiterbildungswiderstand

jene gesellschaftskritische Radikalitit aufgegriffen, die kritisch-reflexiv mar-
xistische Ansitze weiterentwickelt und fur kapitalismuskritische Analysen
geeignet scheint, die auf aktuelle Problemlagen verschirfter kapitalistischer
Vergesellschaftung und Unterdriickung hinweisen (vgl. z.B. Koneffke 2006;
Marini 2008; McLaren 2010, 2014; Ahlheim 2010; Pongratz 2010 a; English/
Mayo 2012; Euler 2014). Euler spricht davon, dass die Negative Dialektik »noch
keinesfalls ausreichend in unserer kritischen Bildungsdiskussion entfaltet
worden« sei (Euler 2000: 6). Die Wichtigkeit von Adorno fiir die Arbeit von
Euler illustrieren Bierbaum, Biinger, Kehren und Klingovsky anekdotisch: Eu-
lers Ausgabe der Negativen Dialektik sei so viel gelesen, mit Zetteln und Er-
ginzungen gespickt, dass es irgendwann neu gebunden werden musste. Euler
habe von diesem Buch einmal gesagt, »es wire der — und vielleicht einzige
— Gegenstand, den er retten wiirde, falls einmal ein Feuer bei ihm ausbriche«
(vgl. Bierbaum et al. 2014: 10).

Ahlheim hilt in seiner Diskussion von »Erziehung nach Auschwitz« Ador-
nos Relevanz fiir aktuelle Verhiltnisse fest: »Das ist nun der — nicht nur seit
der allgegenwirtigen Finanz- oder besser Wirtschaftskrise — aktuelle und un-
bequeme Adorno, den es wiederzuentdecken gilt, der die Frage der Aufkli-
rung, der politischen Bildung, der >Erziehung nach Auschwitz« ebenso selbst-
verstindlich wie unerbittlich, ganz materialistisch und ganz anders als der
gingige pidagogische Diskurs mit der Frage nach der zerstérenden Realitit
kapitalistischer Gesellschaften verbindet [...]« (Ahlheim 2010: 55). Entlang ei-
niger soeben diskutierter Grundelemente einer negativen Dialektik werde ich
nicht die sehr weitldufige Diskussion in den Bildungswissenschaften durch-
streifen, sondern lediglich ausschnittartig ein paar Autor_innen zu Wort kom-
men lassen, um einen Eindruck des Diskussionsstandes zu vermitteln, die
jene, die es interessiert, selbst weiterverfolgen kénnen.

3.5.1 Radikale Kritik und Selbstreflexion

In der kritischen Bildungswissenschaft tauchen in der Rezeption der »ilte-
ren« Kritischen Theorie immer wieder zwei zentrale und zugleich schwieri-
ge Grundelemente auf: der reflexive, radikale Kritikbegriff und die radikale
Negativitit. Diese sind nicht ohne erhebliche Konsequenzen in die Pidagogik
zu iibertragen, beriithren sie doch sogar die Legitimationsgrundlage der Pida-
gogik (vgl. Dammer 1999: 191). Fiir Losch und Thimmel (2010b: 7) muss Kritik
in jenen Ansitzen, die auf Kritische Theorie Bezug nehmen, jedenfalls tiber
einen »formalen und reduzierten Kritikbegriff« hinausreichen. Kritik beinhal-
tet hier neben der Analyse und Beurteilung gesellschaftlicher Bedingungen
auch, die Kritik und die Kritiker_innen selbst in die Kritik zu nehmen (vgl.
Marini 2008: 51). Sie ist insofern radikal, als sie bereits am Erkenntnisprozess
ansetzt, das Denken selbst radikal in Frage stellt, sich nicht nur Oberflichen,

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

sondern der Ursachenergriindung widmet (vgl. ebd.: 13). Hoffmann betont die
Notwendigkeit solcher Kritik, um vernuinftiges, richtiges pidagogisches Han-
deln tiberhaupt erst zu erméglichen (vgl. Hoffmann 2007: 77ft.).

Diese Radikalitit schiirt Verunsicherung und fithrt hiufig zu einer Abwehr
von Kritik. Es bedeutet, sich keiner Aussagen vollstindig sicher sein zu kon-
nen, diese immer wieder in reflexiven Prozessen hinterfragen zu miissen und
daher keine klaren und eindeutigen Handlungsanweisungen zur Verfiugung
zu haben. Entsprechend unbequem ist es, Anschliisse an die Kritische Theo-
rie herzustellen. »Da ist es natirlich viel bequemer, auf der Mikroebene der
pidagogischen Beziehungen zu bleiben und dort nach den >Bedingungen der
Moglichkeit von Bildung« zu suchen« (Ribolits 2007: 30). Dennoch kann im
Anschluss an Kritische Theorie nur radikale Kritik dazu beitragen, Macht- und
Herrschaftsverhiltnisse offenzulegen, Ungerechtigkeiten zu identifizieren und
Unterdriickung aufzuzeigen. Radikale Selbstkritik ist notig, um die eigenen An-
teile an diesen Mechanismen und Verhiltnissen wahrzunehmen und emanzi-
pative (Selbst-)Verinderungen zu beginnen. Adornos Kritik an der Kritikabnei-
gung bleibt aber unerbittlich: »Nicht darf an die Wunde geriithrt werden, daf3
Bildung allein die verniinftige Gesellschaft nicht garantiert. Man verbeifdt sich
in die von Anbeginn triigende Hoffnung, jene kénne von sich aus den Men-
schen geben, was die Realitit ihnen versagt« (Adorno 1959/2006: 16). Diesem
Gedanken folgend kann sich Erwachsenenbildungswissenschaft keinesfalls auf
den Binnenraum der eigenen Disziplin zuriickziehen und schon gar nicht trii-
gerische Hoffnungen schiiren. Kritische Erwachsenenbildung muss gerade an
diesen Wunden riihren, auch wenn solche Problem- und Fragestellungen »wohl
die grofite Chance [haben], nicht gestellt zu werden« (Axmacher 199oa: 216).

3.5.2 Negativitat und Handlungsoffenheit

Der zweite fiir die Bildungswissenschaft besonders relevante und schwierige
Aspekt der Kritischen Theorie, der insbesondere die Rezeption von Adorno in
der Pidagogik erschwert, ist die bestimmte Negation und damit verbunden
die Haltung zu Handlungsperspektiven und Praxis. Marini vermerkt zwei an-
zutreffende Reaktionsmoglichkeiten: die Negativitit — insbesondere die Aus-
fuhrungen von Adorno — als irrelevant und fruchtlos beiseitezulegen oder aber
pidagogische Fragestellungen damit zu konfrontieren »und dabei das Risiko
ein[zu]gehen, bisherige Begriindungs- und Legitimationssicherheiten aufge-
ben zu miissen« (Marini 2008: 50). Pongratz wihlt ebenso wie Marini den
zweiten Weg. »Dass die Negativitit dieses Denkens sich dagegen sperrt, un-
mittelbar praktisch zu werden, bedeutet allerdings nicht, dass seine Resultate
jegliche praktische Konsequenz vermissen lassen. Im Gegenteil ergeben sich
aus diesem Ansatz erhebliche Kurskorrekturen fiir Problemstellungen und
Forschungslogik pidagogischer Theorie« (Pongratz 2010a: 34). Die Negativi-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

143


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Weiterbildungswiderstand

tit dient dazu, padagogische Ziele und Praktiken immer wieder kritisch zu
hinterfragen, gesellschaftliche Widerspriiche aufzudecken und damit nicht zu
einer Padagogik zu werden, die Herrschaft legitimiert, Menschen in die Ver-
hiltnisse erfolgreich integriert und lediglich effizient und funktional ist (vgl.
ebd.). Dammer formuliert: »Eine Kritische Erziehungswissenschaft im Sinne
Adornos kann - entgegen allen bisherigen Selbstverstindlichkeiten der Pida-
gogik — nur negativ sein. Sie sieht ihre Aufgabe nicht darin, die schlechte Reali-
tit vom Podium der Normen aus zu beklagen oder zu ermahnen, sondern da-
rin, zunichst die Nutzlosigkeit solcher Mahnungen [...] zu erkliren« (Dammer
1999: 192). Kriiger charakterisiert die vor diesem Hintergrund von Gruschka
explizit entwickelte »Negative Pidagogik« als Piddagogik, die sich »auf die Kri-
tik an der affirmativen pidagogischen Praxis beschrinkt und nicht mehr sagen
will, was direkt und konstruktiv aus der Kritik gefolgert werden kann« (Kriiger
1999: 176). Negativ bleibt Pidagogik auch bei Dammer insofern, als sie auf Ver-
strickungen hinweist, aber nicht dem Wunsch nachgibt, »den Widerspriichen
unvermittelt mit einer positiven Programmatik zu begegnen« (Dammer 1999:
192). Aus der Sicht von Dammer begriindet dies aber keinen Praxisverzicht,
sondern bekriftigt vielmehr gerade das Interesse an einer humaneren Praxis.
Kritische Negation sei daher insofern sinnvoll, als bereits Hinweise darauf,
was nicht funktioniert, fruchtbar seien (vgl. ebd.: 195). In Anlehnung an Hork-
heimer spricht Dammer daher davon, dass kritische Piddagog_innen theore-
tische Pessimist_innen und praktische Optimist_innen seien (vgl. ebd.: 193).
Die grundsitzliche Handlungsoffenheit und die Verweigerung von Hand-
lungsanleitungen stellen eine der grofiten Schwierigkeiten pidagogischer
Rezeption von Kritischer Theorie dar. Mit diesen Aspekten tun sich Pidago-
gik und Erwachsenenbildung besonders schwer. Aus dem Kritikverstindnis
heraus lassen sich aber keine konkreten positiven Handlungsanleitungen for-
mulieren, steht jede Handlungsabsicht doch vielmehr auf unsicherem Grund.
Im bildungswissenschaftlichen Versuch konstruktiver Wendungen (z.B. bei
Klafki) verortet Dammer einen Verlust an negativer Unbedingtheit und dialek-
tischer Spannung (vgl. Dammer 1999: 190). Immer wieder wird insbesondere
auf Adornos angebliche »Praxisfeindlichkeit« ablehnend Bezug genommen
(vgl. Marini 2008: 50), ein reflexiver Riickzug auf radikale Kritik und primi-
re Negation scheint irritierend und provozierend. Adorno war aber sehr wohl
der Praxis zugewandt, ist dies doch ein charakteristisches Element Kritischer
Theorie. Fiir Adorno enthilt Denken bereits ein »Moment der Praxis« und er
fordert auch Praxis, die reflektiert an die Theorie zuriickgebunden sein und
auf ihre Adiquatheit gepriift werden muss. Daraus ergibt sich fiir Adorno ent-
sprechend eine Kritik an der Praxis, die sich ihrer Unméglichkeit zu wenig
bewusst ist und in »Pseudo-Aktivitit« und Aktionismus verfillt (Adorno 1965-
66/2003: 83f.,; Adorno 1969a/1977,1969b/1971). Nicht zuletzt traf er mit dieser
Kritik an der Praxis der Studierendenbewegung auf deren Ablehnung. Aller-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

dings wohnt gerade einer reflexiven Distanz und damit auch einem zumindest
zeitweiligen Abstand von Handlungsautomatismen jenes Moment inne, das
sich als kritische Haltung kennzeichnen lisst. Dammer verweist darauf, dass
»flir Adorno Kritik, die diesen Namen verdient, nur im reflexiven Riickzug von
der Praxis, in radikaler Distanz zum Betrieb des »falschen Lebens< denkbar
[ist]. Gleichwohl lieffen ihn seine Analysen nie vergessen, mehr noch: machten
sie das Eingestindnis zwingend, daf er selbst ein Teil dieses Betriebes, also
unentrinnbar in das verstrickt war, was er kritisiert, und daher auch nicht den
positiven Anspruch erheben konnte, einer besseren Zukunft den Weg zu eb-
nen« (Dammer 1999: 189). Marini beschreibt, dass fiir Adorno nur jene Hand-
lungen das Attribut »Praxis« verdienen, die auf Emanzipation und auf eine
Abschaffung von Leiden gerichtet sind. »Wenn Aktivititen nicht zur Verin-
derung sondern zur Verfestigung des Ganzen beitragen, kénnen sie im Sinne
Adornos keine Praxis sein« (Marini 2008: 70). Kritik hat daher die Aufgabe,
diese momentane Unmdglichkeit von Praxis aufzudecken. »Damit wird diese
Kritik zur Praxis« (Marini 2008: 70).

3.5.3 Gesellschaftskritische, eingreifende Theorie und Praxis

Eine in den Bildungswissenschaften immer wieder auftauchende Frage istjene
nach einer Autonomie der Pidagogik gegentiber gesellschaftlichen Verhiltnis-
sen. Kriiger attestiert Klafki beispielsweise, dass er eine relative Autonomie der
Pidagogik damit begriindet, dass die gesellschaftlichen Beziige weder unilinear
noch deterministisch seien und daher eine gewisse Distanz von 6konomischen
und gesellschaftlich-politischen Verhiltnissen moglich sei (vgl. Kriiger 1999:
165). Keckeisen formuliert, dass Kritische Theorie zwar eben illusionslos auf
ein Scheitern revolutiondrer, insbesondere historisch-deterministischer Hoft-
nungen reflektiere und nicht zuletzt daraus pessimistische Einschitzungen
folgten. Allerdings: »Setzt nun die Kritische Erziehungswissenschaft dieser
Erfahrung der Niederlage und ihren negativen Konsequenzen fiir die mégliche
Orientierung befreiender Praxis Konstruktivitit lediglich als Prinzip entgegen,
so scheint die daraus entspringende Zuversicht um den Preis nicht nur jener
Erfahrungen, sondern auch des geschichtspraktischen Begriindungszusam-
menhangs im ganzen erkauft« (Keckeisen 1992: 133, Hervorhebung i. Orig.).
Er stellt allerdings eine Tendenz zu solchen Wendungen fest, eine Tendenz,
»zu dem [...] Topos der pidagogischen Autonomie zuriickzukehren, an dessen
Unwahrheit die Kritik sich einst entziindete« (ebd.), und attestiert, dass sich
pidagogisch und erziehungswissenschaftlich Handelnde dadurch weitgehend
von politischen Verantwortungen entlasteten. Ausgangspunkt solcher Pida-
gogik seien nicht mehr Leidens- oder Unterdriickungserfahrungen, sondern
vielmehr werde ein »Gattungsinteresse« kreiert, das in ethische Begriindun-
gen miinde und so konkrete Erfahrungen und gesellschaftliche Verinderungs-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

145


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

anforderungen »durch transzendental fundierte regulative Prinzipien« (ebd.)
ersetze und Pidagogik so »scheinbar aus der Kontingenz sozialstruktureller
Entwicklungen und aktueller Interessenkonflikte befreit« (ebd.). Mollenhauer,
der in den 1970er-Jahren wesentliche Grundaspekte kritischer Erziehungswis-
senschaft formulierte, kehrte in spiteren Reflexionen zu diesem Motiv zuriick
und sah ein Defizit kritischer Erziehungswissenschaft darin, dass sie pidago-
gische Autonomie nicht mehr enthalte (vgl. Tenorth 1999: 1306).

In einem kritisch-theoretischen Verstindnis ist eine solche Autonomie aber
weder denkbar noch winschenswert, denn sie widerspricht der Erkenntnis,
dass alle Lebensbereiche gesellschaftliche und von Gesellschaft durchdrungen
sind. Was bleibt, ist lediglich Scheinautonomie, die sich zudem noch mit dufe-
ren Prinzipien und damit einer idealistischen Ethik und Moral verbiindet. Im
Aufgreifen von den in der Piadagogik inhirenten Widerspriichen von Bildung
und Herrschaft (Heydorn 1970/2004) und Integration und Subversion (Ko-
neffke 1969) wird Pidagogik und Bildung selbst in die Kritik genommen. »Da-
durch ist es moglich, dass die Autonomie der Pidagogik weder gefeiert noch
negiert werden muf. [...] Nicht das >Fiir und Wider< pidagogischer Autonomie
steht daher zur Diskussion, sondern ihr widerspriichlicher Charakter. Dieser
nun ist die Bedingung der Wirklichkeit von Kritik in der Pidagogik. Heydorn
und Koneffke identifizieren also die Kritik als einen der Pidagogik immanenten
Modus ihrer Funktion« (Euler 2004: 19, Hervorhebung i. Orig.). Weder ist Pi-
dagogik also vollstindig autonom von gesellschaftlichen Verhiltnissen, noch
wird Kritik der Piddagogik von auflen »zugetragen«, sondern Pidagogik ist
inhirentes Element einer biirgerlichen Gesellschaft und Kritik ist durgehend
immanent, wodurch kritische Pidagogik, kritische Bildung und Bildungswis-
senschaft »ihrem Auftrag nach gesellschaftskritisch« (ebd.) sein muss.

Ein Grundelement kritischer Bildungswissenschaft ist, »piddagogisches
Handeln als historisch vermittelte gesellschaftliche Praxis zu fassen« (Krii-
ger 1999: 165). Weil Kritische Theorie immer Gesellschaftstheorie ist, ist »Bil-
dungskritik [...] ohne Gesellschaftskritik nicht zu haben« (Pongratz 2010a:
31). Gesellschaftliche Kontextualisierung ist kein ausschlieRlich kritischer
Ansatz. In Zugingen, die nicht der Kritischen Theorie entspringen, wird Ge-
sellschaft hiufig wie ein »Bithnenbild« als Hintergrund ausgemalt, vor dem
beispielsweise Erwachsenenbildung ihr Schauspiel liefert. Gesellschaft und
ihre Entwicklungen werden als naturgesetzlich determiniert, in einer eigenen
Logik voranschreitend und daher weitgehend unbeeinflussbar angenommen,
auf die Erwachsenenbildung lediglich anpassend reagieren kann. Aus gesell-
schaftlichen Bedingungen werden Notwendigkeiten fiir pidagogisches Tun
linear und kausal abgeleitet (vgl. z.B. Europiische Kommission 2006). Solche
Konzeptionen stellen »gesellschaftliche Bedingungen [...] als unabinderliche
»>Sachzwinge« dar, statt sie als von Menschen gemachte und deshalb prinzipiell
veranderliche Bedingungen zu begreifen« (Koller 2006: 229). Demgegeniiber

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

richten kritische Zuginge eine »gesellschafts- und ideologiekritische Perspek-
tive auf Bildungs- und Erziehungsprozesse« (Bernhard/Rothermel 2001: 12)
und eine »emanzipative Verinderung der Gesellschaft« (ebd.: 13) ist wesent-
liche Triebkraft.

In der Thematisierung spezifischer gesellschaftlicher Risse, Briiche und
Widerspriiche (vgl. Pongratz 2010a: 34) werden die Totalitit und die komplexen
Zusammenhinge der Gesellschaft ideologiekritisch in den Blick genommen,
wird auf Veridnderbarkeiten hingewiesen, aber gleichzeitig bewusst anerkannt
und wahrgenommen, selbst in die ideologischen Verblendungen verstrickt zu
sein und sich daher dem Verfahren radikaler, reflexiver Selbstkritik stellen
zu miissen. »Kritisch-emanzipatorische Pidagogik kann als der Versuch um-
schrieben werden, sich von der Ebene des Lamentierens iiber Oberflichenphi-
nomene des biirgerlichen Erziehungs- und Bildungsgeschehens zu verabschie-
den und den kritischen Blick auf die dahinter wirksame Grundprimisse der
biirgerlichen Gesellschaft — die Verwertungslogik des Marktes — zu richten«
(Ribolits 2009: 131). Denn »weder wird sich eine Pidagogik unter kritischem
Vorzeichen damit begniigen kénnen, Erziehung und Bildung nach Mafigabe
einer moglichst reibungslosen Integration in die biirgerliche Gesellschaft zu
installieren, noch wird sie pidagogische Institutionen einzig nach ihrer Ef-
fizienz, ihrer Funktionalitit oder instrumentellen Verfiigbarkeit in den Blick
nehmen. Vielmehr geht es [...] um eine stets erneuerte, kritische Befragung
padagogischer Ziele, Institutionen und Praktiken« (Pongratz 2010a: 35). Kriti-
sche Erwachsenenbildung(-swissenschaft) ist dabei immer als gesellschaftlich
zu denken, sie setzt »sich von der buirgerlichen Pidagogik in erster Linie da-
durch ab, dass sie das von dieser vorausgesetzte Postulat einer padagogischen
Autonomie radikal in Frage stellte. Es wurde die Vorstellung iiber Bord ge-
worfen, Erziehung und organisiertes Lernen konnten umstandslos zu einer
Humanisierung der gesellschaftlichen Verhiltnisse beitragen. Da die Ent-
wicklung piadagogischer Theorien und padagogisches Handeln in den aktuell
gegebenen politisch-6konomischen Kontext eingebunden sind, gleicht jeder
Versuch, aus dem Binnenraum der Pidagogik Postulate fiir eine Praxis im
Dienste menschlicher Emanzipation und Mundigkeit zu entwickeln, der Be-
mithung, sich am eigenen Schopf aus den Sumpf zu ziehen« (Ribolits 2007:
32; auch Ribolits 2009: 131).

Kritische (Erwachsenen-)Bildung und kritische (Erwachsenen-)Bildungs-
wissenschaft als gesellschaftlich verwoben zu betrachten trigt in sich, nicht
nur Bildung und Erziehung, sondern die gesamte Gesellschaft zu einem Bes-
seren transformieren zu wollen. Sie richten ihr Interesse »nicht auf die Fak-
tizitit des Bestehenden, sondern auf Potenziale des Méglichen« (Faulstich
2003: 18). In einem wesentlichen Punkt unterscheiden sich kritische von
btirgerlichen Ansitzen: Wihrend Emanzipation in der biirgerlichen Bildung
auf individuelle Entwicklung gerichtet ist und es gelungen ist, diesen emanzi-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

147


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

patorischen Anspruch dominant im gesellschaftlichen Diskurs zu etablieren
— mit Bildung wird gerade im Alltagsverstindnis in hohem Mafl diese Ent-
faltung der Personlichkeit und der eigenen Stirken und Potenziale konnotiert
—, sind in kritischen Ansédtzen individuelle und kollektive Emanzipation nicht
voneinander zu trennen (vgl. Pongratz 2010a: 34f). Bildungswissenschaftli-
che und bildungspraktische Perspektiven konnen daher niemals allein auf den
Binnenraum der Pidagogik und auf das Individuum beschrinkt sein, denn
dies wiirde dem Verstindnis entsprechen, Menschen lediglich innerhalb gege-
bener Moglichkeiten souverdn und miindig zu machen. Vielmehr miissen der
Blick und das Handeln darauf ausgerichtet sein, das Umfeld, die Verhiltnisse
und die Gesellschaft zu verdndern. Miindigkeit kann demnach nur in ihrer ge-
sellschaftlichen Relevanz wahrgenommen werden — als ein »anzustrebendes
Selbstverhiltnis des Menschen, das durch Abhingigkeits- und Herrschafts-
strukturen nicht behindert wird« (Ribolits 2004: 15; auch Ribolits 2009: 225).
Fiir Heydorn ist Miindigkeit in der biirgerlichen Herrschaft von einer kollekti-
ven zu einer individualisierten reduziert worden. Aber: »Im Ausgang war be-
stimmend, dass das Individuum nur mit allen oder tiberhaupt nicht miindig
werden kann« (Heydorn 1972/2004: 65). Ribolits fithrt diesen Gedanken wei-
ter: »Jeder Ansatz der Forderung von Miindigkeit muss deshalb unweigerlich
in der politischen Aktion gegen unterdriickerische Gesellschaftsverhiltnisse
miinden« (Ribolits 2004: 15; auch Ribolits 2009: 225). Die zurzeit vorherr-
schenden individualistischen »Heilsversprechen« — Erfolg durch individuelle
Leistung — werden damit als antiemanzipatorisch entlarvt und die Machtver-
hiltnisse und Interessen sind als ideologische Verwerfungen zu beleuchten
(vgl. Bernhard/Rothermel 2001: 13).

Kritisch-emanzipatorische Erwachsenenbildung kann daher nur das Ziel
verfolgen, Menschen sozial handlungsfihig zu machen, und zwar nicht im
Sinne einer unhinterfragten, ausschlieflichen Anpassung an soziale Bedin-
gungen, sondern im Sinne einer Handlungsmoglichkeit der Person fiir sich
und mit anderen inklusive der Méglichkeit, gesellschaftliche Bedingungen zu
verindern. Pongratz umreifdt drei Dimensionen kritischer Erwachsenenbil-
dung, die weiterzuentwickeln seien: erstens Erwachsenenbildung als Kraft der
Unterscheidung, als »Fahigkeit, Differenzen und Risse sichtbar zu machen«
(Pongratz 2010a: 27), zweitens als 6ffnende Suchbewegung und reflexive Sen-
sibilitit und drittens als differenzierte Erfahrung von Wirkweisen, die denkend
und reflektierend tiber das Bestehende hinausgehen kann (vgl. ebd.). Jarvis
pladiert dafiir, dass jene Erwachsenenbildung wiederentdeckt werden miisse,
»which can help us realise our individual freedom and exercise our own moral
responsibility to the other in an imperfect world« (Jarvis 2008: 6). Ribolits sieht
eines der Hauptprobleme darin, dass Padagog_innen hiufig dem Irrtum er-
liegen, ihr Beruf sei quasi »unschuldig«, das heifdt nicht in die Marktlogik und
in Machtinteressen eingebunden. Eine solche Annahme verunméglicht einen

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen 149

kritischen Blick auf das Bildungsgeschehen und das eigene Tun. Mit kritischer
Bildung auf Emanzipation abzuzielen, erfordere zuerst eine Emanzipation der
Pidagog_innen selbst (vgl. Ribolits 2007: 32).

3.6 NEGATIV-DIALEKTISCH DENKEN UND LESEN:
EIN METHODENENTWURF

Wenn wir nun nach diesem Abstecher in die kritische (Erwachsenen-)Bil-
dungswissenschaft zur Fragen einer negativ-dialektischen Methode zur theo-
retischen Erkenntnisgewinnung zuriickkehren, bleibt weiterhin ein gewisses
Unbehagen aufrecht. Aus der negativen Dialektik habe ich zwar nur Aus-
schnitte und ausgewihlte Dimensionen referiert und diskutiert — Vertiefun-
gen wiirden zu weit vom Versuch der Genese einer Methode wegfiihren —, aber
dennoch verblieben meine bisherigen Ausfithrungen eher in einer methodo-
logischen Begriindung als einer greifbareren Formulierung methodischer
Wege, die es zu beschreiten gilt. Die Anklinge sind daher in eine Form zu
gieflen, die die weiteren Denkprozesse als Navigationsstiitzen tragfihig ma-
chen konnen. Negativ-dialektisches, kritisches Denken ist nicht auf einfache
Handlungsregeln herunterzubrechen. Das ist aus meiner Sicht fiir eine me-
thodische Fassung aber auch nicht erforderlich. Klare, nur zu befolgende Ver-
fahrensregeln entsprichen einem engen, traditionellen und instrumentellen
Methodenverstindnis, das sich der Objektivierung, Messbarkeit, Eindeutigkeit
und Widerspruchslosigkeit widmet. Bereits deutlich wurde, dass eine Methode
Kritischer Theorie das nicht leisten kann und will.

Die Kunst der weiteren Ausfithrungen besteht nun darin, negativ-dialek-
tisches Denken und Lesen davon zu befreien, unerlernbare »Begabung« zu
sein bzw. geheimlehrenhaft nur wenigen Eingeweihten (nach intensiver und
langer Beschiftigung) zuginglich und gleichzeitig nicht zu einschrinkend im
Sinne herkémmlicher Methodenbegriffe zu sein. Die methodischen Uberle-
gungen miissen vereinfachend sein und diirfen dennoch nicht unterkomplex
werden. Sie sollen das Denken lenken, konzentrieren und gleichzeitig 6ffnen
und befreien. Die Uberlegungen bediirfen einer gewissen »Anwendbarkeit«
und sollen doch nicht zu abgekiirzten Operationen werden. Sie erfordern eine
Anerkennung der Untrennbarkeit von Verfahren und Inhalten mit all ihren
Interessenbeziigen. Die Methode soll so weit entwickelt sein, dass sie fiir die
weiteren Uberlegungen denkleitend sein kann. Zugleich aber bleibt sie not-
wendig unabgeschlossen, kénnte aber Ausgangspunkt fiir zukiinftige Weiter-
entwicklungen von Methoden der (kritischen) Theorieentwicklung sein.

Im Rahmen einer negativ-dialektischen Methode von Instrumenten oder
Werkzeugen zu sprechen, ist aufgrund der oben bereits formulierten Kritik
nicht geeignet. Vielmehr sind in das Denken die umfassenden Begriindungen

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

der Inhalte, der Interessen, der Ziele, der erkenntnistheoretischen Analysen
und Ausrichtungen einzubeziehen. Um diesem Anspruch auch nur ansatz-
weise gerecht zu werden, spreche ich daher nicht von Instrumenten und Werk-
zeugen, sondern von »Navigationsstiitzen«. In der traditionellen Navigation
— nicht in der instrumentellen Variante der Nutzung von Navigationsgeriten,
bei der Anweisungen lediglich zu folgen ist — werden Standort- und Zielbe-
stimmung verkniipft, und daran orientieren sich die Suche nach der Route und
die Beibehaltung des Kurses, der aber immer wieder angepasst werden muss,
weil Wind, Geldnde, Drift oder andere Unwigbarkeiten eine Verinderung er-
zwingen. Navigation ist also eine Verbindung aus materialen Gehalten (Ziele,
Bedingungen), aus Verfahrensweisen (Standortbestimmung durch Karten,
Instrumente etc. und Routenfestlegungen, Kurshalten) und aus im Voran-
schreiten notwendigen Veranderungen (Routenanpassung). Die Metapher der
Navigation birgt aber mehr: Das Ziel der Navigation, zumindest auf lingeren
Strecken, liegt moglicherweise unsichtbar hinter dem Horizont, die Orientie-
rungspunkte verindern sich stindig, die Wahl der Mittel muss wohliiberlegt
sein, denn was hilft tagsiiber eine Sternenkarte. Selten gibt es, lediglich einer
einzigen richtigen Route zu folgen, vielmehr lassen sich je nach Interesse und
Bediirfnissen verschiedene Wege beschreiten und gegebenenfalls auch wieder
verlassen. Zudem gilt: keine Navigation ohne Navigator_in, ohne Wissen und
Erfahrung, ohne Wachsamkeit. All diese Punkte treffen auf negativ-dialekti-
sches Erkunden zu. Lediglich der Anspruch, mit dem Tun die Verhiltnisse in
Bewegung zu bringen, lisst sich nicht ganz widerspiegeln, denn zumindest
die zu durchquerende Landschaft wird sich schwerlich der Navigation anpas-
sen, aber entlang und abseits der Route kénnen die Navigator_innen sich und
ihr Fahrzeug in Bewegung versetzen. Methoden bleiben lediglich »Stiitzen«.
Sie geben eine gewisse Sicherheit, sind hilfreich und niitzlich, aber die Stiitze
ist nur Erginzung, nicht fiir sich allein handlungs- und tragfihig, sondern
lediglich »Beiwerk« zum Tun.

In der Abwehr, negative Dialektik methodisch weiter zu explizieren, ver-
weist Adorno immer wieder darauf, dass sie nur im Vollzug beobachtbar sei.
Wie aber anfangen? Adorno sagt in seiner Vorlesung »Einleitung in die So-
ziologie«, man miisse mal anfangen, auch ohne festen Ausgangspunkt, ohne
methodische Anweisung, wie etwas zu machen sei. Wie? Indem »man’s halt
macht« (Adorno 1986/1993: 31). Soll ich demnach einfach mal anfangen? Das
klingt zu einfach. Eine gewisse Leichtigkeit ist zu begriien, allerdings wiirde
das voraussetzen, kritisches und negativ-dialektisches Denken bereits verin-
nerlicht zu haben. Bei Adorno kann dies angenommen werden, insbesondere,
da die Vorlesung seine letzte war und er daher bereits auf lange Forschungs-
erfahrung zuriickblicken konnte, die sich dariiber hinaus intensiv der Begriin-
dung und kritischen Reflexion Kritischer Theorie widmete. Aus solcher »sat-
telfester« Perspektive ist es leicht gesagt, einfach zu beginnen. Wie aber ist es,

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

wenn noch kein umfangreiches Wissen tiber Kritische Theorie und ihre Denk-
weisen vorliegt? Fehlt diese umfassende Erfahrung, birgt einfach loszulegen
die Gefahr unkritischen Vorantastens, denn zumindest die kritische Haltung
miisste grundgelegt sein, um nicht unreflektiert in herrschaftsférmige und
ideologische Verstrickungen zu verfallen. Insofern:

Entgegen mancher Empfehlungen von Adorno selbst und auch gegen die
Warnungen vor einer Methodologisierung negativ-dialektischen Denkens,
entgegen der Nicht-Voranstellbarkeit und eingedenk der prinzipiellen Unabge-
schlossenheit versuche ich dennoch eine Methodenbeschreibung, die entspre-
chend offen und vorldufig bleiben muss. Wenn ich darauf aufbauend »dann
halt mache«, wird stindig reflexiv zu priifen sein, inwiefern dieses Vorgehen
seine Richtigkeit hat und wo Variationen und Erweiterungen nétig sind. Ich
6ffne eine Moglichkeit, die ich der Kritik und Weiterentwicklung preisgebe.
Eine methodische Verfeinerung bediirfte eines Forschungsprogramms im
Sinne Steinerts, indem viele Kopfe gemeinsam und einzeln Gedanken weiter-
entwickeln, die erst in der Vielfalt und Menge ein umfassenderes Bild entste-
hen lassen wiirden. Insofern bleiben die vorliegenden methodologischen Uber-
legungen »vorldufige Resultate eines prinzipiell offenen Deutungsprozesses.
Sie sind als Diskussionsangebot [...] zu verstehen« (Dammer 1999: 203). Als
Grundlage, als Hintergrundfolie, als Basis meiner Forschungsarbeit stelle ich
an mich den Anspruch, negativ-dialektisches Denken so zu erschlieflen, dass
es zuginglicher und in gewisser Weise »anwendbar« wird und gleichzeitig
»angemessen kompliziert zu machen« ist (Steinert 2007a: 176). Ich verstehe
meinen gesamten »Erkenntnisgewinn als Naivititsverlust« (ebd.: 177). Dem ist
im Folgenden gerecht zu werden.

3.6.1 Zur Navigation - prozesshafte Entwicklung von Aneignungen
und Anwendungen

Wenn ich reflexiv darauf zuriickschaue, welche Wege der Erschliefung kriti-
schen Denkens ich selbst beschritten habe, ergibt sich ein Bild, das ein wenig
Auskunft tiber die prozesshafte Entwicklung von Aneignungen und Anwen-
dungen geben kann. Die Navigationsstiitzen sind erst durch langes Hinsehen,
Nachdenken und Nachspiiren Stiick fiir Stiick aus dem Dunkeln herausgetre-
ten. Aus der intensiven Beschiftigung mit einer Methode kritisch-theoreti-
schen Denkens erwuchs allerdings die Sicherheit, die erdachten Vorgehens-
weisen ausreichend im Bewusstsein zu haben, was hingegen bei einem ersten
Kennenlernen, das heiflt ohne diesen Vorlauf, vermutlich nicht so leicht fallen
wiirde. Anhand der Metapher einer Motorradreise mochte ich die grundlegen-
de Herangehensweise zur Hand geben.

In Sachen Reise-Navigation bin ich von der »alten Schule«. Ich habe nicht
das Bild inzwischen gingiger elektronischer Vollnavigation vor Augen, bei der

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

151


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Weiterbildungswiderstand

ein Zielpunkt eingegeben wird und das Navigationsgerit mit Anweisungen,
wann wo weiterzufahren ist, den gesamten Weg bestimmt. Altere satelliten-
gestiitzte Navigationsinstrumente waren noch einfacher gestrickt. Auch da
wurde ein Ziel definiert, das Gerit zeigte aber lediglich die Richtung an, in
der dieses Ziel lag. Der genaue Weg musste selbst gefunden und erkundet wer-
den. Anspruchsvoller wird die Navigation mit sogenannten (nicht digitalen)
Roadbooks, wie sie bei Rallyes zum Einsatz kommen: Das Ziel ist vorgegeben,
der Weg ebenso. Entlang von Angaben iiber Streckenabstinde, Kurven und
Abzweigungen wird dem Weg gefolgt. Wihrend in Strafenrallyes die Orientie-
rung unmissverstindlich ist, wird es offroad erheblich schwieriger. Ein deut-
licher Weg ist nicht immer zu erkennen und in den Roadbooks sind vor allem
auffillige Orientierungspunkte verzeichnet. Es erfordert hochste Aufmerk-
sambkeit, auf Wegmarken wie einzelne Biume, Hiigelkuppen oder Steinhaufen
zu achten, die Hinweise auf den weiteren Wegverlauf geben. Die Fahrer_innen
missen gleichzeitig wissen, wo sie sich genau befinden, wo ihr Standort ist,
von dem aus sie die Umgebung und den Weg bestimmen. Dieser Standort
ergibt sich aus Messdaten zuriickgelegter Wegstrecken, Himmelsrichtungen
etc. Bei einer derartigen Navigationsform sind Blicke {iber den Weg hinaus zu
werfen, die gesamte Umgebung muss mit einbezogen werden.

Und als letzte Navigationsmoglichkeit sei meine Herangehensweise ge-
nannt: Eine Gegend kann bereist werden, indem lediglich das endgiiltige Ziel
— wieder zu Hause anzukommen — bestimmt ist, jeder Tag hingegen ziel- und
streckenoffen bleibt. Nach alter Schule werden mit Stralenkarten Weglinien
gesucht, die interessante Eindriicke versprechen. Dazu miissen Landschaften
aus den Karten herausgelesen werden. Verschiedene Wege lassen sich einschla-
gen, interessante Eindriicke lassen jederzeit Anderungen der Route zu, ein lin-
geres Verbleiben oder auch eine rasche Flucht sind moglich. Wo am Abend die
Fahrt beendet wird, lasst sich am Morgen noch nicht vorhersehen. Bei solch
zieloffener Navigation flieRen die gesamte Umgebung, das vorhandene Karten-
material, aber auch die Bediirfnisse und Erfahrungen der Fahrer_innen in das
Erleben mit ein. Dieses Prozedere ist die treffende Metapher fiir negativ-dialek-
tisches Vorgehen: eine Verbindung von Materialien, Interessen, Impulsen von
auflen, biographischen Hintergriinden der Forschenden, offen suchend, auch
wenn — hier trifft das Bild nicht ganz — als Ziel lediglich Erkenntnisgewinn an-
gestrebt wird, welche Erkenntnisse das sein werden, aber unbestimmt bleiben
muss. Auf mein Forschungsvorhaben angewendet, bedeutet dies: Abgesteckt
ist die Region, die ich erkunde, wofiir ich Kartenmaterial benotige: Widerstand
gegen Weiterbildung negativ-dialektisch zu lesen. Festgelegt ist das Fahrzeug
fiir die Bewegung: Dialektik und Kritik. Was ich unterwegs etlebe, auf welche
Wege mich das fithrt und sogar das Ergebnis sind dabei offen. Es ist noch un-
klar, wo ich zwischendurch innehalte, wo ich schnell durchrase oder wo ich
fur die Nacht das Zelt aufschlage. Mit rationaler Navigation in Verbindung mit

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

sinnlichen Wahrnehmungen erkunde ich Widerstand gegen (Weiter-)Bildung
Stiick fiir Stiick. Als Ziel ist lediglich festgelegt, dass die vorliegende Schrift
irgendwann fertig sein muss, mit oder ohne »Lésung«.

Selbst eine so unbestimmte Navigation benétigt allerdings Voraussetzun-
gen: Kritisches Denken in dem hier vertretenen Sinn erfordert eine kritische
Grundhaltung zu dieser Welt, woraus auch immer sich diese formt, ob aus
einem wachen Blick, Erfahrungen von Ungerechtigkeit und Unfreiheit oder
einer entsprechenden politischen Sozialisation etc. Ohne ein kritisch-emanzi-
patorisches Interesse kann nicht negativ-dialektisch gedacht und gelesen wer-
den. Negative Dialektik kann daher unmdglich als »Verfahren« unabhingig
von gesellschaftlicher und politischer Haltungen angewendet werden, sondern
ist auf die Motive hinter der Forschungspraxis angewiesen (vgl. Bonf} 1983:
202). Oder in der Metapher der Reise-Navigation ausgedriickt: Wozu und wie
will gereist werden? Vorhandenen Reiseempfehlungen folgend, entlang einer
Reihe von kulturellen Besichtigungen oder auf kulinarische Geniisse orien-
tiert? Meine bevorzugte reisende Grundhaltung ist eine offene Erkundung, ist
langsam, gemichlich und einlassend. Gesucht wird nach Momenten. Was ge-
funden wird, bleibt unplanbar. Beschritten oder befahren werden Wege abseits
von Hauptstromen, weder grofle Straflen noch Menschenmassen inspirieren
zu Erlebnissen. Die kleine, unbekannte, zufillig gefundene Ruine am Weges-
rand erzeugt schonere Momente als der Besuch grofier Attraktionen. Um diese
Momente entdecken zu konnen, bedarf es allerdings der Grundhaltung, sie
finden zu wollen und den Blick zu 6ffnen.

Kritisches Denken wird aber nicht nur aus einer kritischen Haltung und
aus sensiblen Wahrnehmungen genihrt, sondern verlangt nach Wissen, nach
Analyse, nach einem Verstehen von Zusammenhingen. Dieses Grundwissen
kann sich nicht auf einen kleinen Binnenraum beschrinken, sondern muss
gesellschaftliche Verhiltnisse insgesamt betreffen. Zu fithlen, dass etwas nicht
gut, nicht richtig ist, muss mit Wissen, mit Erkenntnissen gefiillt werden, um
nicht rasch an Grenzen zu stofRen und lediglich Bestehendes zu reproduzieren.
Uber inhaltliche Auseinandersetzungen, iiber Diskussionen und Dialoge wird
erst jenes Wissen angeeignet, das die kritische Grundhaltung mit Substanz
fullt. Fiir denkende und reisende Navigation bedeutet dies, sich die notwendi-
gen Kenntnisse anzueignen. Fiir eine Motorradreise muss ich zunichst Motor-
rad fahren kénnen. Um manchen Widrigkeiten begegnen zu kénnen, muss ich
die Technik des Fahrzeugs ein wenig kennen. Um mit Karten zu navigieren,
muss ich Karten lesen kénnen. Um im Zelt zu iibernachten, muss ich dieses
aufstellen und wieder abbauen konnen. Etc.

In der analytischen und kritischen Auseinandersetzung verfeinert und dif-
ferenziert sich notwendigerweise die eigenommene Grundhaltung. In selbst-
reflexiven Prozessen werden einzelne Aspekte immer wieder kritisch beleuch-
tet. Neben einer Erweiterung des Sichtfeldes und des verfiigbaren Wissens

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

153


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Weiterbildungswiderstand

sensibilisieren sich Wahrnehmungsmaglichkeiten und festigt sich die eigene
Position, die sich in Abgrenzungen, in Zugehorigkeiten, in individuellen spe-
zifischen Schwerpunkten duflert und zugleich weiterhin selbstreflexiv befragt
wird. Unweigerlich findet eine personliche Entwicklung und Veridnderung
statt, eine Selbst-Transformation (vgl. Pongratz 2010a: 136). Die Forschenden
schirfen nicht nur ihren Blick und vergrofRern verfiigbares Wissen, sondern
nihren im Zuge der Auseinandersetzung eine Verinnerlichung. Nur so wird
nach und nach eine (selbst-)reflexiv gepriifte, sensible Wahrnehmung he-
rausgebildet, das die weitere Vorgehensweise tief durchdringt und erst so jene
Wirksambkeiten entfaltet, die eine tiefere, genaue und umfassende Kritik zu-
lisst. Wie eine Art »Hintergrundfolie« wirkt solch eingeiibtes kritisches Den-
ken direkt und indirekt erweiternd und entlastend auf die Analyseprozesse:
direkt durch verfiigbare Kenntnisse und Argumente, indirekt als Grundrich-
tung des Denkens und Handelns, erweiternd als Eréffnung neuer Denk- und
Handlungsoptionen, entlastend als verinnerlichte Haltung, wodurch nicht je-
der einzelne Denk- und Analyseschritt stindig neuerlich bewusst vollzogen
werden muss, sondern einiges sich quasi »automatisch« einstellt (und dem
nach und nach, reflexiv immer wieder tuiberpriift, vertraut werden kann, z.B.
vertraute Adorno seinen idiosynkratischen Regungen). Wussow fasst Adornos
Vorgehensweise in dieser Weise: Methode sei »bei Adorno keine Verfahrens-
weise und Theorie der Giiltigkeit wissenschaftlichen Urteilens« (Wussow
2007: 217), sondern eine bestimmte Subjektivititsform, die aber erst heraus-
gebildet werden muss. Erst in dieser (mithsam) erarbeiteten Grundhaltung
treten Forschende konsequent in das zu Erforschende ein.

Fiir die Navigation ist diese Selbst-Transformation ein erster Schritt, sich
nicht stindig auf jedes Detail konzentrieren zu miissen und jeden Gedanken,
jede Handlung permanent auf deren Richtigkeit zu befragen. In der Metapher
der Reise-Navigation duflert sich dies beispielsweise darin, dass das Motorrad
nicht nur »bedient« werden kann, sondern gute Fahrtechnik stellt sich erst
ein, wenn das Fahrzeug so weit mental integriert ist, dass es als Erweiterung
des Korpers wahrgenommen wird und das Fahren automatisch und »gefiihlt«
ausgefithrt wird, allerdings weiterhin an eine dennoch notwendige reflexive
Aufmerksamkeit gekoppelt. Erst dann ist sicheres Fahren mdglich und die
Konzentration kann sich auch auf andere Wahrnehmungen richten (vgl. Spie-
gel 2012). Ein weiteres Beispiel ist, wenn Kenntnisse im Kartenlesen mit Reise-
erfahrungen verbunden und so weit internalisiert sind, dass beinahe intuitiv
interessante Strecken herausgelesen werden kénnen, im Blick auf die Karte
quasi ein inneres Bild hinzutritt. Aber auch die Haltung des entdeckenden Rei-
sens selbst verdndert sich und wird erst mit guten und schlechten Erfahrungen
zu einem ausdifferenzierten und verstetigten Teil der Person.

Dialektisches und negativ-dialektisches Denken erfordern allerdings auch,
entgegen gewohnter Denkmuster mehrdimensional statt linear, widerspriich-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

lich statt eindeutig, subjektiv statt objektiv, in Richtung von nicht Fassbarem
statt nur entlang empirisch Evidentem zu denken. Solches Denken fillt uns in
unseren vorgeformten Mustern schwer, wird aber leichter, wenn es oft getibt
und immer wieder versucht wird. Am einfachsten fillt es, wenn es selbstver-
stindlich, ja sogar selbststindig abliuft und Teil von einem selbst wird. Ob
dies umfassend gelingen kann, bleibt unsicher, sicher ist aber, dass es schwie-
rig bleibt, solches Denken konsequent umzusetzen. Immer wieder sucht das
Denken nach Eindeutigkeit, will Widerspriichen ausweichen, will klare Ant-
worten finden. Negativ-dialektisches Denken in all seinen Dimensionen gilt
es daher stindig zu tiben; die Wahrnehmung fiir Briiche und Tduschungen
gilt es zu schirfen; die kritische Reflexion gilt es zu verstetigen. Um sich selbst
immer wieder an die vielen Dimensionen zu erinnern, um nicht von einem
vereinfachenden Strom des Denkens mitgerissen zu werden, sind Denkunter-
stiitzungen, quasi voriibergehende »Denkkriicken« oder eben Navigationsstiit-
zen hilfreich, damit in der Komplexitit des Denkens nicht wichtige Details
verloren gehen. Auch wenn bei »Kriicken« die Gefahr besteht, dass sie sich
verselbstindigen und verfestigen und der reine Hilfscharakter vergessen wird
(vgl. Kapitel 3.2.2). In der Reise-Navigation bestehen die »Kriicken« aus dem
Gepick. Um sich die Freiheit der Wahrnehmung und die Zieloffenheit zu er-
halten, wird die ganze Grundausstattung stindig mitgefithrt: vom Zelt und
allen Campingutensilien iiber Wasser und Nahrungsmittel bis hin zu Repara-
turmaterialien und Werkzeugen. Mit Campingausriistung, Zelt, Wasser- und
Nahrungsvorriten kann jederzeit an jedem Punkt innegehalten und die Nacht
verbracht werden. Viele mitgenommene Dinge werden nicht immer benétigt,
manche sind nur fiir Notfille eingepackt und werden im Idealfall gar nicht ge-
braucht, aber falls doch, stehen sie zur Verfiigung. Das Vertrauen darauf, alles
Notwendige dabeizuhaben, entlastet davon, an alle Eventualititen denken zu
miissen, und befreit dazu, sich auf die sich einstellenden Momente einlassen
zu konnen, den »Kopf frei zu haben«. Um sich zu neuen Erfahrungen zu na-
vigieren und sich dennoch nicht ganz in ihnen zu verlieren, brauchen wir das
Kartenmaterial. Es zeigt mogliche Wege, verweist auf wichtige Wegmarken,
bestimmt die Wege zwar nicht vor, bewahrt aber davor, sich zu verirren. Solche
»Denkkriicken« sind das, was ich als Methoden zunichst erliutern und im
weiteren Forschungsverlauf anwenden werde. Im Mittelpunkt stehen Naviga-
tionsstiitzen, wichtige Utensilien, Haltepunkte, um schwierig zu Denkendem
nicht auszuweichen. Ich mo6chte mit dieser Methode negativ-dialektischen
Denkens einen Zugang zu einem von Adorno inspirierten Denken 6ffnen,
nicht indem ich Adornos Methode interpretiere, sondern indem ich Orientie-
rungspunkte suche, an denen sich das Denken tiben, verfolgen und kritisch
reflektieren lisst. Dieser Methodenversuch dient dazu, negativ-dialektisches
Denken verfiigbar zu machen.

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

155


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

Wie beschreibe ich meine negativ-dialektische Methode? Negativ-dialek-
tisches Vorgehen Dbleibt in jedem Fall prozessual (vgl. Bonfl 1983: 208) und
unabschlieffbar. Dies ist nicht zuletzt der vorgefundenen Wirklichkeit geschul-
det, die briichig und liickenhaft ist. Bonfl spricht davon, dass das Vorgehen
eine »negative Spurensicherung« (ebd.: 204, Hervorhebung i. Orig.) sein muss.
»Das briichig gewordene Insgesamt scheint nur noch in Spuren, Splittern und
Triimmern auf, und die Erkenntnis mufd deshalb die Form einer tastenden
Spurensicherung annehmen, die an der Leidenserfahrung der Subjekte an-
kntipft und das Allgemeine im Abgespaltenen sucht« (ebd.: 211). Wussow greift
diese Metapher auf und spricht dezidiert davon, Anleihen bei »Detektivge-
schichten« (Wussow 2007: 63f.) zu nehmen. Wenn eine negativ-dialektische
Methode also keine einfache Verfahrensweise sein kann, ist sie als methodi-
sche Unmethode und unmethodische Methode zu entwerfen, wie Adorno
selbst fiir den Essay festgehalten hat: Dieser »verfihrt, wenn man will, metho-
disch unmethodisch« (Adorno 1958/1974: 21). Zumindest aber ist eine negativ-
dialektische Methode »zugleich gegen unangemessene Methodologisierungen
abzugrenzen« (Wussow 2007: 22). In diesem Sinne ist der folgende Entwurf
methodisch und unmethodisch zugleich. Ich erlaube mir eine gewisse Syste-
matisierung und Sortierung methodischer »Regeln« und ordne damit etwas,
das sich nicht ordnen lisst. Adorno wire vermutlich ungliicklich tiber solche
Subsumtionslogik gewesen. Adornos Einwinde will ich hier aber dennoch
weitgehend auflen vor lassen, obwohl sie nicht ginzlich wegzuwischen sind
und sich sogar von hinten wieder einschleichen: Ich nehme zwar Einteilungen
und Anordnungen vor und trenne diese vordergriindig, zugleich aber tritt die
Untrennbarkeit immer wieder hervor, indem sich die Denkstringe dagegen
sperren, aufgedréselt zu werden, da vieles mehrfach zugehorig ist, Verschiede-
nes in unterschiedlicher Form nicht unterscheidbar ist und alle Aspekte mit-
einander verwoben sind. Demensprechend schwierig gestaltete sich bereits die
Suche nach ordnenden Leitmotiven.

Ich mochte die Ordnung eher als eine Sortierung von Spuren verstanden
wissen, die der besseren Ubersichtlichkeit dient, aber erst im Zusammen-
spiel der Spuren wird das Gesamtbild wiedergegeben. Im ersten Teil steht eine
methodische Unmethode im Vordergrund, indem ich entlang der Struktu-
rierung der bisherigen Diskussion (Denken, Kritik, Dialektik etc.) nochmals
methodisch entwerfe, was unmethodisch sein muss. Den zweiten Teil widme
ich einer unmethodischen Methode, indem ich bisher lediglich am Rand auf-
getauchte Denkvorschlige aufgreife und weiterentwickle, die aus meiner Sicht
am besten dazu geeignet sind, als methodische Navigationsstiitzen zu dienen,
aber in ihrem Gehalt deutlich unmethodisch bleiben. Bei den »groben Sortie-
rungen« werde ich zugrunde liegende Begriindungen lediglich fragmentarisch
wiedergeben — die griindlicheren Argumentationen sind den vorangegangenen
Ausfithrungen zu entnehmen —, um dann in den Sortierladen kleinere Ficher

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

aufzumachen, in denen ich mégliche Leitfragen aufbewahre, die fiir das weitere
Vorgehen denk- und handlungsleitend sein sollen. Die Leitfragen haben unter-
schiedliche Aufgaben, reichen von inhaltsbezogenen, tiber denkleitende bis
hin zu selbstreflexiven Fragen. Sie zeigen manches an, das im Vorfeld bereits
tiberlegt werden sollte. Vorwiegend aber machen sie auf Leerstellen, Moglich-
keiten, Vergessenes und Wichtiges im Tun und Denken aufmerksam. Zuweilen
dienen sie Zwischen- und Nachreflexionen. An den Fragen wird deutlich, dass
das Methodische nicht vorgelagert, sondern mit den Inhalten dicht verwoben
ist. Zudem tauchen manche »Ficher« und Leitfragen immer wieder auf, wenn
dies notwendig erscheint, manchmal in gleicher Form, manchmal mit anderen
Nuancen. Die Komplexitit und die Uberschneidungen sollen nicht bereinigt
werden, da sonst das Eigentliche, das Interessante und Besondere verloren gin-
ge. Am Ende jeder »Sortiereinheit« nenne ich Knotenpunkte, die auf jene Ein-
heiten und Ficher verweisen, die im dichten Gewebe der Navigationsstiitzen in
besonders enger Verbindung stehen. Die bereits formulierten handlungsleiten-
den Interessen, die Internalisierung und die notwendige Selbst-Transformation
bleiben als Voraussetzungen zwar weitgehend unsichtbar, schimmern im Hin-
tergrund aber stindig durch. Das Ergebnis sind keine einfach zu befolgenden,
abzuarbeitenden Verfahrensregeln, denn die Anforderung, negativ-dialekti-
sches Denken als Methode »einzusetzen, bleibt hoch.

Der folgende Uberblick iiber die Sortierladen und deren Ficher erleichtert
die Orientierung in der nachfolgenden Darstellung. Eine differenziertere, aber
dennoch reduzierte Zusammenstellung ist im Anhang zu finden.

Methodische Unmethode

Denken Reflexion

Mehrdimensionalitat Innehalten und Zuriicktreten

Bewegung Selbstreflexion

Verfliissigung Hypothetische Vorbehalte

Komplexitat Affirmationsprifung und Irrtumsvermeidung
Geduld Umkehrungen

Dialog mit der Sache

Kritik Dialektik, Negation/Negatives,
Wahrnehmung und genaues Hinsehen  Nichtidentisches und Konstellation
Misstrauen und Skepsis Dialektik, Widerspriiche
Ursachenergriindung Negation/Negatives

Ideologiekritik Nichtidentisches
Ver&dnderungsorientierung Konstellation

Selbstkritik

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

157


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

Unmethodische Methode

Volistandige Liicken Sinnliche Rationalitat
Erfassung von Gesamtheiten Denken
Vielféltige Anordnungen Denkfreies Denken
Leerstellen Leibliche Momente
Innere Stimme

Begriffslose Begriffe Wachheit
Konsequente Bewusstheit des

Nichtidentischen Kontrollierte Unkontrollierbarkeit
Offene Definitionen Inkubation
Kontexte erfassen Zeit

Losung tritt hinzu oder auch nicht
Mikrologische Makrologie

Mikrologie Dystopische Utopien
Makrologie Negation/Negatives
Vom Grofien zum Kleinen, wieder zuriick lllusionslosigkeit
und das eine durch das andere Aufblitzen von Mdglichkeiten
hindurch Was ware, wenn ...
Ungewisse Gewissheit Schwere Leichtigkeit
Widerspriiche aushalten Starke fiir die Schwere
Gegen sich selbst denken Metaphern der Leichtigkeit
Gewaltloser Blick
Offene Antworten Unsystematische Systematik
Konstellation
Undisziplinierte Diszipliniertheit Unvertraute Bezugspunkte
Spiel Systematik brechende Darstellungsformen
Spekulation
Reflexive Riickbindung Unpraktische Praxis
Anwendung von Regeln Dinge und Verhaltnisse in Bewegung bringen

Widerspriiche aushalten
Auf der Kritik bestehen

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

3.6.2 Methodische Unmethode

Denken

Denken ist nicht von den anderen Anniherungsformen an den Gegenstand
zu trennen. Keine Kritik, keine Reflexion, keine Negation etc. ist ohne Denken
moglich. Negativ-dialektisch muss Denken bewegt und dynamisch sein. Mit
dem Denken wird der Gegenstand aus unterschiedlichen Richtungen betrach-
tet, denkend werden Widerspriiche in den Blick genommen. Denkend wird das
seismographische Instrumentarium zur Wahrnehmung von Ungerechtigkeit,
Leid, Unfreiheit eingesetzt. Denkend wird ein Dialog zwischen Gegenstand
und kritischen Uberlegungen hergestellt. Denkend wird nach ideologischen
Tduschungen gefahndet — die Detektivmetapher bahnt sich ihren Weg. Der
lange gewaltlose Blick (Guzzoni 2003: u71f.) und das geduldige Nachdenken
(Steinert 1998a: 46) o6ffnen mogliche Zuginge zum Gegenstand. Neugier
und Skepsis, Spekulation und Misstrauen, Negation und das Nichtidentische
sind (auch) gedanklich nachzuverfolgen. Negativ-dialektisches Denken muss
zwischendurch verflussigt werden, muss tiber Vordergriindiges hinausgehen
oder hinter Oberflichen dringen. Nicht nur die Verhiltnisse, sondern auch
das Denken selbst muss in Bewegung gebracht werden. Nur so lassen sich die
nachfolgenden Uberlegungen erfassen und zugleich weiterfiihren.

Was erfordert solches Denken?

Mehrdimensionalitiit

Das eine zu betrachten, aber auch noch das andere, und das auch noch, und

noch ein anderes ...

« Habe ich weitgehend alle moglichen Dimensionen betrachtet?

« Welche habe ich vergessen oder welche werden bewusst nicht niher beleuch-
tet?

Bewegung

So weit denken, bis »Knoten« entstehen, die — Auflésung suchend und doch

nicht findend - zu Bewegung zwingen, verschiedenartig, frei, in viele Richtun-

gen; unter dem hypothetischen Vorbehalt: Wenn das Denken sich beruhigt,

liegt der Verdacht der Falschheit nahe.

« Habe ich so weit gedacht, bis »Knoten« entstanden sind, und habe ich diese
bewusst wahrgenommen?

« Habe ich versucht, moglichst frei und verschiedenartig zu denken?

« Wo hat sich das Denken beruhigt und gibt so méglicherweise einen Hinweis
auf falsche Gewissheiten?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

159


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Weiterbildungswiderstand

Verfliissigung

Gewohnte Bahnen verlassen; versuchen, Undenkbares zu denken; feste Denk-

gewohnheiten zumindest versuchsweise aufgeben; das Denken flieRen lassen,

statt es zu stauen oder mit Dimmen zu begrenzen

- Habe ich gewohnte Denkstrategien zumindest zeitweise verlassen?

« Waren die Denkgewohnheiten neuartige Versuche oder entsprangen sie vor-
herrschenden Denkformen und -traditionen?

« Habe ich die Gedanken ausreichend, frei und unbegrenzt flieen lassen?

Komplexitiit

Einfachheiten misstrauen; gewebeartig statt kausal-linear denken

+ Habe ich Kausalititen und Linearititen zu komplexen Verbindungen hin
aufgebrochen?

« Habe ich bei Widerstinden im Denken einen einfachen Weg gewihlt, statt
mich auf die Schwierigkeiten einzulassen?

« Habe ich ein Gedankennetz gesponnen, das unterschiedliche Wege zulisst?

Geduld

Langsames und geduldiges Hinschauen; Innehalten bei Irritationen, Einfach-

heiten, Klarheiten ...

« Habe ich mir ausreichend Zeit genommen, mich in den Gegenstand zu ver-
tiefen?

« Welche dufleren Rahmenbedingungen haben mich am geduldigen Hinse-
hen gehindert?

+ Habe ich bei Irritationen und Klarheiten innegehalten und sie gepriift?

Dialog mit der Sache

Mit der Sache in ein Gesprich treten; sich auf einen Austausch einlassen, ohne

die betrachtete Sache in vorgegebene Denkweisen zu zwingen; die Sache selbst

auch sprechen lassen

« Habe ich mich ausreichend auf die Sache eingelassen?

« Habe ich der Sache meine Vorannahmen, mein Gedankengeriist aufge-
dringt?

« Habe ich die Sache selbst »sprechen« lassen und sie mir gegeniiber verselb-
stindigen lassen?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Wahrnehmung und genauem Hinsehen, Misstrauen und Skepsis, Umkeh-
rungen, konsequenter Bewusstheit des Nichtidentischen, gegen sich selbst
denken, gewaltlosem Blick, Spiel, Spekulation, denkfreiem Denken, leiblichen
Momenten, innerer Stimme, Wachheit, Inkubation, Zeit; Was wire, wenn ...;
unvertrauten Bezugspunkten

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

Kritik

In der Kritischen Theorie ist Kritik immanent, ideologiekritisch, selbstkri-
tisch, kritisch kritisch. Solche Kritik hat radikal, die Wurzeln erfassend, zu
verfahren, um zu den Hintergriinden vorzudringen. Kritisch wird nach Ursa-
chen gefragt, nach inhirenten Widerspriichen und nach ideologischen Tiu-
schungen. Kritik ist der Versuch einer Gegendarstellung zu Bestehendem.
Kritik in einem materialistischen Verstindnis kann sich dabei nicht auf ahis-
torische, universelle Kategorien stiitzen, vielmehr nimmt sie als immanente
Kritik ihre Maf3stibe aus bestehenden Verhiltnissen und fithrt nichteingeldste
Moglichkeiten vor Augen. Normativ wird an der Moglichkeit der Abschaffung
von Herrschaft, von Unfreiheit, von Ungerechtigkeit, von Leid festgehalten,
gerade weil deren Beseitigung als moglich gedacht werden kann. Dialektische
Umschlige ins neuerlich Negative sind kritisch zu priifen. Gleichzeitig kann
Kritik nicht bei der Verwirklichung von Mafstiben stehen bleiben, sondern
nimmt auch die Mafistibe selbst in die Kritik und ergriindet die Entstehung
dieser Mafistibe. Ideologiekritisch gilt es zu zeigen, dass das, was ist, nicht
alles ist, dass vordergriindige Begriindungen nur scheinbar unumstoéfilich
sind und dass Tiuschungen gezielt oder systemimmanent weiterhin genihrt
werden, aber kritisch durchstoflen werden kénnen. Die Kritiker_innen sind
und bleiben notwendig in die Verhiltnisse verstrickt, wodurch keine Auflen-
position moglich ist, vielmehr gerade die Eingebundenheit mit thematisiert
werden muss. Selbstkritik ist Ausdruck davon, diese Verstrickung, die eige-
nen Normen und Emotionen in den Blick zu nehmen. Kritiker_innen kén-
nen nicht proklamieren, was richtig und besser wire, da ihre eingebundene
Position das nicht zulisst, sie konnen lediglich auf vorhandenes Schlechtes
verweisen und Denkangebote eines moglichen Besseren machen, das gesell-
schaftlich zu entwickeln ist. Aufgabe und Haltung von Kritik sind Skepsis und
Misstrauen gegeniiber gesellschaftlichen Vorgaben. Kritik ist konkrete Praxis,
die auf Verinderung von Realitit ausgerichtet ist, indem sie — auch spekulativ —
danach fragt, warum etwas ist, wie es ist, und dass es auch anders sein kénnte
und wie es anders sein konnte.

Was erfordert solche Kritik?

Wahrnehmung und genaues Hinsehen

Genauen Blick auf Verhiltnisse richten; Negatives iiberhaupt als solches er-

kennen

« Habe ich meine Wahrnehmung ausreichend »geschult«, um Verhiltnisse
erfassen zu kénnen?

« Welche negativen Aspekte habe ich moglicherweise tibersehen?

« Habe ich genau hingesehen?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

161


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Weiterbildungswiderstand

Misstrauen und Skepsis

Scheinbar positiven Verhiltnissen mit Vorbehalten begegnen; Gegebenes da-

rauf tiberpriifen, ob es auch anders sein kénnte; Herrschaft und negative Wir-

kungen vorbehaltlich spdterer Priifung vorerst voraussetzen

« Welchen Aspekten habe ich vertraut?

« War ich ausreichend misstrauisch gegeniiber positiven Verhiltnissen?

- Bin ich allen Aspekten mit geniigend Vorbehalten und mit Skepsis begeg-
net?

« Welche Verhiltnisse, Argumente, Begriindungen lieflen sich in welcher
Form anders beschreiben, erkliren und ausfithren?

« Welche Aspekte scheinen zunichst von Herrschaft unbeeinflusst?

« Habe ich meinen Gedanken und Argumenten ausreichend misstraut?

Ursachenergriindung

Suche nach Ursachen fiir bestehende Verhiltnisse, fiir vorhandene Maf3stibe

und fir Auswirkungen; mehrdimensional und radikal

« Habe ich bei der Suche nach Ursachen radikal genug gedacht und analysiert?

« Lassen sich noch tiefer liegende Ursachen ausfindig machen?

« Welche normativen, moralischen, herrschaftsférmigen Hintergriinde be-
wirken die aktuellen Verhiltnisse?

« Habe ich die Entstehung von vorhandenen Mafistiben ergriindet?

« Wenn ich so tue, als ob meine Ursachenerklirung richtig wire, ergibt sich
dann ein stimmiges Gesamtbild?

Ideologiekritik

Suche nach aufrechterhaltenem Schein und nach dahinterliegenden Interes-

sen; angebliche Notwendigkeiten und Unveridnderlichkeiten auf deren Giiltig-

keit und auf deren herrschaftliche Konstitution befragen; scheinbare Unver-

inderlichkeiten dadurch aufdecken, dass man so tut, als ob diese verdnderbar

waren

« Habe ich die Begriindungsmuster ausreichend auf deren herrschaftliche In-
teressen befragt?

« Was konnte auch ganz anders sein?

« Wenn ich so tue, als ob ein Zustand veridnderbar wire, zeigt sich dann, dass
eine solche Transformation tatsichlich méglich wire?

Verdnderungsorientierung

Anstreben einer Verinderung der Gesellschaft und aller in ihr wirkenden Me-
chanismen und Handlungen zu einem méglichen Besseren; Dinge und Ver-
hiltnisse in Bewegung bringen, zumindest als Gedankenexperiment (so tun,
alsob ...)

- Verfolge ich konsequent genug ein transformatorisches Interesse?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

« Sind meine Analysen und Ergebnisse auf die Abschaffung von Leid, Unge-
rechtigkeit, Unfreiheit ausgerichtet?

« An welchen Punkten bin ich zu pragmatisch und zu resignativ?

« Wenn ich so tue, als ob eine Verinderung bereits stattgefunden hitte, wel-
ches neue Bild ergibt sich daraus?

Selbstkritik

Die Kritik mit den eigenen Mafistiben nochmals der Kritik zufiihren; Befra-

gung der eigenen Erkenntnisse auf mogliche affirmative und negative Konse-

quenzen; die eigenen Mafistibe, Denkgewohnheiten, Vorannahmen, Normen

etc. kritisch iiberpriifen

« Habe ich meine Maf3stibe der Kritik auch auf meine Kritik angewendet?

« Habe ich meine Kritik so weit gedfinet, dass sie in die Kritik genommen
werden kann?

« Wie wird meine Kritik von anderen Kritiker_innen aufgenommen und dis-
kutiert?

« Welche blinden Flecken hat meine eigene Analyse?

« Welchen Interessen diene ich gewollt oder ungewollt?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Komplexitit, Selbstreflexion, hypothetischen Vorbehalten, Affirmationspris-
fung und Irrtumsvermeidung, Dialektik, Widerspriichen, Negation/Negati-
vem, gegen sich selbst denken, offenen Antworten, Illusionslosigkeit, Stirke
fur die Schwere, unvertrauten Bezugspunkten, Dinge und Verhiltnisse in Be-
wegung bringen, auf der Kritik bestehen

Reflexion

Reflexion ist kaum von Kritik zu trennen, zumindest nicht in der Kritischen
Theorie: Kritik ist reflexiv und Reflexion bedarf der Kritik. Entgegen einer
affirmativen Reflexion, die inzwischen als eingeforderte Leistung alle Berei-
che des Lebens durchdringt und an einer Optimierung von Bestehendem, an
Fortschritt und Innovation innerhalb der kapitalistischen Verhiltnisse aus-
gerichtet ist, bleibt kritische Reflexion gepaart mit einem emanzipatorischen,
transformativen Interesse: Das Bestehende in Richtung auf ein besseres Leben
fur alle zu verdndern. Brunkorst bezeichnet Reflexion als operative Leistung
(vgl. Brunkhorst 1990: 249), die in den Prozess der Kritik eingebunden ist.
Reflexion nimmt die Form eines Zuriicktretens, Zuriickbeugens, einer noch-
maligen genauen und differenzierten Betrachtung an. Reflexion dient der Irr-
tumsvermeidung, indem bereits Gedachtes nochmals auf affirmative Momen-
te tiberpriift wird, inwiefern etwas in sein Gegenteil umschlagen konnte, z.B.
statt befreiend zu wirken neue Herrschaft hervorbringt oder diese stabilisiert.
In diesem Sinne muss Denken auch gegen sich selbst denken, indem eigene

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

Vorannahmen und Normen nochmals hinterfragt werden, indem Aussagen
nochmals auf den Kopf gestellt werden, indem Affirmationspriifungen vorge-
nommen werden.

Was erfordert solche Reflexion?

Innehalten und Zuriicktreten

Sich die Zeit lassen, zwischendurch aus dem Tun und Denken auszusteigen,

und versuchen, von einer fiktiven Auflenposition zuriick- und vorauszuschau-

en

« Habe ich mich zwischendurch distanziert und versucht, die Inhalte, die
Wege, die Prozesse selbst nochmals zu betrachten?

« Habe ich Reflexionen anderer auf mein Denken eingeholt?

« Habe ich mir Zeit und Ruhe zum Nach- und Vorausdenken verschafft?

Selbstreflexion

Befragung des eigenen Denkens und Wahrnehmens auf mogliche affirmative

und negative Konsequenzen; sich selbst auf Irritationen befragen; eigene Ver-

wobenheit suchen und so weit priasent halten, wie moglich

« Welche blinden Flecken hat meine eigene Wahrnehmung?

« Bin ich mir unsicher genug, ob meine Kritik das trifft, was sie treffen soll?

« Binich mir meiner Vorannahmen und Normen so weit als méglich bewusst?

« Welche Irritationen kénnten Anlass sein, eigene Zuginge neuerlich zu iiber-
priifen?

+ War ich ausreichend genau und kritisch und differenziert und misstrauisch
und skeptisch und ...?

Hypothetische Vorbehalte

Misstrauen gegen Vorgaben und gegen bereits Gedachtes; hypothetische Vor-

behalte als Ausgangspunkte fiir weiteres Denken formulieren (z.B. der Eman-

zipation den hypothetischen Vorbehalt der unterdriickenden Wirkung beistel-

len)

« Habe ich zu zentralen Annahmen hypothetische Vorbehalte formuliert oder
zumindest mitgedacht?

« Habe ich die hypothetischen Vorbehalte nochmals kritisch reflektiert?

« Welche negativen Momente enthalten positiv scheinende Entwicklungen
und umgekehrt?

Affirmationspriifung und Irrtumsvermeidung

Prifung der Prozesse und Ergebnisse auf affirmative Momente und auf még-

liche Irrtiimer, selbstkritisch und selbstreflexiv

« Habe ich dartiber nachgedacht, welche affirmativen Momente in den Ergeb-
nissen enthalten sind?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

« Habe ich gezielt danach gefragt, welches Gegenteil jeweils enthalten ist?

« Welchen Irrtiimern bin ich méglicherweise erlegen?

« Kann das Ergebnis meinem Verstindnis entsprechend richtig oder auch
falsch sein?

Umkehrungen

Aussagen auf den Kopf stellen; Gegenteile suchen

« Was wire, wenn es genau umgekehrt wire?

« Welche gegenteiligen Momente habe ich noch nicht beriicksichtigt?

« Wie zeigt sich das Gesamtbild oder das Detail, wenn es von einer anderen
Perspektive aus betrachtet wird?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Mehrdimensionalitit, Komplexitit, Geduld, Wahrnehmung und genauem
Hinsehen, Misstrauen und Skepsis, Selbstkritik, gegen sich selbst denken, ge-
waltlosem Blick, reflexiver Riickbindung, innerer Stimme, Wachheit, Zeit; Was
wdre, wenn ...

Dialektik, Negation/Negatives, Nichtidentisches und Konstellation
Negativ-dialektisch zu denken erfordert Dialektik und Negation, die Bewusst-
machung des Nichtidentischen und ein Denken und Darstellen in Konstella-
tionen. Diese komplexen Momente negativer Dialektik lassen sich wohl kaum
kurz zusammenfassen, werden aber vorbereitend fiir die weiteren, spezifi-
scheren Methoden nochmals gestreift, in denen sie dann »ausbuchstabiert«
werden. Dialektik arbeitet per se mit Negationen, eine negative Dialektik noch
expliziter und radikaler. Die Wahrnehmung von Widerspriichen 16st sich in
der negativen Dialektik nicht durch Negation der Negation in ein positiv Neues
auf. Vielmehr bleiben Widerspriiche unaufloslich bestehen. Allein beim Ver-
such, Begriff und Sache iibereinstimmen zu lassen, bleibt ein Rest an Nicht-
identifizierbarem. Identifizierendes Denken zwingt die Sache unter eine vor-
gegebene Kategorie, schneidet ein wesentliches Element der Begrifflichkeit
und damit der Wahrnehmung ab. An die Stelle des begrifflichen Denkens tritt
daher die konstellative Anniherung: eine Umkreisung der Sache, der Versuch
einer Anniherung an Erahntes durch Zusammenstellungen unterschiedlicher
Momente und Perspektiven. Und dennoch bleibt ein Rest an Nichtidentifizier-
barem, das nicht greifbar ist und mitgedacht werden muss. Negative Dialektik
gibt sich nicht mit der Herstellung von Widerspruchsfreiheit zufrieden, son-
dern sieht gerade darin herrschaftsformige Elemente, weil durch die Synthese
Aspekte ausgeblendet werden und daher unterdriickt werden. Negative Dialek-
tik widmet sich der Kritik der Verhiltnisse, indem sie auf solche Herrschafts-
momente verweist, die unter anderem in Widerspriichen sichtbar werden. Wi-
derspriichlich sind auch scheinbar positive Entwicklungen. Kein noch so gut

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Weiterbildungswiderstand

gemeintes Moment ist davor gefeit, wieder in sein Gegenteil umzuschlagen:
Freiheiten in neue Herrschaft, Gleichheiten in neue Ungleichheiten etc. Die
Widerspriichlichkeiten werden sich unter anderen in den Benennungen der
unmethodischen Methoden niederschlagen, die negativ-dialektisches Denken
erst verfeinern werden.

Welche negativ-dialektischen Momente sind als Hintergrundfolien festzu-
halten?

Dialektik, Widerspriiche

In der Wirklichkeit vorhandene Widerspriiche wahrnehmen und aufspiiren;

vermittelte Beziehung statt dichotomer Gegensitze ergriinden; dialektisches

Denken gegen vereinfachende Kausalititen; Unaufl6slichkeit der Widersprii-

che akzeptieren; dialektischen Umschlag ins Gegenteil beachten

« Wo und wie sind die Verhiltnisse widerspriichlich?

« Welche Gegenteile sind noch vorhanden?

« In welcher vermittelten Beziehung stehen scheinbare Gegensitze?

« Wo schligt Positives in sein Gegenteil um?

- Habe ich die Widerspriiche vermittelt oder gegeniiberstehend gedacht?

« Habe ich dialektisch oder kausal-linear gedacht?

- Halte ich es aus, Widerspriiche bestehen zu lassen?

« Wo bin ich vor Widerspriichen bewusst oder unbewusst geflohen, z.B. in-
dem ich sie tibersehen habe?

Negation/Negatives

Einerseits als operative Verneinung, Inverssetzung, andererseits das als

schlecht, falsch Beurteilte; bestimmte Negation statt abstrakte Negation als

undifferenzierte Ablehnung; Negation als Mittel, sich der Positivierung und

dem moglichen Umschlag ins Negative zu verwehren

« Was beurteile ich warum negativ?

« Welche gesellschaftlichen Zustinde sind mit kritisch-transformatorischem
Interesse zu negieren?

« Habe ich versucht, Gedanken invers negativ zu denken?

« Habe ich versucht, auch meine Gedanken zu negieren?

Nichtidentisches

Nicht begrifflich fassbar und dennoch vorhanden; nicht (formal) positiv be-

nennbar; erahnbar, spiirbar, vermutbar

« Habe ich bewusst gehalten, dass nicht alles identifiziert fassbar ist?

« Habe ich meine Ausfithrungen ausreichend vor reduzierenden Identifizie-
rungen bewahrt?

« Was konnte noch, wenn auch nicht fassbar, enthalten sein?

- Habe ich meinen Ahnungen ausreichend nachgespiirt?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

Konstellation

Stellung der Gegenstinde zueinander; konstellatives Umstellen und Umstel-

len des Gegenstands; Umbkreisen von Sache und von Begriffen, um sich deren

Komplexititen und dem Nichtidentischen zu ndhern; Beriicksichtigung in der

Forschungsplanung und Durchfithrung

« In welchen moglichen Konstellationen stehen die betrachteten Elemente zu-
einander und zu den Verhiltnissen insgesamt?

« Habe ich in der Auswahl der in die Forschung einbezogenen Elemente aus-
reichend verschiedene Elemente kombiniert?

« Habe ich ausreichend unterschiedliche Perspektiven eingenommen?

« Habe ich Elemente immer wieder neu angeordnet?

« Habe ich die Komplexitit ausreichend erhoht?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
allen Aspekten und Fragen

3.6.3 Unmethodische Methode

Nach diesen grundlegenden Gesichtspunkten werden nun im zweiten Schritt
neue Handlungs- und Denkrichtungen entworfen, die kritische und negativ-
dialektische Denkweisen konkretisieren und noch weiter dechiffrieren. Wider-
spriichlich, unabgeschlossen und unmethodisch. Bereits Ausgesprochenes
und auf zahlreichen Seiten Diskutiertes wird aufgedroselt und neu zusammen-
gesetzt. Die »Sortierladen« bleiben widerspriichlich, bleiben sowohl das Eine
als auch das Andere, weil sie so negativ-dialektisches Denken besser treffen als
Eindeutigkeiten. Die Negation bahnt sich ihren Weg schon allein dadurch, dass
zu manchen Worten interessanterweise gar kein eigenbegriffliches Antonym
vorhanden ist, sondern lediglich negierende Termini. Die Uberlegungen sind
als Methode zu lesen, sie geben Hinweise, in gewisser Weise Anleitungen. Sie
bleiben aber unmethodisch, weil sie keine klaren und eindeutigen Handlungs-
anweisungen geben, gar nicht geben kénnen. Sie bleiben auch unmethodisch,
weil sie kein kritisches Ergebnis garantieren konnen. Sie bleiben auch deshalb
unmethodisch, weil sie redundant wiederholend sind.

Vollstandige Liicken

Im Sinne einer detektivischen Spurensuche miisste eine moglichst liickenlose
Erfassung aller »Beweismittel« versucht werden. Vollstindigkeit anstrebend
wird der Blick auf alles gerichtet, was relevant sein kénnte, wird ein Sachverhalt
in ein vollstindiges Gesamtbild integriert. Und dennoch bleiben die aufgelese-
nen Spuren nur eine Sammlung von kleinsten Teilen, bilden nur eine Ahnung
der Wirklichkeit ab. Erst die Kombination, die Reihenfolge, die verniinftige Ver-
kniipfung lassen eine Vorstellung davon entstehen, auf welchen Sachverhalt

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Weiterbildungswiderstand

die Spuren hindeuten. Aber keine noch so gute Spurensicherung vermag zu
garantieren, die richtigen Verkniipfungen hergestellt, die richtige Konstellation
gefunden zu haben. Es kénnten Spuren tibersehen worden sein. Es konnte aber
auch sein, dass die Spuren nicht ausreichend Auskunft geben kénnen. Spuren
sind lediglich Hinweise. In diesem Sinne sind Liicken nicht nur unumging-
lich, sondern notwendig, um Riume fiir Ubersehenes, fiir Weiterzudenkendes,
fur Nichtidentifzierbares offen zu lassen. Adorno formuliert in der »Minima
Moralia« im Aphorismus »Liicken«, dass die herkommlich intellektuelle Red-
lichkeit in der Wissenschaft eine liickenlose Darstellung aller Schritte verlan-
ge. Dies sei nicht nur langweilig und banal: »Erkannt wird vielmehr in einem
Geflecht von Vorurteilen, Anschauungen, Innervationen, Selbstkorrekturen,
Vorausnahmen und Ubertreibungen, kurz in der dichten, fundierten, aber kei-
neswegs an allen Stellen transparenten Erfahrung« (Adorno 1951/1980: 89). So
versteht auch Pongratz die negative Dialektik, die »das Denken fiir eine ex-
plorierende, unabgeschlossene Suchbewegung« 6ffnet, die Leerstellen lisst
(Pongratz 2010b: 21). In der Metapher eines flexiblen Puzzles bedarf es dieser
Leerstellen, um Platz fiir neue Teile, fiir neue Zusammenstellungen zu haben.
Liicken zwingen Lesende und Dialogpartner_innen dazu, mit- und nachzuden-
ken. Liicken lassen Raum fiir Ergdnzung von Ubersehenem. Liicken sind Aus-
druck einer Ergebnisoffenheit und Unabgeschlossenheit.
Was erfordern vollstindige Liicken?

Erfassung von Gesamtheiten

Einzelne Sachverhalte in Gesamtzusammenhinge stellen; komplexe Verwe-

bungen ergriinden und darstellen; den Blick immer wieder auf ein (imaginier-

tes) Ganzes richten

+ Habe ich ausreichend Beziige zu Nachbardisziplinen, Nachbarthemen und
gesellschaftlichen Verhiltnissen insgesamt hergestellt?

« Habe ich versucht, das eigene Puzzleteil in das Gesamtbild einzupassen?

« Habe ich ausreichend »Beweismaterial« und »Spuren« gesammelt und stim-
mig zusammengefiigt?

Vielfiltige Anordnungen

Liicken und Nichtidentisches durch Konstellationen erahnbar machen; viele

mogliche Konstellationen einbeziehen, zumindest Verweise zu nichsten Kno-

tenpunkten herstellen; Beleuchtung aus méglichst vielen unterschiedlichen

Perspektiven

« Habe ich verschiedene Konstellationen ausprobiert?

« Reichen die Beschreibungen, Fille und Argumentationen so weit, dass mog-
lichst viele Denkvarianten abgedeckt werden?

« Wurden die Auslassungen gut iiberlegt und griindlich argumentiert?

« Habe ich eine Ahnung des Nichterfassten erhalten?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

Leerstellen

Gezielt Liicken offen lassen; hermetische Geschlossenheiten vermeiden, da

diese nur scheinhaft wiren; Ankniipfungspunkte herstellen, an denen weiter-

gedacht werden kann; Nichtidentisches erahnen; Ergebnisoffenheit und Un-

abgeschlossenheit

« Inwiefern habe ich durch Argumentationen Denkmoéglichkeiten geschlos-
sen statt erdffnet?

« Habe ich gentigend Leerstellen gelassen?

« Habe ich auf Ankniipfungspunkte verwiesen?

« Habe ich im gesamten Forschungsprozess ergebnisoffen gearbeitet?

« Verweise ich ausreichend und ausdriicklich auf die Unabgeschlossenheit?

« Lasse ich zu, dass ich mein Ergebnis selbst als unabgeschlossen betrachte
und vermittle?

« Gelingt es mir, nicht auf der Endgiiltigkeit meiner Ergebnisse zu bestehen?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Mehrdimensionalitit, Komplexitit, Wahrnehmung und genauem Hinsehen,
Ideologiekritik, hypothetischen Vorbehalten, Umkehrungen, Nichtidenti-
schem, Konstellation, konsequenter Bewusstheit des Nichtidentischen, offe-
nen Definitionen, Makrologie, gewaltlosem Blick, offenen Antworten, Losung
tritt hinzu oder auch nicht, Aufblitzen von Méglichkeiten

Begriffslose Begriffe

Das Nichtidentische als nicht erfassbarer, lediglich erahnbarer Teil von Wirk-
lichkeit ldsst sich auch begrifflich nicht festhalten. Begriffe enthalten mehr
als das, was sie zu beschreiben versuchen. Mit einer konsequenten Bewusst-
heit des Nichtidentischen werden begriffslose Teile von Begriffen so weit in die
Wahrnehmung geriickt, dass Offenheit, Unabgeschlossenheit und Unvollstin-
digkeit berticksichtigt bleiben. Begriffe lassen sich so nicht abgeschlossen und
endgiiltig definieren, sondern versuchte Festschreibungen bleiben vorlidufig,
miissen nochmals gegen den Strich gebiirstet werden, miissen gedanklich in-
vers und negativ reflektiert werden.

Was erfordern begriffslose Begriffe?

Konsequente Bewusstheit des Nichtidentischen

Konsequent im Bewusstsein halten: Nichtidentisches nicht begrifflich fassbar
und dennoch vorhanden, nicht (formal) positiv benennbar, nur erahnbar, spiir-
bar, vermutbar

« Habe ich bewusst gehalten, dass nicht alles identifiziert fassbar ist?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Weiterbildungswiderstand

+ Habe ich meine Ausfithrungen ausreichend vor reduzierenden Identifizie-
rungen bewahrt?

« Was kénnte noch, wenn auch nicht fassbar, enthalten sein?

- Habe ich meinen Ahnungen ausreichend nachgespiirt?

Offene Definitionen

Begriffe definieren und zugleich Nichtdefinierbares anerkennen; Ahnungen

Raum geben und verfolgen; Stellung von Begriff und Sache zueinander kri-

tisch reflektieren

« Habe ich zentrale Begriffe definiert und doch wieder ge6ffnet?

« Habe ich konsequent darauf geachtet, Begriffe nur vorldufig festzuschrei-
ben?

« Habe ich mich zu klaren Definitionen hinreiflen lassen oder ist es mir ge-
lungen, eine Ahnung der Begriffe und der begriffslosen Anteile erst in der
gesamten Darstellung durchscheinen zu lassen?

« Habe ich Definitionen nochmals gegen den Strich gebiirstet und Inversio-
nen und Negationen versucht?

« Binde ich Sache und Begriff zu eng aneinander, sodass kein Raum fiir Nicht-
identisches mehr bleibt?

« Habe ich in den Blick genommen, dass der Begriff die Sache nie treffen
kann?

Kontexte erfassen

Begriffe und deren Verwendung genau in den Blick nehmen und zugleich ver-

suchen, den Blick dariiber hinaus schweifen zu lassen

+ Wie werden Begriffe in welchen Zusammenhingen verwendet?

« Habe ich mégliche Herrschaftsformigkeiten von Begriffen tiberpriift?

- Habe ich ausreichend nach Verwendungen in anderen Fachbereichen und
Kontexten gesucht?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Geduld, Wahrnehmung und genauem Hinsehen, Ideologiekritik, Umkehrun-
gen, Nichtidentischem, Konstellation, Leerstellen, gewaltlosem Blick, offenen
Antworten, Spekulation, unvertrauten Bezugspunkten

Mikrologische Makrologie

Ein kritischer Blick richtet sich weder nur auf mikrologische Elemente noch
allein auf makrologische Gesamtheiten. Kritische Analyse bewegt sich vom
einen zum anderen und iiber viele weitere Ebenen wieder zuriick. Gesellschaft-
liche Verhiltnisse sind ausschlielich als Zusammenspiel zwischen kleinen
Momenten und grofden Zusammenhingen zu verstehen. Das Kleinste und das
Grofste stehen in einem dialektischen Zusammenhang. Sie stehen sich nicht

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

gegeniiber, sondern durchdringen sich gegenseitig. So ist im Kleinsten auch
das grofle Ganze enthalten und umgekehrt. Dazwischen und daneben liegen
viele Zwischenebenen und Nebenmomente.

Was erfordert eine mikrologische Makrologie?

Mikrologie

Blicke auf kleine Einheiten, z.B. Individuum, Vernunft, Emotion, Handlung,

Lernprozess

« Habe ich die kleinen Details in den Blick genommen?

« Habe ich danach gefragt, in welchem Verhiltnis diese kleinen Elemente zu
grofleren Zusammenhingen stehen?

Makrologie

Blicke auf Gesamtheiten, auf gréflere Zusammenhinge, z.B. Gesellschaft,

Okonomie, Denksysteme

« Habe ich meine Fragestellungen in Bezug zu angrenzenden Gebieten und
zu den Gesamtverhiltnissen gesetzt?

« Habe ich versucht, das Ganze zu erfassen?

« Habe ich danach gefragt, in welchen Formen das Ganze bis ins Kleinste
hinein wirksam wird?

Vom Grofien zum Kleinen, wieder zuriick und das eine durch das andere hindurch

Makro- und Mikroebene nicht als sich gegeniiberstehend verstehen, sondern

als einander durchdringend, als vermittelt

« Habe ich darauf geachtet, unterschiedliche Ebenen nicht nur als sich gegen-
iiberstehende, scheinbar voneinander unabhingige Einheiten zu begreifen?

« Welche makrologischen Momente lassen sich in mikrologischen Betrach-
tungen auffinden und umgekehrt?

« Wie sind die Ebenen miteinander verbunden?

« Habe ich in meinen Konstellationen unterschiedliche Gréfenordnungen be-
rucksichtigt?

« Habe ich die Zwischenebenen und Nebenmomente in den Blick genommen?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Mehrdimensionalitit, Bewegung, Komplexitit, Ursachenergriindung, Ideo-
logiekritik, Affirmationspriifung und Irrtumsvermeidung, Dialektik, Wider-
spriichen, Konstellation, Erfassung von Gesamtheiten, vielfiltigen Anordnun-
gen, gewaltlosem Blick, unvertrauten Bezugspunkten, Dinge und Verhiltnisse
in Bewegung bringen, Widerspriiche aushalten

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

171


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Weiterbildungswiderstand

Ungewisse Gewissheit

Das Streben nach Gewissheit, nach Wissen und Erkenntnis impliziert in den
meisten epistemologischen Verstindnissen einen Anspruch auf Eindeutigkeit,
Klarheit und gesicherter Evidenz. Materialistische Theorien gehen hingegen
nicht von einer universellen Wahrheit und Wirklichkeit aus, denen sich Wissen-
schaft lediglich Stuck fiir Stiick annihern miisste. Im materialistischen Ver-
stindnis entstehen Wirklichkeit und Wahrheit erst aus den gesellschaftlichen
Verhiltnissen. Begriffe, Verhiltnisse und Sachverhalte sind in sich widerspriich-
lich. Eine materialistische Dialektik richtet sich auf die Sichtbarmachung dieser
Widerspriiche. Eine solche Dialektik bietet nicht die Sicherheit und Beruhigung
einer synthetischen Auflosung in neue Klarheiten, sondern beharrt — negativ
— auf der Unaufléslichkeit der Widerspriiche. Der in unserem Denken gesell-
schaftlich eingeschriebene Drang nach Eindeutigkeit, Klarheit, Linearitit ist als
Ideologie vorherrschender Denktraditionen zu demaskieren, in der negative Aus-
wirkungen ausgeblendet werden und scheinbare Gewissheit das Gewissen be-
ruhigt. Mit einem gewaltlosen Blick gilt es, in negativ-dialektischer Denkweise
die Unaufloslichkeit von Widerspriichen sichtbar zu machen, Gewissheit nur als
vorldufig und widerspriichlich zu ergriinden und die Ungewissheit auszuhalten.

Was erfordert ungewisse Gewissheit?

Widerspriiche aushalten

Widerspriiche nicht in lineare Kausalititen pressen; Uneindeutigkeiten und

Antinomien als wesentliche Erkenntnismittel verstehen, statt als Storfaktoren;

Unauflgslichkeit zulassen

+ Wo habe ich dem Drang nach Eindeutigkeiten nachgegeben und Widersprii-
che dadurch iibersehen?

« Wo lassen sich in meinen Ergebnissen unzulissig lineare Kausalititen aus-
findig machen?

« Binich gegeniiber meinen eigenen, scheinbar schliissigen Argumentationen
misstrauisch genug?

« Wo hat sich das Denken beruhigt und gibt so moéglicherweise einen Hinweis
auf falsche Gewissheiten?

« Aus welchen privaten und beruflichen Ressourcen kann ich Kraft fur das
schwierige Aushalten von Widerspriichen schopfen?

Gegen sich selbst denken

Eigene Gewissheiten selbstreflexiv hinterfragen; spekulativ anders und da-

gegen denken; sich selbst und das eigene Denken als weniger richtig, erkennt-

nisreich und relevant annehmen, als es vielleicht narzisstisch erhofft wird

- Habe ich meinen Gedanken und Argumenten ausreichend misstraut?

- Habe ich versucht, zumindest spekulativ, auch noch ginzlich anders, sogar
widerspriichlich zu denken?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

« War ich ausreichend selbstreflexiv?
« Bin ich mir der Vorldufigkeit meiner Gedanken bewusst geblieben?

Gewaltloser Blick

Gewissheit nicht erzwingen; langsames, genaues Hinschauen; zweifelndes,

skeptisches Umkreisen des Sachverhalts

« Habe ich mir ausreichend Zeit genommen, im Ungewissen zu verharren,
oder bin ich rasch auf eine scheinbar klare Losung zugesteuert?

« Habe ich die Gewissheit »gezwungen, sich zu zeigen, oder habe ich aus-
reichend Raum und Zeit fiir Ungewissheit gelassen?

Offene Antworten

Sich der eigenen Position vergewissern; Antworten versuchen, die dennoch

offen und unabgeschlossen bleiben; vorliufige Ergebnisse hervorbringen und

in Diskussion und Kritik bringen

« Habe ich reflektiert und klar formuliert, von welcher Position aus ich Ant-
worten gebe?

- Habe ich mit Genauigkeit, Analyse, Kritik etc. Antworten gegeben und ar-
gumentiert?

« Habe ich ausreichend darauf geachtet, die Antworten offen genug und unab-
geschlossen zu halten und sie nicht als absolute Gewissheiten festzuschrei-
ben?

« Bin ich offen und bereit, meine Erkenntnisse der Kritik und kritischen Er-
weiterung durch andere auszusetzen?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Verfliissigung, Komplexitit, Dialog mit der Sache, Wahrnehmung und genau-
em Hinsehen, Misstrauen und Skepsis, Verinderungsorientierung, Selbst-
kritik, Selbstreflexion, hypothetischen Vorbehalten, Affirmationspriifung und
Irrtumsvermeidung, Umkehrungen, Dialektik, Widerspriichen; vom Groflen
zum Kleinen, wieder zurtick und das eine durch das andere hindurch; Speku-
lation, Losung tritt hinzu oder auch nicht

Undisziplinierte Diszipliniertheit

Undiszipliniert diszipliniertes Denken ist schon fiir Adorno wesentlich fiir
dialektische Anniherung, spekulative Theoriebildung und philosophische
Offenheit (vgl. Adorno 1965-66/2003: 135). Trotz gesellschaftlicher Aufladun-
gen ist weder Diszipliniertheit noch Undiszipliniertheit von vornherein als gut
oder schlecht zu beurteilen, wiewohl ich mit der Disziplinlosigkeit liebdugle.
Ich entdecke in der Disziplinlosigkeit Wege, sich gegen Regeln, gegen Herr-
schaft aufzulehnen, sich aus Zwingen zu befreien. Disziplin findet hingegen
in erster Linie Verwendung fiir strukturierte Vorgehensweisen. Beide Begriffe

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

173


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Weiterbildungswiderstand

bleiben widerspriichlich und positiv wie negativ besetzt. Und doch oder gerade
deswegen erweisen sie sich aus meiner Sicht als treffsicher. Negativ-dialektisch
gilt es, dem Denken keinen »Maulkorb« anzulegen (Adorno 1965-66/2003:
146). Dem Denken und der Analyse werden spielerische Elemente beigestellt.
Es wird versucht, tiber Bestehendes hinauszublicken, sich auf unsicheres Ter-
rain vorzuwagen. Spielerisch werden neue Denk- und Argumentationsriume
erkundet, wird nach anderen Herangehensweisen gesucht, wird gedanklich
experimentiert. In spielerischen Momenten werden Potenziale er6ffnet, tiber
Deformationen durch die existierenden Verhiltnisse hinauszugelangen, wer-
den Verhiltnisse zumindest denkerisch verfliissigt und so Méglichkeiten des
Neuen, des Anderen, des vielleicht Besseren erdffnet. Hinter undiszipliniertem
Denken blitzen utopische Elemente hervor. Adorno spricht in Anlehnung an
Goethe von exakter Phantasie: »Exakte Phantasie eines Dissentierenden kann
mehr sehen als tausend Augen, denen die rosarote Einheitsbrille aufgestiilpt
ward« (Adorno 1966/2003: 56). Das Denken soll sich daher weder nur um Fak-
ten drehen noch nur im Erfinden verbleiben (vgl. Wussow 2007: 200f.), son-
dern sich das Gliick des spekulativen Uberschusses — dieses kleinen Moments
der Freiheit, sich vom Seienden zu l6sen — génnen (vgl. Adorno 1965-66/2003:
158), sich dem Genuss hinzugeben, das Denken einfach mal unkontrolliert flie-
fen zu lassen. Ergiebige, neue Gedanken lassen sich so entspinnen. Um sich
nicht in vollig realititsfernen Rdumen zu verlieren, miissen diese Ausfliige
gleichzeitig oder nachtriglich wieder diszipliniert werden, miissen an Theo-
rie und Praxis zuriickgebunden werden, bediirfen der Reflexion und Priifung.
Undisziplinierten Phasen haben solche der stringenten, analytischen, genauen
Durchdringung zu folgen.
Was erfordert disziplinierte Undiszipliniertheit?

Spiel
Spontan, sinnlich, ziellos; sich verlieren; Denken flieRen lassen; Phantasie,
Gedanken so weit treiben, wie es nur moglich ist; Abschweifungen, zufillig
Aufblitzendes wahrnehmen
Das spielerische Moment lisst sich nicht in Fragen gieflen, diese hitten
eine zu starke Disziplinierungsfunktion, die es zu vermeiden gilt. Ich formu-
liere als allgemeine Frage daher nur:
« Habe ich ausreichend iiber die vordergriindige Realitit hinaus mit Gedan-
ken in moglichst viele Richtungen und méglichst weitreichend, ziellos und
undiszipliniert gespielt?

Spekulation

Spekulative Entwiirfe versuchen; Denkexperimente wagen; unsicheres Terrain
betreten; Negation iiber sich selbst hinaustreiben; Fragmente eines Besseren
versuchen

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

« Habe ich mich ausreichend auf unsicheres Terrain begeben?

« Wie kénnten sowohl die Kritik als auch die Verhiltnisse anders sein?

« Habe ich versucht, moglichst weit hergeholte Vergleiche anzustellen?

+ Was konnte noch sichtbar, denkbar sein?

« Habe ich versucht, meine Kritik und die Negationen so weit zu denken, dass
sie nur Denkentwiirfe sind, die (noch) nicht tiberpriifbar sind?

Reflexive Riickbindung

Zu Theorien und Praxis in Bezug setzen; reflexive Uberpriifung der Gedan-

kenexperimente auf deformierte und affirmative Hintergriinde; Selbstkritik

und Selbstreflexion

« In welches Verhiltnis lassen sich die Gedankenexperimente zu vorhande-
nen Theorien und zu gesellschaftlicher Praxis setzen?

« Inwiefern erweitern die Spekulationen bestehende theoretische Erklirun-
gen, inwiefern bediirfen sie der Berichtigung auf Basis vorhandener Theo-
rien?

« Welche widerspriichlichen, welche affirmativen, welche negativen Aspekte
sind in den Spekulationen auszumachen?

Anwendung von Regeln

Dialektisches Denken, Urteil, Kritik, Reflexion, Empirie, Analyse ...

Habe ich die spielerischen, spekulativen Momente ausreichend mit vorhande-

nen Regeln und Instrumenten gepriift?

« Welche empirischen Ergebnisse bestitigen, erginzen die Spekulationen
oder welche widersprechen ihnen?

« Welche Aspekte sind nach kritischer Priifung und Anwendung von Regeln
zu verwerfen, welche zu behalten?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Innehalten und Zuriicktreten, hypothetischen Vorbehalten, Umkehrungen,
Leerstellen, gegen sich selbst denken, gewaltlosem Blick, denkfreiem Denken,
leiblichen Momenten, Inkubation, Zeit, Aufblitzen von Méglichkeiten, unver-
trauten Bezugspunkten, Systematik brechenden Darstellungsformen

Sinnliche Rationalitat

Erkenntnis nur als rationales Vorgehen zu verstehen, blendet sinnliche, emo-
tionale, korperliche Momente aus. Obwohl Empirie auf sinnliche Wahrneh-
mung angewiesen ist, werden in der traditionellen Wissenschaft und in man-
chen empirischen Erkenntnisinstrumenten weite Bereiche der Sinnlichkeit
vermieden, werden Wahrnehmungen beispielsweise in erster Linie auf die
Wahrnehmung der dufleren Welt konzentriert. Innere Wahrnehmungen, die
Adorno beispielsweise als idiosynkratische Abwehrempfindungen manchen

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

175


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

Gedanken, Haltungen und Interessen gegeniiber wahrnimmt, sind fiir ihn
Ausgangspunkt fur Erkenntnisprozesse. In der Kritischen Theorie ist korper-
liches und emotionales Leid der Anlass fiir Forschung und Praxis als Versuch
der Herstellung eines besseren Zustandes. Obwohl in hohem Maf} denkend
und rational vorgehend, bezieht Kritische Theorie emotionale Zustinde, sinn-
liche Erfahrungen in allen Facetten mit ein. Nicht zuletzt ist die konsequente
Beriicksichtigung der forschenden Person mit all ihren Empfindungen, Vor-
urteilen, Wiinschen und Hoffnungen Teil der Erkenntnispraxis.
Was erfordert sinnliche Rationalitit?

Denken
... in allen bereits beschriebenen Facetten

Denkfreies Denken

Misstrauen gegeniiber eigenen Denkgewohnheiten; spielerische Verfliissi-

gung des Denkens; Erzeugung spekulativer Uberschiisse; sich verlieren

- Statt neue Fragen zu stellen, ist aus der Vielfalt von bereits formulierten zu
schopfen, z.B. aus den Fragen zu Verflussigung, Spekulation, Leerstellen,
gewaltlosem Blick, Spiel

Leibliche Momente

Beachtung eigener idiosynkratischer Abwehrreaktionen; Wahrnehmung von

Abscheu gegen Ungerechtigkeit, Unfreiheit etc.; Beriicksichtigung von Irrita-

tionen und emotionalen Empfindungen

« Worauf reagiere ich »allergisch«, was irritiert mich?

« Welche kérperlichen und emotionalen Empfindungen werden wodurch aus-
gelost?

« Achte ich ausreichend auf Irritationen?

- Fiihlen sich die Prozesse, Wege, Darstellungen, Erkenntnisse »stimmig« an?
Beruhigt sich also das Denken, was wiederum reflexiv gepriift werden muss?

- Wie integriere ich solche Wahrnehmungen in denkerische Prozesse?

« Habe ich mein Leid und das Leiden anderer wahrgenommen und Uberle-
gungen zur Uberwindung angestellt?

Innere Stimme

Verinnerlichtes seismographisches Instrumentarium; Selbstreflexion von eige-

nen Normen und Emotionen; »Training« der inneren Stimme als Selbst-Trans-

formation; Ahnungen nachgehen

« Worauf meldet sich meine innere Stimme zu Wort?

« Habe ich meine innere Stimme selbstreflexiv und selbstkritisch »trainiert,
sodass sie kritisch reagiert?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

+ Welche verinnerlichten Normen, Werte und Ideologien sprechen durch mei-
ne innere Stimme?

« Welche Einwdnde hat meine innere Stimme gegen meine eigenen Argumen-
tationen?

« Welche Ahnungen nehme ich wahr?

« Gehe ich einem Gesptir nach?

Wachheit

Aufmerksamkeit im Denken und Empfinden; Gespiir fiir sich und die Welt;

offener Blick; Wahrnehmung von Leid, Ungerechtigkeit etc.; hohe Selbstrefle-

xion; Geistesgegenwart

« Habe ich mein Denken und Empfinden weit genug geéffnet, um vorerst Un-
sichtbares und Verstecktes zu entdecken?

« Habe ich meine korperlichen Empfindungen wahrgenommen?

« Habe ich ein Gespiir dafiir entwickelt, mich und die Welt kritisch wahrzu-
nehmen?

« War ich wach genug fiir Verschiedenheiten und mdégliche differierende ra-
tionale Begriindungen?

« Habe ich mich der Wahrnehmung von Leid ausgesetzt?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Wahrnehmung und genauem Hinsehen, Misstrauen und Skepsis, Innehalten
und Zurtiicktreten, Selbstreflexion, hypothetischen Vorbehalten, Dialektik, Wi-
derspriichen, Nichtidentischem, Leerstellen, Widerspriiche aushalten, gegen
sich selbst denken, gewaltlosem Blick, Spiel, Inkubation, Zeit, Illusionslosig-
keit, Stirke fiir die Schwere, Metaphern der Leichtigkeit

Kontrollierte Unkontrollierbarkeit

Bereits in undisziplinierter Diszipliniertheit oder der sinnlichen Rationalitit
tritt Unkontrollierbarkeit zum Vorschein, wodurch sich Uberginge und Uber-
schneidungen vermehren. Als besonderes und neues Moment tritt nun die
geplante Beriicksichtigung der Nichtplanbarkeit hinzu. Viele Ereignisse im
Forschungs- und Erkenntnisprozess sind unkontrollierbar. Auch Ergebnisse
undisziplinierten Denkens sind nicht vorhersehbar, und doch wird zumindest
eine spielerische Offenheit eingeplant. Empfindungen und Emotionen sind
hingegen nicht plan-, sondern lediglich wahrnehmbar. Was also ist das Beson-
dere der kontrollierten Unkontrollierbarkeit? Es ist aus meiner Sicht die Ver-
bindung der Ergebnisoffenheit im Forschungs- und Erkenntnisprozess mit der
sinnlichen Rationalitit. In dieser Kombination kénnen Ereignisse eintreten,
die weder geplant noch abgeschitzt werden kénnen. »Kontrolliert« werden sie
lediglich dadurch, dass die Méglichkeit unkontrollierbarer Prozesse iiberhaupt
in Erwigung gezogen wird. Kontrolliert wird zudem die konsequente Beriick-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

177


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

sichtigung dieser Prozesse, indem gezielt Rdume fiir diese unplanbaren Pro-
zesse geschaffen werden.

Was erfordert kontrollierte Unkontrollierbarkeit zusitzlich zu bereits Ge-
sagtem?

Inkubation

Vertrauen, dass das Denken und die Empfindung unterhalb der Wahrneh-
mungsschwelle weitergehen; »sickern« lassen; lisst sich weder steuern noch
beschleunigen

« Habe ich dem Denken ausreichend Inkubationszeit zur Entfaltung gelassen?
« Habe ich Gedanken, Empfindungen und Erkenntnisse reifen lassen?

Zeit

Geduld, Langsambkeit, Reifung

« Habe ich mir ausreichend, geduldig Zeit gelassen, Gedanken reifen zu las-
sen?

« Habe ich in meinem Forschungsplan ausreichend Zeit vorgesehen, Gelese-
nes, Gedachtes und Geschriebenes fiir einige Zeit beiseitezulegen?

Losung tritt hinzu oder auch nicht

Losungen und Antworten lassen sich nicht erzwingen; mit allen beschriebe-

nen Mitteln danach suchen, aber ohne Erkenntnisgarantie

« Habe ich umfassend genug nach Lésungen und Antworten gesucht?

« Lasse ich mich auf das Risiko ein, keine Lésung zu finden?

+ Habe ich eine eventuell aufblitzende Lésung iiberhaupt wahrgenommen
oder gar iibersehen?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Bewegung, Verfliissigung, Geduld, Innehalten und Zuriicktreten, Nichtiden-
tischem, gewaltlosem Blick, offenen Antworten, Spiel, denkfreiem Denken,
leiblichen Momenten, Wachheit, Aufblitzen von Moglichkeiten, Metaphern
der Leichtigkeit

Dystopische Utopien

Die Utopien Kritischer Theorie sind zumeist und bei Adorno fast ausschlieR-
lich insofern dystopisch, als die Negation in den Vordergrund gestellt wird.
Obwohl wiinschbare Verhiltnisse angedeutet und in normativen Grundhal-
tungen verankert sind, bleiben diese doch in erster Linie aus der Ablehnung
des Unrichtigen, des Schlechten formulierbar. In der Beschreibung der aktuell
dystopischen Verhiltnisse blitzen aber Moglichkeiten einer anderen, besseren
Gesellschaft auf. Die kaum explizit formulierten Utopien nihren sich aus der
Negation, aus dem Urteil tiber das Negative, aus wahrnehmbaren Briichen. Ir-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

ritiert hilt sich das Denken in Schwebe, ahnt das Bessere, aber schreibt dieses
nicht fest. Die Festschreibung fesselt das Geschriebene, gerit in die Gefahr,
dogmatisch zu werden, unterlisst die Wahrnehmung des Nichtidentischen
und grenzt daher ab, statt zu 6ffnen.

Was erfordern dystopische Utopien?

Negation/Negatives

Einerseits operative Verneinung, Inverssetzung, andererseits das als schlecht,

falsch Beurteilte; bestimmte Negation statt abstrakter Negation als undifferen-

zierte Ablehnung; Negation als Mittel, sich der Positivierung und dem mog-

lichen Umschlag ins Negative zu verwehren

« Was beurteile ich warum negativ?

« Welche gesellschaftlichen Zustinde sind mit kritisch-transformatorischem
Interesse zu negieren?

« Habe ich versucht, Gedanken invers negativ zu denken?

« Habe ich versucht, auch meine Gedanken zu negieren?

Husionslosigkeit

Misstrauen und Skepsis den bestehenden Verhiltnissen gegentiber, aber keine

Hoffnung an Illusionen kniipfen

« Bin ich misstrauisch und skeptisch genug?

« Habe ich gepriift, inwieweit meine Hoffnungen lediglich an Illusionen oder
aber an realen Verinderungsmoglichkeiten gekniipft sind?

« Bin ich hoffnungslos genug?

Aufblitzen von Méglichkeiten

Irritationen wahrnehmen; ein Flirren in der Wiiste entdecken, das die bessere

Moglichkeit erahnen lisst; an Gesellschaftsverdnderung festhalten

« Wo lassen sich bessere Verhiltnisse erahnen?

« Welche Irritationen lassen sich nutzen, um Risse zu gréferen Briichen aus-
zuweiten?

« Was wire zusitzlich denkbar, anders denkbar?

Was wire, wenn ...

Hypothetische Denkexperimente und Priifung auf einen Umschlag des Posi-

tiven ins Negative

« Welche Folgen hitte es, wenn ich annehme, dass »...« schon realisiert wire?

« Wenn ich so tue, als ob eine Verinderung bereits stattgefunden hitte, wel-
ches neue Bild ergibt sich daraus?

« Habe ich reflexiv gepriift, welche negativen und affirmativen Konsequenzen
sich aus dem Neuen ergeben konnten?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

179


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Weiterbildungswiderstand

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Dialog mit der Sache, Wahrnehmung und genauem Hinsehen, Misstrauen und
Skepsis, Ursachenergriindung, Ideologiekritik, Verdnderungsorientierung, Selbst-
kritik, Innehalten und Zurticktreten, Selbstreflexion, hypothetischen Vorbehal-
ten, Affirmationspriifung und Irrtumsvermeidung, Umkehrungen, Negation/Ne-
gativem, Nichtidentischem, Leerstellen; vom Groflen zum Kleinen, wieder zuriick
und das eine durch das andere hindurch; Widerspriiche aushalten, gewaltlosem
Blick, Spiel, Spekulation, denkfreiem Denken, Losung tritt hinzu oder auch nicht,
Stirke fiir die Schwere, Metaphern der Leichtigkeit, unvertrauten Bezugspunkten,
Dinge und Verhiltnisse in Bewegung bringen, auf der Kritik bestehen

Schwere Leichtigkeit

Selbst wenn utopische Momente aufblitzen, wenn an einem prinzipiell mog-
lichen Besseren festgehalten wird, so bleiben in der Kritischen Theorie doch
Begriffe der Schwere im Vordergrund: Negation, Negatives, Illusionslosigkeit,
Zweifel. Eine gewisse Hoffnungslosigkeit macht sich dadurch im Denken breit
und behindert so das (notwendige) Spielerische, Schwebende, Offene und
Hoffnungsvolle. Ich will nicht der Zuwendung auf Positives und Hoffnungs-
frohes das Wort reden, dazu lassen die aktuellen gesellschaftlichen Verhilt-
nisse wenig Anlass und es birgt zu viele Stolpersteine fiir die Erkenntnis. Das
negativ-dialektische Denken enthilt aber selbst viel Schwere in sich: Es bleibt
komplex, kompliziert, vielschichtig, verwoben und nur schwer durchdringbar.
Versuche der Klirung fithren zu neuen Unklarheiten. Die zuweilen sich ein-
stellende Transparenz ist nur scheinbar und bleibt in vielerlei Hinsicht intrans-
parent. Um an solchen Verhiltnissen und an solchem Denken nicht zu ver-
zweifeln, mochte ich Metaphern der Leichtigkeit in die Methode integrieren.

Was erfordert schwere Leichtigkeit?

Stirke fiir die Schwere

Den Blick nicht von den negativen Zustinden abwenden; die Wahrnehmung

des Schlechten aushalten; sich den Schwierigkeiten negativ-dialektischen

Denkens stellen

« Wo bin ich ausgewichen, um Negatives nicht wahrnehmen zu miissen?

« Habe ich mir das Denken zu leicht gemacht?

« Woher hole ich mir personliche, inhaltliche, wissenschaftliche und beruf-
liche Stirke, die radikale Kritik beizubehalten und durchzustehen?

Metaphern der Leichtigkeit

Ironie, emotionaler Ausgleich, spielerische Momente

+ Welche Metaphern der Leichtigkeit kénnte ich mir immer wieder vergegen-
wirtigen, z.B. »Philosophie ist das Allerernsteste, aber so ernst wieder auch
nicht« (Adorno 1966/2003: 26)?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

« Versuche ich immer wieder, ironische Distanzierungen herzustellen?
« Wann darf ich wieder mal »zum Spielen raus«?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Geduld, Wahrnehmung und genauem Hinsehen, Misstrauen und Skepsis, In-
nehalten und Zuriicktreten, Selbstreflexion, Negation/Negativem, Widersprii-
che aushalten, gewaltlosem Blick, Spiel, Spekulation, leiblichen Momenten,
Wachbheit, Zeit

Unsystematische Systematik

Adorno verwehrte sich gegen eine Ein- und Unterordnung von Gedanken und
Begriffen in Systematiken, weil dadurch zwanghafte und gewaltvolle Einpas-
sung erfolge und all das, was nicht hineinpasse, abgeschnitten werde. Eine aus-
schlieRlich systematisch vorgehende Denkweise wiirde z.B. das undisziplinier-
te Dartiberhinausdenken oder auch die unkontrollierbaren Geistesblitze, die
tiberschieffenden Gedanken und insbesondere das Nichtidentische ausblen-
den. Mit der Konstellation stellt Adorno der Systematik eine diametral andere
Herangehensweise entgegen. Dennoch bedarf das Nachdenken bei Adorno
immer wieder der Befolgung von Regeln, von »Disziplinierung, also zuweilen
auch wieder einer Art Systematisierung. Trotzdem soll Platz fiir Liicken, soll
manches nur erahnbar bleiben. Es wird verweigert, alles genau festzuschrei-
ben. Zum gedfineten, unsicheren und suchenden Forschungsprozess tritt hin-
zu, lediglich Splitter, Spuren und Teilaspekte beleuchten zu kénnen. Zudem
sind neue Wege der Darstellung von Ergebnissen zu suchen, soweit dies andere
Bedingungen zulassen. Unsystematische Systematik erfordert demnach eine
offene und umsichtige Auswahl des Forschungsgegenstands, erfordert da-
ritber hinaus den Versuch einer konstellativen Analyse und eine Darstellung
abseits herkdmmlicher Forschungsnormen. Der Essay als addquate Darstel-
lungsform oder die Formulierung von kleinen, einzelnen Aphorismen in der
»Minima Moralia« sind solche von Adorno favorisierten Mitteilungswege. So
reizvoll eine nicht den geltenden Regeln aktueller Wissenschaft entsprechende
Darstellungsform auch sein mag, verbleibe ich — nicht zuletzt den dufleren
Anforderungen geschuldet — zumindest grofitenteils in eher herkdmmlicher
Form. Es gilt allerdings dennoch, einige Anregungen aufzugreifen, Grenzen
auszuloten und diese auszuweiten und gelegentlich zu durchbrechen.

Was erfordert eine unsystematische Systematik?

Konstellation

Stellung der Gegenstinde zueinander; konstellatives Umstellen und Umstel-
len des Gegenstands; Umbkreisen von Sache und von Begriffen, um sich deren
Komplexititen und Nichtidentititen zu nahern; Beriicksichtigung in der For-
schungsplanung und Durchfithrung

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)

181


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Weiterbildungswiderstand

« In welchen moglichen Konstellationen stehen betrachtete Elemente zuei-
nander und zu den Verhiltnissen insgesamt?

« Habe ich in der Auswahl der in die Forschung einzubeziehenden Blickrich-
tungen ausreichend verschiedene Elemente kombiniert?

« Habe ich ausreichend unterschiedliche Perspektiven eingenommen?

« Habe ich die Elemente immer wieder neu angeordnet?

« Habe ich die Komplexitit ausreichend erhoht?

Unvertraute Bezugspunkte

Gedankenexperimente mit wissenschaftlich untiblichen Vergleichen; Suche

nach Uberschreitungen; Denkversuche mit »was wire, wenn ...«

« Statt neue Fragen zu stellen, ist aus der Vielfalt von bereits formulierten zu
schopfen, z.B. aus den Fragen zu Verfliissigung, Spekulation, Umkehrun-
gen, gegen sich selbst zu denken, sinnlicher Rationalitit, Spiel ...

Systematik brechende Darstellungsformen

Drehen und wenden; umbkreisen; tastende Sprache; Metaphern zur Verbild-

lichung, aber auch, um bisher Ubersehenes zu entdecken; Redewendungen

- Habe ich den Gegenstand aus unterschiedlichsten Perspektiven betrachtet
und auch beschrieben?

« Istmeine Sprache offen genug, um Raum fiir Ahnungen, Irritationen, Nicht-
identisches zu lassen?

« Habe ich die Bithne nach und nach mit Scheinwerfern ausgeleuchtet, wo-
durch zwar nur ein Stiick sichtbar wird, aber das Ganze doch erahnt werden
kann?

« Welche Metaphern eignen sich fiir den jeweiligen Themenbereich und was
zeigen diese zusitzlich?

« Welche Redewendungen konnten das dialektische Denken noch verdeut-
lichen (Adorno verwendet z.B. immer wieder: Etwas sei wahr, weil ... und
unwahr, weil ...)?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Mehrdimensionalitit, Komplexitit, Affirmationspriifung und Irrtumsvermei-
dung, Dialektik, Widerspriichen, Erfassung von Gesamtheiten, vielfiltigen
Anordnungen, Leerstellen, offenen Definitionen, Widerspriiche aushalten,
gewaltlosem Blick, offenen Antworten, Spiel, Spekulation, reflexiver Riickbin-
dung, Anwendung von Regeln, leiblichen Momenten, Losung tritt hinzu oder
auch nicht, Aufblitzen von Mdéglichkeiten; Was wire, wenn ...; Metaphern der
Leichtigkeit, Dinge und Verhiltnisse in Bewegung bringen

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

Unpraktische Praxis

Zwischen Theorie und Praxis gibt es Uberginge und doch Differenzen, eine
Kritische Theorie stellt sich aber den Anspruch verindernder Praxis. In die-
sem letzten methodischen Punkt betone ich daher die gesellschaftsverin-
dernde Ausrichtung kritischer Anspriiche und die Unbeliebtheit schwieriger
Praxis. Kritische Theorie und damit auch negative Dialektik sind auf Praxis ge-
richtet, sind daran interessiert, Gesellschaft zu einem Besseren zu verdndern.
Dies hat Auswirkungen auf methodische Uberlegungen, zumindest in der
Form, diese Richtung nicht aus dem Blick zu verlieren und der Anforderung
zu folgen, theoretische Uberlegungen darauf zu priifen, wie Uberginge zur
Praxis angedacht werden konnen. Praxis ist in der Kritischen Theorie immer
politische Praxis. Sie ist Tun und Lassen, Bewegen und Behindern, Denken,
Fithlen und Handeln. Allerdings stoft radikale Kritik in professionellen prak-
tischen Handlungsriumen hiufig insofern auf Ablehnung, als sie nicht beque-
me Handlungsanweisungen geben kann, sondern Grundsitzliches in Frage
stellt. Sie bleibt insofern unpraktisch, als sie eben nicht einfache Antworten
gibt, sondern schwierige Fragen aufwirft. Sie bleibt deswegen aber nicht un-
praktisch, sondern eigentlich nur schwierig praktisch.

Was erfordert unpraktische Praxis?

Dinge und Verhdltnisse in Bewegung bringen

Gesellschaftliche Verinderung anstreben; Herrschaft identifizieren und be-

kimpfen; Kritik von Bestehendem, von Mafistiben, von Kategorien ...

« Inwiefern tragen meine Forschung und Ergebnisse zu Verinderungen bei?

« Wo verfestigen meine Uberlegungen bestehende, negativ beurteilte Verhilt-
nisse (Ungleichheiten, Unfreiheiten, Herrschaft etc.)?

«+ Habe ich auch mein Denken selbst und meine Verstindnisse in Bewegung
gebracht und dartiber hinausgedacht?

Widerspriiche aushalten

Widerspriiche nicht in lineare Kausalititen pressen; Uneindeutigkeiten und

Antinomien als wesentliche Erkenntnismittel verstehen, statt als Storfaktoren;

Unaufléslichkeit zulassen

« Wo habe ich dem Drang nach Eindeutigkeiten nachgegeben und Widersprii-
che dadurch iibersehen?

+ Wo lassen sich in meinen Ergebnissen unzulissige lineare Kausalititen aus-
findig machen?

« Bin ich gegeniiber meinen eigenen, scheinbar schliissigen Argumentationen
misstrauisch genug?

« Wo hat sich das Denken beruhigt und gibt so méglicherweise einen Hinweis
auf falsche Gewissheiten?

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weiterbildungswiderstand

« Aus welchen privaten und beruflichen Ressourcen kann ich Kraft fiir das
Aushalten von Widerspriichen schépfen?

Auf der Kritik bestehen

Der Versuchung der Vereinfachung und pragmatischen Umsetzbarkeit wider-

stehen; Radikalitit statt Relativierung; radikale Praxis und Veridnderung gegen

alle Widerstande weiter einfordern

« Wo habe ich Zugestindnisse an herrschaftsstabilisierende Interessen ge-
macht?

« Habe ich ausreichend argumentiert, weshalb Radikalitit statt Relativierung
erforderlich ist?

Im (un-)methodischen Gewebe sind diese Uberlegungen direkt verflochten mit ...
Geduld, Wahrnehmung und genauem Hinsehen, Misstrauen und Skepsis,
Ursachenergriindung, Ideologiekritik, Verinderungsorientierung, Selbstkri-
tik, Innehalten und Zuriicktreten, Selbstreflexion, hypothetischen Vorbehal-
ten, Affirmationspriifung und Irrtumsvermeidung, Umkehrungen, Dialektik,
Widerspriichen, gewaltlosem Blick, offenen Antworten, reflexiver Riickbin-
dung, Lésung tritt hinzu oder auch nicht, Illusionslosigkeit, Stirke fir die
Schwere, Metaphern der Leichtigkeit, unvertrauten Bezugspunkten

3.7 EINmAL WUSTE UND RETOUR

Mit vielen Grundvoraussetzungen und Navigationsstiitzen ausgestattet, bege-
be ich mich am Ende dieses Kapitels auf eine kleine Reise in die Wiiste. Meiner
Art zu reisen entsprechend mache ich mich offen, mit méglichen Unsicher-
heiten des Kommenden auf den Weg, mal sehen, welche Tageseindriicke mir
welche Wege zuweisen werden. Das Motorrad ist fahrfertig, ich fithle mich
stark und erfahren genug, es zu lenken. Die Ausriistung ist gepackt, von Kar-
tenmaterial iiber Ersatzteile bis hin zur Campingausriistung.

Inwiefern ist eine Reise in die Wiiste negativ-dialektisch? Eine Wiiste ist
auf den ersten Blick ein unwirtlicher Ort und ermdglich doch gleichzeitig ge-
rade deswegen neue Erfahrungen. Dialektische Momente zeigen sich in vielen
Aspekten: In der Anziehungskraft der ablehnenden Umgebung. In der Oase,
die erst als Oase empfunden wird, weil rundherum Wiiste ist. In Schonheit
und Grausambkeit zugleich. Im Wasser, das fehlt, das nur schwer auffindbar
ist, das das Uberleben erst sichert und zugleich ist bei Gewittern Ertrinken
eine hiufige Todesursache in Wiisten. Der Wiistenalltag ist durch das Negative
geprigt: Die weitgehende Abwesenheit von Pflanzen, Schatten und Wasser.
Das Uberleben hingt nicht zuletzt davon ab, sich dieser Absenz bewusst zu
sein und entsprechend vorbereitet zu sein. Wiiste kann nur als Konstellation

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Negativ-dialektisch denken und lesen

aus einzelnen Bildern zusammengesetzt werden: Hier ein Stein, da eine Diine,
dort ein Felsen. Was davon macht Wiiste in ihrer Ganzheit aus? Wiiste lisst viel
leeren Raum und erdffnet neue Perspektiven, weil sie trotz erstarrender Hitze
das Denken flirrend in Bewegung bringt, die Phantasie anregt, obwohl zu-
gleich ohne Disziplinierung des Denkens und Handelns kein Uberleben még-
lich ist. Wiisten sind vielfiltig und doch nicht vollstindig fassbar: Sie bestehen
aus Steinen, Myriaden von Steinen, die sich zuweilen zu bizarren Felsforma-
tionen auftiirmen. In unseren Koépfen ist allerdings die falsche Vorstellung
verankert, Wilsten bestiinden in erster Linie aus Sand. Die Imagination der
Sandwiiste in uns tiberlagert die Wirklichkeit der vorwiegend existenten Stein-
wiisten. An einer Sandwiiste zeigt sich dafiir umso deutlicher der Unterschied
des Blicks auf das Kleine und das Grofe: Das einzelne Sandkorn ist woméglich
Teil einer Diine, ist Teil einer ganzen Diinenlandschaft. Das eine ist nicht ohne
das andere, jede Groflenperspektive hat eine eigene Faszination. Die Reisege-
schwindigkeit und die Perspektive verindern zusitzlich das uns zugingliche
Bild: Eine Wiiste zu iiberfliegen hinterldsst einen véllig anderen Eindruck, als
sie zu durchwandern. Stellenweise jage ich mit dem Motorrad durch Landstii-
cke, dann wieder ist Innehalten und Betrachten angesagt, je nach Bediirfnis,
je nach Ziel oder Nicht-Ziel, je nach den Anforderungen des Tages, beispiels-
weise eine Wasserstelle zu erreichen. Meine bescheidene Offroad-Erfahrung
versperrt zuweilen einen interessant scheinenden Weg. Ich bin allein eben
doch nicht fiir alles geriistet, sondern briuchte anderes Kénnen und Beglei-
tung durch andere Personen und Fahrzeuge. Hitze und Licht verschmelzen
zu Tduschungen, eine kritische und informierte Wahrnehmung des Flirrens
demaskiert sie allerdings als solche.

Wiiste wirft mich auf mich selbst zuriick: Ich fithle mich klein angesichts
der erhabenen Weite und kann mir nicht entkommen. Der Durst quilt, der
Schweif} durchdringt jede Faser, die Hitze friert die Bewegungsfreiheit ein.
Ich brauche Schatten und beinahe unbewegliche Langsambkeit, um die Wiiste
zu ertragen. Sie ist grausam und schon zugleich. Ist sie vielleicht so besonders
schon, gerade weil sie grausam ist? Die korperliche Empfindung, zu zerfliefen,
setzt sich im Denken fort: Wie der Sand in den Diinen, getrieben durch den
Wind, gerit das Denken ins Flieflen, stockt dann wieder und vergisst sich zu-
weilen selbst. Die Erfahrung stellt das Gewohnte in Frage und die verdnderte
Wahrnehmung setzt sich noch lange danach fort: Wasser aus einer Leitung im
Ubermaf bereitgestellt wird als widerliche Verschwendung empfunden. Zu-
mindest einige Zeit. Welche Verdnderungen des Denkens sich aber langfristig
verfestigen, ist nicht absehbar. Wiiste ist jedoch nicht nur ein Naturerlebnis,
Wiiste ist ein sozialer und politischer Ort. In und um Wiisten finden politische
Auseinandersetzungen statt. Zum Beispiel verhindern in weiten Teilen der Sa-
hara politische Konflikte derzeit touristische Wiistenfahrten. An diesen Orten
hat politische Praxis im Moment Vorrang vor kontemplativem Wiistentouris-

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Weiterbildungswiderstand

mus. Aber selbst unabhingig von aktuellen Konflikten und Kimpfen bediirfen
Wiistenreisen politischer und sozialer Sensibilitit statt wilder Sozialromantik.
Als touristischen Eindringlingen bleibt uns vieles verborgen, »genieRen« wir
den herrschaftlichen Sonderstatus von »westlichen« Reisenden, diirfen uns
mehr erlauben als andere. Wir iibersehen dabei Problemlagen vor Ort oder er-
kennen nur die Ahnung davon.

Wiiste ist vollkommene Leere und vollkommene Fiille zugleich. Diese Er-
fahrung ist nicht vollstindig in Begriffe zu fassen, sie ist mehr, als Worte sagen
kénnen. Wiiste zu bereisen heifit, sich griindlich vorzubereiten und sich doch
auf das Ungewisse einzulassen. Wiiste lisst Raum fiir Uberschiissiges und re-
duziert doch auf Notwendigstes, sie ist nur leiblich, sinnlich, emotional unter
rationaler Kontrolle zu erleben und zu bewiltigen. Der Blick changiert vom
Sandkorn zum Diinenfeld. Der Mensch befindet sich mittendrin und bleibt
doch duferlich. Die Schwere durchschwitzter Kleidung verbindet sich mit dem
leichten, genussvollen Lufthauch, der zu trocknen versucht und in der Mittags-
hitze doch so glithend iiberwiltigt, dass man sich nur noch entziehen méchte.
Aber dennoch bleibe ich: ermattet und aufgeregt, unbeweglich bewegt, durstig
und gesittigt, abwartend und ungeduldig, Empfindungen zulassend, ohne die
Kontrolle vollstindig abzugeben, im Austausch mit Menschen und doch fern
von ihnen, in politischen Zweifeln und mit wachem Interesse.

Mit den Anforderungen an negativ-dialektisches Denken und den metho-
dischen Stiitzen ausgeriistet ist nun Widerstand gegen (Weiter-)Bildung theo-
retisch zu erkunden. Angeeignete und explizierte methodische Wege sind zu
beschreiten und dabei ist gleichzeitig »groRartig inkonsequent« (Adorno 196s-
66/2003: 134) zu bleiben. Steinert sagt iiber Adornos Theorie: »Sie macht uns
keine Vorschriften. Sie warnt uns. Sie will uns nicht, wie manche meinen, die
Laune verderben, sie weist uns auf das hin, was hinter unserem Riicken ge-
schieht, wihrend wir uns auf trips begeben, die noch dazu viel zu oft schlechte
trips sind« (Steinert 2007a: 141). Ich suche also nach einem anderen Trip, mit
Ansitzen einer Methode negativer Dialektik im Gepick. Die Navigationsstiit-
zen lassen sich nicht einfach anwenden, sondern sie sperren sich gegen einfa-
che Handhabung und bediirfen der kritischen Reflexion, damit Dialektik nicht
ins Undialektische zurtickfillt, Reflexion nicht in das Unreflektierte, Kritik
nicht in Affirmation. »Vor Miflbrauch wird gewarnt« (Adorno 1951/1980: 278).
Dennoch ist erwiinscht, lieber iiber »Relevantes, mit der Gefahr des Irrtums,
nachzudenken« als »iiber die Richtigkeit von Irrelevantem zu wachen« (Ador-

10 1966/2003: 172).

https://dol.org/10.14361/9783830439586-003 - am 14.02.2026, 14:30:41. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839439586-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

