Allegoriker und Axiomatiker.
Zwei Diskurspositionen Lacans

Wahrheit und/oder Kontingenz?

In Seminar V 1957-1958 uber »Die Bildungen des Unbewussten« spricht
Lacan dem Text von Melanie Klein eine doppelte Rede zu: So stellt Mi-
chael Turnheim in seinem Vortrag tiber »Liebe, Lektiire und Institution«
2000 fest. Turnheim zitiert Lacan mit dem Satz: »Dann gibt es auch noch
das, was es [das Werk Kleins] sagt, ohne es sagen zu wollen«. Klein sage
gegen ihren Willen die Wahrheit, rekapituliert Turnheim, und verweist
auf das Thema des Wissens:

»Man konnte sagen, dass Lacan Melanie Klein hier ein Wissen unter-
stellt, von dem sie selbst nichts weifs. Ein Wissen, das Lacan dank seines
eigenen Wissens zu orten und zu analysieren erlaubt ist. In einem gewis-
sen Sinn wird das agalma zuniachst dem anderen zugeschrieben, aber am
Ende der Operation wird es durch Lacan als Leser wieder angeeignet
worden sein. Wir, die Leser von Lacan, denken, dass es sein Wissen war,
dass es ihm ermoglicht hat zu erkennen, dass Melanie Klein, ohne es zu
wissen, die Wahrheit gesagt hat«.”

Turnheim setzt das Spannungsfeld von Wissen und Wahrheit zu der Ver-
schiebung in Lacans Lehre in Beziehung, die er unter Hinweis auf Lacans
Wort von den »Paradoxa der Wahrheit« als »Relativierung der Wahr-
heitsfunktion« bilanziert. Turnheim tberlegt, ob unter dem Einfluss des
Kontingenzgedankens eine »Ent-agalmatisierung« kanonischer Werke
vorstellbar wire:

»Sagen wir, dass das Verhiltnis zu den Texten des anderen notwendiger-
weise zwiespaltig wird, sobald die Wahrheit sich nicht mehr im Zentrum
der Theorie befindet. Natiirlich liest man einen Text, weil man annimmt,
dass er Wissen enthilt, gleichzeitig weifs man aber — und das auf Anhieb,
aus Prinzip — dass man auf einen Rand stoflen wird, in dem die Kontin-
genz ihre Spuren im Werk hinterlassen hat.«*

Der spitere Lacan hitte demnach die Kontingenz an die Stelle gesetzt,
die zuvor der Topos der verborgenen Wahrheit in der Spur Heideggers

1 Turnheim 2013, S. 39. »Theorie der Lektiire«, S. 41.
2 Ebd., S.40; weitere Zitate S. 33f.; S. 39; S. 43.

170

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALLEGORIKER UND AXIOMATIKER. ZWEI DISKURSPOSITIONEN LACANS

inne hatte.> Turnheim lenkt seine Abwigung, ob das »Biographische«
bei Lacan an den Inhalt der Lehre selbst riihrt, in eine Art Liebesdialog
mit dem Gespenst, »le spectre«, Lacan um. Die groflen Texte des ana-
lytischen Wissens seien zum Teil auch autobiographische Texte, meint
er dazu.* In den Texten des analytischen Wissens klingt demnach etwas
von den Faszinationen derer mit, die sie schreiben. Wie dabei nicht ins
peinlich Bekenntnishafte abgleiten? Anldsslich des »Ratsels« von Lacans
Stil fragt Turnheim, ob es etwas mit dem Konzept des »agalma« zu tun
haben konnte. Kann dem »agalma« ein Wissen unterstellt werden, das
mit dem Verschwinden dieser Funktion seinerseits verschwinden wiirde?

Modelle sind Konstruktionen, die einen komplexen Sachverhalt ver-
knappt abbilden sollen, weshalb sie zwangslaufig schematisch sind. Ob-
wohl Lacans Diktum, dass das Unbewusste wie eine Sprache strukturiert
sei, Anreize dazu geben konnte, will Lacan seine Lehre nicht von Mo-
dellbeziigen her verstanden wissen.’ Sein Diskurs funktioniere als eine
mathematische Topologie, nicht gemafs dem Modell der Mathematik.
Das schliefSst nicht aus, dass dem Text Lacans modellartige Beziige ables-
bar sind. Lacan tiberlegt zum Beispiel, ob die Effekte der sich an Signi-
fikanten heftenden analytischen Ubertragung fiir den Entwurf eines ex-
perimentellen Modells der Ubertragung genutzt werden kénnten.® Oder
er zitiert das Bild des faszinierten Vogels, das die Entstehung optischer
Ganzheit aus einer anfinglichen Diskordanz heraus verdeutlichen soll:
»Als faszinierte nimmt die unkoordinierte, inkohirente Verschiedenheit
der anfinglichen Zerstiickelung ihre Einheit an«.” In Seminar I erprobt
er den Steuerungsapparat der kybernetischen Maschine als Modell fiir
eine Symbolfunktion, die die intuitive Deutung ins Transsubjektive tiber-
steigt. Und zeigt mit diesem Versuch moglicherweise die »Grenze der
Maschinierung des Menschlichen« iiberhaupt an.®

Lacans Essay »L‘étourdit«, »les tours dit«, die Drehungen des Gesag-
ten / gedrehtes Sagen, wurde 1973 in der Zeitschrift »Scilicet« publi-
ziert und ist in der Sammlung »Autres Ecrits« 2005 nachgedruckt. Der
Text, kein Vortrag vor Publikum, oszilliert zwischen dem Formalismus
des Mathems und der Figuralitat der Textur, »le tissu«. Es ist, als solle

3  Der Topos der Kontingenz ist als »zweiter Klassizismus« Lacans gedeutet
worden: »In the late Lacan, the real as irruption of pure materiality without
precedent or sequent is the basis of what must be thought, and it must be
thought as contingent discontinuity«. (Bartlett u.a. 2015, S. 126; S. 69)
Turnheim 2012, S. 48; weitere Zitate S. 46.

Vgl. Lacan, Létourdit, S. 477.

Lacan Sem. XL, S. 1371; 15.4.1964.

Lacan Sem.Il, S. 68; 8.12.1954.

Zitat: Langlitz 2004, S. 139. Das formalisierte System, so erldutert der Autor
sein Urteil iiber die Grenze der Maschinisierung, sei »nicht zu einer selbst-
beziiglichen Aussage in der Lage (...)«. (Ebd.)

XN O\

171

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. RADIKALE ALLEGORIZITAT

die Zweiteilung zwischen der »doctrine«, und dem, was Lacan unter
Verweis auf Freuds Ubertragungsbegriff als eine »Organisation« um-
schreibt, »durch die hindurch ein anderer Sinn sich ausdriicken kann«, in
der Textgestalt reflektiert sein.® Die Teilung im formalen Aufbau des Es-
says ruft in der Zusammenschau mit den Entwiirfen der axiomatischen
Logik und den Beztigen auf die figurative Dramaturgie der Knoten und
Binder eine Asthetik der Doppelziigigkeit auf, die an die Doppelziingig-
keit des Sprechens unter Triebdruck erinnern mag.

Was das Geschlechterverhiltnis betrifft, so belichtet Lacan es unter
anderem am Aspekt menschlicher Sterblichkeit, die das Universelle am
Diskurs des Moglichen orientiert: »Il n‘ya donc pas d‘universel qui ne
se réduise pas au possible«.™ Daneben entfaltet er die Figur des Mobi-
usbands in der Spannung zwischen einfacher und doppelter Drehung.'*
Der Vorgang ist so kommentiert worden, dass das Band sich im Binnen-
schlauch des Rings in einer spiralformigen Repetition um die Ringoff-
nung windet, durch die offene Mitte hindurch in das AufSenhalb des
Ringkorpers greift und sich in der Riickwendung so um den Ring legt,
dass sich ein zweiter Torus in Verschlingung mit dem ersten ergibt.'* Laut
einem anderen Autor stellt das per Schnitt, »coupure«, markierte, in sich
nicht umkehrbare Doppel von Gesagtem und Sagen eine retroaktiv wirk-
same Verbindung zwischen dem Diskurs des Analytikers inklusive seiner
kommentierten Anleihen bei der Mathematik einerseits und der durch
das topologische Exposé reprisentierten >wahrheitsfahigen< Lehre La-
cans andererseits her."

Eine nihere Stellungnahme ist mir beim jetzigen Stand der Debatte
nicht moglich. Meine Frage wire vermutlich, ob ein Zuwachs an for-
maler Komplexitit Lacans Grundmodell nur anreichert und / oder es
auch einer tiefer gehenden Revision zugdnglich macht. Das betrife etwa
die Spaltung zwischen dem »dire« und dem »dit«, in welchem letzteren
das Subjekt sein »fading« finden soll, wohingegen das »dire« laut La-
can das reale Unendliche, das »transfini« nach Cantor evoziert.” Doch
was, wenn keine dieser Ebenen von der radikalen Allegorizitat unbe-
rihrt wire, die sich nicht oder nicht allein aus ihrer Differenz ergibrt,
sondern bereits aus ihrem Geschriebensein folgt. Dann musste der ana-
lytische Diskurs der Moglichkeit Rechnung tragen, dass das Sagen mit

9  Zitat: Lacan Sem. L, S. 307; 16.6.1954.

1o Lacan, Létourdit, S. 451.

11 Dererste Teil in »L‘étourdit« betrifft S. 449469, der zweite Teil S. 469—495.

12 Ich referiere hier die Darstellung des Torus bei Hughes 2010.

13 »Le dire, demande ou interprétation, dans son rapport au dit comme
fonction de la coupure, fait lien entre le discours, celui de 1‘analyste, et
I‘enseignement, référé a la topologie«. (Vincent 2012, S. 6)

14 Lacan, Létourdit, S. 477; S. 485f.

172

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALLEGORIKER UND AXIOMATIKER. ZWEI DISKURSPOSITIONEN LACANS

Spuren von schon Gesagtem unterlegt ist und das Gesagte sich von der
Spur eines Sagens wohl nie ganz wird l6sen konnen. (Kap. I: Die Kluft)

Allegorische Figurationen

Lacan spricht von Mythos, Apolog, Farce, Fabel, Symbol, gelegentlich
auch von Anamorphose, er zitiert Personifikationen wie in dem Diktum:
»Ich, die Wahrheit spreches, arbeitet aber nicht direkt mit Allegorien. In-
direkt vielleicht schon. Wer sich unter »la Chose« als dem extimen Kern
der Subjektivitit etwas vorstellen will, halte sich an Seminar VII, wo
Lacan aus der kunstvoll arrangierten Kette leerer Streichholzschachteln
eine Figur aufsteigen sieht, die kaum minder real als irreal ist. Und nach-
dem er einen Artikel der Psychoanalytikerin Ella Sharpe tiber die Sub-
limation angefiihrt hat, in dem sie die Hohle von Altamira beschreibt,
fallt ihm eine superbe Figur, eben jene »extimité, qui est la Chose« ein.*s
Manchmal kommt es wohl weniger auf einzelne Signifikanten, als auf
die Re-Visionen dazwischen an.

Ist Lacan schwierig?*® Das war bis in die 1990er Jahre hinein eine Fra-
ge."” Mittlerweile ist Lacan zu einem Referenzautor der Cultural Studies,
fir Medien-, Bild- und Filmanalysen aufgestiegen. Sein »Spiegelstadi-
um«-Aufsatz ist kanonisch. Der Autor und Popmusiker Thomas Meine-
cke hat einigen Spriichen Lacans durch seine Text-Musik-Collagen mit
zu Kultstatus verholfen.*® Einfihrungen liegen inzwischen fast zu jedem
Aspekt von Lacans Werk und Wirken und nicht selten auch in stereo-
typen Wiederholungen vor. Ich halte diese Beitrage nicht fiir tiberfliis-
sig, empfehle fiir den Zugang zu Lacans Werk aber trotzdem das Werk
selbst; und namentlich die allegorischen Figuren darin. Ndhere Exempel
sind die Statue der Heiligen Theresa in Rom als Allegorie fiir die eroti-
sche Extase, die Sophokleische Antigone in entsprechender Verschiebung
fiir das radikale Begehren, Dame und Troubadour fir den neuzeitlichen

15 Lacan Sém. VI], S. 167; 10.2.1960.

16 Teile der folgenden Uberlegungen habe ich am 11.6.2015 unter dem Titel
»Ist Lacan schwierig? « in der Psychoanalytischen Bibliothek Berlin im Rah-
men der als »Lange Nacht mit Freud und Lacan« annoncierten »Langen
Nacht der Wissenschaften« vorgetragen.

17 Seinem eigenen Publikum gegeniiber konnte Lacan offenbar kulant sein. So
rit er etwa fur die Lektiire von Aristoteles: » Aber tiberspringen Sie die Pas-
sagen, die Thnen zu kompliziert erscheinen, oder besorgen Sie sich eine Aus-
gabe mit guten Anmerkungen (...). (Sem. VII, S. 305 25.11.1959)

18 Ich verweise auf den Roman »Tomboy« 1998 von Thomas Meinecke und
die Gender-Musik-Texte, in denen der Autor Sitze u.a. von Judith Butler
und Lacan wie rituelle Formeln zitiert.

173

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. RADIKALE ALLEGORIZITAT

Eros, leere Ziindholzschachteln fiir die Ding-Struktur, die Lamelle fiir
die unsterbliche Libido und der Sinthome fiir eine sprachliche Asthetik,
die unterhalb der gingigen Kodes operiert, etwa so wie der sprichwort-
liche Clochard unter den Briicken schlift.

Lacans Seminar VIII 1960-1961 »Die Ubertragung« ist ein wahres
Kompendium der Formen und Formate. Zu den Akusmata der Stim-
miibertragung gesellen die Mathemata der Formelsprache, und das De-
filé der Hommes und Dames muss nur ein wenig gedreht werden, um
in ein allegorisches Geflecht von Allusionen, Illusionen und Konklusi-
onen uber zu gehen, das die axiomatischen Sitze zu ergidnzen oder auf
die Probe zu stellen erlaubt.

In herausragender Weise betrifft das die Figur der Gottesanbeterin, ein
Thema der »menschlichen Phantasmatik «, das, wie Lacan erliutert, »ich
als grundlegend in der Subjektivierung als wesentlichem Moment jeder
Einrichtung der Dialektik des Begehren bezeichne«.* SchliefSlich sei die
Subjektivierung »une boite de Pandore«.>® Lacan greift die Phinomene
Hunger, Kannibalismus und Sauberkeitserziehung auf, um Zeichenhaf-
tigkeit und Virtualitdt gemafS seiner Signifikantentheorie im Allgemei-
nen und die Symbolisierung des Fehlens im Phantasma der Kastration
im Besonderen vom Instinktverhalten in der Tierwelt abzugrenzen.>' Im
Phantasma des Verzehrs des Leibes Christi sei die Kraft des Signifikan-
ten besonders klar illustriert: »In dieser Thematik sehen Sie, wie sich die
urspriinglichste Strebung [orale Gier| durch die Kraft des Signifikanten
in einem ganzen Feld entfaltet, das immer schon dafiir geschaffen war,
sekundir bewohnt zu werden«, kurz, es geht um etwas Artikuliertes,
»Hunger, der einen Anspruch erhebt (demande)«.** Die Differenz zwi-
schen Fresssucht und Feinschmeckerei, »gourmandise«, trifft einen dhn-
lichen Punkt. Das orale Phantasma legt nah, dass das Wort im Subjekt
und das Subjekt im Wort nicht ganz angekommen ist, und ldsst zugleich
erahnen, dass Worte mehr sagen als die Sprechenden zu sagen meinen.*

Ich will an drei Beispielen aus dem Ubertragungsseminar erortern, wie
Lacan sich und seinem Publikum umstindliche Erklarungen erspart, in-
dem er Bild und Begriff oder Figur und Begriff zu einer allegorischen Ge-
stalt verzahnt. Das erste Beispiel ist eine literarische Allegorie, die schon
im Original als Allegorie der Allegorie inszeniert ist. Es ist die Persiflage
auf Geheimdiskurs und Denunziantentum in »Gullivers Reisen« 1726
des irischen Romanciers Jonathan Swift (1667-1745). Lacan zitiert aus

19 Zitate: Lacan Sem. VIIL, S. 265f.; 22.3.1981.

20 Zitat: Lacan Sém. XVIIL, S. 62; 17.2.1971.

21 Lacan Sem. VIIL, S. 265-268; 22.3.1961 (Gottesanbeterin); S. 277-292, hier
insb. S. 288f.; 12.4.1961 (Amor und Psyche); S. 311f.; 26.4.19671 (Gulliver).

22 Ebd.,S. 2705 22.3.1961.

23 Zitat: Sém. VIIL, S. 2565 22.3.1961.

174

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALLEGORIKER UND AXIOMATIKER. ZWEI DISKURSPOSITIONEN LACANS

dem dritten Teil, der »Reise nach Laputa«. Die in humoreske Wortspie-
le gekleideten verbalen Spitzen gegen den Snobismus von Behordenver-
tretern mogen Lacan fiir sein eigenes Arbeitsumfeld passend erschienen
sein, ohne dass er es so direkt hitte sagen mussen. Die Figuren bei Swift
konnten dadurch

»daf$ sie die Buchstaben in irgendeinem verdachtigen Papier umstel-
len, die geheimsten Plane einer unzufriedenen Partei aufdecken. Wenn
ich zum Beispiel in einem Brief an einen Freund schriebe: »Unser Bru-
der Tom Past hatte einen Haemorrhoidalknotens, wiirde ein geschickter
Dechiffrierer entdecken, daf$ dieselben Buchstaben, die diesen Satz bil-
den, bei genauer Untersuchung zu folgenden Wortern zusammengesetzt
werden konnen: >Harret aus — heute in Komplott ersonnen — Heirat —
Dombrand«. Und das ist die anagrammatische Methode«.*+

Das zweite Beispiel ist ein Gemilde und steht als solches fur den von
Lacan apostrophierten »exemplifikatorischen Charakter des Bilds«.>s Es
handelt sich um »Psyche sorprende Amore«, von Jacopo Zucchi aus dem
16. Jahrhundert nach Motiven des spitantiken Marchens »Der golde-
ne Esel« von Apuleius. Lacan legt die Darstellung als Gleichnis fiir die
Unhaltbarkeit eines wortlich verstandenen Kastrationskomplexes aus.
Dabei zielt er nicht auf den angeblich eigentlichen Sinn hinter dem Bild,
sondern auf jenes Mehr an Sinn, das durch die gleichnishafte Darstel-
lung erweckt wird. Als auslosendes Motiv nennt er die gemalten Blumen:

»Ich hoffe, daf Sie sehr wohl an dem Bild die Blumen bemerkt haben,
die da vor dem Geschlechtsteil des Eros sind. Sie sind eben nur deshalb
von einer solchen Uberfiille gezeichnet, damit man nicht sehen kann,
daf$ es dahinter nichts gibt. Es gibt buchstiblich keinen Platz fuir das
geringste Geschlechtsteil. Was die Psyche da gerade auf dem Sprung ist
abzuschneiden, ist bereits vor ihr verschwunden«.>¢

Lacan unterstreicht das >durch die Blume sprechen< des Bilds mit den
Worten, es gehe in der szenischen Darstellung des Liebespaars weder um
das reale Geschlechtsteil, noch um eine bildlich maskierte Symbolik. Der
Phallus des Amor werde vielmehr als Signifikant einer Abwesenheit in-
stalliert, so dass sich das Subjekt vermittels eines fehlenden Signifikan-
ten konstituieren konne. Die Moglichkeit einer verdinglichten Identifi-
zierung: >Ich bin oder habe was dem Anderen fehlt¢, bedenkt Lacan hier

24 Sem.VIIL S. 312f.; 26.4.1961. Anm.: Ich behalte die deutsche Fassung bei,
obwohl sie vom Text der franzosischen Publikation stark abweicht, siehe
Sém. VIIL S. 294.

25 Ebd.,S. 267; 22.3.1961.

26 Ebd.,S. 288, 12.4.1961.

175

22.01.2026, 07:33:34. [C—


https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. RADIKALE ALLEGORIZITAT

nicht. Psyche bemerke die Blumen nicht einmal, sie sehe nur Licht, stellt
er fest. Die zwischen Friichten und Gesichtern irrlichternden Vexierbil-
der des manieristischen Malers Arcimboldo deuten auf etwas hin, das
nicht exakt erkennbar sei. Zur Symbolisierung der Jahreszeit wiirden
haufenweise Objekte akkumuliert, was an das suggestive Spiel zwischen
»Substanz« und »Illusion« in der Malerei von Salvador Dali erinnere,
seines alten Freundes, wie Lacan nicht zu erwiahnen versaumt. »Diese
Objekte, die gewissermafSen die Funktion einer Maske haben, zeigen zu-
gleich das Problematische dieser Maske«.>” Die Maske ldsst, was sie ver-
decken soll, im selben Moment durch scheinen.

Das dritte Beispiel betrifft die »grofSe phantasmatische Figur der Got-
tesanbeterin (mantis religiosa)«, wie Lacan glossiert; mutmafSlich seine
Lieblingsallegorie tiberhaupt.>® »L‘image de la mante«, so sagt er, den
Bildaspekt der Figur betonend. Uber die Natur der Mantide, deutsch
Jagd- oder Fangschrecke, ist eher wenig zu lernen. Gleichwohl sollen
Zeitgenossen Lacans auf dem Hohepunkt der Mantis-Begeisterung das
Tier gezuchtet haben.3° Auf der Internetplattform Youtube wird sie in ih-
rer banalen Tiergestalt prasentiert, die so banal dann doch nicht ist. Dem
Tier eignet etwas Artifizielles, als kime es aus dem Designer-Studio, ob-
wohl es genetisch aus Afrika stammen soll. Videos zur Kampftechnik des
Kung Fu Shaolin tragen den Titel: »La Mante religieuse«. Die Kampf-
stellungen sind von ergreifender Unschuld, wenn man die Jagdszenen
des realen Tiers in GrofSaufnahme daneben sieht. In manchen Stammes-
kulturen soll die Mantis als Gottheit, Weltschopferin in Verbindung mit
dem Zyklus von Verdauen, Fressen und Lieben verehrt worden sein.3!
Der Name »Gottesanbeterin« ist aus ihrer Pose, dem halb erhobenen
Leib mit den eingefalteten Vorderbeinen abgeleitet. Doch so recht fromm
wirkt sie trotzdem nicht. Obwohl sie nur sporadisch ein Mannchen der
eigenen Gattung frisst, ist dies oft das erste, was wir uber sie erfahren.
Der Mythologe Roger Caillois (1913-1978) forscht in den 1930er Jah-
ren und folgende tiber Mimikry, Polymorphismus und Maskenbildung in
der Tierwelt und spricht von dem »Sexualverhalten der weiblichen Man-
tis, die das Mannchen wahrend der Paarung verzehrt«.3

Lacan greift diesen Faden auf: »Die Gottesanbeterin, weiblicher
Partner, vollzieht mit ihren Mandibeln die Verschlingung der zepha-
lischen Extremitdt des mannlichen Partners«.’3 Wenige Jahre spiter

27 Ebd.,S.296; 19.4.19671.

28 Zitat: Ebd., S. 264; 22.3.1967.

29 Ebd.,S. 268;22.3.1961; Sém. VIIL, S. 253.

30 Nach Auskunft von Caillos 2007, S. 15.

31 Caillos 2007, S. 11f.

32 Ebd.,S. 55.Zu Kastrationsangst S. 14—20. Vgl. Caillos 1960, insb. S. 25.

33 Lacan Sem. VIIL, S. 267; S. 264; 22.3.1961. Sém VIIL, S. 253: »La mante re-
ligieuse, partenaire femelle, accomplit avec ses mandibles la dévoration de

176

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALLEGORIKER UND AXIOMATIKER. ZWEI DISKURSPOSITIONEN LACANS

erwihnt er das Phanomen der Mimikry, »le mimétisme« nach Caillois,
und denkt dabei an Spaltung, Symbol, » befremdliche Kontingenz« sagt
er auch, die sich im »Fehl« der Kastrationsangst zeige und das Sub-
jekt im Ungewissen dariiber belasse, was »jenseits des Scheins« sei.>
Anders als Caillos bleibt Lacan nicht bei der >mannlichen< Angst ste-
hen, durch ein >weibliches<« Wesen verschlungen zu werden, sondern
macht auf den Genuss des besagten Wesens aufmerksam. Es ist, als
solle eine Liicke geschlossen werden, die Lacans axiomatische Logik
lasst: Die Beziehung des weiblichen Partners zum Objekt des Begeh-
rens. Lacan stitzt seine Betrachtung auf vier Deutungslinien, die sich
teilweise tiberschneiden. Die erste Linie betrifft das Motiv des Azepah-
len, Kopflosen nach Georges Bataille, das Lacan mit dem Aspekt der
Fresslust verknuipft:

» Auf jeden Fall im Phantasma, im Bild, das uns bindet, funktioniert die-
se Azephalisierung des Partners mit ihrer besonderen Akzentuierung.
Vergessen wir im grofSen und ganzen nicht den fabulatorischen Wert
der Gottesanbeterin, der dem zugrunde liegt, was sie in einer gewissen
Mythologie oder schlichter in einer Folklore, in all dem, worauf Roger
Caillois unter dem Register des Mythe et le Sacré [Der Mythos und das
Heilige] den Akzent gelegt hat, reprasentiert«.3s

Aus dieser »fabulatorischen« Darstellung der Fressgier hebt Lacan eine
zweite Linie hervor, die ndher an den Affekt des Begehrens fiihrt. Im
Triebanspruch des Oralen sei »der Platz fiir dieses Begehren ausgehoh-
It worden«, bemerkt er. Etwas Ratselhaftes meldet sich, das nicht wie
das Obszone hinter der Szene hervorkommt, wo es hitte bleiben sollen,
sondern in der Szene selbst vibriert. Womit muss das Objekt dieser Ver-
schlingungslust rechnen? Was hat es da vor sich? Tier, Subjekt, Mensch,
Maschine, Monster? Wihrend er dem kategorialen Status der Mantis
nachsinnt, fithrt Lacan eine dritte Linie unter dem Stichwort des sexu-
ellen GeniefSens ein:

»In diesem Fall heifst die Gottesanbeterin subjektivieren ihr, was nichts
Exzessives hat, ein sexuelles GeniefSen unterstellen. GewifS, wir wissen
nichts dariiber. Die Gottesanbeterin ist vielleicht, wie Descartes nicht z6-
gern wiirde zu behaupten, schlicht und einfach eine Maschine, in dem
Sinne, den die Maschine in seiner ihrer eigenen Sprache annimmt, die
eben die Eliminierung jeder Subjektivitat unterstellt. Doch haben wir,

I‘extrémité céphalique du partenaire male«. Anm.: Mandibeln werden die
Mundwerkzeuge von Insekten genannt.

34 Lacan Sem. XL, S. 83; S. 79f.; 19.2.1964.

35 Sem. VIIL, S. 268; S. 264; 22.3.1961.

177

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. RADIKALE ALLEGORIZITAT

was uns betrifft, keinerlei Bediirfnis, uns an diese Minimalpositionen zu
halten. Wir gewihren ihr dieses Geniefsen. «3¢

Lacan distanziert sich vom Maschinenbild des Descartes und fangt da-
fiir wie in einem Zoom das der Figur gewahrte sexuelle Geniefsen ein:

»Wenn wir von dem GeniefSen dieses anderen sprechen, der die Gottes-
anbeterin ist, wenn sie uns bei der Gelegenheit interessiert, so weil sie
entweder da genief3t, wo das Organ des Miannchens ist, oder aber, weil
sie auch anderswo geniefSt. Aber wo sie auch geniefSt — wovon wir nie-
mals etwas wissen, was soll’s auch —, daf$ sie anderswo genief3t, erhilt
seinen Sinn nur aus der Tatsache, dafs sie geniefst — oder nicht geniefSt,
nicht so wichtig — da. DafS sie geniefSt, wo es ihr Lust macht, dies hat in
dem Wert, den dieses Bild hier annimmt, Sinn nur durch den Bezug zum
Da eines virtuellen GeniefSens. In der Synchronie, um was es sich dabei
auch handeln mag, wird dies immer nur, selbst umgelenkt, ein kopula-
torisches GeniefSen sein«.37

Das »kopulatorische GeniefSen« fihrt die Figur laut Lacan tber sich
selbst hinaus, da sie auf die Funktion des Anderen trifft, die in dem zi-
tierten »Bild« angelegt sei. Mit dieser Funktion ist die vierte Deutungs-
linie erreicht. Sie geht den Platz des Anderen an:

»Der Andere ist bereits an dem Platz installiert, der Andere mit einem
groflen A, als derjenige, auf dem das Zeichen beruht. Und das Zeichen
genligt, die Frage Che vuoi? aufzustellen, auf welche zunichst das Sub-
jekt nichts antworten kann«.3®

Woran liegt es, dass das Subjekt »zunéchst nichts antworten« kann? Es
hat noch nicht den Anderen als symbolischen Ort der Sprache besetzt,
anders gesagt, es ist noch in einem Modus befangen, den Lacan mit ei-
nem Wink auf Marquis de Sade als lieben und geniefSen »auf Kosten des
anderen« umschreibt.’® Gleichwohl ist sie nun aufgetaucht, die Frage
Che vuoi, die den Knotenpunkt von Angst und Begehren berthrt. Die
Formel, die Lacan in Seminar X mit den Worten zitiert, dass sie »Ihnen
den wesentlichen Bezug der Angst zum Begehren des Anderen anzeigt«,
klingt also bereits in Seminar VIII an.+

36 Ebd.,S.265;22.3.1961.Sém. VIII, S. 251: »Nous lui accordons cette jouis-
sance«.

37 Ebd.,S.267;22.3.1961.

38 Ebd.,S.272;22.3.1961.

39 Ebd.,S.267;22.3.1961.

40 Sem. X, S. 145 14.11.1962.

178

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALLEGORIKER UND AXIOMATIKER. ZWEI DISKURSPOSITIONEN LACANS

Was Lacan an der Mantis besonders gefesselt haben mag ist, dass sich
mit ihr, wie ihn die zeitgenossischen Forschungen tiber das Insektenwe-
sen gelehrt haben mogen, die Tur zu einer anderen Welt auftut. Es ist eine
Welt flirrender Mehrdeutigkeit: Ein niederes biologisches Insekt, mit blo-
Bem Auge kaum zu erkennen, entpuppt sich als ein Zwitter, in dem eine
sakrale Aura, die Gebetspose, mit dem Ausdruck sexuellen Appetits li-
iert erscheint. Keines dieser Merkmale kann eins zu eins auf die sichtba-
re Gestalt des Wesens zurtick gerechnet werden. Dazu konnte einem die
Technik der anagrammatischen Umschrift und gleich darauf die Surre-
alisten-Zeitschrift »Minotaure« einfallen, fiir die Lacan in den 1930er
Jahren zwei Beitrage schrieb. Der Minotaurus, Stier des Minos, ist im
ubertragenen Sinn der Bruder der Mantis, ein Zwitter aus Stierkopf und
Menschenleib, der angeblich mit Menschenopfern gefiittert wurde. Zur
Familie gehort ferner die Sphinx des Odipus, jenes unheimliche Fabeltier,
halb Frau, halb Lowe, »gefliigeltes Ungeheuer«, » Wirgengel«, das vor
den Toren Thebens die Grenze zwischen Chaos und Ordnung bewacht.
Mischwesen dieser Art, Teil des »Menschheitsgedachtnisses« (Jan Ass-
mann), dienten in frithhistorischer Zeit als Schutzgenien. Sie hatten die
Einginge zu Kultanlagen, Gribern, Palisten zu hiiten. Der Anblick eines
halb bekannten, halb unbekannten Wesens sollte womoglich den Schritt
von Invasoren hemmen.+

Lacan fasst das Insekt als Sinnbild der Grenze der Moglichkeit sprach-
licher Verstandigung auf. Es teilt sich wortlos, stumm, nur durch Grei-
fen, Zupacken und Verschlingen mit, nicht einmal ein Blickkontakt ist
moglich. Knopfaugen l6sen bekanntlich zartliche Gefiihle aus, sie er-
filllen das Kindchenschema. Nicht so die Mantis: Thre seitlich am Kopf
platzierten Facettenaugen lassen nur ein stereoskopisches Sehen, keinen
Kontakt von Angesicht zu Angesicht zu. Lacan sagt es nicht ohne Nach-
druck: Wir konnen uns in der Mantis nicht spiegeln; wir wissen nicht,
wie sie uns sieht, was sie tiber uns denkt, wie wir im Auge dieser ande-
ren, »cet autre quest la mante religieuse «, wirken.+ Lacan will sich ein-
mal mit Hilfe einer Maske seinem Publikum als Mantis dargeboten und
umgekehrt das Publikum als Mantis in Bezug auf sich selbst erlebt ha-
ben. Die Schwierigkeit sei gewesen, erfahren wir, »dass ich in dem ratsel-
haften Spiegel des Augenballs des Insekts nicht mein eigenes Bild sehen
konnte«.# Die Ungewissheit tiber das Sein und das Wollen des anderen
besteht auf beiden Seiten.

41 Wenn wir den Videos trauen diirfen, hat die Vertreter des sogenannten Isla-
mischen Staates im Mirz 2015 nichts davon abgehalten, eine zweieinhalb-
tausend Jahre alte irakisch assyrische Wachterskulptur, laut Medienkom-
mentar ein Stier mit menschlichem Antlitz, zu zerschlagen.

42 Zitate: Lacan Sem. VIIL, S. 267; 22.3.1961; Sém. VIIL, S. 252.

43 Lacan Sem. X, S. 14f.; 14.11.1962 (erste Sitzung des Seminars, ].B.).

179

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. RADIKALE ALLEGORIZITAT

Die Ungewissheit ldsst sich fiir das soziale Subjekt so tibersetzen:
Komme ich gut an, da driben, mache ich die passende Ansage, erfille
ich den Dresscode? Die Ungewissheit im Verhiltnis zu anderen und zum
Anderen ist das Zentrum der Allegorie, wie Lacan sie hier entschliisselt.
Etwas am Gegentiber ist fremd, nicht klar zuordbar, unbekannt, erregt
Angst, so dass im Subjekt unwillkirlich die Frage aufsteigt: Was will
dieses Ding von mir, was soll ich fiir es sein, will es womoglich, dass ich
selbst etwas wollen soll? Nur was?

Die Gottesanbeterin sei eine Metapher fur den Text, der uns Lesende
zu verschlingen droht, lautet eine Deutung.# So richtig das ist, so richtig
ist auch, dass dieses greiffahige gefliigelte Ding — das dazu noch antenne-
dhnliche Fithler auf dem Kopf hat — eine doppelte Allegorie ist: Allegorie
der Angst und Allegorie des Moments, da die Angst in anderes tibergeht.
Lacan deutet an, dass sich die Angst in eine Triebstromung verwandelt,
die das Unbekannte nicht flieht, auch nicht davor erstarrt, sondern es
umkreist, zum Objekt des Begehrens macht. Das Fremde hat sich nicht
in Wohlgefallen aufgelost, im Gegenteil, es ist zu seiner eigentlichen elek-
trisierenden Wirkung gelangt. Das erregte Subjekt hatte die Wegwende
diesmal also nicht verpasst. Die Griibelei und Deutelei, ob es richtig auf-
tritt, spricht oder aussieht, ist nicht bedeutungslos, wohl aber nebensach-
lich geworden. Auch die Gestalt des Insekts ist nicht wesentlich mehr, die
Verfremdung hat ihre Wirkung getan. In der Konfrontation mit dem An-
deren ist etwas aufgetaucht, etwas Ur-Sachliches, das nicht wie von au-
Ben hereinbricht, auch nicht dahinter liegt, sondern in den Formen sei-
ner Reprisentanz unsichtbar gegenwirtig ist. Lacan wird es spater in die
Formel kleiden: Etwas in dir, das mehr ist als du.+s

Dass Lacan kein schwieriger Autor wire, will ich am Ende nicht be-
haupten. Wohl ist den sinnbildlichen Figuren seines Werks der Anspruch
auf eine Lesart zu entnehmen, die nach einer weiterfithrenden Vertie-
fung ruft. Die Figuren lassen etwas aufscheinen, von dem ein Subjekt
gepackt sein kann, so wie Lacan es in packender Weise darzustellen ver-
sucht, packender wahrscheinlich, als wenn er es nur in mathematische
Formeln gefasst hatte.

Postskriptum

In dem 1917 verfassten und 1931 von Max Brod aus dem Nachlass un-
ter dem Titel »Das Schweigen der Sirenen« publizierten Text lasst Franz
Kafka den an den Mast geketteten und durch das Wachs in seinen Ohren

44 Vgl. Widmer 2004, S. 53-57: Der Apolog in Seminar VI — eine Metapher
der Angst, hier S. 545 S. 55.
45 Lacan Sem. XI, S. 2825 24.6.1964.

180

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ALLEGORIKER UND AXIOMATIKER. ZWEI DISKURSPOSITIONEN LACANS

ertaubten Odysseus an den Sirenen vortiberfahren, die halb Frau, halb
bekralltes Vogelwesen, auf ihrem Felsen hocken. Und zwar stumm, denn
sein Anblick habe sie allen Gesang vergessen lassen, heifSt es. Was geht
hier vor? Die Frage betrifft den auf dem Strom den Sirenen entgegen fah-
renden Odysseus auf seine Weise, denn gerade als er den Sangerinnen am
nédchsten war, soll er nichts mehr von ihnen gewusst haben. Nur noch
den Abglanz vom groflen Augenpaar des Odysseus hitten sie solange als
moglich erhaschen wollen, lesen wir tiber die Wesen, denen es die Stim-
me verschlug. Es konnte somit der Blick sein, der eben jetzt, im Bruchteil
dieser mythischen Sekunde begehrt wird. Vermutlich gibt es etwas, was
als »einziger Zug« in dem gesuchten Objekt wirkt, ein Glanz womaglich.
Es konnte aber auch die Koinzidenz eines Moments von Prasenz, verkor-
pert in der nahenden Gestalt, und eines Moments von Entzug sein, man
weifs nicht recht wohin, um die nachste Biegung des Stroms vielleicht,
oder in den Strom der Erzahlung. Jedenfalls heifst es darin, sie, die Sire-
nen seien geblieben, Odysseus aber sei ihnen entgangen.

181

22.01.2026, 07:33:34. [C—



https://doi.org/10.5771/9783748901648-170
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

