
457

Abstract Der folgende Beitrag umreißt Entwicklungslinien der 
katholischen Filmarbeit. Die katholische Kirche, die den Film ur-
sprünglich vor allem als ethisches Problem, als Verführer zu unsittli-
chem Handeln ansah, versuchte im Laufe der Geschichte die poten-
ziellen schädlichen Wirkungen des Mediums Film zu kontrollieren, 
durch eigene Einrichtungen in den Bereichen Produktion, Verleih und 
Abspiel, durch Stellungnahmen und Appelle, vor allem durch publizis-
tische Aktivitäten, die darauf abzielten, das Publikumsverhalten zu 
steuern. Im Laufe der Entwicklung verschwand der Kontrollgedanke 
und das Potenzial des Films. Impulse für eine Reflexion über Sinn- 
und Wertefragen zu geben, wurde zunehmend deutlicher erkannt. 

In den Fokus der kirchlichen Aufmerksamkeit geriet der Film 
ursprünglich, weil er als mächtiger Konkurrent im Kampf 
um die Seelen der Menschen angesehen wurde: „Denn die-

se neuen technischen Mittel […] üben den stärksten Einfluß auf 
die Menschen aus: einmal, weil sie in das Reich des Lichtes, des 
Edelmuts und der Schönheit führen, aber auch imstande sind, 
durch das Dunkel der Finsternis zu entstellen, durch Berührung 
mit dem Bösen zu entehren und dem Sinnenrausch auszuliefern, 
je nachdem das Schauspiel dem Auge sittlich Schlechtes oder 
sittlich Gutes darbietet“ (Pius XII. 1957). In der Filmenzyklika 
„Vigilanti cura“ („Mit wachsamer Sorge“ 1936) hatte schon Pius 
XI. zu einem „heiligen Kreuzzug“ aufgerufen: dafür zu kämpfen, 
den möglichen Schaden zu begrenzen und das Kino umzugestal-
ten in „ein wertvolles Mittel der Erziehung und der Erhebung 
der Menschheit“ (Pius XI. 1936). Diese typische Doppelperspek-
tive – Chancen und Risiken zu sehen – kennzeichnet bis heu-

Vom Film als Verführer  
zum Film als Lehrer 
Entwicklungslinien in der katholischen Filmarbeit.  
Von Peter Hasenberg
 

Dr. Peter Hasenberg 

war von 1988 bis 2019 

Filmreferent im Sekre-

tariat der Deutschen 

Bischofskonferenz 

und im Rahmen dieser 

Tätigkeit verantwort-

lich für die katholi-

sche Filmarbeit, den 

Jugendmedienschutz 

sowie Mitbegründer 

und Mitglied der theo-

logischen Forschungs-

gruppe „Film und 

Theologie“.

Communicatio Socialis (4/2019) 52: 457-467. DOI: 10.5771/0010-3497-2019-4-457

ETHIK AUF DEM BILDSCHIRM

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   457 11.11.2019   13:42:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457


458

te die Haltung der katholischen Kirche gegenüber den Medien  
insgesamt.

Die Geschichte der katholischen Filmarbeit verläuft ent-
lang dieser Linien: Es ging um die Lösung eines ethischen Pro-
blems und die passende Antwort der Kirche, d. h. im Sinne von 
Maßnahmen zur Kontrolle des Gefahrenpotenzials auf der ei-
nen, um Maßnahmen zur „Veredelung“ des Kinos auf der ande-
ren Seite. Die katholische Filmarbeit hat im Laufe ihrer langen 
Geschichte viele Institutionen und Initiativen hervorgebracht 
(vgl.  z. B. Schmitt 1979; Schatten 1997; Hasenberg 1998; Kuchler 
2010). Im Rahmen dieses Beitrags kann es nur um die groben 
Linien der Entwicklung in Bezug auf die grundlegenden Bewer-
tungsmaßstäbe gehen.

Kirche als Zensurinstanz
Die „wachsame Sorge“ der Kirchenleitung führte dazu, dass sie 
sich öffentlich in Beschlüssen, Stellungnahmen, Enzykliken – 
überwiegend mit kritischem Akzent – positionierte. Dabei ging 
es um allgemeine Hinweise auf die Gefahren bis hin zu konkre-
ten Warnungen vor einzelnen Filmen und um Anleitungen für 
den rechten Umgang mit den Gefahren. Nicht nur die Päpste 
äußerten sich, auch die Deutschen Bischöfe: Sie forderten 1913  
z. B. von den Pfarrern: „Die Gefahren des Kinos sind in der Kir-
che und Schule den Erwachsenen und Kindern eindringlich vor-
zuhalten“ (Repgen 1985, S. 215). Oder sie versuchten in einem 
Hirtenwort von 1952 das ganze katholische Volk auf eine Zu-
schauer_innenethik zu verpflichten, indem sie dazu aufriefen, 
der katholischen Filmliga beizutreten und ein „Filmverspre-
chen“ abzugeben, gute Filme zu unterstützen und schlechte zu 
meiden (Kath. Filmkommission 1956, S. 56f.). Im öffentlichen 
Bewusstsein ist diese Funktion der Kirche als Zensurinstanz 
bis heute noch fest verankert. Man erinnert sich an kirchliche 
Proteste gegen die so genannten Skandalfilme (vgl. Hasenberg 
1995) Hierbei ging es in den 1950er und 1960er Jahren („Die 
Sünderin“ 1950; „Das Schweigen“ 1963) um sittlich-moralische 
Fragen, bei späteren Filmen („Das Gespenst“ 1982; „Maria und 
Joseph“ 1983; „Die letzte Versuchung Christi“ 1988; „Die Passi-
on Christi“ 2004) im Kern um die Bewahrung der authentischen 
Verkündigung.

Die Sorge um die Begrenzung schädlicher Medienwirkun-
gen ist durchgängig im Bereich des Jugendmedienschutzes 
bis heute erhalten geblieben. Die Kirche hat sich in der gesell-
schaftlichen Debatte um den Jugendmedienschutz immer stark 

Peter Hasenberg

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   458 11.11.2019   13:42:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457


459

engagiert. Sie hat ihre Meinung in Gesetzgebungsverfahren 
eingebracht und wirkt mit katholischen Prüfer_innen in den 
Selbstkontrolleinrichtungen mit, am längsten bei der Freiwilli-
gen Selbstkontrolle der Filmwirtschaft (FSK), nämlich seit 1949 
(vgl. Kniep 2010).

Wege zum besseren Kino
Mahnende Worte waren die eine Strategie, eine zweite bestand 
darin, selbst aktiv zu werden und ein besseres Kino zu schaf-
fen. Schon in der Stummfilmzeit entwickelten sich zahlreiche 
Initiativen, die hauptsächlich von Vertretern des niederen Kle-
rus und vor allem von Laien getragen wurden 
(vgl. Schmitt 1979). Der eine Weg zu einem 
besseren Kino bestand darin, für die katholi-
sche Teilöffentlichkeit ein eigenes moralisch-
sittlich einwandfreies Filmangebot zu etab-
lieren: durch die von katholischen Verbänden 
oder auch von Orden initiierten Gründungen katholischer 
Produktionsfirmen (Leo Film, Stella Maris Filmgesellschaft 
usw.), über ein Verleihinstitut wie die Lichtbilderei GmbH, das 
deutschlandweit das größte Verleihinstitut für Lehrfilme wur-
de, sowie die Einrichtung von Pfarr- und Vereinskinos. Auf in-
ternationaler Ebene wurden die katholischen Initiativen 1928 
durch die Gründung des „Office Catholique International du Ci-
nématographique“ (OCIC, seit 2001 Signis) zusammengeführt.

Eine Weiterführung des milieubezogenen Ansatzes nach 
dem Zweiten Weltkrieg stellen die Aktivitäten der diözesanen 
Filmstellen dar, mit 16mm-Filmvorführungen, Wanderkino-
Projekten und dem Verleih von Schmalfilmen für Schule- und 
Gemeindearbeit (vgl. Kuchler 2010). Für den Verleih wurde das 
1953 gegründete Katholische Filmwerk (KFW) die zentrale Or-
ganisation, die Filme für Pastoral und Bildungsarbeit verfügbar 
macht. Die Bemühungen um eine kirchliche Filmproduktion ver-
lagerten sich in den 1960er Jahren auf das neue Medium Fern-
sehen: 1961 gründete das KFW die Produktionsgesellschaft Tel-
lux, die heute mit mehreren Tochtergesellschaften das stärkste 
katholische Produktionsunternehmen ist. In den 1980er Jahren 
etablierte die Kirche als Alternative zu den damals aufkommen-
den Videotheken in den katholischen öffentlichen Büchereien 
ein eigenes Video-Verleihmodell („Video-Galerie“). 

Über das katholische Milieu hinaus hatten vor allem die 
entstehenden publizistischen Aktivitäten eine gesamtgesell-
schaftliche Auswirkung. „Film und Bild“, die Hauszeitschrift 

Die Bemühungen um  
eine kirchliche Filmproduktion 

verlagerten sich in den 1960er Jahren   
auf das neue Medium Fernsehen.

Vom Film als Verführer zum Film als Lehrer 

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   459 11.11.2019   13:42:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457


460

der Lichtbilderei GmbH (1912-1914), war ein wichtiges Organ der 
Kinoreformbewegung (vgl. Diederichs 1986, S. 84ff.). Die von Ri-
chard Muckermann und dessen Bruder Friedrich Muckermann 
SJ herausgegebene Zeitschrift „Film-Rundschau“ (1924-1941) 
hatte trotz kleiner Auflage eine große Wirkung. Ihre Filmkri-
tiken wurden in diversen Tageszeitungen abgedruckt, so dass 
die Redakteure von den Filmkonzernen ernst genommen und 
gehört wurden (Muckermann 1973, S. 281). Nach dem Zweiten 
Weltkrieg wurde der 1947 gegründete „Filmdienst“ das publi-
zistische Flaggschiff, das 70 Jahre lang als Zeitschrift existierte 
und seit 2018 als Online-Portal (www.filmdienst.de) weiterge-
führt wird.

Einflussnahme auf Zuschauer_innen
Die unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg gestärkte Rolle 
der Kirche als moralische Instanz führte dazu, dass auch für den 
Filmbereich eine Orientierung am christlichen Wertesystem 
eingefordert wurde (vgl. Kuchler 2010, S. 166). Die Zeitschrift 
„Filmdienst“ wurde Kernelement einer Strategie, die die katho-
lischen Zuschauer_innen in den Blick nahm. Durch Filmkriti-
ken, die nicht nur über die Zeitschrift, sondern vor allem auch 
über die „Schwarzen Bretter“ in den Pfarrgemeinden verbreitet 
wurden, versuchte man der katholischen Bevölkerung durch die 
Bewertungen der Katholischen Filmkommission eine Orientie-
rung zu geben. Flankiert wurde diese Maßnahme 1951 durch die 
Gründung der Katholischen Filmliga, eine Filmbesucherorgani-
sation mit mehr als zwei Millionen Mitgliedern (vgl. Schatten 
1997, S. 78ff.; Kuchler 2010, S. 186) nach dem von Pius XI. emp-
fohlenen Vorbild der amerikanischen „Legion of Decency“. Ziel 
war es, durch die Steuerung des Zuschauerverhaltens eine Wir-
kung auf die Programmgestaltung der Kinos im Sinne strenge-
rer ethischer Maßstäbe auszuüben. Auch als die „Filmliga“ nach 
1972 ihre Aktivitäten einstellte, bestand der Gedanke einer von 
der Kirche geforderten Rezipientenethik weiter. Im „Gotteslob“ 
von 1975 taucht der Film noch im Beichtspiegel auf, für Erwach-
sene (Nr. 62, S. 127) wie für Schüler (Nr. 66, S. 152).

Die ökonomischen Auswirkungen der kirchlichen Filmbe-
wertung waren in den ersten Nachkriegsjahrzehnten deutlich 
spürbar. Die Filmtheaterverbände attackierten die Aktivitäten 
als „kirchliche Nebenzensur“. Öffentliche Auseinandersetzun-
gen um Filme wie „Die Sünderin“ und „Das Schweigen“ machten 
den Einfluss der katholischen Filmbewertung öffentlich sicht-
bar (vgl. Hasenberg 1995). 

Peter Hasenberg

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   460 11.11.2019   13:42:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457


461

Eine neue Form der öffentlichen Sichtbarkeit gewann die 
katholische Filmarbeit neben der Publizistik durch die Beteili-
gung kirchlicher Jurys an internationalen Festivals – erstmals 
1947 in Brüssel (zur Juryarbeit allg. vgl. Helmke 2005). Hier lag 
der Akzent eindeutig auf Förderung des guten Films durch Emp-
fehlungen.

Kriterien der Bewertungen
Die Beurteilung des Films berücksichtigte von Anfang an so-
wohl inhaltliche wie ästhetische Kriterien. In „Filmdienst der 
Jugend“ erklärt Chefredakteur Klaus Brüne im Leitartikel der 
ersten Ausgabe, Ausgangspunkt der Besprechung sollte „keine 
Moralschnüffelei, sondern eine ganzheitliche Schau des Films 
sein“ (Brüne 1947). Ab 1949 galt der „Filmdienst“ als das offizielle 
Organ der Katholischen Filmkommission, der sich die Trennung 
von moralischer und ästhetischer Bewertung zur Grundlage 
machte. Die moralisch-sittliche Bewertung 
wurde zur Aufgabe der Filmkommission, die 
ihr Urteil in den international durch den vom 
OCIC vorgegebenen Wertungsnoten von 1 
(„Für alle“) bis 4 („Abzulehnen“) ausdrückte 
(vgl. Schatten 1997, S. 70f.). Der verantwortli-
che Leiter der Kirchlichen Hauptstelle für Bild- und Filmarbeit, 
Anton Kochs, erklärte dazu: „Die sittlich-religiöse Bewertung 
ist einheitlich, die künstlerische Bewertung ist individuell“ 
(Kochs 1949). Die Stellungnahme der Filmkommission rich-
te sich „streng nach den Grundsätzen der christlichen Ethik“ 
(Kochs 1951). Diese in den Anfangsjahren behauptete Objektivi-
tät des sittlichen Urteils war die Grundlage für eine Steuerung 
des Zuschauerverhaltens, das durch die Beteiligung an der Film-
liga und das obligate „Filmversprechen“ einen hohen Grad der 
Verbindlichkeit bekommen sollte.

Die Vorstellung von einem objektiven Bewertungsmaßstab 
wurde zunehmend in Frage gestellt und löste sich in den 1960er 
Jahren ganz auf. In den 1950er Jahren hatte Papst Pius XII., der 
„Filmtheoretiker“ unter den Päpsten, in zwei Ansprachen aus-
führlich seine Vorstellungen vom „idealen Film“ dargelegt (Pius 
XII. 1955). Die künstlerische Potenz des Films wurde durchaus 
anerkannt. Der Papst räumte ausdrücklich ein, dass der Film 
auch das Böse darstellen dürfe, müsse aber durchgängig erken-
nen lassen, dass er „das Böse verdammt und ablehnt“ (ebd., S. 
24). In „Miranda prorsus“ heißt es dann unmissverständlich, der 
ideale Film sei am besten dadurch zu erreichen, dass „die Film-

In den 1950er Jahren hatte  
Papst Pius XII. in zwei Ansprachen 

ausführlich seine Vorstellungen  
vom „idealen Film“ dargelegt

Vom Film als Verführer zum Film als Lehrer

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   461 11.11.2019   13:42:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457


462

schaffenden sich dem christlichen Lebensgesetz gleichförmig 
machen“ (Pius XII. 1957).

In den 1960er Jahren machten Kritiker wie Uwe Nettelbeck 
in der Wochenzeitung „Die Zeit“ noch die Arbeit der Filmkom-
mission lächerlich: „Sie kategorisiert Filme nach dem, was in 
ihnen vorkommt, sie zählt Busen und Leichen und Bemerkun-
gen gegen die Kirche – und nichts weiter“ (Nettelbeck 1966, S. 
18). Aber da hatte sich in der Auseinandersetzung um Ingmar 
Bergmans „Das Schweigen“ schon ein entscheidender Wandel 
in der Grundhaltung der katholischen Filmkritik vollzogen. Die 

Kritik an dem Film „Die Sünderin“ bezog sich 
noch stark auf den Inhalt, d. h. das darge-
stellte Handeln der Figuren, das gegen christ-
liche Moral verstieß: Prostitution, Tötung auf 
Verlangen, Selbstmord. Als unethisch wurde 
ebenso die Gesamtaussage des Films im Sin-

ne einer Befürwortung dieses Handelns gesehen. Bei der Aus-
einandersetzung um „Das Schweigen“ führte die Darstellung 
unmoralischen Verhaltens der Figuren nicht zu einer Verurtei-
lung: Franz Everschor sah die Darstellung einer gottlosen Welt 
als heilsame Provokation: „Bergman gibt keine Antwort. Aber 
er entläßt den Zuschauer mit einer Frage, einem Schrei“ (Ever-
schor 1964). Speziell auch für den religiösen Film stellt er fest, 
dass nicht mehr inhaltliche Elemente (biblische Figuren, Heili-
ge, Pfarrer) von Bedeutung seien, sondern „ der ernsthafte Wille 
und die künstlerische Fähigkeit eines Autors, die Selbstverwirk-
lichung des Menschen und seinen Bezug zum Transzendenten 
darzustellen“ (Everschor 1975, S. 6).

Der Wegfall der zunehmend als Gängelung der Zuschau-
er_innen empfundenen Wertungsnoten ab 1969 wurde explizit 
damit begründet, der „Filmdienst“ wolle „den erwachsenen Zu-
schauer zum Dialogpartner machen, ihn zur Auseinanderset-
zung mit dem Film ermuntern und zur eigenen Urteilsbildung 
anleiten.“ Damit folge die Filmkommission dem Auftrag des II. 
Vatikanums, „das Gespräch mit der Welt zu führen“ (zit. nach 
Paffenholz 1969, S. 6).

Es gab für die katholische Filmkritik nie einen eindeutig 
festgelegten Katalog der Beurteilungskriterien, nur die allge-
meine Vorgabe, aus einer christlichen Wertehaltung zu urteilen. 
Daraus ergab sich allgemein die Verpflichtung, immer nach den 
Werten und Sinnangeboten zu fragen, die der Film vermittelt. 
Die künstlerische Qualität, immer schon mitbedacht, wurde 
endgültig zu einem wesentlichen Ausweis der Wahrhaftigkeit, 

Es gab für die katholische Filmkritik 
nie einen festgelegten Kriterienkatalog, 
nur die Vorgabe, aus einer christlichen 
Wertehaltung zu urteilen. 

Peter Hasenberg

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   462 11.11.2019   13:42:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457


463

des ernsthaften Bemühens um eine glaubwürdige Darstellung 
individueller und gesellschaftlicher Fragen. Eine besondere 
Verantwortung hat der „Filmdienst“ immer in der Behandlung 
von Filmen mit religiösen Inhalten gesehen. Gerade in diesem 
Zusammenhang war die künstlerische Qualität ein wesentli-
ches Kriterium. Nach dem aktuellen (internen) Leitbild sieht 
der „Filmdienst“ seine Aufgabe darin, Nut-
zer_innen eine zuverlässige Orientierung 
über die inhaltliche und ästhetische Qualität 
des Filmangebots zu geben, die vertiefte Aus-
einandersetzung mit dem Film als Medium 
der über Inhalt und Ästhetik vermittelten 
Wertekommunikation und Sinnvermittlung zu fördern, sowie 
Impulse für den Diskurs über Film in unterschiedlichen Kon-
texten (Kultur, Bildung, Jugendmedienschutz) zu geben und in 
Zusammenarbeit mit Kooperationspartnern eine anspruchsvol-
le Filmkultur zu unterstützen.

Wichtige Kriterien für die Filmempfehlungen kann man 
auch an den Urteilen der (ökumenischen) Jurys ablesen: In den 
Richtlinien für die Juryarbeit steht hier auch die künstlerische 
Qualität an erster Stelle. Ein weiterer Maßstab ist die Nähe 
zur Botschaft des Evangeliums, die aber nicht dogmatisch sein 
muss, sondern auch im Modus der In-Frage-Stellung vorkom-
men kann. Im Hinblick auf die Inhalte stehen Themen im Mit-
telpunkt, die sich um die christliche Verantwortung in der Welt 
drehen: Menschenwürde und Menschenrechte, Solidarität mit 
Minderheiten, benachteiligten und unterdrückten Menschen, 
Gerechtigkeit, Frieden und Versöhnung, Bewahrung der Schöp-
fung. In den vom „Filmdienst“ als „Kinotipp“ hervorgehobenen 
Filmen zeigt sich eine vergleichbare Tendenz.

Vom Film lernen
Die Aufmerksamkeit für den Film seitens der Kirchenverant-
wortlichen ist seit den 1960er Jahren zunehmend geringer ge-
worden. Die Auflösung eines weitgehend geschlossenen katho-
lischen Milieus und die Individualisierungstendenzen haben 
die Katholische Kirche längst erfasst. Die Idee einer Steuerung 
des „katholischen Volkes“ von oben im Hinblick auf die sittlich-
moralische Lebensführung trägt längst nicht mehr. Katholiken 
treffen gerade in Fragen der Sexual- und Ehemoral oft andere 
Entscheidungen als sie die kirchliche Lehre vorgibt. Noch weni-
ger ist eine Steuerung des Medienkonsums mit Verboten denk-
bar. Andere Medien (Fernsehen, Video/DVD, Streaming-Diens-

Die Aufmerksamkeit für den Film 
seitens der Kirchenverantwortlichen ist 

seit den 1960er Jahren 
 zunehmend geringer geworden. 

Vom Film als Verführer zum Film als Lehrer 

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   463 11.11.2019   13:42:12

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457


464

te) gewannen an Bedeutung, der Gefährdungsdiskurs verlagerte 
sich seit den 1980er Jahren auf gewalthaltige Videofilme, Com-
puterspiele (Ego-Shooter) und jüngst auf Social Media (Cyber-
Mobbing).

Im Mittelpunkt der aktuellen katholischen Medienarbeit 
stehen längst nicht mehr bewahrpädagogische Initiativen, son-
dern vor allem PR-Aktivitäten, die das Image der Kirche verbes-
sern und die Austrittszahlen verringern sollen. Da ist es kein 
Zufall, dass der „Filmdienst“ 2016 von den Sparmaßnahmen im 
Medienhaushalt betroffen war, was den Wegfall der Printpubli-
kation zur Folge hatte. Die Auseinandersetzung mit anspruchs-
voller Filmkunst scheint diesem pragmatischen Ziel einer Erhö-
hung der Kirchenbindung auf den ersten Blick nicht zu dienen.

Dabei wird verkannt, dass die nachlassende Bedeutung des 
Kinos nicht gleichzusetzen ist mit einer nachlassenden Bedeu-
tung des Films. Auch das audiovisuelle Angebot auf Verbreitungs-
wegen wie Fernsehen, Trägermedien (DVD/BluRay) und Stre-
amingdiensten besteht zum großen Teil aus (Kino-)Filmen und 
neuen filmischen Erzählformaten. Jeder Nutzer verbringt aktuell 
sicher mehr Zeit mit dem Konsum von Filmen als jemals zuvor.

Die katholische Filmarbeit wird heute nicht mehr so öffent-
lich sichtbar wie in den Zeiten, als es um Kontroll- und Verbots-
debatten ging, aber sie ist im Stillen intensiver und vielfältiger 
als zuvor. Filme werden im Unterricht eingesetzt, kirchliche 
Bildungseinrichtungen nutzen den Film als geeigneten Impuls-

geber für Themendiskussionen, Filmreihen 
werden von kirchlichen Institutionen in öf-
fentlichen Kinos präsentiert. In pastoralen 
Maßnahmen hat der Film einen festen Platz 
(z. B. Filmexerzitien). Der „Filmdienst“ hatte 
seine größte Auflage, als alle Pfarrgemeinden 

Bezieher waren, die größte Wirkung hat er sicher mit der Ver-
öffentlichung der gesammelten Filmkritiken im „Lexikon des 
Internationalen Films“ erreicht (bei Rowohlt 1987 erschienen, 
weitere Auflagen 1995 und 2002), das nicht nur Cineasten nutz-
ten, sondern dem „Filmdienst“ durch Verbreitung in den Redak-
tionen der Programmzeitschriften eine „große Machtstellung“ 
(Steinitz 2015, S. 252) sicherte.

Wenn der Film für viele Menschen Gelegenheit bietet, sich 
nicht nur unterhalten zu lassen, sondern auch Sinn- und Werte-
fragen aufzugreifen, gibt es auch einen Nutzen für die Kirche. 
Sie ist nicht immer nur Absender von Botschaften, sondern auch 
darauf angewiesen, selbst aus den Medien zu lernen. Die Pas-

Wenn der Film Menschen  
die Gelegenheit bietet, Sinn- und 
Wertefragen aufzugreifen, gibt es  
auch einen Nutzen für die Kirche. 

Peter Hasenberg

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   464 11.11.2019   13:42:12

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457


465

toralinstruktion „Communio et progressio“ (1971) hält fest, die 
Kirche müsse die Kunst zur Kenntnis nehmen, wenn sie „den 
Geist einer Zeitepoche tiefer verstehen möchte“ oder um „einen 
wertvollen Blick in das Wesen und die Eigenart des Menschen“ 
zu bekommen (CeP 56).

Genau diese beschriebene dialogische Konstellation stand 
am Anfang des 1989 initiierten Projekts der internationalen 
Forschungsgruppe „Film und Theologie“. Damit wurde die ta-
gesaktuelle Kritik, wie sie der „Filmdienst“ 
betreibt, ergänzt durch die vertiefte Ausei-
nandersetzung mit dem Film auf der Ebe-
ne der universitären Theologie. Einer der 
Mitbegründer, der Freiburger Pastoraltheo-
loge Josef Müller, sah im Film, der existen-
zielle Themen wie Leben, Liebe, Hoffnung, Vertrauen, Leiden 
und Sterben behandelt, eine wichtige Quelle der Anregung für 
die Theologie: „Künstlerisch anspruchsvolle Filme stellen die 
Frage(n) nach der Lebenswirklichkeit in radikaler, d. h. ‚an die 
Wurzeln‘ gehender, Weise. Damit werden sie Dialogpartner ei-
ner inkarnatorisch-narrativen Theologie, die sich – vor allem im 
Licht der Menschwerdung des Gottessohnes – den Fragen des 
Lebens stellt“ (Müller 1993, S. 11). 

In einer Zeit, in der die Kirche als eine Institution, die das 
Leben der Menschen durch vorgegebene Normen regulieren 
will, immer stärker unter Druck gerät und sie verkündet hat, 
eine „hörende Kirche“ sein zu wollen, die die Lebenswirklichkeit 
der Menschen genauer zur Kenntnis nehmen will, ist der Film 
eigentlich das Medium der Stunde. Von Filmen – so argumen-
tiert Stefan Orth in seinem Fazit einer Tagung über Familien-
bilder im Film – könne die Kirche lernen: „Statt Verbote einzu-
schärfen, müsste vielmehr gezeigt werden, wie aus christlicher 
Sicht mit Blick auf die Themen Freundschaft und Liebe, Sexuali-
tät und Treue ein gelingendes Leben möglich wird, ohne die Rea-
lität des Scheiterns auszublenden. Wie entstehen Beziehungen? 
Was braucht es für gelingende Beziehungen? Zur Beantwortung 
dieser Fragen können Filme viel leisten“ (Orth 2018, S. 242). Der 
Film leistet demnach einen Beitrag zur notwendigen Korrektur 
im Sinne einer Rückkoppelung der ethischen Ideale an die Le-
benswirklichkeit. Der Film wird nicht mehr als Verführer, son-
dern als Lehrer gesehen, der Impulse für eine Beschäftigung mit 
Sinn- und Wertfragen gibt, nicht nur den einzelnen Zuschau-
er_innen, sondern auch der Institution Kirche, wenn sie nahe 
bei den Menschen sein will. 

In einer Zeit, in der die Kirche  
verkündet hat, eine „hörende Kirche“ 

sein zu wollen, ist der Film  
das Medium der Stunde.

Vom Film als Verführer zum Film als Lehrer 

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   465 11.11.2019   13:42:12

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457


466

Literatur
Brüne, Klaus (1947): Die konservative Filmfeindschaft der Christen (Editorial). 

In: Filmdienst der Jugend, Lfg. 1, S. 1.
Die Deutschen Bischöfe (1951): Das Hirtenwort des deutschen Episkopats zur 

Filmfrage. In: Katholische Filmkommission für Deutschland (Hg.) (1956): 
Dokumente katholischer Filmarbeit. Düsseldorf, S. 53-57. 

Everschor, Franz (1964): „Das Schweigen“ (Kritik fd 12486). In: Filmdienst, 17. 
Jg., Nr. 2, vom 15.1., o. S.

Everschor, Franz (1975): Die Darstellung religiöser Inhalte im Film. In: Stimmen 
der Zeit, 193. Jg., S. 388-396.

Gotteslob (1975): Katholische Gebet- und Gesangbuch. Hgg. Von den Bischöfen 
Deutschlands und Österreichs und der Bistümer Bozen-Brixen und Lüttich. 
Stuttgart.

Hasenberg, Peter (1995): Von Abwehrgefechten zu Dialogansätzen: Die Ausein-
andersetzung um Skandalfilme in der katholischen Filmarbeit In: Communi-
catio Socialis, 28. Jg., H. 1/2, S. 8-46.

Hasenberg, Peter (1998): Katholische Filmarbeit als Teil der nationalen Film-
kultur. In: Beiträge zum Archivwesen der Katholischen Kirche Deutsch-
lands, Bd. 6. Mainz, S. 11-42.

Helmke, Julia (2005): Kirche, Film und Festivals. Geschichte sowie Bewer-
tungskriterien evangelischer und ökumenischer Juryarbeit in den Jahren 
1948 bis 1988. Erlangen.

Katholische Filmkommission für Deutschland (Hg.) (1956): Dokumente katholi-
scher Filmarbeit. Düsseldorf.

Kniep, Jürgen (2010): „Keine Jugendfreigabe!“. Filmzensur in Westdeutschland 
1949-1990. Moderne Zeit. Göttingen.

Kochs, Anton (1949): Der zweite Abschnitt. In: Filmdienst, 2. Jg., Lfg. 21, vom 
3.6., S. 1

Kochs, Anton (1951): Editorial. In: Filmdienst, 4. Jg., Lfg. 2, vom 15.1., S. 1.
Kuchler, Christian (2006): Kirche und Kino. Katholische Filmarbeit in Bayern 

(1945 – 1965). Paderborn  u. a. .
Muckermann, Friedrich (1973): Im Kampf zwischen zwei Epochen. Lebenserin-

nerungen. Mainz 1973.
Müller, Josef (1993): Aus gleicher Leidenschaft zum Leben – „Leben“ als Thema 

von Theologie und Film. In: Cavigelli, Zeno et al. (Hg.): Aus Leidenschaft 
zum Leben. Film und Spiritualität. Zürich, S. 11-24.

Nettelbeck, Uwe (1966): Der Teufel liebt Nudistenfilmchen. Der katholische 
"film-dienst": Porträt einer sonderbaren Zeitschrift. In: Die Zeit vom 10.6., 
S.17f.

Orth, Stefan (2018): Überall Enge? Was Kirche und Pastoral (-theologie) mit 
Blick auf die Familie vom Film lernen können. In: Hasenberg, Peter/Leniger, 
Markus/Zwick, Reinhold (Hg.): Familienbilder. Reflexionen und Konstruk-
tionen zum Thema Familie im aktuellen Spielfilm, Marburg. S. 233-245.

Peter Hasenberg

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   466 11.11.2019   13:42:12

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457


467

Päpstliche Kommission für die Instrumente der sozialen Kommunikation 
(1971): Pastoralinstruktion Communio et Progressio. http://www.vati-
can.va/roman_curia/pontifical_councils/pccs/documents/rc_pc_pccs_
doc_23051971_communio_ge.html .

Paffenholz, Alfred (1969): Katholische Filmbewertung in der Diskussion. In: 
Communicatio Socialis, 2. Jg., H. 1, S. 5-12.

Pius XI. (1939): Vigilanti cura. http://w2.vatican.va/content/pius-xi/de/encyc-
licals/documents/hf_p-xi_enc_29061936_vigilanti-cura.html .

Pius XII. (1955): Die Filmwelt und der ideale Film. In: Katholische Filmkom-
mission für Deutschland (Hg.) (1956): Dokumente katholischer Filmarbeit. 
Düsseldorf, S. 7-28. Online in Englisch unter: http://w2.vatican.va/content/
pius-xii/en/apost_exhortations/documents/hf_p-xii_exh_25101955_ideal-
film.html .

Pius XII. (1957): Miranda Prorsus. http://w2.vatican.va/content/pius-xii/de/
encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_08091957_miranda-prorsus.html .

Repgen, Konrad (Hg.) (1985): Akten der Fuldaer Bischofskonferenz, II, 1900-
1919, bearb. Erwin Gatz. Mainz 1985, S. 215.

Schatten, Thomas (1997): 50 Jahre film-dienst. Ein Beispiel für das Verhältnis 
von Kirche + Kultur in der Bundesrepublik Deutschland. Düsseldorf/Köln.

Schmitt, Heiner (1979): Kirche und Film. Kirchliche Filmarbeit von ihren Anfän-
gen bis 1945. Boppard am Rhein.

Steinitz, David (2015): Geschichte der deutschen Filmkritik. München.

Alle Internetquellen zuletzt aufgerufen am 21.9.2019.

Vom Film als Verführer zum Film als Lehrer 

ComSoc_4_19_Final_Grafiken-neu   467 11.11.2019   13:42:12

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 12.01.2026, 23:31:45. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2019-4-457

