ERSTER TEIL

PROLEGOMENA

I. Vorwort des Herausgebers

Max Miiller ist am 18. Oktober 1994 gestorben. Neben zahlreichen
Manuskripten hat er viele Notizen zum Thema Macht und Gewalt
hinterlassen. Diese Stoffsammlung sollte nach eigenen Aussagen
die Grundlage fiir sein letztes Buch bilden, mit dem er sich die letz-
ten Jahre seines Lebens bis in die Nacht seines Todes hinein be-
schiftigte. Seine letzte Notiz aus dieser Nacht lautet: ,Der andere

»nl

Anfang”™'.

Fiir das Thema Macht und Gewalt hatte Max Miiller bereits einen
konzeptionellen Entwurf, der jene Einteilung vorsah, der diese Ver-
offentlichung folgt.2 Sie sollte sich nach der Unteriiberschrift (Drei
Abhandlungen als Prolegomena einer politischen Philosophie) glie-
dern in drei Abhandlungen iiber:

1. Die Autoritit des Handelns

2. Die Frommigkeit des Denkens

3. Die Wiirde des Seins

Die Grundlage fiir das erste Kapitel iiber ‘Die Autoritit des Han-
delns’ sollte ein Text werden, den Max Miiller fiir das Lexikon fiir
Theologie und Kirche verfafit hatte und der - allerdings stark ge-

Vgl. hierzu im dritten Abschnitt des zweiten Teils die Arbeitsnotiz 27 sowie die
-dazugehérige Anmerkung.

Vgl. hierzu im zweiten Teil (Arbeitsnotizen) die entsprechenden Ausfiihrungen im
2. Abschnitt.

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kiirzt - dort abgedruckt ist’ In Macht und Gewalt findet sich die
urspriingliche Fassung.

Als zweites Kapitel sollte ein geringfiigig gekiirzter Vortrag dienen,
den Max Miiller bei der Jahrestagung der Martin-Heidegger-
Gesellschaft 1991 gehalten hat. Er ist lediglich um die konkreten
Beziige zu dieser Tagung gel-u‘irztf1

Das dritte Kapitel sollte auf Wunsch Max Miillers und nach dessen
inhaltlicher Vorgabe der Herausgeber (als Mitautor) verfassen. Da
Max Miiller jedoch selbst auch die Moglichkeit vorsah, einen Text
hierfiir zu verwenden, den er bereits publiziert hatte,” wurde aus
Griinden der Textauthentizitit dieser nachfolgend abgedruckt.

Um den inneren Zusammenhang zwischen den Kapiteln herzustel-
len und das durchgingige Thema von Macht und Gewalt transparent
zu machen, hatte der Herausgeber zusammen mit Max Miiller und
auf der Grundlage von dessen Vorarbeiten noch im Sommer 1994
eine vorldufige Vorrede verfaBt. Aufgrund des plétzlichen Todes
von Max Miiller steht diese zusammen mit einer Einleitung, die den
Text der Vorlesungsankiindigung fiir das Wintersemester 1994/95
an der Universitdt Freiburg darstellt, nun als Hinfithrung zur The-
matik vor dem eigentlichen Text. Der Vorrede schliefen sich von
Max Miiller selbst bereits veroffentlichte Gedanken iiber ‘Macht
und Gewalt”® an.

Den ‘zentralen Texten’ Max Miillers folgen schlieBlich zahlreiche
Arbeitsnotizen, die den Sinn und Zusammenhang der Texte vertie-

* Vgl Miiller, M./Honnefelder, L., Art: Autoritit, in: LThK®, Band 1, Frei-
burg/Miinchen 1993, 1298f.

Vgl. Miiller, M., Macht und Gewalt. Ein Versuch iiber ,,Herkunft und Zukunft in der
‘Frommigkeit des Denkens’ im Hinblick auf Martin Heidegger”, in: Gander, H.-H.
(Hg.) Europa und die Philosophie (Martin-Heidegger-Gesellschaft - Schriftenreihe,
Band 2), Frankfurt/M. 1993, 225-244. Die Kiirzungen, die Max Miiller vom Her-
ausgeber vorgeschlagen wurden, hat dieser noch autorisiert.

Miiller, M., Der Kompromif. Oder: Vom Unsinn und Sinn menschlichen Lebens.
Vier Abhandlungen zur historischen Daseinsstruktur zwischen Differenz und Identi-
tét, Freiburg/Miinchen 1980. Es handelt sich um die vierte Abhandlung mit dem
Titel: "Sinn-Verwirklichung oder Uber Wert und Wiirde des Kompromisses” (139-
174) und ist Oskar Kohler gewidmet.

Die ,,Gedanken iiber ‘Macht und Gewalt™ sind abgedruckt in der Festschrift fur
seinen Jugendfreund Hans Filbinger. Vgl. Miiller, M., Gedanken {iber "Macht und
Gewalt’, in: Bossle, L. (Hg.), Deutschland als Kulturstaat (= FS fir Hans Filbinger),
Paderborn 1993, 188f.

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fen. Max Miiller hatte die Gewohnheit, seine Gedanken leichthin zu
Papier zu bringen, ohne sich in diesem Stadium immer um eine
besondere Form oder einen gewissen Stil zu bemiihen. Die Notizen,
die oft nur wenige Worte oder Zeilen umfassen, wirken daher wie
verstreute Aphorismen; ihre Form kann ,,in meiner Schwerfilligkeit
schriftlicher Fixierung und meiner Scheu ihr gegeniiber begriindet
[liegen], wihrend die Formulierung in Vortrag, Vorlesung und dia-
logischer Rede des Seminars oder Colloquiums leicht fiel und gut
glf.'lclr.te."-'r Wihrend die bereits verdffentlichten Texte also das
schriftlich fixierte Endprodukt einer denkerischen Tatigkeit wider-
spiegeln, zeigt sich in den Arbeitsnotizen ein frithes Stadium noch
diskursiven Denkens; ihr Charakter ist stark fragmentarisch. Um die
Gedanken zu Macht und Gewalt auf eine breitere Textbasis zu stel-
len, werden in dem anschlieBenden Kommentar neben seinem be-
reits verdffentlichten Werk die Mitschriften der noch unveréffent-
lichten Vorlesungen konsultiert. Dadurch soll die Thematik vertieft
und prizisiert werden, insbesonders aber die verschiedenen Akzen-
tuierungen, die sich im Lauf von mehreren Jahrzehnten ergaben,
verdeutlicht werden.

II. Editorische Hinweise

Max Miiller merkt in seinem Hauptwerk Erfahrung und Geschichte
zum methodischen Vorgehen des Verdffentlichens der postumen
Werke von Blaise Pascal (Pensées) und Friedrich Nietzsche (Der
Wille zur Macht) an: ,,[Bleide haben in ihrer Unvollendetheit das-
selbe Schicksal erlitten; sie kamen nimlich als Fragmentanhdufun-
gen (...) in die Hénde leidenschaftlich und einseitig Interessierter;
diese suchten sie in ihrem Sinn “publikationsreif” zu machen, indem
sie den ordnenden Aufbau der Fragmente und die Ausscheidung
anderer eventuell nicht in diesen Zusammenhang gehoriger Frag-
mente so vornahmen, daf die von ihnen verehrte Gestalt des Verfas-
sers in dem Licht erschien, in dem sie selbst sie sehen wollten; wo-
bei zugleich der Verfasser das vertreten sollte, was sie, die Nach-
laBverwalter, selbst vertraten. Und diese Nachlalverwalter scheuten

7 Miller, M., Symbolos. Versuch einer genetisch-obiectiven Selbstdarstellung und

Ortsbestimmung, Miinchen 1967, 38.

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in beiden Fillen, um persénlich und seelisch das sichtbar zu ma-
chen, was ihnen selbst vorschwebte, auch vor Filschungen nicht
zuriick, so daB} es heute ganz unmaglich ist, die wahre, von Pascal
und Nietzsche gewollte Gestalt des unvollendeten Werkes eindeutig
zu rekonstruieren.”

Als NachlaBverwalter ist sich der Herausgeber seiner Verantwor-
tung gegeniiber der Person und den Texten Max Miillers bewuBt.
Dessen Beschreibung und negative Einschitzung wissenschaftlich
nicht redlicher Editionstitigkeit verpflichtet ihn, mit rein sachlichem
Anliegen diese Herausgabe zu betreiben.

Die Anordnung der Texte des ersten Teils des Buches entspricht
dem ausdriicklichen Wunsch Max Miillers. Die Herausgabe der
Arbeitsnotizen folgt einheitlichen redaktionellen Grundlinien. Eini-
ge Hinweise sollen ihre Anordnung transparent machen.

Bis auf wenige numerierte Zettel enthalten die im Anhang verof-
fentlichten Notizen keine Hinweise auf Zeitpunkt und Chronologie
ihrer Entstehung. Sie wurden nicht unter systematischen Gesichts-
punkten in sich geordnet, sondern in der Reihenfolge ihres Vorfin-
dens verdffentlicht. Die Uberschriften stammen vom Herausgeber.
Zusammengeheftete Notizen wurden aufgrund ihrer inneren Zu-
sammengehorigkeit belassen und an systematisch sinnvoller Stelle
im Anhang positioniert.

Die Unterstreichungen, Randbemerkungen, Hinweise oder Ergin-
zungen in den (vor allem maschinenschriftlichen) Arbeitsnotizen
wurden ohne ndhere Kennzeichnung in den Text aufgenommen,
unabhingig davon, ob sie bei der ersten Niederschrift oder erst beim
korrigierenden Lesen angebracht wurden. Nicht lesbare oder zwei-
felhafte (handschriftliche) Ausdriicke sind im Verlaufe des Textes
selbst auf folgende Weise angezeigt:

nicht lesbar (7]
zweifelhaft [Wirklichkeit?]

Wo Ausdriicke iiber oder neben einem evtl. zu ersetzenden Wort
standen, wurden diese als Alternativen in den Fuinoten angegeben.
Abkiirzungen wurden aufgelost. Auf die Fliichtigkeit der Nieder-
schrift zuriickfiihrende UnregelmidBigkeiten in Orthographie und

' Miller, M., Erfahrung und Geschichte, Grundziige einer Philosophie der Freiheit als

transzendentale Erfahrung, Freiburg 1971, 491f.

10

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interpunktion wurden ebenso stillschweigend verbessert wie Satz-
fehler aus den bereits verdffentlichten Manuskripten. Wenige Male
wurde die eindeutig objektsprachliche Verwendung mit Anfiih-
rungszeichen vermerkt. Da die Texte des ersten Teils bereits in ver-
schiedenen Werken verdffentlicht worden sind, ist die Schreibweise
griechischer Termini nicht einheitlich; es findet sich neben griechi-
schen Lettern auch die lateinische Umschrift.

Die FuBlnoten stammen fast durchweg vom Herausgeber und sollen
dem Leser weiterfithrende Hinweise geben. Die Literaturhinweise,
die von Max Miiller selbst stammen und aus dem (verdffentlichten)
Text in den FuBinotenapparat verschoben wurden, sind mit einem "*’
gekennzeichnet. Die Zitation richtet sich nach den Richtlinien des
Lexikons fiir Theologie und Kirche, 3. Auflage, Freiburg 1993ff.
und wurde in entsprechenden Fillen aktualisiert.

I1II. Einleitung

Diese Abhandlung will Einspruch erheben gegen die traditionelle
scholastische Einteilung von Akt und Potenz, in welcher dem Akt
der Vorrang vor der Potenz zugeschrieben wird. Sie stellt die Frage,
ob sich diese These tatsichlich halten 148t oder es nicht doch umge-
kehrt ist, daB die Potenz als Moglichkeit ein Mehr darstellt als der
Akt und die bloBe Wirklichkeit. Diese scheinbar banale Fragestel-
lung ist von enormer philosophischer Tragweite. Fiir ihre Klarung
bietet Aristoteles in seiner Metaphysik eine plausible Losung. Dabei
fragt er, wie sich die Wirklichkeit darstellt, nimlich ob

a) der Moglichkeit nach, als Macht (kata d0vopiv)
b) der Wirklichkeit nach, als Gewalt (xat’ évépyelav) oder
c) als Werk (xat Ep’yov).g

Vgl. Aristoteles, Met. 1051 a 34f. In dieser Form ist diese Aussage bei Aristoteles
nicht zu finden, wohl gibt sie aber den Inhalt von Metaphysik © 10 wieder, das die
aristotelische Grundlage fiir Max Miillers Ausfuhrungen zu Macht und Gewalt ist.
Uber die Genese dieses Textes, seine Stellung im Gesamtzusammenhang usw. sei
hierzu lediglich hingewiesen auf Jiger, W., Aristoteles, Grundlegung einer Ge-
schichte seiner Entwicklung, Dublin/Ziirich 31967, 170-237. Max Miiller hat dieses
Buch gelesen und mit Randglossen versehen. Seine Kenntnis der Architektur des

11

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es wird zwar oft verkannt, dall es bei Aristoteles nicht einfach die
Gegeniiberstellung von 80vopig und évépyeia als Dualismus ist,
sondern eben eine Dreiteilung. Dabei meint die Einheit der drei
keine logische copula, sondern eine ontologische. Dennoch wird das
Werk sich fiir ihn je schon als ‘totes Werk™ darstellen und die Frage
nach der wirklichen Wirklichkeit besonders in der Erorterung der
Zusammenhinge von d0vopig und évépyeln, von Macht und Ge-
walt virulent. Er soll im folgenden in drei Meditationen entfaltet
werden:

1. Die Autoritdt des Handelns
2. Die Frommigkeit des Denkens
3. Die Wiirde des Seins

Dabei wird die Autoritit als eine Macht (§0vapig) verstanden, die
es erlaubt, sich ohne Gewalt (Evépyera) durchzusetzen.

Das Denken wird sich dann als fromm erweisen, wenn es darauf
verzichtet, die Macht des Gedankens durch Gewalt auf den Begriff
zu bringen.

Die Wiirde des Seins besteht darin, dal die Macht des Seins keine
Gewalt des Begriffes duldet, sondern seine Wahrheit eine Selbstof-
fenbarung ist.

IV. Vorrede

Die Metaphysik des Aristoteles hat letztlich nur ein Thema: Was
sagt das kleine Wortchen “ist’? Das “ist” bedeutet nicht einfach Vor-
kommen und Vorhandenheit, also reine Antreffbarkeit, sondern mul}
in sich graduiert aufgefait werden. So hat das “ist” einen Mafstab
seiner Graduiertheit zur Voraussetzung seiner Aussagbarkeit. Dieser
MabBstab des Seins ist das hochste Seiende, bei dem der Unterschied
zwischen Seiendem und Sein wegfillt, sinnlos wird. Die Scholastik
nennt das hochste Seiende summum ens, das Sein selbst ipsum esse
als Aufhebung der ontologisch grundlegenden Differenz von Sein

Corpus Aristotelicum beruht nach eigenen Aussagen auf den Ausfiihrungen Jigers.
Als wichtige Aristoteles-Lektiire empfahl er in seinen Vorlesungen auBerdem:
Bricker, W., Aristoteles, Frankfurt 1935.

12

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Seiendem.'® Metaphysisch kann Gott nur als die Grenze aller
Ontologie gefafit werden, denn die Ontologie besteht aus der Unter-
scheidung von Seiendem und Sein. Die Bedingung der Méglichkeit
der Ontologie ist dann die Theologie. Denn wenn das “ist” nicht als
Vorhandenheit, sondern in seiner Graduiertheit verstanden wird,
dann muB ein MaB der Stufung die conditio sine qua non der Er-
kenntnis dieser Stufung sein."’

Kehren wir zu unserem Wortchen “ist” zuriick:

Im “ist” sind zwei Ebenen enthalten:

a) die kategoriale Ebene: Die Seiendheit des Seins
b) die modale Ebene: die Seinsweise des Seins

Das kategoriale ‘ist’-Sagen bewegt sich zwischen Substanz und
Akzidenz als den Grundformen der Seiendheit. Das modale ‘ist’-
Sagen nennt dagegen Maoglichkeit und Wirklichkeit als Grundwei-
sen des Seins, nicht der Seiendheit. Die kategoriale Rede spricht
also das Seiende auf seine Seiendheit hin an, die modale Rede sagt
den Horizont der Rede im ’ist’ aus. Der Horizont ist Horizont alles
Sich-Zeigens; wie er sich selbst zeigt ist dabei die entscheidende
Frage. Die Frage ist also: Wie gibt es Sein und wie gibt es sich uns?

Unsere Sprache ist ein “ist’-Sprechen. Dies setzt uns als Angespro-
chene voraus, im Zuspruch, im Anspruch auf uns zu. Dieser Zugang
auf uns zu ist die Ermoglichung unseres Ausgangs. Er setzt voraus,
dafB wir offen sind. Oder werden wir erst dadurch offen?

Hier wird die Frage nach dem Konnen virulent. Was ist mehr, das
Konnen, die 80vapig, oder das Wirken, die évépyeia, oder schlieB3-
lich das, in dem alles endet, das €pyov, das Werk als die Vollendung
von Koénnen und Wirken. Werke fiir sich sind aber nicht nur Voll-
endung, sondern auch Verendung: das tote Werk."”? Das Kénnen

Vgl. Thomas von Aquin, De ente et essentia. Vgl. auch Heidegger, M., Identitit und
Ditferenz, Pfullingen 1957.

Auf diesem Gedankengang beruht der Gottesbeweis der quarta via des Thomas, bei
dem Gott nicht mehr kausal gedacht wird, also weder als notwendiger Anfang
(causa efficiens) noch als notwendiges Ende (causa finalis), sondemn als causa ex-
emplaris, als Exemplarursache. Diese Exemplarursache ist aber keine ontische Kau-
salitdt mehr. Darum ist die entscheidende Frage: wie denke ich sie adiquat als nicht
ontische Kausalitdt? Vgl. Thomas von Aquin, Sth 12,3,

Zur Interpretation des aristotelischen Werk-Begriffes durch Max Miiller, vgl. Erfah-
rung und Geschichte, 240ff. Demnach schafft der Mensch eben nicht nur Dinge,

13

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

enthilt aber vorweg die Fiille des Tuns als Vermégen. Das Vermo-
gen heifit die potentia.

Das ‘Ist’-Sagen hat also seine Gréfle in der Macht, alles (mégliche)
zu denken. Das Ganze des Erkennens ist das Wirkliche. Von der
Macht des Erkennens geht schlieBlich die Gewalt iiber das Erkannte
aus. Das Erkennen iibergibt seine Macht der Herrschaft und Gewalt
des Denken, welches Begriffe ausbildet.

Begriff heiBt lateinisch: conceptus. Conceptus meint in die Hand
bekommen, umgreifen. Der Begriff ist der Umgriff. Das Sein um-
greift uns und wir nicht es. Daher gibt es keinen conceptus entis,
sondern nur eine conceptio, eine Geburt in uns, die nicht unsere
Leistung ist. Es ist daher falsch, von einem Seinsbegriff zu spre-
chen. Kant versuchte, das Problem durch den Unterschied von Be-
griff und Idee zu verstehen. Begriffe sind Begriffe des Seienden, das
Sein ist prisent im reinen Gedanken. Es gibt eine Seinsbedeutung,
keinen Seinsbegriff. Bedeutung ‘deutet’, zeigt an, ohne zu herr-
schen. Deuten auf etwas, was ‘da” ist, sich zeigt, Gegenwart hat,
von allem Gegenwart vermittelt, damit die Begriffe ermdoglicht,
ohne selbst Begriff zu sein. Deuten heiit griechisch: semainein
{onpaivmv),” hindeuten auf etwas, das da ist, sich in Gegenwart
zeigt, das Gegenwart hat, aber nie Gegenstand wird, weil es der
Horizont aller Gegenstindlichkeit und alles Seienden ist. Die hori-
zontale Gegenwart unterscheidet sich von der Gegenwart dessen,
was im Horizont gegenwirtig ist.

Hier kann man drei Stufen unterscheiden:

1. Mythos - er meint ein Bild von Welt (Schau)
2. Logos - er ist der Gedanke der Welt

3. Horos - der Begriff von Welt.

Der Horos denkt, indem er den Gedanken der Welt auf den Begriff
bringen will. Der Begriff ist der Umgriff und Zugriff, ist die Bedin-

sondern Werke. ,,Werke gibt es nicht durch die Kraft der Natur, sondem kraft des
menschlichen Lebens.” (240) ,,Der Mensch isz, indem er in seinen Werken lebt (...).
Uber allen Werken, den €pyc, (...) steht die évépyera.” (244). Zum Werk als “totes
Werk’, vgl. u.a. Miller, M., Erfahrung und Geschichte, 112. (Plausible) Kritik an
Max Miillers Werk-Begriff tibt: Splett, J., "Person und Funktion’, in: Theologie und
Philosophie 72 (1997) 360-380.

Bei Aristoteles gibt es die Gegeniiberstellung von onpaiveiv und Aéyewv. Agyerv ist
das aussagende Reden, onpaiveuwy ist andeuten, ansagen, ist also andere Sprachge-
ste, ist nur hinweisendes Sprechen.

14

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung der Moglichkeit der Herrschaft. Weder das Schauen im My-
thos noch das Denken im Logos begriindet also die Herrschaft, son-
dern erst das Begreifen im Horos. Das Problem von Macht und
Gewalt ist also auch das Problem des Verhiltnisses des Gedankens
zum Begriff."*

Die Seinsart jenes Konnens, die nicht als logische Potenz verstan-
den werden soll, sondern als der reale Vollzug des Unterwegsseins
(potesse) kann man als Gang verstehen. Die Wirklichkeit ist ein
Gang, der drei Momente enthilt, einen Anfang (&pyn), eine Mitte
(éxpn), ein Ende ('rélog).is Zwar kommt nur dem Ganzen dieses
Ganges die Wirklichkeit im vollen Sinne zu. Doch es ist eine zulds-
sige philosophische Fragestellung, welches dieser Momente diese
Ganges das “ist” am meisten verdient.

Die Antwort kann nur lauten: am meisten ist die Arche, der Anfang.
Anfang ist nicht Beginn. Denn aus dem Anfang entspringt der Be-
ginn. Der Anfang enthilt das Ganze vorweg. Er ist das ontologische
Apriori. Dieses verschwendet sich im Gang zum Ende hin, wo er
sich in der Vollendung verendet. Vollendung und Verendung ist
dasselbe. Die Vollendung ist der Tod. Wihrend das Ende die Voll-
endung, der Gang zum Tode ist, ist die Potenz arche, ist Fiille, ist
implikativ, d.h. das Kénnen enthdlt vorweg die Fiille des Tuns als
Ver-mogen.

Was “ist” nun mehr? Die Macht zu wirken als die gesammelte Zu-
riickhaltung, das An-sich-Halten vor dem Ausgang, oder das Wir-
ken, die Gewalt des Ins-Werk-Setzens oder schlieBlich das Werk als
Ziel des Wirkens der Macht, ihre eigentliche Wirkung. So heifit es
klassisch: ,,Actio est in passo."m So bin ich am meisten nicht in mir,

Zu dieser Trias, vgl. auch Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 74: ,,Mythos -
Begriff - Symbol sind die drei Grundsprachen (...). Sie sind einfach Wirklichkeiten,
(...) nicht der Deduktion zuginglich, aber sehr wohl einer Auslegung bedirftig (...).
Das mythische Sprechen bringt ein dauemndes Geschehen ins Wort; der Begriff
bringt zeitloses Wesen als Gesetz des Zeitlichen ins Da; das Symbol aber bringt uns
vor das Ganze, in die Gleichzeitigkeit mit dem Augenblick als der Mitte einer Epo-
che”.

Vgl. Platons Definition des Kairos: xoupog xpovov @kpmn mpog 10 CUpGEpOV:
xpovog ayaBod Tivég ovvepyos. (Def. 414 a 6f.).

Vgl. zu diesem Gedanken: Thomas von Aquin, Commentaria in tres libros Aristote-
lis de anima (De an.) 592.426. Vgl. hierzu auch Miiller, M., Sein und Geist, Syste-

15

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern in dem, was ich getan habe. Mein Sein ist mein Sein in
meinem Werk, aber das Werk fiir sich gesehen ist totes Werk.

Der Gedanke einer reditio completa in seipsum” von Thomas von
Aquin besagt, daBl meine Wirklichkeit in meinem Gang als Doppel-
gang, nimlich als Vorgang und Riickgang zugleich besteht. Diese
Einheit allein ist Leben. Rahner spricht daher von Sein als von ei-
nem 'Bei-sich-Sein” (Geist in Welt).'"® Aber wo innerhalb dieses
Ganges bin ich am meisten bei mir selbst? In der Diktion von Rilke
heifit dies: ,,Wo ist der unsdgliche Ort (topos), wo ich bin""°. Alles

16

matische Untersuchungen iiber Grundproblem und Aufbau mittelalterlicher Onto-
logie (= Habil.), 2. Auflage, erweitert um den Beitrag 'Die Aktualitit des Thomas
von Aquin’, Freiburg/Miinchen 1981, 224 Anm.

Zum Gedanken der reditio completa in se ipsum, vgl. Thomas von Aquin, QD XI,
De ver. 1,1 a 9: ,illa, quae sunt perfectissima in entibus ut substantiae intellectuales
redeunt ad essentiam suam reditione completa”. Vgl. hierzu Miller, M., Sein und
Geist, 101-113. Zur reditio, vgl. auch: Thomas von Aquin, Super evangelicum S.
Joannis lectura I, 1 [15ff.69ff.]. Demnach mache der Mensch (im Gegensatz zu den
Engeln und zu Gott) als einziges welthaftes Wesen eine Bewegung des freien und
spontanen Ausgangs, die in die Bewegung der Riickkehr einmiindet. Die Bewegung
der Engel und im héchsten Sinn die Selbstbewegung Gottes kennen brigens kein
Geschehen des Ausgangs und der Riickkehr. Ihr Bei-sich-Sein ist kein Resultat,
sondern autarker Kreislauf ohne jede vorhergehende Entfremdung (vgl. ebd.). Vgl.
hierzu auch Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, 314. Die Wahrheitsfrage unter
dem Aspekt einer reditio betrachtet ders. in: ebd. 35.

Rahner, K., Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas
von Aquin (= Diss.), Innsbruck '1939. Zur Kritik hieran vgl. Miiller, M., Philoso-
phische Anthropologie, mit einem Beitrag "Zur gegenwirtigen Anthropologie” hg.
v. W. Vossenkuhl, Freiburg 1974, 112.

Max Miiller bezieht sich hier auf die 'Fiinfte Duineser Elegie’, in der es wortlich
heift: ,,Wo, o wo ist der Ort, - ich trag ihn im Herzen". Bereits in Erfahrung und Ge-
schichte (594) hatte Max Milller diese Elegie dhnlich frei zitiert, ohne daB sich das
Zitat wortlich so bei Rilke an der angegebenen Stelle findet. Vgl. Rilke, R.M., Dui-
neser Elegien, in: Rilke, R.M., Ausgewihlte Werke I, Leipzig o.J. 244-247. Max
Miiller charakterisiert mit Rilkes ‘unsiglicher Stelle’ das, was er selbst unter dem
Symbolos und der (kairologischen) Mitte verstanden hat: ,,Gemeint ist jene einma-
lig-unhaltbare und doch zum Werk gewordene Stelle des Ubergangs noch unge-
konnter Bemiihung, die ihre Aussage-Form noch nicht erreicht, zu jener Gekonnt-
heit mechanischer Routine, in welcher die Lebensbewegung schematisch bereits in
erstarrende Wiederholung geraten ist. Das geleistete und zugleich (gnadenhaft) ge-
schenkte Werk als die volle Sichtbarkeit dieses Umschlags (...) als die Sichtbarkeit
des geheimnisvollen Punktes des Ereignisses, wo das "Zuwenig® der blolen Miihe
und das "Zuviel” der bloBen Routine hinter und vor sich gelassen ist und reine Ge-
genwart ohne Erstreckung (...) geschieht.” (Erfahrung und Geschichte, 594f.) ,,Die

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dreht sich also um eine Topologie des “ist’, eine Topologie des U-
topischen. Denn gefragt wird zunichst nicht nach dem Raum, dem
Horizont, sondern dem Ort im Raum. Der Raum selbst ist ja nicht,
er ist eine Chimédre. Der Raum wird durch die Orte konstituiert.
Aber bei Aristoteles sind auch nicht die Orte in diesem chimdri-
schen Raum. Denn Raum ist fiir ihn Zwischenraum. Kann man mit
Aristoteles aber davon sprechen, dafl dieses 'Zwischen’ (petav)
“ist"?

Wenn man davon ausgeht, dal Sein ein Wirken ist, dann wire das
Werk die eigentliche Wirklichkeit. Aber das Werk ist auch ein totes
Werk, ein Ende. Ende als Vollendung und Verendung. Dagegen ist
im Anfang als dem Prolog schon alles vorweg enthalten. Der Prolog
nennt die Macht. Die Mitte wire der Vollzug der Macht, das Wir-
ken. Der Epilog wire die Wirkung als das Werk. Nur von diesem
Gang in all seinen Elementen kann in vollem Sinne das “ist” ausge-
sagt werden, und dennoch enthilt der Prolog als die noch nicht in
der Gewalt und im Werk vollzogene Macht diese als gesamelt in
sich. Der Anfang scheint also am meisten zu sein. Der Epilog als
Wirkung ist dagegegen je anders. Welche “ist’-Priadikation kommt
aber der Mitte zu?

Die Mitte ist der Augenblick. Der Augenblick aber hat keine Er-
streckung. Er ist Halt im Ubergang, ohne %ehalten werden zu kon-
nen, er ist das Plotzliche (10 €§aigveg).” Der Augenblick kann
nicht zeitlich gemessen werden. Er bedeutet den Einbruch der
Ewigkeit in die Zeit und darin ein Anhalten der Aufeinanderfolge
der Zeitmomente, ein Stillstand der Zeit.”' Wirklichkeit als Macht
kann aber weder einfach dauern noch angehalten werden. Rilke
zeigt dies in der fiinften der Duineser Elegien an den Fahrenden und
den Jahrmarktsartisten.”” Zwischen dem miihsamen Uben als Noch-

‘unsdgliche Stelle” ist schlechthin und evident ‘rechtfertigend” (und bedeutet) die
einzig addquate Reprisentation des Ineinsfalls von Freiheit und Form, Urspriing-
lichkeit und Gestalt, Wirklichkeit (actualitas) des gekonnten Kénnens (potentia) im
‘Augenblick”™ (Erfahrung und Geschichte, 595).

Vgl. Platon, Parm. 156 d. Vgl. auch Kierkegaard, S., Der Begriff Angst, Diisseldorf
1965, 86. Vgl. auch Miiller, M., Erfahrung und Geschichte, insbes. 2006f.

Vgl. hierzu: Beierwaltes, W., EEaipveg, oder: Die Paradoxie des Augenblicks, in:
Philosophisches Jahrbuch 74 (1966/67), 271-283.

Vgl. Rilke, R.M., Duineser Elegien, Die fiinfte Elegie, 244-247. Zu einer Interpre-
tation, vgl. Miiller, M., Philosophische Anthropologie, 271f.; Guardini, R., Rainer
Maria Rilkes Deutung des Daseins. Eine Interpretation der Duineser Elegien, Miin-
chen 1953, 184-224.

0

21

2

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht-Konnen und der leeren Routine der Wiederholung des Kunst-
stiickes ist der Augenblick des ersten Gelingens. Das eine ist also
ein Noch-nicht, das andere das Nicht-mehr des Augenblicks. Das
“ist” ereignet sich also gegenwirtig und ld6t sich nicht anhalten.

Wenn nun das ‘ist’ als ein unaufhaltsamer Gang verstanden wird,
wird auch der scheinbare Gegensatz von Sein und Werden apriori
uberwunclen Verstanden werden muB dann das “ist” als Bewegung
(mvnmg) ? Diese Bewegung ist aber keine Kreisbewegung; denn
sie kehrt nicht zum selben Ort zuriick. In der thomistischen reditio
completa in seipsum ist die reditio nimlich keine Riickkehr zum
selben Ort, sondern der Anfang ist in der Riickkehr verwandelt. Die
reditio ist Verwandlung. Damit ist der Anfang auch kein fester
‘Ort’, sondern das Ereignis des Beginns. Eine "Wiederholung” wie-
derholt somit nichts, denn die Riickkehr ist ein Paradox. Der Aus-
gang ist in der Riickkehr bereits verwandelt, d.h. die Riickkehr ist
eigentlich ein Gang nach vorne. Die je neue "Heimat’ ist nicht mehr
die alte. Heraklit driickt dies so aus: ,,080g dvo xai x&to o010,
Die Selbigkeit ist die Selbigkeit des Ganges. Zukunft ist Gang in die
Herklgnft aber die Herkunft als Zukunft hat sich je schon verwan-
delt.

Der Anfang als Ereignis des Beginns und der Herkunft von Zukunft
ist also ein Konnen, eine Macht. In jedem Konnen liegt aber eine
Verpflichtung, eine Verpflichtung zur Schépfung, die normativ
bemessen ist. Dagegen ist die Gewalt als Vollzug und Vernichten
von Méglichkeit reine Tatsdchlichkeit, Faktizitit.

Macht (dOvapig) ist also Moglichkeit, ein Vermdégen und transzen-
dental, insofern sie die Bedingung der Mdglichkeit von Gewalt
darstellt.

' In seiner Bewegungslehre unterscheidet Aristoteles verschiedene Arten der Bewe-

gung, nimlich: quantitative und qualitative Bewegung, Entstehen und Vergehen
sowie Ortsbewegung. Dabei ist die Ortsbewegung die fundamentale Bewegung, die
allen anderen Bewegungsarten zugrunde liegt. Jede Bewegung ist flr Aristoteles
immer auch Ortsbewegung, geht also ‘von - zu’. Vgl. Aristoteles, Phys. 200b 30f.
und 261a ff.

Wartlich muB} es heiBen: ,,680¢ &vo k&t pia xai @vty.” (Der Weg hinauf hinab
ein und derselbe.). Heraklit, fr. 60, in: Diels, H. und Kranz, W. (Hgg.), Die Frag-
mente der Vorsokratiker, Band I, Ziirich/Berlin ''1964, 164.

Vgl. hierzu auch: Heidegger, M., Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1959, 96.

24

18

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewalt (Evépyera) dagegen ist Tatsdchlichkeit, Vollzug und sowohl
transzendierend als auch transzendent, insofern sie iiber die Mog-
lichkeit hinausgeht und iiber ihr steht.

Damit zeigt sich aber die Macht auch als ontologisches Phinomen.
Mit Recht kann man daher von einer Seins-Macht als transzendenta-
lem Befund sprechen. Dagegen ist Gewalt ontisch, ist immer fakti-
sche Gewalt. Gegeniiber der Macht des Seins (als esse transcenden-
tale) steht die Gewalt des Seienden (als ens factum).

Die Frage nach dem Schwerpunkt metaphysischen ‘Ist-Sagens” hat
also eine vorldaufige Antwort gefunden. Der Anfang als Moglichkeit
‘ist” mehr Wirklichkeit als das Ende des gewirkten Werkes. Das
filhrt zu einer Umkehrung der klassischen Bewertung dessen, was
“ist”. Macht (8vvapig) ist mehr als Gewalt (évépyera) und Werk
(Epyov). Zwar gilt in strengem Sinne das “ist” fiir die Einheit dieser
drei Elemente. Unter ihnen hat aber der Anfang, der die anderen
vorweg enthilt, einen Vorrang.

Dieser Vorrang des Anfangs und der Macht der Moglichkeit vor der
Gewalt der faktischen Wirklichkeit wird sich im folgenden in drei
Meditationen entfalten.

V. Gedanken iiber ‘Macht und Gewalt’

Es ist bekannt, daB das Denken des Aristoteles um ein einziges klei-
nes Wort stetig kreist: Was ist gemeint, so fragt er, wenn wir ‘ist’
sagen? Wenn wir also etwas als ‘seiend’ bezeichnen? Hier sind nach
ihm immer zwei Grundrichtungen unseres Meinens zu unterschei-
den: Einmal sagt das “ist" vom Seienden das, was und wie es ist,
sagt ihm gleichsam ‘auf den Kopf zu" (kategorein), wohin es geho-
ren mag, wozu es selbst dann seine Zustimmung geben kann oder
sie verweigert;zﬁ das andere Mal betrifft das ‘ist” nicht unmittelbar

*  Zu dieser Etymologie, vgl. die von Max Miiller besuchte Freiburger Vorlesung vom

Sommersemester 1931 von M. Heidegger (Aristoteles, Metaphysik © 1-3. Von We-
sen und Wirklichkeit der Kraft [Vorlesung Sommersemester 1931] [= GA 33], hg.
von H. Hiini, Frankfurt/M. 1981, 6.

19

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Seiende und seine Grundgestalten (das sind eben die
"Kategorien’), sondern geht auf dessen Sein in seinen Grundweisen,
als welche Mdglichkeit und Wirklichkeit genannt werden. So heifit
es bei Aristoteles einerseits: das ‘ist” wird ausgesagt nach den
Grundgestalten der Seiendheit (kategoriale Aussage), andererseits:
es wird ausgesagt nach den Grundmodi seines Seins:

to de on legetai kata dynamin kai energeian (modale Aussage). Von

diesen ‘Modi” Maoglichkeit und Wirklichkeit wollen wir hier han-
deln.

Aristoteles fragt also: Wo ist das “ist” mehr angebracht, wo erfiillt es
seinen Sinn tiefer, oder was “ist” mehr und eigentlicher: die Mog-
lichkeit oder die Wirklichkeit?

Kierkegaard hat tiber 2000 Jahre spiter wiederum diese Frage als
die zentrale Mitte seines existentialen Denkens aufgegriffen.

Man hat oft vergessen, dall bei Aristoteles die Frage nicht eine
Zweiheit (Moglichkeit und Wirklichkeit) einander gegeniiberstellt,
sondern eine Dreiheit: Die Ist-Aussage geht einmal auf die Mog-
lichkeit (kata dynamin), dann auf die Wirklichkeit (kat’ energeian)
und schlieBlich auf das Werk (kata to ergon)’’: Wo ist, so fragt Ari-
stoteles, das “ist” nun am meisten zu Hause? Alles, so scheint es,
lauft doch auf das Werk als das zu erreichende Ziel hin. Die Mog-
lichkeit ist doch stets die Mdoglichkeit zu wirken und erfiillt sich
auch nur in diesem; ‘ist’ also voll und ganz erst als dieses; dieses
aber, das Wirken, geht doch auf das Werk und ist ganz und gar
wirklich geworden nur in diesem und als dieses; also ist das ist-
Pridikat’ in vollem Sinne nur diesem, dem Werk, zuzusprechen.
Nun aber: Das fiir sich allein gelassene Werk ist ein “totes” Werk.
Beispiel: Ein Kunstwerk ist nie fiir sich ‘da’ (d. h. pridsent, d. h.
wirklich, denn Wirklichkeit ist ja Prdsenz, Anwesenheit, ‘Da’-
seinza), sondern verlangt stets eine Aufnahme durch uns, verlangt

7 Vgl. nochmals Aristoteles, Met. 1051 a 34f.

Man beachte den Unterschied zu Heideggers ‘Da-sein’. Max Miiller versteht 'Da-
sein” hier im landldufigen Sinn von Anwesendsein, Vorhandensein, allgemeinem
Existieren. Bei Heidegger bedeutet dagegen "Dasein’: nur der Mensch ist Dasein,
der in der Offenheit des Seins, des Da steht. Das Wesen des Daseins liegt in seiner
Existenz (vgl. Sein und Zeit, Tibingen %1979, 411f.). ,,Daher driickt der Titel Da-
sein (...) das Sein aus (...). Vorhandensein kommt dem Dasein nicht zu.” (42).

28

20

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir seine Wirklichkeit je neu erwirkt zu werden, es ist "Schopfung’
nicht als einmal Geschaffenes und aus seinem Schaffen Herausge-
tretenes, vielmehr ist ein Werk nur ‘da’, d. h. gegenwiirtig im Voll-
zug des je Neuschaffens, also in der ‘Aufhebung’ des Ausgangs
(exitus) in der Riickkehr (reditio) in den Wirkvollzug selbst. Das
Werk muB in das Wirken zuriickkehren, und das Wirken als Wirk-
lichkeit hat seine "Heimat" in der bleibend-dauernden Mdoglichkeit,
in die es einbehalten bleiben mufB, um zu sein, d.h., wenn es nicht
als geschiftiges Treiben zu einem ‘Betrieb’ absinken soll, der nun
eigentlich gar nicht mehr ‘ist’ als Handlung (actus), sondern nur
noch ‘vorkommt’ als bloBes Geschift einer betulichen Geschifte-
macherei (actio). Schon Droysen hat in seiner Historik dies klar
erkannt, die ‘Geschifte’ sind nicht als "Geschichte’, sondern die
Frage ist, wie aus den Geschiften Geschichte wird,” die allein wie-
derum das ist-Pradikat verdient. Die Geschifte in ihrer Betulichkeit
konnen uns gewalttitig zur Entfremdung zwingen, die Geschichte
aber hat eine echte Macht iiber uns, die uns selbst ermichtigt, als
geschichtliche Personen wirklich zu werden.

Von daher kann es gelingen, ein Problem zu lsen, das Aristoteles
zwar so nicht gestellt, aber zu dessen Losung er uns alle begriffli-
chen Mittel bereitgestellt hat: das Problem der "Autoritit’. Wir de-
finieren von daher Autoritdt so: ,Autoritdt ist das Aussehen oder
Ansehen - beides ist dasselbe - der Macht, das ihr gestattet, ohne
Gewalt unser Handeln und Denken entscheidend zu beeinflussen
(Denken ist eine der wichtigsten Weisen zu handeln)”. Die Macht in
ihrer Sichtbarkeit (als Autoritdt) “ist” mehr Gegenwart (als bleibende
Anwesenheit) als Gewalt, die sich selbst verzehrt und nicht die
Kraft hat, im "An-sich-Halten" jenes Bleiben zu erreichen, welches
als bleibende Gegenwart das ‘ist” erst voll rechtfertigt. In diesem
Sinne ist ‘Macht’ sowohl die innere Kraft als zugleich auch die
Rechtfertigung politischen Handelns. Echte Politik und Machtpoli-
tik sind dasselbe; auf der Gegenseite fiihrt das Fehlen von Macht zur
notwendigen Ausiibung der Gewalt, und so entsteht Gewalt aus der
Ohnmacht und fiihrt zur Abdankung des eigentlich Politischen.

29

Vgl. Droysen, J.G., Historik, Vorlesungen iiber Enzyklopidie und Methodologie der
Geschichte, hg. von Hiibner, R., Oldenburg/Miinchen °1971, 28: ,,Wie wird nun aus
den Geschiften Geschichte?”

21

https://doi.ong/10.5771/9783495993866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. i [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aristoteles, der die Dynamis primidr nicht als logisch-gedankliche
Moglichkeit faBit, sondern als ein reales Vermdgen und Kénnen
bestimmt, gelangt dennoch nicht zum eindeutigen Vorrang der onto-
logischen Macht vor der ontischen Gewalt; er sieht noch nicht, wie
das ‘ist’ eigentlich nur dem ganzen Geschichtsgang, wo die Macht
in der Gewalt das Werk setzt, zukommt; und wie in diesem Ge-
schichtsgang die Macht im vorweg das Ganze in sich enthilt und
birgt und damit das entscheidende Moment der Geschichte selbst ist.
Dieses aristotelische Schwanken in der Bewertung von Dynamis
und Energeia und Ergon zu iiberwinden scheint mir die groe Auf-
gabe der gegenwirtigen Politologie und politischen Philosophie zu
sein.

22

hitps://dol.org/10.5771/9783495093866-8 - am 20.01.2026, 12:26:45. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T I


https://doi.org/10.5771/9783495993866-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Vorwort des Herausgebers
	II. Editorische Hinweise
	III. Einleitung
	IV. Vorrede
	V. Gedanken über 'Macht und Gewalt'

