5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog
Methodologie zur Analyse von Dokumenten des Dialogs

5.1 Dialog und Dokumente
Methodologische Voriiberlegungen

(1.) Fiinfzig Jahre Nostra aetate. Geteilte Erinnerung Jubilien sind »herausgehobene, aufler-
alledgliche Ereignisse innerhalb kulturell dicht codierter Zeitabliufe«'. Fiir den jiidisch-
katholischen Dialog wurde 2015 ein solches auf3eralltigliches Ereignis gefeiert: Die Pro-
mulgation der Konzilserklirung NA, mit der die katholische Kirche eine israeltheologi-
sche Wende vollzog, jihrte sich zum finfzigsten Mal. »Der Abschluss des Zweiten Vati-
kanischen Konzils hat in den erinnerungskulturellen Abstinden von 10 Jahren jeweils ei-
gene Rezeptionsgeschichten geschrieben. In ihrem Spiegel lassen sich die Herausforde-
rungen, die das Konzil hinterlassen hat, aber auch seine wegweisenden Entscheidungen
nachverfolgen.«* Im ZusammenfliefSen von (selbst-)reflexiver, deutender Riickschau im
Modus der Erinnerung und visionirer Zukunftsausrichtung wohnt Jubilien generell Per-
formativitdt inne: sie schaffen Narrative kollektiver Erinnerung, iiber die die Identitit
einer Gemeinschaft gefestigt oder zuallererst gegriindet wird. »Jubilien sind«, wie Eli-
sabeth Héftberger darstellt, »zeitliche Schwellen, Uberginge, in denen Spannungen und
Dynamiken besonders sichtbar werden. So erscheint es plausibel, warum gerade an sol-
chen Schwellen Reflexionen entfacht, Fragen neu gestellt und bisherige Deutungen hin-
terfragt werden.«® Dennoch ist solch eine dynamisierende und vitalisierende Wirkung

1 Eybl, Franz M./Miiller, Stephan/Pelz, Annegret: Jubilden. Eine Einleitung. In: Dies. (Hg.): Jubildum.
Literatur- und kulturwissenschaftliche Annaherungen. Gottingen: V&R unipress 2018, 7-10, 9.

2 Ahrens/Hoff: Geschwister auf einer gemeinsamen Suche, 24.

3 Hoftberger: Religiose Tradition in Bewegung, 175. Ausfithrlicher zu Jubilden und Konzilsrezeption
vgl. ebd. 172—180. Vgl. dazu auch zwei Sammelbdnde zum 50-jahrigen Konzilsjubilium mit dem
sprechenden Titel »Erinnerung an die Zukunft«: Tick, Jan-Heiner (Hg.): Erinnerung an die Zukunft.
Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2013. Oder: Béttigheimer, Christoph/
Dausner, René (Hg.): Vaticanum 21. Die bleibenden Aufgaben des Zweiten Vatikanischen Konzils
im 21. Jahrhundert. Dokumentationsband zum Miinchner Kongress »Das Konzil ser6ffnenc. Frei-
burg/Basel/Wien: Herder 2016.

14.02.2026, 08:42:44, - En—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

keineswegs konstitutiv fiir Jubiliden. Das gilt, wie Hoftberger zeigen konnte, fiir die Kom-
plexitit von Rezeptionsprozessen im Allgemeinen und Jubilien im Besonderen: sie sind
genuin selektiv und irisieren zwischen (nicht zwingend) intentional-zielgerichtetem Er-
innern und (un-)bewusstem Vergessen oder gar Verdringen.* Rezeptionsgeschichtlich
wird das exemplarisch tiber das 50-jahrige Jubilium des Zweiten Vatikanischen Konzils
nachvollziehbar: Nicht allen Konzilstexten wohnt dasselbe zukunftsweisende Potential
inne und nicht alle werden dementsprechend gleichermafien als bedeutsam fiir die Fra-
gen der Gegenwart rezipiert.®

Mit inzwischen zehn Jahren Abstand lisst sich die Bedeutung des 50-jahrigen Jubi-
laums von NA und der Zeitraum um das Jahr 2015 als belangvolle Zasur fiir den jidisch-
katholischen Dialog ermessen. Es markiert einen Ubergang in eine neue Phase des Dia-
logs. Dieses Jubilium zeugt nicht nur von der Lebendigkeit des Dialogs, sondern auch
von seinem unabgegoltenen epistemischen Potential und seiner noch zu erschlieRenden
theologischen Bedeutung.® Diesem Jubilium wohnt eine fiir die Kirche neue Dimension
inne: Die Performativitit des erinnernden Riickbezugs auf NA blieb nicht auf die Kirche,
aufdas Lehramt oder den christlichen, insbesondere katholischen Wissenschaftsdiskurs
beschrinkt. Es wurde auch von aufierhalb der Kirche von jiidischen Akteur*innen als be-
deutsames Ereignis aufgenommen.” Damit einher geht eine Transformation kirchlicher
Rezeptionsprozesse, auf die Hoftberger hinweist: Die Kirche hat nicht mehr die alleini-
ge Deutungsmacht in Form des bewussten Begehens und Gestaltens kirchlicher Jubilien
inne, sondern sie hat sich diesbeziiglich auf Fremdperspektiven in Interpretation und

4 Ausfiihrlich dazu s. Hoftberger: Religiose Tradition in Bewegung, 120—125.

5 Ein Blick in englisch- und deutschsprachige theologische Publikationen, die anlasslich fiinfzig Jah-
re Zweites Vatikanum erschienen, zeigt exemplarisch, dass beispielsweise CD (Dekret iiber das
Hirtenamt der Bischofe), OT (Dekret tiber die priesterliche Ausbildung) oder die Erklarung tGber
die christliche Erziehung GE kaum Beachtung finden, bzw. tendenziell als (iberholt oder gar pro-
blematisch distanzierend rezipiert werden. Anders bei Texten wie beispielsweise der Liturgiekon-
stitution SC, der Pastoralkonstitution GS, der Kirchenkonstitution LG sowie der Erklarungen tiber
die religiose Freiheit DiH und tGber die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen NA,
die als entscheidende Referenztexte fiir christliche Theologie beansprucht werden. Vgl. dazu auch
Hinermann, Peter: Zum internationalen Stand der Konzilsrezeption —Bestandsaufnahme und Zu-
kunftsperspektiven. Antworten auf Prof. Dr. Massimo Faggioli, Prof. Dr. Christoph Theobald. In:
Christoph Bottigheimer/René Dausner (Hg.): Vaticanum 21. Die bleibenden Aufgaben des Zwei-
ten Vatikanischen Konzilsim 21.Jahrhundert. Dokumentationsband zum Miinchner Kongress»Das
Konzil >eréffnen«. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2016, 50—56.

6 Dazu Gregor Maria Hoff: »Ganz offensichtlich trifft die Frage nach der Beziehung zum Judentum
einen Lebensnerv der Kirche.« Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 85f.

7 Am deutlichsten wird das in der Veréffentlichung der offiziellen Dokumente TDW und BJR, die
als Anlass ausdriicklich das 50-jahrige Jubilaum von NA nennen (ausfiihrlich zu den Dokumenten
s. Kapitel 6.2.2 und 6.2.3). Diese entgrenzende Dynamik, die sich finfzig Jahre nach dem Konzil
entfalten konnte, ist bereits in den Konzilsdokumenten selbst, nicht nur in NA, sondern auch in
UR oder in GS, angelegt. So heifdt es bspw. in GS 2: »Daher wendet sich das Zweite Vatikanische
Konzil nach einer tieferen Klarung des Geheimnisses der Kirche ohne Zaudern nicht mehr blofd an
die Kinder der Kirche und an alle, die Christi Namen anrufen, sondern an alle Menschen schlechthin
in der Absicht, allen darzulegen, wie es Gegenwart und Wirken der Kirche in der Welt von heute
versteht.«

14.02.2026, 08:42:44, - En—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog

Rezeption einzustellen, iber die sie nicht mehr verfiigt und denen sie nicht ausweichen
kann.® Die Performance des Dialogs verindert kirchliche Erinnerungsvollziige.

(2.) Dokumente: Performanzen des jiidisch-katholischen Dialogs Nachdem absehbar war, dass
die Kommission fiir die religiésen Beziehungen zum Judentum die Position von NA 4
im Jubiliumsjahr der Deklaration bekriftigen und fortschreiben wiirde (G&C), wurde
auch von jiidischer Seite, insbesondere der Orthodoxie, die Bedeutung dieses Ereignis-
ses fir den jiidisch-christlichen Dialog aufgegriffen (TDW und BJR). Vor allem Rabbiner
der Conference of European Rabbis (CER) drangten auf eine offizielle Erklirung. Die Idee
fiir ein entsprechendes Statement, das von einzelnen Rabbinern unterzeichnet werden
konnte, wurde im Rahmen einer katholisch-jiidischen Konferenz im Mai 2015 in Isra-
el geboren. Eine Woche vor Erscheinen des katholischen Dokumentes wurde am 3. De-
zember 2015 der Text TDW verdffentlicht. Dieser wiederum gab Anlass zu einer zweiten,
offiziellen rabbinischen Erklirung, die als erste ihrer Art von drei Rabbinervereinigun-
gen mitgetragen wurde. Wenn auch erst am 31. August 2017 offiziell an Papst Franziskus
iibergeben, ist BJR dem 50-jahrigen Jubilium von NA ausdriicklich zugeordnet.

Diese und weitere »Dialogdokumente«, die im Horizont des jidisch-katholischen
Dialogs seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil entstanden, werden im Folgenden
kulturwissenschaftlich als Performanzen des jiidisch-katholischen Dialogs abgebildet.’
Performanzen zunichst deshalb, weil Dialoge nicht als reine Theoriekonzepte funk-
tionieren und als solche auch nicht hinreichend beschrieben sind. Es gibt nicht »den«
jiudisch-christlichen Dialog, sondern immer nur konkrete Kommunikationsakte zwi-
schen Jild*innen und Christ*innen. Sie sind immer schon akutes, schaffendes und
damit performatives Geschehen. Dokumente, die im Horizont des jiidisch-katholischen
Dialogs entstanden, sind in die Performance des Dialogs eingelassen. Als Texte sind sie
schriftlich fixierte, zu Zeichen geronnene symbolische Praktiken, Darstellungs- und Re-
prasentationsformen des jiidisch-katholischen Dialogs. Sie generieren, reprisentieren
und inszenieren Bedeutung. Damit sind sie erkenntnisproduktiv und handlungslei-
tend.

Dokumente als Performanzen zu verstehen, macht auferdem auf Zuordnungsmus-
ter in all ihrer Komplexitit aufmerksam: Dialogdokumente sind nicht einfach »Teil« des
Dialogs. Sie sind spezifische Handlungsformen im Feld vielschichtiger (institutioneller,
ritueller, materieller) jiidisch-katholischer Kommunikations- und Ubersetzungsprozes-
se (Kapitel 1.3). Es ist der konkrete Austausch, der Anlass fiir ihre Entstehung, Veroffent-
lichung und Rezeption ist. Sie sind Ergebnis gemeinsamer Reflexionsarbeit aus dem und

8 Vgl. dazu Hoftberger: Religiose Tradition in Bewegung, 179f.

9 Der hier verwendete Performanz-Begriff ist eine Adaption des Konzepts kultureller Performanzen
nach Clifford Geertz. Nach Geertz sind Performanzen kulturelle Darstellungsformen, in denen die
jeweiligen Weltdeutungen sichtbar werden. Vgl. Geertz, Clifford: Religion als kulturelles Phdno-
men. In: ders.: Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1987, 89. Mit Andreas Nehring: »Die symbolischen Ausdrucksformen einer CGesellschaft,
d.h. die kulturellen Performanzen, sind, so sieht es Geertz, 6ffentliche Selbstauslegungen einer
Kultur insofern, als Bedeutungen inszeniert werden.« Nehring: Religion und Kultur, 30. Diese Be-
deutungen stehen fiir Geertz allerdings nicht fest, sondern kénnen nur im Modus stindiger Per-
spektivenwechsel und raum-zeitlicher Verschiebungen beschrieben werden.

14.02.2026, 08:42:44, - En—

207


https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

im Dialog. Das trifft bereits auf NA zu, wie in der Beschiftigung mit Abraham J. Heschel
deutlich wurde (Kapitel 4.2). Insofern konnen sie folgerichtig nie vollig aufderhalb des
Dialogs als Glaubensraum in between im Sinne eines gemeinsam geteilten jiidisch-ka-
tholischen Glaubensraums verortet werden (Kapitel 2). Zugleich weisen die Dokumente
dieses Dialogs aber aus diesem Glaubensraum in between heraus in die jeweilige Glau-
bensgemeinschaft hinein. Bisher ist keines der Dokumente als gemeinsamer, jiidisch-
katholischer Text entstanden. Sie bilden bisher einen Binnendiskurs der jeweiligen Glau-
bensgemeinschaft ab, der aber wiederum nicht unberiihrt bleibt von der performativen
Transformationskraft des Dialogs, die auf die jeweilige Glaubenstradition zuriickwirkt.
Indem Dialogdokumente also an Schnittstellen und Ubergingen zum thirdspace des Dia-
logs zu verorten sind, vermitteln sie Innen- und Auenperspektiven aneinander. Sie ver-
messen mit Barbara Schmitz standortbezogen das diskursive Feld des jiidisch-katholi-
schen Dialogs, spielen unterschiedliche Zugangsmoglichkeiten ein und bieten Orientie-
rung an: sie beschreiben Grenzen und Uberschreitungen, definieren getrennte und ge-
teilte Riume und zeigen Moglichkeiten neuer Wege, die noch zu erschliefSen sind.™®

5.2 Dialog und Dokumente
Raum-Narrative (Topoi) zur ErschlieBung des Glaubensraums Dialog

5.2.1 Vermessung des Glaubensraums Dialog

Das 50-jahrige Jubilium von NA wurde nicht nur von Katholik*innen in seiner Relevanz
gewiirdigt, sondern insbesondere auch von derjiidischen Orthodoxie in seinem Potenti-
al fiir die Weiterentwicklung des jiidisch-katholischen Gesprichs aufgenommen. Das Ju-
bilium wird zum gemeinsamen Ausgangspunkt der drei Dokumente G&C (2015), TDW
(2015) und BJR (2017), die dem Dialog neue Impulse sowohlin der Praxis als auch in seiner
theoretischen Reflexion verleihen. Dass es nicht nur NA als gemeinsame Bezugsgrofie,
sondern weitere Referenzorte gibt, die Judentum und Christentum verbinden, legt bereits
die im ersten Teil entwickelte theoretische Anlage dieser Studie nahe. Wir erinnern uns:

« Insofernim Dialog zwischen Akteur*innen jiidischer und christlicher Zugehorigkeit
jeweils konkret-operativ Verstindigung hergestellt wird, kann Dialog zunichst als per-
formativer, Wirklichkeit nicht nur abbildender, sondern produzierender Sprechakt
beschrieben werden (Kapitel 1.1.1).

- Hermeneutisch entsteht Verstindigung durch permanente Positionswechsel (topo-
logisch!) im Sinne wechselseitiger Perspektiveniibernahmen und unabschlieRbarer

10 Vgl. dazu folgenden Beitrag: Schmitz, Barbara: Die jidischen Erklarungen »Zwischen Jerusalem
und Rom«und »Den Willen unseres Vaters im Himmel tun«—eine Landschaft wird neu vermessen.
In: Arie Folger/lehoschua Ahrens (Hg.): Rabbiner im Gesprach mit dem Vatikan. Jidisch-katholi-
sche Beziehungen nach Nostra Aetate und Korrespondenzen mit Benedikt XVI (Forum Christen
und Juden 20). Berlin: Lit-Verlag 2021, 99-108.

14.02.2026, 08:42:44, - En—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog

Interpretationsschleifen.” Dialog lisst sich deshalb auch als kulturelle Praktik im Sin-
ne vielschichtiger Ubersetzungshandlungen beschreiben (Kapitel 1.3.1).

Durch diese Verstindigung herstellenden Ubersetzungspraktiken zwischen Ak-
teur*innen jiidischer und christlicher Zugehérigkeit, entsteht eine interreligiose
Kontaktzone, ein dialogischer Zwischenraum (Kapitel1.3.2), den Jud*innen und
Christ*innen gemeinsam gestalten.

Aus christlicher Perspektive ist der jiidisch-christliche Dialog nicht nur eine interkul-
turelle und interreligiose Kontaktzone. Dem jiidisch-christlichen Dialog eignet eine
einzigartige, theologische Dimension an und zwar im gemeinsamen und zugleich unter-
schiedenen Bezug auf die Wirklichkeit des Gottes Israels innerhalb dieses dialogischen
Zwischenraums (Kapitel 2.2).

Die Moglichkeit eines gemeinsam-unterschiedenen Bezuges auf den Gott Israels ist
religionsgenealogisch im Modus der Beanspruchung eines gemeinsamen Ursprungs
(Kapitel 1.4.1 und 2.1) und kanonhermeneutisch in der gemeinsamen Verpflichtung
auf die Heiligen Schriften Israels (TaNaK/Altes Testament, Kapitel 2.2 und 3.4) aus-
weisbar. Die Kirche ist bleibend an das Judentum verwiesen, insofern ihr Verstind-
nis von der Wirklichkeit Gottes immer an der »jiidischen Bestimmungsgeschichte
>Gottes«* hingt.

Diese Verwiesenheit hat fiir die Kirche offenbarungs- und erkenntnistheologische
Konsequenzen: Im Dialog »erfihrt [die Kirche] im jiidischen Anderen etwas von
Gott«™. Ohne den christlichen Bezug auf das Judentum, ohne den Dialog mit dem
Judentum »kann sie [die Kirche] ihre Sendung nicht erfiillen«<™.

Der jiidisch-christliche Dialog hat deshalb fiir die Kirche »unbedingte theologische
Dignitit«", insofern er sich im gemeinsamen glaubenden Bezug auf den Gott Israels

als Performance jiidisch-christlicher Bundespartnerschaft vollzieht (Kapitel 2.2.3).%

12
13

Vgl. Hoff: Performative Theologie, 164.

Ebd.174.

Ebd. 165.

»Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes«. Eine Antwort der Deutschen Bischofskonferenz,
195. Oder wie Philip A. Cunningham es ausdriickt: »When we [Christians and Jews — AS] engage
in dialogue, we engage in holy work.« So dufierte sich Cunningham in einer Diskussion zu einem
unveroffentlichten Vortrag »The Nature (and Dynamics) of >The Dialogue« in Salzburg, 09.1.2023.
Und weiter:»We are convinced: God is presentinsthe Dialogues, in becoming friends with the other
tradition.«

»Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes«. Eine Antwort der Deutschen Bischofskonferenz,
195.

»We can feel God’s presence in>the<dialogue, in becoming friends. When we learn together, we can
learn more about the God with whom we live in covenant. Dialogue is a sacred space where God
is encountered.« So wiederum Cunningham in der soeben erwédhnten Diskussion in Salzburg am
09.1.2023 (FN 14 in diesem Kapitel). Ahnlich auch Gregor Maria Hoff: »Damit gewinnt aus christli-
cher Sicht der judisch-christliche Dialog eine einzigartige Bedeutung: als ein eigener locus theolo-
gicus mit einer performativen theologischen Qualitat. Das unterscheidet ihn aus christlicher Sicht
vonjedem anderen Religionsdialog, weil sich dieser Dialog als Performance jener Offenbarung voll-
zieht, die von Juden und Christen in den Schriften Israels grundgelegt ist.« Ders.: Performative
Theologie, 174.

14.02.2026, 08:42:44, - En—

209


https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

. Wegen der Einzigartigkeit der jiidisch-christlichen Beziehungen im Zeichen einer
Bundespartnerschaft vollzieht sich der Dialog nicht nur als interreligiéser Zwischen-
raum, sondern als Erkenntnis- und Glaubensraum in between.

Wie aber kann dieser Glaubensraum in between (erkenntnis-)theologisch erschlossen
und zuginglich gemacht werden? Eine Moglichkeit eréffnen offizielle Dokumente von
jidischer und katholischer Seite, die die jiidisch-christlichen Beziehungen reflektieren
(»Dialogdokumente«, Kapitel 5.1.2). Als Performanzen des Dialogs, das heif3t als symbo-
lische Ausdrucksformen des Dialogs machen sie Deutungen sichtbar und inszenieren
Bedeutungen. Sie vermessen den Glaubensraum Dialog. Das Verfassen und Veriffentlichen
von Dokumenten kann dementsprechend in einem erweiterten, metaphorischen Sinn
als Vermessung™ im Sinne einer kulturellen Technik zur ErschliefRung des Glaubensraums
Dialog erfasst werden. Die konkreten Dokumente schreiten wie in mittelalterlichen
Itineraren oder Topografien, geistigen Landkarten gleich, den Glaubensraum Dialog ab:
Sie bringen ihn interpretierend zur Darstellung und erschlief3en ihn, indem sie einem
spezifischen Erkenntnisinteresse folgend eine Ordnung des Dialogs und seiner Orte
und der Orte im Dialog vornehmen.”

5.2.2 Raum-Narrative (Topoi): ErschlieBung des Glaubensraums Dialog

Diese »Orte« oder Topoi, iiber die in Dokumenten der Glaubensraum Dialog vermes-
sen und dargestellt wird, besitzen Raum-Qualitit. Sie sind Raum-Narrative. Sie schaffen
den Zwischenraum Dialog, insofern sie Verstindigung herstellen. Wie? Indem sie bei al-
len bleibenden Differenzen Jiid“innen und Christ*innen verbinden. Die folgende Analyse
(Kapitel 6) begibt sich auf die Suche nach diesen Topoi und ihrer topologischen Erschlie-
Bungskraft fiir denjiidisch-christlichen Dialog.?® Als Kriterium dafiir liegt es nahe, nach

17 Im Hintergrund dieser Metaphorisierung steht die theologische Adaption der kognitiven Me-
tapherntheorie George Lakoffs und Mark Johnsons, wie sie von Benedikt Gilich erarbeitet wur-
de: Gilich, Benedikt: Die Verkérperung der Theologie. Gottesrede als Metaphorologie. Stuttgart:
Kohlhammer 2011; Lakoff, George/Johnson, Mark: Metaphors We Live By. Chicago u.a.: Univ. of
Chicago Press 1980. Vgl. dazu auch Hoftberger, Elisabeth: Die Rezeption des Zweiten Vatikani-
schen Konzils im Spiegel des jiidisch-christlichen Dialogs. Eine theologisch-metaphorologische
Analyse von Dokumenten anldsslich des 50-jahrigen Jubiliums von Nostra aetate. Diplomarbeit
Salzburg 2018.

18 Wenn das Verfassen und Veroffentlichen von Dokumenten im Sinne einer Kulturtechnik meta-
phorisch als Vermessung erfasst wird, bedeutet das nicht, dass es nicht andere Kulturtechniken
gibe, oder dass andere Kulturtechniken defizitdr waren. Aufierdem sei darauf hingewiesen, dass
die »Kulturtechnik« Dialogdokument eine sehr katholische ist, die wiederum nicht unerheblich an
einem Verstandnis von romischem Katholizismus hdngt, vgl. dazu ausfiihrlich Hoff, Gregor Ma-
ria: In Auflésung. Uber die Gegenwart des rémischen Katholizismus. Freiburg: Herder 2023, 3855
(»Zweite Blende: Romischer Katholizismus — ein Suchbild«).

19 Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 35. Auch Canos topologische Erkenntnislehre funktioniert
im Sinne einer (An-)Ordnung theologischer Erkenntnisorte (Kapitel 8.1.2).

20 Vgl. dazu eine Aussage der Erklarung der Deutschen Bischofskonferenz 2019, wonach der Dialog
Ausdruck einer »in Gott begriindeten Verbundenheit« ist. Deutsche Bischofskonferenz: »Gott wirkt
weiterhin im Volk des Alten Bundes«, 197. Der Ansatz verbindender Topoi, die Verstindigung zwi-
schen Judentum und Christentum ermdglichen, lasst sich gut an »jiidische Dialogtheorien« ver-

14.02.2026, 08:42:44, - En—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog

Topoi zu suchen, die eine performativ-theologische Qualitit besitzen: die also den jiidisch-
christlichen Dialog nicht nur als interkulturelle Kontaktzone produzieren, sondern als
Glaubensraum in between, insofern sie den gemeinsamen und doch verschiedenen Be-
zug auf den Gott Israels ausweisen. Die Bedingung der Moglichkeit solcher verbinden-
der, gemeinsamer Topoi liegt wiederum in der Einzigartigkeit der jidisch-christlichen Be-
ziehungen, insbesondere der Heiligen Schriften Israels als geteilter Sprach- und Offen-
barungsraum begriindet, aber auch in der Performance des Dialogs, denn diese Topoi
konnen erst im Kontakt, also im Dialog tiberhaupt als verbindende, geteilte erfahren und
zuginglich gemacht werden.

Von welchen Topoi die Rede sein kann und inwiefern sie relevant sind fiir den jii-
disch-christlichen Dialog, verdeutlichen im Folgenden drei Beispiele.” Sie zeigen, dass
die These von Judentum und Christentum verbindenden, gemeinsam-geteilten Topoi
nicht neu ist und dass sie sich nicht nur aus christlicher, sondern auch aus jiidischer
Perspektive plausibilisieren lisst. Sie zeigen, dass die Performativitit dieser Raum-Nar-
rative in ihrer wechselseitigen Erschlieffung (Ubersetzung) liegt. Und sie zeigen, dass diese
Topoi und der Prozess ihrer wechselseitigen ErschliefSung im Dialog erkenntnistheologi-
sche Qualitit besitzen.

(1.) Das »jiidische« Neue Testament? (Amy-Jill Levine/Daniel Boyarin) Dass das Alte Testament
der grundlegende locus theologicus ist, welcher Judentum und Christentum verbindet und
welcher der entscheidende Marker fir die Theologizitit des jiidisch-christlichen Dialogs
ist, wurde bereits mehrfach ausgewiesen (Kapitel 2.2 und 3.4). Derzeit wird verstirkt
auch auf das Neue Testament als Topos des Glaubensraums Dialog aufmerksam gemacht.

mitteln, exemplarisch bei Ahrens: »Daher sucht ein theologischer Dialog aus jiidischer Perspektive
nicht nach einer gemeinsamen Theologie, sondern nach einem besseren Verstindnis der theologi-
schen Konzepte des anderen.« Ahrens/Hoff: Geschwister auf einer gemeinsamen Suche, 25; bzw.
Ahrens: Jiidische Perspektiven auf den christlich-jidischen Dialog, 2.

21 Ein weiteres Projekt, das im Entstehen ist, soll hier zwar nicht niher ausgefiihrt, aber doch er-
wihnt werden: Die Encyclopedia of Jewish-Christian Relations Online (E)CR) von den Herausgeber*in-
nen Walter Homolka, Rainer Kampling, Amy-Jill Levine, Christoph Markschies, Peter Schifer und
Martin Thurner. Auf der Homepage der Universitat Potsdam heifdt es dazu: »Mit dem Forschungs-
und Publikationsprojekt Encyclopedia of Jewish-Christian Relations soll ein Uberblick iiber die jahr-
hundertlange Tradition jiidisch-christlicher Interaktion bis in die heutige Gegenwart gegeben, und
damit ein Standardwerk der interdisziplinaren Forschung im Bereich jiidisch-christlicher Bezie-
hungen geschaffen werden. Geplant sind Beitrage namhafter internationaler Wissenschaftlerin-
nen und Wissenschaftler, zu bis zu 200 relevanten Themen. Die Beitrige werden sich mit den
Themen spezifisch unter dem Gesichtspunkt judisch-christlicher Beziehungen auseinanderset-
zen, d.h. nichtjeweils einenjidischen und einen christlichen Aspektisoliert voneinander betrach-
ten, sondern die diesbeziigliche Interaktion in den Vordergrund stellen. Anlésslich einer Reihe von
Konferenzen werden Autoren ihre Beitridge vorstellen und diskutieren. Neben der Darlegung des
gegenwartigen Forschungsstandes werden damit auch die Grundlagen fiir die Vertiefung und Er-
weiterung dieser Thematik geschaffen und neue Perspektiven fir die zukinftige Forschung und
die Beziehung zwischen diesen beiden monotheistischen Religionen deren Traditionen die Kultu-
ren Europas wesentlich gepragt haben, im Kontext zunehmend sakular und religios diversifiziert
gepragter Gesellschaften, aufgezeigt werden.« Homepage der EJCR: https://www.juedischetheol
ogie-unipotsdam.de/de/encyclopedia-of-jewish-christian-relations (10.02.2025).

14.02.2026, 08:42:44, - En—



https://www.juedischetheologie-unipotsdam.de/de/encyclopedia-of-jewish-christian-relations
https://www.juedischetheologie-unipotsdam.de/de/encyclopedia-of-jewish-christian-relations
https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.juedischetheologie-unipotsdam.de/de/encyclopedia-of-jewish-christian-relations
https://www.juedischetheologie-unipotsdam.de/de/encyclopedia-of-jewish-christian-relations

212

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Beachtung erfuhr beispielweise das von Amy-Jill Levine herausgegebene Jewish Anno-
tated New Testament, dessen zweite Auflage 2017 erschien.? Es ist die erste Bibelausgabe
des Neuen Testaments, die einen vollstindigen Kommentar von jidischen Autor*innen
aus allen Denominationen und von verschiedenen Kontinenten bereitstellt. Die Kom-
mentare sind dabei nicht nur lehrreiche Erklirungen zum besseren Verstindnis des jii-
dischen Kontexts des Neuen Testaments.? Vielmehrt entfalten sie im Akt des Lesens ei-
ne performative Wirkung: Indem ein konsequentes Mitlaufen der jiidischen Auflenper-
spektive beim Lesen der neutestamentlichen Texte gewahrleistet ist, werden im Lese-
prozess judische Stimmen als den neutestamentlichen Schriften und dem Christentum
von Beginn an inhirente Alterititseintrige bewusst. Das Neue Testament und seine Nar-
rative werden nicht mehr nur als genuin christliche Glaubensriume erlebt, sondern —
nicht nur historisch - als geteilte Riume, deren gemeinsame Begehung nicht nur fir
Christ*innen, sondern auch fiir Jiid*innen ein tieferes Verstindnis ihrer eigenen Glau-
benstradition und der anderen erméglicht.*

2021 erschien das deutschsprachige Pendant Das Neue Testament - jiidisch erkldrt. Lu-
theriibersetzung® , herausgegeben von Wolfgang Kraus, Michael Tilly und Axel Tllner. Zu-
satzlich zum Kommentar finden sich darin, ebenso wie im von Levine herausgegebenen

22 The Jewish Annotated New Testament. New Revised Standard Version Bible Translation. Hg. v.
Amy-Jill Levine/Marc Zvi Brettler. New York: Oxford University Press 22017, v.a. xiii-xiix. In einer
neuen Publikation fokussieren Levine und Brettler auf die wichtigsten im Neuen Testament ver-
arbeiteten alttestamentlichen Motive und Narrative und zeigen ihre vielschichtige jidische und
christliche Deutungstradition auf. Levine, Amy-Jill/Zvi Brettler, Marc: The Bible With and Without
Jesus: How Jews and Christians Read the Same Stories Differently. San Francisco: HarperOne 2020.

23 »The annotations not only display a sensitivity to what may be perceived to be Jewish interests,
they also provide data about history, nuance of language, and connection to earlier biblical texts
either in antiquity or today: new discoveries and new theoretical models will continue to advance
our knowledge.« Levine, Amy-Jill: Preface to the First Edition. In: The Jewish Annotated New Tes-
tament. New Revised Standard Version Bible Translation. Hg. v. Dies./Marc Zvi Brettler. New York:
Oxford University Press 22017, xiii-xv, xv. Und weiter: »Just as we have learned much working on
this milestone project together, the first time that Jewish scholars have annotated and written es-
says on the complete New Testament, we hope and anticipate that all who read the annotations
and essays will gain a deeper appreciation of this central religious work. We hope that non-Jew-
ish readers will learn to appreciate that significant sections of the New Testament derive from the
heart of Judaism, and that they will be able to understand these texts without importing false
notions of the tradition of Jesus and his earliest followers. We further hope that this volume will
make the New Testament more welcoming to Jewish readers (many of whom are unfamiliar with
its contents), that these new readers may become better acquainted with the traditions of their
neighbors, and that perhaps they may even experience >holy envy<in the reading.« Ebd.

24  Bereitsdie Rezeption der ersten Ausgabe zeigte: »It reached a wide Jewish and Christian audience,
and in doing so, it has begun to increase both Jewish literacy of the New Testament and Christian
awareness of the New Testament’s Jewish context«, so Levine im Vorwort zur zweiten Ausgabe.
Dies.: Preface to the Second Edition. In: The Jewish Annotated New Testament. New Revised Stan-
dard Version Bible Translation. Hg. v. Amy-Jill Levine/Marc Zvi Brettler. New York: Oxford Univer-
sity Press 22017, xv-xvi, xvi. Levines grundlegende Uberzeugung legt Beziige zu AbrahamJ. Heschel
nahe: »No religion contains all wisdom expressed perfectly and there is much in the New Testa-
ment that we find both beautiful and meaningful.« Ebd., xv.

25  Das Neue Testament — jidisch erklart. Lutheriibersetzung. Hg. v. Wolfgang Kraus, Michael Tilly
und Axel TélIner. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft 2021. Es ist die deutsche Ubersetzung der

14.02.2026, 08:42:44, - En—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog

Neuen Testament, iiber fiinfzig Essays zu Themen des Neuen Testaments und des jii-
disch-christlichen Dialogs aus jiidischer Perspektive. Diese Essays zeigen einen Uber-
gang an zu einer wechselseitigen Erschlieffung nicht nur des Neuen Testaments als lo-
cus proprius christlicher Theologie, sondern auch daraus entwickelter christlicher Glau-
benslehre: »Baptism and Euchrist«, »Christology« oder »Mary in Jewish Tradition« (Ka-
pitel 8.2.1.2).%

Bei Daniel Boyarin, als einem der derzeit versiertesten Forscher zum Verhiltnis von
Judentum und Christentum in der Antike, wird dieser Ubergang scharf gespielt: er ver-
ortet die christlichen Evangelien nicht nur »im Kontext« des Judentums, sondern situiert
sie vollstindig innerhalb des Judentums (Kapitel 1.4.1). Daraus ergibt sich fiir Boyarin ein
Paradigmenwechsel auch in der Christologie:

»While by now almost everyone, Christian and non-Christian, is happy enough to refer
to Jesus, the human, as a Jew, | want to go a step beyond that. | wish us to see that
Christ too — the divine Messiah —is a Jew. Christology, or the early ideas about Christ,
is also a Jewish discourse and not— until much later— an anti-Jewish discourse at all.
Many Israelites at the time of Jesus were expecting a Messiah who could be divine and
come to earth in the form of a human. Thus the basic underlying thoughts from which
both the Trinity and the incarnation grew are there in the very world into which Jesus
was born and in which he was first written about in the Gospels of Mark and John. [...]
Recognizing these ideas as deeply rooted in the ancient complex of Jewish religious
ideas may not lead us Jews to accept them but should certainly help us realize that
Christian ideas are not alien to us; they are our own offspring and sometimes, perhaps,
among the most ancient of all Israelite-Jewish ideas.«*’

Boyarin ladt Jiid*innen dazu ein, die Jesusbewegung als das neu zu entdecken, was sie
historisch betrachtet ist: eine von diversen Stromungen innerhalb des Judentums in der
réomischen Antike. Das bedeutet, dass die Schriften des Neuen Testaments fiir Jiid “innen
zu einem Erkenntnisort werden kénnen, der mindestens religionshistorisch und -sozio-
logisch einen Beitrag fiir das Verstindnis der Entwicklung der eigenen Glaubenstraditi-
on leisten kann.

(2.) Christliche Traktate - jidisch »iibersetzt«? (Peter Ochs/David Sandmel) Dem Anliegen eines
judischen Zugangs zu und tieferen Verstehens von christlichen Theologumena widme-
ten Peter Ochs und David Sandmel bereits im Jahr 2000 einen eigenen Sammelband:

englischen Originalausgabe und enthilt zusatzlich einen Schlussteil »Zur Situation in Deutsch-
land und Europax.

26  Oliver, Isaac: Baptism and Eucharist. In: The Jewish Annotated New Testament. New Revised Stan-
dard Version Bible Translation. Hg. v. Amy-Jill Levine/Marc Zvi Brettler. New York: Oxford Univer-
sity Press 22017, 674—676; Rashkover, Randy: Christology. In: The Jewish Annotated New Testament.
New Revised Standard Version Bible Translation. Hg. v. Amy-Jill Levine/Marc Zvi Brettler. New York:
Oxford University Press 22017, 754—755; Lasker, Daniel ].: Mary in Jewish Tradition. In: The Jew-
ish Annotated New Testament. New Revised Standard Version Bible Translation. Hg. v. Amy-Jill
Levine/Marc Zvi Brettler. New York: Oxford University Press 22017, 744—746.

27  Boyarin, Daniel: The Jewish Cospels. The Story of the Jewish Christ. New York: The New Press 2012,
3.

14.02.2026, 08:42:44, - En—

213


https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Christianity in Jewish Terms*®. Im Vorwort beschreiben sie geschichtlich die Prozesse vor-
konziliarer wechselseitiger Ubersetzungen und insbesondere deren Problematiken und
Scheitern, die sie zur Herausgabe ihres Projektes motivierten:

»For the past hundreds of years, when Jews have been taught about Christian belief, it
has been primarily in non-Jewish terms. During the years of their residence in Christian
Europe, Jews learned about Christianity only through the untranslated terms of a Chris-
tianity that separated itself from its Jewish roots. Then, during the years that followed
Emancipation, Jews learned about Christianity through the equally non-Jewish terms
of secular European thought. This was often the most difficult kind of learning, since
secular European thought often treated Christianity as a universal religion, as opposed
to the particularity or»>tribalism<of Judaism. We belief it is time for Jews to learn about
Christianity in Jewish terms: to rediscover the basic categories of rabbinicJudaism and
to hear what the basic categories of Christian belief sound like when they are taught in
terms of this rabbinic Judaism. To hear Christianity in our terms is truly to understand
it, perhaps for the first time.«*®

Jedes Kapitel in Christianity in Jewish Terms ist deshalb einem »key theological concept
in Judaism and Christianity«<*° gewidmet, dessen Betrachtung jeweils einem methodi-
schen Dreischritt folgt. In dialogisch-responsiver Anordnung gewihrleistet dieser eine
schriftliche Formalisierung reziproker Ubersetzungshandlungen: Ein*e jiidische*r Ak-
teur*in bespricht ein zentrales Gebiet der Glaubenslehre (z.B. »God«) auf Grundlage der
judischen Tradition und er6ffnet darin zugleich Wege fiir ein Verstindnis und eine Re-
formulierungsoption fiir eine vergleichbare christliche Glaubensvorstellung. In einem
zweiten Essay zeigt ein“e weitere*r jiidische*r Denker*in aus seiner*ihrer Perspektive
weitere Verstehensmaglichkeiten dieses theologischen Konzepts in beiden Traditionen
auf. In einem dritten Essay antwortet ein*e christliche®r Theolog*in auf den ersten Essay
und beantwortet dabei insbesondere folgende Fragen: »Do I recognize my Christianity
in what has been written? What is the significance of Judaism for my understanding of
Christianity?«®

Christianity in Jewish Terms ist ein Beispiel fiir eine wissenschaftliche Umsetzung eines
Verstindnisses von Dialog als Ubersetzungsraum: Uber die wechselseitigen Perspekti-
venitbernahmen ergriinden die Autor*innen die Raum-Qualitit theologischer Topoi fiir
einen dialogischen Glaubensraum in between.

28 Dieser Band wurde als Begleitband zu Dabru emet (Kapitel 6.2.1) verdffentlicht: Ochs, Peter/
Sandmel, David u.a. (Hg.): Christian Theology in Jewish Terms. Boulder u.a.: Westview Press 2000.
Fur eine Einfithrung in dieses Projekt s. Sandmel, David/Ochs, Peter: Christianity in Jewish Terms.
A Project to Redefine the Relationship. In: CrossCurrents 50 (2001) 4, 448—457.

29 Ochs, Peter/Sandmel, David: Preface. In: Dies.u.a. (Hg.): Christian Theology in Jewish Terms. Boul-
der u.a.: Westview Press 2000, 1-4, 2.

30 Ebd.

31 Ochs/Sandmel: Preface, 3.

14.02.2026, 08:42:44, - En—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog

(3.) Mutualitat (Philipp A. Cunningham) Mit seinen 2022 erschienenen »Maxims for Mutuali-
ty«** oder Leitsitzen fiir Gegenseitigkeit und Wechselbeziiglichkeit legt Philipp A. Cun-
ningham christliche Theologie auf eine stindige Bezugnahme auf jidische Aufenper-
spektiven fest: Sie kann ihre Traktate nur unter Beriicksichtigung der Perspektive jii-
discher Anderer entwickeln und muss gegebenenfalls mit korrigierenden Einspriichen
rechnen. Fiir Cunningham und die von ihm geprigte theology of shalom® ist diese Mu-
tualitit ein erkenntnistheoretisches Prinzip, eine »Maxime, die theologische Erkennt-
nis und theologische Wissensformen iiber eine Theologie des jiidisch-katholischen Dia-
logs hinaus in Zukunft axiomatisch anleiten soll und muss. Die Verhiltnisbestimmun-
gen von christlicher wie auch von jiidischer Seite zum jeweiligen Gegeniiber waren vor
NA bestimmt von oppositionalem Denken, das heifit einer Bestimmung des Verhiltnisses
in gegensitzlichen und sich ausschlieRenden Kategorien. Fortschritte im Dialog zeigen
sich fiir Cunningham vor allem dort, wo es gelingt, diese biniren Codes zu itberwinden
und stattdessen Verbindendes wieder zu entdecken, ohne dabei bleibende Differenzen
auszublenden: »The point here is that theological progress concerning Christian-Jewish
relations often depends on overcoming binary habits of thinking that both Christian and Jews
have inherited from our long history of opposition. Thinking in terms of mutuality is there-
fore one of the foundations of a theology of shalom.«**

Die Performance des Dialogs zeige zunehmend die Unzulinglichkeit, Unrechtmi-
Rigkeit und das Fehlerhafte solchen Denkens auf, so Cunningham:

»Such binary thinking, which basically casts Jews and Christians in the role of either
winners or losers, seems increasingly self-serving as the new relationship between
Jews and Christians deepens and both come to greater appreciation of the reflection
of the Holy One in each other. As friendship between Christians and Jews grows, this

32 Cunningham: Maxims for Mutuality. Zur Einordnung vgl. auch die vier Modelle, die Paul F. Knit-
ter unterscheidet, vor allem das dritte, das Modell der Mutualitat: (1.) replacement model (»only
one true religion«); (2.) fulfillment model (hierzu ordnet Knitter beispielsweise die Religionstheo-
logie des Il. Vatikanums ein oder Karl Rahners Lehre vom »anonymen Christsein« (Rahner, Karl:
Die anonymen Christen. In: Schriften zur Theologie VI. Zurich: Benziger 1965, 545-554) oder aber
auch Jacques Dupuis); (3.) mutuality model Dieses Modell ist nicht »pluralistisch«, sondern »mutu-
al«, also gegenseitig im Sinne einer Bereitschaft zum interreligiésen Dialog als einer bewussten
Beziehungsgestaltung, die gegenseitige Anerkennung voraussetzt; (4.) acceptance model, das dif-
ferenztheologische Entwiirfe umfasst, worunter er vor allem komparative theologische Entwiirfe
einordnet. Vgl. dazu Knitter, Paul F.: Introducing Theologies of Religions. Maryknoll, N.Y.: Orbis
Books 2002.

33 Vgl. dazu Cunningham: Seeking Shalom; oder Cunningham: Emerging Principles of a Theology
of Shalom, bspw. ebd. 282: »In published writings, | have referred to this emerging post-Shoah
theological tradition as a>theology of shalom.< Shalom does not mean simply speace.< It is also >a
process of living in wholesome relationship with others, ideally where partners and participants
trust each other, act with integrity and are dedicated to the common good rather than threaten-
ing each other.«Shalom thus seems an extremely appropriate term to apply to recent Christian ef-
forts to develop theologies of sright relationship<with the Jewish people and >wholeness<in terms
of the church’s own self-understanding«. Cunningham verweist auf Klassen, William: Peace. In:
A Dictionary of Jewish-Christian Relations. Hg. v. Edward Kessler und Neil Wenborn. Cambridge:
Cambridge University Press 2005, 338.

34  Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 298.

14.02.2026, 08:42:44, - En—

215


https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

tendentiousness seems more and more incompatible with the gracious, covenanting
God of Israel and the church.<®

Dialogdokumente kénnen vor diesem Hintergrund auch als Moment eines erkenntnis-
theologischen Transformationsprozesses gelesen werden, als Ringen um die Uberwin-
dung dieses »theological sdefault programe«’® und einer Implementierung einer theology of
shalom. Die in den Dokumenten verzeichneten verbindenden Topoi konnen Ressourcen
fir Mutualitit bereitstellen.*”

5.2.3 Be-Gehen des Glaubensraums Dialog als analytisches Instrumentarium

Die in Kapitel 6 folgende Analyse versteht also das Verfassen und Verdffentlichen von
offiziellen Dokumenten als kulturelle Technik, um das jidisch-christliche Beziehungs-
geschehen zu beschreiben, zu reflektieren und zu interpretieren: als Vermessungen
des Zwischenraums Dialog (Kapitel 5.2.1). Die konkreten, fiir die Analyse ausgewihlten
Dokumenten vermessen jeweils unterschiedlich gleich einer geistigen Landkarte (Topo-
grafie) die Dialoglandschaft und stellen sie unter einem je spezifischen, thematischen
Zugrift dar (unhintergehbares Interpretationsmoment der Dokumente; Kapitel 5.1.2).
Entsprechend dieses topologisch-performativ perspektivierten Verstindnisses von Dia-
logdokumenten ist die Analyse der Dokumente wie ein Begehen, wie eine Wanderung
durch den Glaubensraum Dialog angelegt, die den Logiken der verzeichneten Topoi
(Kapitel 5.2.2) wie entlang einer Landkarte folgt.>® Dabei werden sich Fragen stellen wie:

«  Welches sind die zeitgeschichtlichen Entstehungsbedingungen eines Dokuments?
Auf welche argumentations- und darstellungsleitende Intention kann daraus ge-
schlossen werden (bspw. fiir TDW »Topografie der Uberschreitung«)?

«  Uber welche Topoi wird der Zwischenraum Dialog vermessen und beschrieben
(bspw. in NA »Mysterium«)?** Welche symbolische Dimension und Bedeutung wird
diesen Topoi zugeschrieben?

35  Ebd.

36  Ebd.

37  FurChrist*innen bedeutet das vor allem »coming to honor the inherent value of Jewish covenantal
life and thus impair their ability to be fully open to learning from Jew’s experiences of God.« Ebd.
Fiir Cunningham wird das vor allem zu einer signifikanten Modifikation der Rede von Verheiflung
und Erfiillung im Zeichen der Mutualitat fithren mussen. Ebd. 300. Vgl. Kapitel 7.

38  Vgl. dazu de Certeaus Ausfithrungen zur raumschaffenden und epistemischen Bedeutung des Ge-
hens (im Gehen entstehen Raume): Certeau: Kunst des Handelns, 200f. Vgl. dazu auch Hoff: Per-
formative Theologie, 35; Gruber: Maps and Tours, 59f.

39  Diein Kapitel 6 aufgefiithrten Topoi und ihre Analyse erhebt keinen Anspruch auf Vollstindigkeit,
sondern versteht sich als exemplarische und anregende Perspektive fiir das Finden und Bespre-
chen weiterer Topoi. Zu bedenken ist auch: Die Topoi scheinen in der Regel nicht isoliert in nur
einem Dokument auf, sondern werden in mehreren Dokumenten verzeichnet (vgl. den Gedanken
zu einer sich vollziehenden »Traditionsbildung« des jidisch-katholischen Dialogs, vgl. Einleitung
dieser Studie). Die Dialogdokumente und die analysierten Topoi kdnnen auch als Elemente und
Narrative einer solchen Traditionsbildung verstanden werden.

14.02.2026, 08:42:44, - En—



https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog

Wie und welches Wissen iber den Dialog wird durch Auswahl und (An-)Ordnungen
der Topoi aktiviert und produziert?

Inwiefern besitzen diese Topoi als gemeinsame, verbindende, wechselseitig er-
schlieffbare Raum-Narrative raumerschlieRende Qualitit? Worin liegt ihre erkennt-
nistheologische Relevanz?

Inwiefern werden diese Topoi, mutuale ErschlieRungspraktiken sowie die Perfor-
mance und Theologizitit des Dialogs zum Thema gemacht, selbstreflexiv bewertet
und anerkannt?

14.02.2026, 08:42:44, - En—

27


https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

