
5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog 

Methodologie zur Analyse von Dokumenten des Dialogs 

5.1 Dialog und Dokumente 
Methodologische Vorüberlegungen 

(1.) Fünfzig Jahre Nostra aetate. Geteilte Erinnerung Jubiläen sind »herausgehobene, außer
alltägliche Ereignisse innerhalb kulturell dicht codierter Zeitabläufe«1. Für den jüdisch- 
katholischen Dialog wurde 2015 ein solches außeralltägliches Ereignis gefeiert: Die Pro
mulgation der Konzilserklärung NA, mit der die katholische Kirche eine israeltheologi
sche Wende vollzog, jährte sich zum fünfzigsten Mal. »Der Abschluss des Zweiten Vati
kanischen Konzils hat in den erinnerungskulturellen Abständen von 10 Jahren jeweils ei
gene Rezeptionsgeschichten geschrieben. In ihrem Spiegel lassen sich die Herausforde
rungen, die das Konzil hinterlassen hat, aber auch seine wegweisenden Entscheidungen 
nachverfolgen.«2 Im Zusammenfließen von (selbst-)reflexiver, deutender Rückschau im 
Modus der Erinnerung und visionärer Zukunftsausrichtung wohnt Jubiläen generell Per
formativität inne: sie schaffen Narrative kollektiver Erinnerung, über die die Identität 
einer Gemeinschaft gefestigt oder zuallererst gegründet wird. »Jubiläen sind«, wie Eli
sabeth Höftberger darstellt, »zeitliche Schwellen, Übergänge, in denen Spannungen und 
Dynamiken besonders sichtbar werden. So erscheint es plausibel, warum gerade an sol
chen Schwellen Reflexionen entfacht, Fragen neu gestellt und bisherige Deutungen hin
terfragt werden.«3 Dennoch ist solch eine dynamisierende und vitalisierende Wirkung 

1 Eybl, Franz M./Müller, Stephan/Pelz, Annegret: Jubiläen. Eine Einleitung. In: Dies. (Hg.): Jubiläum. 
Literatur- und kulturwissenschaftliche Annäherungen. Göttingen: V&R unipress 2018, 7–10, 9. 

2 Ahrens/Hoff: Geschwister auf einer gemeinsamen Suche, 24. 
3 Höftberger: Religiöse Tradition in Bewegung, 175. Ausführlicher zu Jubiläen und Konzilsrezeption 

vgl. ebd. 172–180. Vgl. dazu auch zwei Sammelbände zum 50-jährigen Konzilsjubiläum mit dem 
sprechenden Titel »Erinnerung an die Zukunft«: Tück, Jan-Heiner (Hg.): Erinnerung an die Zukunft. 
Das Zweite Vatikanische Konzil. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2013. Oder: Böttigheimer, Christoph/ 
Dausner, René (Hg.): Vaticanum 21. Die bleibenden Aufgaben des Zweiten Vatikanischen Konzils 
im 21. Jahrhundert. Dokumentationsband zum Münchner Kongress »Das Konzil ›eröffnen‹«. Frei
burg/Basel/Wien: Herder 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

keineswegs konstitutiv für Jubiläen. Das gilt, wie Höftberger zeigen konnte, für die Kom
plexität von Rezeptionsprozessen im Allgemeinen und Jubiläen im Besonderen: sie sind 
genuin selektiv und irisieren zwischen (nicht zwingend) intentional-zielgerichtetem Er
innern und (un-)bewusstem Vergessen oder gar Verdrängen.4 Rezeptionsgeschichtlich 
wird das exemplarisch über das 50-jährige Jubiläum des Zweiten Vatikanischen Konzils 
nachvollziehbar: Nicht allen Konzilstexten wohnt dasselbe zukunftsweisende Potential 
inne und nicht alle werden dementsprechend gleichermaßen als bedeutsam für die Fra
gen der Gegenwart rezipiert.5 

Mit inzwischen zehn Jahren Abstand lässt sich die Bedeutung des 50-jährigen Jubi
läums von NA und der Zeitraum um das Jahr 2015 als belangvolle Zäsur für den jüdisch- 
katholischen Dialog ermessen. Es markiert einen Übergang in eine neue Phase des Dia
logs. Dieses Jubiläum zeugt nicht nur von der Lebendigkeit des Dialogs, sondern auch 
von seinem unabgegoltenen epistemischen Potential und seiner noch zu erschließenden 
theologischen Bedeutung.6 Diesem Jubiläum wohnt eine für die Kirche neue Dimension 
inne: Die Performativität des erinnernden Rückbezugs auf NA blieb nicht auf die Kirche, 
auf das Lehramt oder den christlichen, insbesondere katholischen Wissenschaftsdiskurs 
beschränkt. Es wurde auch von außerhalb der Kirche von jüdischen Akteur*innen als be
deutsames Ereignis aufgenommen.7 Damit einher geht eine Transformation kirchlicher 
Rezeptionsprozesse, auf die Höftberger hinweist: Die Kirche hat nicht mehr die alleini
ge Deutungsmacht in Form des bewussten Begehens und Gestaltens kirchlicher Jubiläen 
inne, sondern sie hat sich diesbezüglich auf Fremdperspektiven in Interpretation und 

4 Ausführlich dazu s. Höftberger: Religiöse Tradition in Bewegung, 120–125. 
5 Ein Blick in englisch- und deutschsprachige theologische Publikationen, die anlässlich fünfzig Jah

re Zweites Vatikanum erschienen, zeigt exemplarisch, dass beispielsweise CD (Dekret über das 
Hirtenamt der Bischöfe), OT (Dekret über die priesterliche Ausbildung) oder die Erklärung über 
die christliche Erziehung GE kaum Beachtung finden, bzw. tendenziell als überholt oder gar pro
blematisch distanzierend rezipiert werden. Anders bei Texten wie beispielsweise der Liturgiekon
stitution SC, der Pastoralkonstitution GS, der Kirchenkonstitution LG sowie der Erklärungen über 
die religiöse Freiheit DiH und über die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen NA, 
die als entscheidende Referenztexte für christliche Theologie beansprucht werden. Vgl. dazu auch 
Hünermann, Peter: Zum internationalen Stand der Konzilsrezeption – Bestandsaufnahme und Zu
kunftsperspektiven. Antworten auf Prof. Dr. Massimo Faggioli, Prof. Dr. Christoph Theobald. In: 
Christoph Böttigheimer/René Dausner (Hg.): Vaticanum 21. Die bleibenden Aufgaben des Zwei
ten Vatikanischen Konzils im 21. Jahrhundert. Dokumentationsband zum Münchner Kongress »Das 
Konzil ›eröffnen‹«. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2016, 50–56. 

6 Dazu Gregor Maria Hoff: »Ganz offensichtlich trifft die Frage nach der Beziehung zum Judentum 
einen Lebensnerv der Kirche.« Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 85f. 

7 Am deutlichsten wird das in der Veröffentlichung der offiziellen Dokumente TDW und BJR, die 
als Anlass ausdrücklich das 50-jährige Jubiläum von NA nennen (ausführlich zu den Dokumenten 
s. Kapitel 6.2.2 und 6.2.3). Diese entgrenzende Dynamik, die sich fünfzig Jahre nach dem Konzil 
entfalten konnte, ist bereits in den Konzilsdokumenten selbst, nicht nur in NA, sondern auch in 
UR oder in GS, angelegt. So heißt es bspw. in GS 2: »Daher wendet sich das Zweite Vatikanische 
Konzil nach einer tieferen Klärung des Geheimnisses der Kirche ohne Zaudern nicht mehr bloß an 
die Kinder der Kirche und an alle, die Christi Namen anrufen, sondern an alle Menschen schlechthin 
in der Absicht, allen darzulegen, wie es Gegenwart und Wirken der Kirche in der Welt von heute 
versteht.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog 207 

Rezeption einzustellen, über die sie nicht mehr verfügt und denen sie nicht ausweichen 
kann.8 Die Performance des Dialogs verändert kirchliche Erinnerungsvollzüge. 

(2.) Dokumente: Performanzen des jüdisch-katholischen Dialogs Nachdem absehbar war, dass 
die Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum die Position von NA 4 
im Jubiläumsjahr der Deklaration bekräftigen und fortschreiben würde (G&C), wurde 
auch von jüdischer Seite, insbesondere der Orthodoxie, die Bedeutung dieses Ereignis
ses für den jüdisch-christlichen Dialog aufgegriffen (TDW und BJR). Vor allem Rabbiner 
der Conference of European Rabbis (CER) drängten auf eine offizielle Erklärung. Die Idee 
für ein entsprechendes Statement, das von einzelnen Rabbinern unterzeichnet werden 
könnte, wurde im Rahmen einer katholisch-jüdischen Konferenz im Mai 2015 in Isra
el geboren. Eine Woche vor Erscheinen des katholischen Dokumentes wurde am 3. De
zember 2015 der Text TDW veröffentlicht. Dieser wiederum gab Anlass zu einer zweiten, 
offiziellen rabbinischen Erklärung, die als erste ihrer Art von drei Rabbinervereinigun
gen mitgetragen wurde. Wenn auch erst am 31. August 2017 offiziell an Papst Franziskus 
übergeben, ist BJR dem 50-jährigen Jubiläum von NA ausdrücklich zugeordnet. 

Diese und weitere »Dialogdokumente«, die im Horizont des jüdisch-katholischen 
Dialogs seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil entstanden, werden im Folgenden 
kulturwissenschaftlich als Performanzen des jüdisch-katholischen Dialogs abgebildet.9 
Performanzen zunächst deshalb, weil Dialoge nicht als reine Theoriekonzepte funk
tionieren und als solche auch nicht hinreichend beschrieben sind. Es gibt nicht »den« 
jüdisch-christlichen Dialog, sondern immer nur konkrete Kommunikationsakte zwi
schen Jüd*innen und Christ*innen. Sie sind immer schon akutes, schaffendes und 
damit performatives Geschehen. Dokumente, die im Horizont des jüdisch-katholischen 
Dialogs entstanden, sind in die Performance des Dialogs eingelassen. Als Texte sind sie 
schriftlich fixierte, zu Zeichen geronnene symbolische Praktiken, Darstellungs- und Re
präsentationsformen des jüdisch-katholischen Dialogs. Sie generieren, repräsentieren 
und inszenieren Bedeutung. Damit sind sie erkenntnisproduktiv und handlungslei
tend. 

Dokumente als Performanzen zu verstehen, macht außerdem auf Zuordnungsmus
ter in all ihrer Komplexität aufmerksam: Dialogdokumente sind nicht einfach »Teil« des 
Dialogs. Sie sind spezifische Handlungsformen im Feld vielschichtiger (institutioneller, 
ritueller, materieller) jüdisch-katholischer Kommunikations- und Übersetzungsprozes
se (Kapitel 1.3). Es ist der konkrete Austausch, der Anlass für ihre Entstehung, Veröffent
lichung und Rezeption ist. Sie sind Ergebnis gemeinsamer Reflexionsarbeit aus dem und 

8 Vgl. dazu Höftberger: Religiöse Tradition in Bewegung, 179f. 
9 Der hier verwendete Performanz-Begriff ist eine Adaption des Konzepts kultureller Performanzen 

nach Clifford Geertz. Nach Geertz sind Performanzen kulturelle Darstellungsformen, in denen die 
jeweiligen Weltdeutungen sichtbar werden. Vgl. Geertz, Clifford: Religion als kulturelles Phäno
men. In: ders.: Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp 1987, 89. Mit Andreas Nehring: »Die symbolischen Ausdrucksformen einer Gesellschaft, 
d.h. die kulturellen Performanzen, sind, so sieht es Geertz, öffentliche Selbstauslegungen einer 
Kultur insofern, als Bedeutungen inszeniert werden.« Nehring: Religion und Kultur, 30. Diese Be
deutungen stehen für Geertz allerdings nicht fest, sondern können nur im Modus ständiger Per
spektivenwechsel und raum-zeitlicher Verschiebungen beschrieben werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

im Dialog. Das trifft bereits auf NA zu, wie in der Beschäftigung mit Abraham J. Heschel 
deutlich wurde (Kapitel 4.2). Insofern können sie folgerichtig nie völlig außerhalb des 
Dialogs als Glaubensraum in between im Sinne eines gemeinsam geteilten jüdisch-ka
tholischen Glaubensraums verortet werden (Kapitel 2). Zugleich weisen die Dokumente 
dieses Dialogs aber aus diesem Glaubensraum in between heraus in die jeweilige Glau
bensgemeinschaft hinein. Bisher ist keines der Dokumente als gemeinsamer, jüdisch- 
katholischer Text entstanden. Sie bilden bisher einen Binnendiskurs der jeweiligen Glau
bensgemeinschaft ab, der aber wiederum nicht unberührt bleibt von der performativen 
Transformationskraft des Dialogs, die auf die jeweilige Glaubenstradition zurückwirkt. 
Indem Dialogdokumente also an Schnittstellen und Übergängen zum thirdspace des Dia
logs zu verorten sind, vermitteln sie Innen- und Außenperspektiven aneinander. Sie ver
messen mit Barbara Schmitz standortbezogen das diskursive Feld des jüdisch-katholi
schen Dialogs, spielen unterschiedliche Zugangsmöglichkeiten ein und bieten Orientie
rung an: sie beschreiben Grenzen und Überschreitungen, definieren getrennte und ge
teilte Räume und zeigen Möglichkeiten neuer Wege, die noch zu erschließen sind.10 

5.2 Dialog und Dokumente 
Raum-Narrative (Topoi) zur Erschließung des Glaubensraums Dialog 

5.2.1 Vermessung des Glaubensraums Dialog 

Das 50-jährige Jubiläum von NA wurde nicht nur von Katholik*innen in seiner Relevanz 
gewürdigt, sondern insbesondere auch von der jüdischen Orthodoxie in seinem Potenti
al für die Weiterentwicklung des jüdisch-katholischen Gesprächs aufgenommen. Das Ju
biläum wird zum gemeinsamen Ausgangspunkt der drei Dokumente G&C (2015), TDW 
(2015) und BJR (2017), die dem Dialog neue Impulse sowohl in der Praxis als auch in seiner 
theoretischen Reflexion verleihen. Dass es nicht nur NA als gemeinsame Bezugsgröße, 
sondern weitere Referenzorte gibt, die Judentum und Christentum verbinden, legt bereits 
die im ersten Teil entwickelte theoretische Anlage dieser Studie nahe. Wir erinnern uns: 

• Insofern im Dialog zwischen Akteur*innen jüdischer und christlicher Zugehörigkeit 
jeweils konkret-operativ Verständigung hergestellt wird, kann Dialog zunächst als per
formativer, Wirklichkeit nicht nur abbildender, sondern produzierender Sprechakt 
beschrieben werden (Kapitel 1.1.1). 

• Hermeneutisch entsteht Verständigung durch permanente Positionswechsel (topo
logisch!) im Sinne wechselseitiger Perspektivenübernahmen und unabschließbarer 

10 Vgl. dazu folgenden Beitrag: Schmitz, Barbara: Die jüdischen Erklärungen »Zwischen Jerusalem 
und Rom« und »Den Willen unseres Vaters im Himmel tun« – eine Landschaft wird neu vermessen. 
In: Arie Folger/Jehoschua Ahrens (Hg.): Rabbiner im Gespräch mit dem Vatikan. Jüdisch-katholi
sche Beziehungen nach Nostra Aetate und Korrespondenzen mit Benedikt XVI (Forum Christen 
und Juden 20). Berlin: Lit-Verlag 2021, 99–108. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog 209 

Interpretationsschleifen.11 Dialog lässt sich deshalb auch als kulturelle Praktik im Sin
ne vielschichtiger Übersetzungshandlungen beschreiben (Kapitel 1.3.1). 

• Durch diese Verständigung herstellenden Übersetzungspraktiken zwischen Ak
teur*innen jüdischer und christlicher Zugehörigkeit, entsteht eine interreligiöse 
Kontaktzone, ein dialogischer Zwischenraum (Kapitel 1.3.2), den Jüd*innen und 
Christ*innen gemeinsam gestalten. 

• Aus christlicher Perspektive ist der jüdisch-christliche Dialog nicht nur eine interkul
turelle und interreligiöse Kontaktzone. Dem jüdisch-christlichen Dialog eignet eine 
einzigartige, theologische Dimension an und zwar im gemeinsamen und zugleich unter
schiedenen Bezug auf die Wirklichkeit des Gottes Israels innerhalb dieses dialogischen 
Zwischenraums (Kapitel 2.2). 

• Die Möglichkeit eines gemeinsam-unterschiedenen Bezuges auf den Gott Israels ist 
religionsgenealogisch im Modus der Beanspruchung eines gemeinsamen Ursprungs 
(Kapitel 1.4.1 und 2.1) und kanonhermeneutisch in der gemeinsamen Verpflichtung 
auf die Heiligen Schriften Israels (TaNaK/Altes Testament, Kapitel 2.2 und 3.4) aus
weisbar. Die Kirche ist bleibend an das Judentum verwiesen, insofern ihr Verständ
nis von der Wirklichkeit Gottes immer an der »jüdischen Bestimmungsgeschichte 
›Gottes‹«12 hängt. 

• Diese Verwiesenheit hat für die Kirche offenbarungs- und erkenntnistheologische 
Konsequenzen: Im Dialog »erfährt [die Kirche] im jüdischen Anderen etwas von 
Gott«13. Ohne den christlichen Bezug auf das Judentum, ohne den Dialog mit dem 
Judentum »kann sie [die Kirche] ihre Sendung nicht erfüllen«14. 

• Der jüdisch-christliche Dialog hat deshalb für die Kirche »unbedingte theologische 
Dignität«15, insofern er sich im gemeinsamen glaubenden Bezug auf den Gott Israels 
als Performance jüdisch-christlicher Bundespartnerschaft vollzieht (Kapitel 2.2.3).16 

11 Vgl. Hoff: Performative Theologie, 164. 
12 Ebd. 174. 
13 Ebd. 165. 
14 »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes«. Eine Antwort der Deutschen Bischofskonferenz, 

195. Oder wie Philip A. Cunningham es ausdrückt: »When we [Christians and Jews – AS] engage 
in dialogue, we engage in holy work.« So äußerte sich Cunningham in einer Diskussion zu einem 
unveröffentlichten Vortrag »The Nature (and Dynamics) of ›The Dialogue‹« in Salzburg, 09.1.2023. 
Und weiter: »We are convinced: God is present in ›the Dialogue‹, in becoming friends with the other 
tradition.« 

15 »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes«. Eine Antwort der Deutschen Bischofskonferenz, 
195. 

16 »We can feel God’s presence in ›the‹ dialogue, in becoming friends. When we learn together, we can 
learn more about the God with whom we live in covenant. Dialogue is a sacred space where God 
is encountered.« So wiederum Cunningham in der soeben erwähnten Diskussion in Salzburg am 
09.1.2023 (FN 14 in diesem Kapitel). Ähnlich auch Gregor Maria Hoff: »Damit gewinnt aus christli
cher Sicht der jüdisch-christliche Dialog eine einzigartige Bedeutung: als ein eigener locus theolo
gicus mit einer performativen theologischen Qualität. Das unterscheidet ihn aus christlicher Sicht 
von jedem anderen Religionsdialog, weil sich dieser Dialog als Performance jener Offenbarung voll
zieht, die von Juden und Christen in den Schriften Israels grundgelegt ist.« Ders.: Performative 
Theologie, 174. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

• Wegen der Einzigartigkeit der jüdisch-christlichen Beziehungen im Zeichen einer 
Bundespartnerschaft vollzieht sich der Dialog nicht nur als interreligiöser Zwischen
raum, sondern als Erkenntnis- und Glaubensraum in between. 

Wie aber kann dieser Glaubensraum in between (erkenntnis-)theologisch erschlossen 
und zugänglich gemacht werden? Eine Möglichkeit eröffnen offizielle Dokumente von 
jüdischer und katholischer Seite, die die jüdisch-christlichen Beziehungen reflektieren 
(»Dialogdokumente«, Kapitel 5.1.2). Als Performanzen des Dialogs, das heißt als symbo
lische Ausdrucksformen des Dialogs machen sie Deutungen sichtbar und inszenieren 
Bedeutungen. Sie vermessen den Glaubensraum Dialog. Das Verfassen und Veröffentlichen 
von Dokumenten kann dementsprechend in einem erweiterten, metaphorischen17 Sinn 
als Vermessung18 im Sinne einer kulturellen Technik zur Erschließung des Glaubensraums 
Dialog erfasst werden. Die konkreten Dokumente schreiten wie in mittelalterlichen 
Itineraren oder Topografien, geistigen Landkarten gleich, den Glaubensraum Dialog ab: 
Sie bringen ihn interpretierend zur Darstellung und erschließen ihn, indem sie einem 
spezifischen Erkenntnisinteresse folgend eine Ordnung des Dialogs und seiner Orte 
und der Orte im Dialog vornehmen.19 

5.2.2 Raum-Narrative (Topoi): Erschließung des Glaubensraums Dialog 

Diese »Orte« oder Topoi, über die in Dokumenten der Glaubensraum Dialog vermes
sen und dargestellt wird, besitzen Raum-Qualität. Sie sind Raum-Narrative. Sie schaffen 
den Zwischenraum Dialog, insofern sie Verständigung herstellen. Wie? Indem sie bei al
len bleibenden Differenzen Jüd*innen und Christ*innen verbinden. Die folgende Analyse 
(Kapitel 6) begibt sich auf die Suche nach diesen Topoi und ihrer topologischen Erschlie
ßungskraft für den jüdisch-christlichen Dialog.20 Als Kriterium dafür liegt es nahe, nach 

17 Im Hintergrund dieser Metaphorisierung steht die theologische Adaption der kognitiven Me

tapherntheorie George Lakoffs und Mark Johnsons, wie sie von Benedikt Gilich erarbeitet wur
de: Gilich, Benedikt: Die Verkörperung der Theologie. Gottesrede als Metaphorologie. Stuttgart: 
Kohlhammer 2011; Lakoff, George/Johnson, Mark: Metaphors We Live By. Chicago u.a.: Univ. of 
Chicago Press 1980. Vgl. dazu auch Höftberger, Elisabeth: Die Rezeption des Zweiten Vatikani
schen Konzils im Spiegel des jüdisch-christlichen Dialogs. Eine theologisch-metaphorologische 
Analyse von Dokumenten anlässlich des 50-jährigen Jubiläums von Nostra aetate. Diplomarbeit 
Salzburg 2018. 

18 Wenn das Verfassen und Veröffentlichen von Dokumenten im Sinne einer Kulturtechnik meta

phorisch als Vermessung erfasst wird, bedeutet das nicht, dass es nicht andere Kulturtechniken 
gäbe, oder dass andere Kulturtechniken defizitär wären. Außerdem sei darauf hingewiesen, dass 
die »Kulturtechnik« Dialogdokument eine sehr katholische ist, die wiederum nicht unerheblich an 
einem Verständnis von römischem Katholizismus hängt, vgl. dazu ausführlich Hoff, Gregor Ma

ria: In Auflösung. Über die Gegenwart des römischen Katholizismus. Freiburg: Herder 2023, 38–55 
(»Zweite Blende: Römischer Katholizismus – ein Suchbild«). 

19 Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 35. Auch Canos topologische Erkenntnislehre funktioniert 
im Sinne einer (An-)Ordnung theologischer Erkenntnisorte (Kapitel 8.1.2). 

20 Vgl. dazu eine Aussage der Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz 2019, wonach der Dialog 
Ausdruck einer »in Gott begründeten Verbundenheit« ist. Deutsche Bischofskonferenz: »Gott wirkt 
weiterhin im Volk des Alten Bundes«, 197. Der Ansatz verbindender Topoi, die Verständigung zwi
schen Judentum und Christentum ermöglichen, lässt sich gut an »jüdische Dialogtheorien« ver

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog 211 

Topoi zu suchen, die eine performativ-theologische Qualität besitzen: die also den jüdisch- 
christlichen Dialog nicht nur als interkulturelle Kontaktzone produzieren, sondern als 
Glaubensraum in between, insofern sie den gemeinsamen und doch verschiedenen Be
zug auf den Gott Israels ausweisen. Die Bedingung der Möglichkeit solcher verbinden
der, gemeinsamer Topoi liegt wiederum in der Einzigartigkeit der jüdisch-christlichen Be
ziehungen, insbesondere der Heiligen Schriften Israels als geteilter Sprach- und Offen
barungsraum begründet, aber auch in der Performance des Dialogs, denn diese Topoi 
können erst im Kontakt, also im Dialog überhaupt als verbindende, geteilte erfahren und 
zugänglich gemacht werden. 

Von welchen Topoi die Rede sein kann und inwiefern sie relevant sind für den jü
disch-christlichen Dialog, verdeutlichen im Folgenden drei Beispiele.21 Sie zeigen, dass 
die These von Judentum und Christentum verbindenden, gemeinsam-geteilten Topoi 
nicht neu ist und dass sie sich nicht nur aus christlicher, sondern auch aus jüdischer 
Perspektive plausibilisieren lässt. Sie zeigen, dass die Performativität dieser Raum-Nar
rative in ihrer wechselseitigen Erschließung (Übersetzung) liegt. Und sie zeigen, dass diese 
Topoi und der Prozess ihrer wechselseitigen Erschließung im Dialog erkenntnistheologi
sche Qualität besitzen. 

(1.) Das »jüdische« Neue Testament? (Amy-Jill Levine/Daniel Boyarin) Dass das Alte Testament 
der grundlegende locus theologicus ist, welcher Judentum und Christentum verbindet und 
welcher der entscheidende Marker für die Theologizität des jüdisch-christlichen Dialogs 
ist, wurde bereits mehrfach ausgewiesen (Kapitel 2.2 und 3.4). Derzeit wird verstärkt 
auch auf das Neue Testament als Topos des Glaubensraums Dialog aufmerksam gemacht. 

mitteln, exemplarisch bei Ahrens: »Daher sucht ein theologischer Dialog aus jüdischer Perspektive 
nicht nach einer gemeinsamen Theologie, sondern nach einem besseren Verständnis der theologi
schen Konzepte des anderen.« Ahrens/Hoff: Geschwister auf einer gemeinsamen Suche, 25; bzw. 
Ahrens: Jüdische Perspektiven auf den christlich-jüdischen Dialog, 2. 

21 Ein weiteres Projekt, das im Entstehen ist, soll hier zwar nicht näher ausgeführt, aber doch er
wähnt werden: Die Encyclopedia of Jewish-Christian Relations Online (EJCR) von den Herausgeber*in
nen Walter Homolka, Rainer Kampling, Amy-Jill Levine, Christoph Markschies, Peter Schäfer und 
Martin Thurner. Auf der Homepage der Universität Potsdam heißt es dazu: »Mit dem Forschungs- 
und Publikationsprojekt Encyclopedia of Jewish-Christian Relations soll ein Überblick über die jahr
hundertlange Tradition jüdisch-christlicher Interaktion bis in die heutige Gegenwart gegeben, und 
damit ein Standardwerk der interdisziplinären Forschung im Bereich jüdisch-christlicher Bezie
hungen geschaffen werden. Geplant sind Beiträge namhafter internationaler Wissenschaftlerin

nen und Wissenschaftler, zu bis zu 200 relevanten Themen. Die Beiträge werden sich mit den 
Themen spezifisch unter dem Gesichtspunkt jüdisch-christlicher Beziehungen auseinanderset
zen, d.h. nicht jeweils einen jüdischen und einen christlichen Aspekt isoliert voneinander betrach
ten, sondern die diesbezügliche Interaktion in den Vordergrund stellen. Anlässlich einer Reihe von 
Konferenzen werden Autoren ihre Beiträge vorstellen und diskutieren. Neben der Darlegung des 
gegenwärtigen Forschungsstandes werden damit auch die Grundlagen für die Vertiefung und Er
weiterung dieser Thematik geschaffen und neue Perspektiven für die zukünftige Forschung und 
die Beziehung zwischen diesen beiden monotheistischen Religionen deren Traditionen die Kultu
ren Europas wesentlich geprägt haben, im Kontext zunehmend säkular und religiös diversifiziert 
geprägter Gesellschaften, aufgezeigt werden.« Homepage der EJCR: https://www.juedischetheol 
ogie-unipotsdam.de/de/encyclopedia-of-jewish-christian-relations (10.02.2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.juedischetheologie-unipotsdam.de/de/encyclopedia-of-jewish-christian-relations
https://www.juedischetheologie-unipotsdam.de/de/encyclopedia-of-jewish-christian-relations
https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.juedischetheologie-unipotsdam.de/de/encyclopedia-of-jewish-christian-relations
https://www.juedischetheologie-unipotsdam.de/de/encyclopedia-of-jewish-christian-relations


212 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Beachtung erfuhr beispielweise das von Amy-Jill Levine herausgegebene Jewish Anno
tated New Testament, dessen zweite Auflage 2017 erschien.22 Es ist die erste Bibelausgabe 
des Neuen Testaments, die einen vollständigen Kommentar von jüdischen Autor*innen 
aus allen Denominationen und von verschiedenen Kontinenten bereitstellt. Die Kom
mentare sind dabei nicht nur lehrreiche Erklärungen zum besseren Verständnis des jü
dischen Kontexts des Neuen Testaments.23 Vielmehrt entfalten sie im Akt des Lesens ei
ne performative Wirkung: Indem ein konsequentes Mitlaufen der jüdischen Außenper
spektive beim Lesen der neutestamentlichen Texte gewährleistet ist, werden im Lese
prozess jüdische Stimmen als den neutestamentlichen Schriften und dem Christentum 
von Beginn an inhärente Alteritätseinträge bewusst. Das Neue Testament und seine Nar
rative werden nicht mehr nur als genuin christliche Glaubensräume erlebt, sondern – 
nicht nur historisch – als geteilte Räume, deren gemeinsame Begehung nicht nur für 
Christ*innen, sondern auch für Jüd*innen ein tieferes Verständnis ihrer eigenen Glau
benstradition und der anderen ermöglicht.24 

2021 erschien das deutschsprachige Pendant Das Neue Testament – jüdisch erklärt. Lu
therübersetzung25, herausgegeben von Wolfgang Kraus, Michael Tilly und Axel Töllner. Zu
sätzlich zum Kommentar finden sich darin, ebenso wie im von Levine herausgegebenen 

22 The Jewish Annotated New Testament. New Revised Standard Version Bible Translation. Hg. v. 
Amy-Jill Levine/Marc Zvi Brettler. New York: Oxford University Press 22017, v.a. xiii-xiix. In einer 
neuen Publikation fokussieren Levine und Brettler auf die wichtigsten im Neuen Testament ver
arbeiteten alttestamentlichen Motive und Narrative und zeigen ihre vielschichtige jüdische und 
christliche Deutungstradition auf. Levine, Amy-Jill/Zvi Brettler, Marc: The Bible With and Without 
Jesus: How Jews and Christians Read the Same Stories Differently. San Francisco: HarperOne 2020. 

23 »The annotations not only display a sensitivity to what may be perceived to be Jewish interests, 
they also provide data about history, nuance of language, and connection to earlier biblical texts 
either in antiquity or today: new discoveries and new theoretical models will continue to advance 
our knowledge.« Levine, Amy-Jill: Preface to the First Edition. In: The Jewish Annotated New Tes
tament. New Revised Standard Version Bible Translation. Hg. v. Dies./Marc Zvi Brettler. New York: 
Oxford University Press 22017, xiii-xv, xv. Und weiter: »Just as we have learned much working on 
this milestone project together, the first time that Jewish scholars have annotated and written es
says on the complete New Testament, we hope and anticipate that all who read the annotations 
and essays will gain a deeper appreciation of this central religious work. We hope that non-Jew
ish readers will learn to appreciate that significant sections of the New Testament derive from the 
heart of Judaism, and that they will be able to understand these texts without importing false 
notions of the tradition of Jesus and his earliest followers. We further hope that this volume will 
make the New Testament more welcoming to Jewish readers (many of whom are unfamiliar with 
its contents), that these new readers may become better acquainted with the traditions of their 
neighbors, and that perhaps they may even experience ›holy envy‹ in the reading.« Ebd. 

24 Bereits die Rezeption der ersten Ausgabe zeigte: »It reached a wide Jewish and Christian audience, 
and in doing so, it has begun to increase both Jewish literacy of the New Testament and Christian 
awareness of the New Testament’s Jewish context«, so Levine im Vorwort zur zweiten Ausgabe. 
Dies.: Preface to the Second Edition. In: The Jewish Annotated New Testament. New Revised Stan
dard Version Bible Translation. Hg. v. Amy-Jill Levine/Marc Zvi Brettler. New York: Oxford Univer
sity Press 22017, xv-xvi, xvi. Levines grundlegende Überzeugung legt Bezüge zu Abraham J. Heschel 
nahe: »No religion contains all wisdom expressed perfectly and there is much in the New Testa
ment that we find both beautiful and meaningful.« Ebd., xv. 

25 Das Neue Testament – jüdisch erklärt. Lutherübersetzung. Hg. v. Wolfgang Kraus, Michael Tilly 
und Axel Töllner. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft 2021. Es ist die deutsche Übersetzung der 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog 213 

Neuen Testament, über fünfzig Essays zu Themen des Neuen Testaments und des jü
disch-christlichen Dialogs aus jüdischer Perspektive. Diese Essays zeigen einen Über
gang an zu einer wechselseitigen Erschließung nicht nur des Neuen Testaments als lo
cus proprius christlicher Theologie, sondern auch daraus entwickelter christlicher Glau
benslehre: »Baptism and Euchrist«, »Christology« oder »Mary in Jewish Tradition« (Ka
pitel 8.2.1.2).26 

Bei Daniel Boyarin, als einem der derzeit versiertesten Forscher zum Verhältnis von 
Judentum und Christentum in der Antike, wird dieser Übergang scharf gespielt: er ver
ortet die christlichen Evangelien nicht nur »im Kontext« des Judentums, sondern situiert 
sie vollständig innerhalb des Judentums (Kapitel 1.4.1). Daraus ergibt sich für Boyarin ein 
Paradigmenwechsel auch in der Christologie: 

»While by now almost everyone, Christian and non-Christian, is happy enough to refer 
to Jesus, the human, as a Jew, I want to go a step beyond that. I wish us to see that 
Christ too – the divine Messiah – is a Jew. Christology, or the early ideas about Christ, 
is also a Jewish discourse and not – until much later – an anti-Jewish discourse at all. 
Many Israelites at the time of Jesus were expecting a Messiah who could be divine and 
come to earth in the form of a human. Thus the basic underlying thoughts from which 
both the Trinity and the incarnation grew are there in the very world into which Jesus 
was born and in which he was first written about in the Gospels of Mark and John. […] 
Recognizing these ideas as deeply rooted in the ancient complex of Jewish religious 
ideas may not lead us Jews to accept them but should certainly help us realize that 
Christian ideas are not alien to us; they are our own offspring and sometimes, perhaps, 
among the most ancient of all Israelite-Jewish ideas.«27 

Boyarin lädt Jüd*innen dazu ein, die Jesusbewegung als das neu zu entdecken, was sie 
historisch betrachtet ist: eine von diversen Strömungen innerhalb des Judentums in der 
römischen Antike. Das bedeutet, dass die Schriften des Neuen Testaments für Jüd*innen 
zu einem Erkenntnisort werden können, der mindestens religionshistorisch und -sozio
logisch einen Beitrag für das Verständnis der Entwicklung der eigenen Glaubenstraditi
on leisten kann. 

(2.) Christliche Traktate – jüdisch »übersetzt«? (Peter Ochs/David Sandmel) Dem Anliegen eines 
jüdischen Zugangs zu und tieferen Verstehens von christlichen Theologumena widme
ten Peter Ochs und David Sandmel bereits im Jahr 2000 einen eigenen Sammelband: 

englischen Originalausgabe und enthält zusätzlich einen Schlussteil »Zur Situation in Deutsch
land und Europa«. 

26 Oliver, Isaac: Baptism and Eucharist. In: The Jewish Annotated New Testament. New Revised Stan
dard Version Bible Translation. Hg. v. Amy-Jill Levine/Marc Zvi Brettler. New York: Oxford Univer
sity Press 22017, 674–676; Rashkover, Randy: Christology. In: The Jewish Annotated New Testament. 
New Revised Standard Version Bible Translation. Hg. v. Amy-Jill Levine/Marc Zvi Brettler. New York: 
Oxford University Press 22017, 754–755; Lasker, Daniel J.: Mary in Jewish Tradition. In: The Jew
ish Annotated New Testament. New Revised Standard Version Bible Translation. Hg. v. Amy-Jill 
Levine/Marc Zvi Brettler. New York: Oxford University Press 22017, 744–746. 

27 Boyarin, Daniel: The Jewish Gospels. The Story of the Jewish Christ. New York: The New Press 2012, 
3. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Christianity in Jewish Terms28. Im Vorwort beschreiben sie geschichtlich die Prozesse vor
konziliarer wechselseitiger Übersetzungen und insbesondere deren Problematiken und 
Scheitern, die sie zur Herausgabe ihres Projektes motivierten: 

»For the past hundreds of years, when Jews have been taught about Christian belief, it 
has been primarily in non-Jewish terms. During the years of their residence in Christian 
Europe, Jews learned about Christianity only through the untranslated terms of a Chris
tianity that separated itself from its Jewish roots. Then, during the years that followed 
Emancipation, Jews learned about Christianity through the equally non-Jewish terms 
of secular European thought. This was often the most difficult kind of learning, since 
secular European thought often treated Christianity as a universal religion, as opposed 
to the particularity or ›tribalism‹ of Judaism. We belief it is time for Jews to learn about 
Christianity in Jewish terms: to rediscover the basic categories of rabbinic Judaism and 
to hear what the basic categories of Christian belief sound like when they are taught in 
terms of this rabbinic Judaism. To hear Christianity in our terms is truly to understand 
it, perhaps for the first time.«29 

Jedes Kapitel in Christianity in Jewish Terms ist deshalb einem »key theological concept 
in Judaism and Christianity«30 gewidmet, dessen Betrachtung jeweils einem methodi
schen Dreischritt folgt. In dialogisch-responsiver Anordnung gewährleistet dieser eine 
schriftliche Formalisierung reziproker Übersetzungshandlungen: Ein*e jüdische*r Ak
teur*in bespricht ein zentrales Gebiet der Glaubenslehre (z.B. »God«) auf Grundlage der 
jüdischen Tradition und eröffnet darin zugleich Wege für ein Verständnis und eine Re
formulierungsoption für eine vergleichbare christliche Glaubensvorstellung. In einem 
zweiten Essay zeigt ein*e weitere*r jüdische*r Denker*in aus seiner*ihrer Perspektive 
weitere Verstehensmöglichkeiten dieses theologischen Konzepts in beiden Traditionen 
auf. In einem dritten Essay antwortet ein*e christliche*r Theolog*in auf den ersten Essay 
und beantwortet dabei insbesondere folgende Fragen: »Do I recognize my Christianity 
in what has been written? What is the significance of Judaism for my understanding of 
Christianity?«31 

Christianity in Jewish Terms ist ein Beispiel für eine wissenschaftliche Umsetzung eines 
Verständnisses von Dialog als Übersetzungsraum: Über die wechselseitigen Perspekti
venübernahmen ergründen die Autor*innen die Raum-Qualität theologischer Topoi für 
einen dialogischen Glaubensraum in between. 

28 Dieser Band wurde als Begleitband zu Dabru emet (Kapitel 6.2.1) veröffentlicht: Ochs, Peter/ 
Sandmel, David u.a. (Hg.): Christian Theology in Jewish Terms. Boulder u.a.: Westview Press 2000. 
Für eine Einführung in dieses Projekt s. Sandmel, David/Ochs, Peter: Christianity in Jewish Terms. 
A Project to Redefine the Relationship. In: CrossCurrents 50 (2001) 4, 448–457. 

29 Ochs, Peter/Sandmel, David: Preface. In: Dies.u.a. (Hg.): Christian Theology in Jewish Terms. Boul
der u.a.: Westview Press 2000, 1–4, 2. 

30 Ebd. 
31 Ochs/Sandmel: Preface, 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog 215 

(3.) Mutualität (Philipp A. Cunningham) Mit seinen 2022 erschienenen »Maxims for Mutuali
ty«32 oder Leitsätzen für Gegenseitigkeit und Wechselbezüglichkeit legt Philipp A. Cun
ningham christliche Theologie auf eine ständige Bezugnahme auf jüdische Außenper
spektiven fest: Sie kann ihre Traktate nur unter Berücksichtigung der Perspektive jü
discher Anderer entwickeln und muss gegebenenfalls mit korrigierenden Einsprüchen 
rechnen. Für Cunningham und die von ihm geprägte theology of shalom33 ist diese Mu
tualität ein erkenntnistheoretisches Prinzip, eine »Maxime«, die theologische Erkennt
nis und theologische Wissensformen über eine Theologie des jüdisch-katholischen Dia
logs hinaus in Zukunft axiomatisch anleiten soll und muss. Die Verhältnisbestimmun
gen von christlicher wie auch von jüdischer Seite zum jeweiligen Gegenüber waren vor 
NA bestimmt von oppositionalem Denken, das heißt einer Bestimmung des Verhältnisses 
in gegensätzlichen und sich ausschließenden Kategorien. Fortschritte im Dialog zeigen 
sich für Cunningham vor allem dort, wo es gelingt, diese binären Codes zu überwinden 
und stattdessen Verbindendes wieder zu entdecken, ohne dabei bleibende Differenzen 
auszublenden: »The point here is that theological progress concerning Christian-Jewish 
relations often depends on overcoming binary habits of thinking that both Christian and Jews 
have inherited from our long history of opposition. Thinking in terms of mutuality is there
fore one of the foundations of a theology of shalom.«34 

Die Performance des Dialogs zeige zunehmend die Unzulänglichkeit, Unrechtmä
ßigkeit und das Fehlerhafte solchen Denkens auf, so Cunningham: 

»Such binary thinking, which basically casts Jews and Christians in the role of either 
winners or losers, seems increasingly self-serving as the new relationship between 
Jews and Christians deepens and both come to greater appreciation of the reflection 
of the Holy One in each other. As friendship between Christians and Jews grows, this 

32 Cunningham: Maxims for Mutuality. Zur Einordnung vgl. auch die vier Modelle, die Paul F. Knit
ter unterscheidet, vor allem das dritte, das Modell der Mutualität: (1.) replacement model (»only 
one true religion«); (2.) fulfillment model (hierzu ordnet Knitter beispielsweise die Religionstheo
logie des II. Vatikanums ein oder Karl Rahners Lehre vom »anonymen Christsein« (Rahner, Karl: 
Die anonymen Christen. In: Schriften zur Theologie VI. Zürich: Benziger 1965, 545–554) oder aber 
auch Jacques Dupuis); (3.) mutuality model Dieses Modell ist nicht »pluralistisch«, sondern »mutu

al«, also gegenseitig im Sinne einer Bereitschaft zum interreligiösen Dialog als einer bewussten 
Beziehungsgestaltung, die gegenseitige Anerkennung voraussetzt; (4.) acceptance model, das dif
ferenztheologische Entwürfe umfasst, worunter er vor allem komparative theologische Entwürfe 
einordnet. Vgl. dazu Knitter, Paul F.: Introducing Theologies of Religions. Maryknoll, N.Y.: Orbis 
Books 2002. 

33 Vgl. dazu Cunningham: Seeking Shalom; oder Cunningham: Emerging Principles of a Theology 
of Shalom, bspw. ebd. 282: »In published writings, I have referred to this emerging post-Shoah 
theological tradition as a ›theology of shalom.‹ Shalom does not mean simply ›peace.‹ It is also ›a 
process of living in wholesome relationship with others, ideally where partners and participants 
trust each other, act with integrity and are dedicated to the common good rather than threaten
ing each other.‹ Shalom thus seems an extremely appropriate term to apply to recent Christian ef
forts to develop theologies of ›right relationship‹ with the Jewish people and ›wholeness‹ in terms 
of the church’s own self-understanding«. Cunningham verweist auf Klassen, William: Peace. In: 
A Dictionary of Jewish-Christian Relations. Hg. v. Edward Kessler und Neil Wenborn. Cambridge: 
Cambridge University Press 2005, 338. 

34 Cunningham: Emerging Principles of a Theology of Shalom, 298. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

tendentiousness seems more and more incompatible with the gracious, covenanting 
God of Israel and the church.«35 

Dialogdokumente können vor diesem Hintergrund auch als Moment eines erkenntnis
theologischen Transformationsprozesses gelesen werden, als Ringen um die Überwin
dung dieses »theological ›default programe‹«36 und einer Implementierung einer theology of 
shalom. Die in den Dokumenten verzeichneten verbindenden Topoi können Ressourcen 
für Mutualität bereitstellen.37 

5.2.3 Be-Gehen des Glaubensraums Dialog als analytisches Instrumentarium 

Die in Kapitel 6 folgende Analyse versteht also das Verfassen und Veröffentlichen von 
offiziellen Dokumenten als kulturelle Technik, um das jüdisch-christliche Beziehungs
geschehen zu beschreiben, zu reflektieren und zu interpretieren: als Vermessungen 
des Zwischenraums Dialog (Kapitel 5.2.1). Die konkreten, für die Analyse ausgewählten 
Dokumenten vermessen jeweils unterschiedlich gleich einer geistigen Landkarte (Topo
grafie) die Dialoglandschaft und stellen sie unter einem je spezifischen, thematischen 
Zugriff dar (unhintergehbares Interpretationsmoment der Dokumente; Kapitel 5.1.2). 
Entsprechend dieses topologisch-performativ perspektivierten Verständnisses von Dia
logdokumenten ist die Analyse der Dokumente wie ein Begehen, wie eine Wanderung 
durch den Glaubensraum Dialog angelegt, die den Logiken der verzeichneten Topoi 
(Kapitel 5.2.2) wie entlang einer Landkarte folgt.38 Dabei werden sich Fragen stellen wie: 

• Welches sind die zeitgeschichtlichen Entstehungsbedingungen eines Dokuments? 
Auf welche argumentations- und darstellungsleitende Intention kann daraus ge
schlossen werden (bspw. für TDW »Topografie der Überschreitung«)? 

• Über welche Topoi wird der Zwischenraum Dialog vermessen und beschrieben 
(bspw. in NA »Mysterium«)?39 Welche symbolische Dimension und Bedeutung wird 
diesen Topoi zugeschrieben? 

35 Ebd. 
36 Ebd. 
37 Für Christ*innen bedeutet das vor allem »coming to honor the inherent value of Jewish covenantal 

life and thus impair their ability to be fully open to learning from Jew’s experiences of God.« Ebd. 
Für Cunningham wird das vor allem zu einer signifikanten Modifikation der Rede von Verheißung 
und Erfüllung im Zeichen der Mutualität führen müssen. Ebd. 300. Vgl. Kapitel 7. 

38 Vgl. dazu de Certeaus Ausführungen zur raumschaffenden und epistemischen Bedeutung des Ge
hens (im Gehen entstehen Räume): Certeau: Kunst des Handelns, 200f. Vgl. dazu auch Hoff: Per
formative Theologie, 35; Gruber: Maps and Tours, 59f. 

39 Die in Kapitel 6 aufgeführten Topoi und ihre Analyse erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit, 
sondern versteht sich als exemplarische und anregende Perspektive für das Finden und Bespre
chen weiterer Topoi. Zu bedenken ist auch: Die Topoi scheinen in der Regel nicht isoliert in nur 
einem Dokument auf, sondern werden in mehreren Dokumenten verzeichnet (vgl. den Gedanken 
zu einer sich vollziehenden »Traditionsbildung« des jüdisch-katholischen Dialogs, vgl. Einleitung 
dieser Studie). Die Dialogdokumente und die analysierten Topoi können auch als Elemente und 
Narrative einer solchen Traditionsbildung verstanden werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Vermessungen des Glaubensraums Dialog 217 

• Wie und welches Wissen über den Dialog wird durch Auswahl und (An-)Ordnungen 
der Topoi aktiviert und produziert? 

• Inwiefern besitzen diese Topoi als gemeinsame, verbindende, wechselseitig er
schließbare Raum-Narrative raumerschließende Qualität? Worin liegt ihre erkennt
nistheologische Relevanz? 

• Inwiefern werden diese Topoi, mutuale Erschließungspraktiken sowie die Perfor
mance und Theologizität des Dialogs zum Thema gemacht, selbstreflexiv bewertet 
und anerkannt? 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476727-009 - am 14.02.2026, 06:42:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

