KAPITEL 3
DiE SULEYMAN-GEMEINSCHAFT
VON AUSSEN GESEHEN

3.1 Religiose Sprachlosigkeit in der Tiirkei

Bis etwa 19406, bis die Republikanische Volkspartei (CHP) ein Mehrpartei-
ensystem und einen neuen Entwurf fiir die Verfassung ausgearbeitet hatte,
wurde jeder Versuch tiirkischer Biirger, sich gemifl ihrem eigenen Be-
kenntnis religids zu betitigen, vom Staat unterdriickt. Die vorsichtige Off-
nung der 1950er Jahre wurde bereits wieder 1960 vom Militir beim Putsch
gegen Menderes riickgingig gemacht, obwohl es danach zu einem zweiten
Demokratisierungsversuch unter Duldung des Militirs kam." Gotthardt
Jaschke wertete fiir den Zeitraum von 1942 bis 1961 tiirkische Regierungs-
debatten und offizielle Erklirungen zur religiosen Lage aus. Zusammen
mit den Zeitungs- und Kommissionsberichten, die von Protesten und
Spannungen in der Bevilkerung berichten, versammelt sein »Geschichts-
kalender« somit die Probleme, die die unnachgiebige Religionspolitik die-
ser Jahre mit sich brachte.? 1950 wurde zwar nach der ersten Offnung
zur Demokratie das Prisidium fiir Religiose Angelegenheiten (Diyanet
Isleri Baskanligi, kurz: Diyanet) eingerichtet, aber es existierte keine religise
Infrastruktur und Expertise. Denn die alte Elite der religiésen Gelehrten
war entlassen und die arabische Schrift verboten worden. 20.000 Dérfer
und 300 Kreisstidte hatten 1959 noch keine Moschee. Dies war eine direk-
te Folge der Zerschlagung der Ordenshiuser, bei der nicht selten die Ge-
betsriume zerstort worden waren. Es gab zu wenig Prediger und sogar zu
wenig Geistliche, die die Rituale der »Lebenswenden«, wie Begribnisse,
Hochzeiten und Beschneidungen, hitten durchfithren kénnen. Eine Leh-
rerausbildung fiir den Religionsunterricht wurde erst 1959 eingerichtet.
Bis zu diesem Zeitpunkt hatte man ernsthaft behauptet, »das Volk sei fiir
die religiése Unterrichtung noch nicht reif genug. (1956)«

Jedes Festhalten an der traditionellen religiosen Form wurde als »reak-
tionir« und damit als potenziell gefihrlich eingestuft. In den Augen der re-
publikanischen Einheitspartei sei Religion als »riickstindig« und als »Opi-

1 Jung und Piccoli 2001.
2 Das Folgende beruht auf Jischke 1955 und 1965; cf. Ziircher 1993, S. 231-53:
»A troubled democracy«.

81

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

um fiir das Volk« zu werten (1943). Es sei zudem »gefihrlich«, Religion
»ohne Aufsicht zu lassen (1947)«. Man diskutierte, ob Arabisch als Fremd-
sprache tiberhaupt fiir das theologische Studium zugelassen werden kén-
ne, und die Erklirung eines Nakshibendi-Scheichs: »Wir furchten uns
nicht vor der alten Schrift«, reichte bereits aus, um ihn zu verhaften (1951).
Verhaftet wurden auch solche Prediger, die beim Begribnisritual die Predi-
germiitze aufgesetzt hatten, oder aber Gebetsgruppen, die zu Hause bei
der Durchfithrung des Dikr iiberrascht wurden. Zur Verteidigung ihrer
Mafnahmen erklirte die Volkskammer: »Die Bildung selbststindiger reli-
gioser Gemeinden wiirde die Einheit zerstéren (1952)« oder: »Niemand
wiinscht die Riickkehr zum Khalifat und zur Sheriat. (1953)« Schliefllich
erklirte der tiirkische Staat sich vor der UNO als sdkular, modern und auf-
geklart: »Die Tiirken sind an eine von Fabeln freie Religion gebunden. Seit
1950 wurden 15.000 Moscheen gebaut. (1957)«

Die Republik hatte die alten religisen Strukturen zwar zerschlagen, tat
sich aber schwer damit, neue zu etablieren, sodass es lange ein Vakuum
gab. Angesichts der Zerstérung der religiésen Infrastruktur durch die Re-
publik und wegen des Ressentiments gegen Religion fehlte es dem neu
eingerichteten, staatlichen Prisidium fiir Religionsangelegenheiten aufler-
dem an Glaubwiirdigkeit. Eine offizielle Konfliktebene gab es nicht, der
Protest driickte sich eher in verhaltenen Forderungen nach Religionsunter-
richt aus, nach dem Gebrauch des Arabischen im Gebetsruf und nach der
Weiterfiihrung privater Gebetskreise. Die offizielle staatliche Politik sperrte
sich strikt gegen jede Form der Religionsfreiheit und der religiésen Diffe-
renzierung, indem sie religiése Eigeninitiativen als »reaktionir« (Miiuteci)
und als potenziell staatsfeindlich abstempelte und mit Gefingnisstrafen
ahndete. Trotzdem musste man feststellen, dass die Frauen in den Dérfern
und Kreisstidten weiterhin das Kopftuch trugen. Und obwohl zu offiziellen
»Kampfwochen gegen den Schleier (1959)« aufgerufen wurde, wagte es
doch niemand, das Kopftuch endgiiltig zu verbieten. 1960 gab es sogar den
halbherzigen Versuch, den Schleier als a-religioses Kleidungsstiick zu be-
werten (»Der Frauenschleier ist byzantinisch, nicht islamisch«). Aber der
Versuch tiuschte nicht dartiber hinweg, dass der Schleier vor allem religiés
begriindete Treue zur traditionellen Geschlechterordnung signalisierte.

Gegen diesen zeitgeschichtlichen Hintergrund ist auch die Eintragung
iiber die Siileymancilik, die Schiiler des Lehrers Stileyman Hilmi Tunahan,
in der turkischen Meydan-Larousse Ansiklopedi zu bewerten. Im Vergleich
zu den offentlichen Protesten der Schiiler des Said Nursi, den kimpferi-
schen Ansprachen mancher Nakshibendi-Scheichs, den augenfilligen —
weil lauten — Gebetsritualen der Kadiri, waren die Schiiler bis dahin kaum

82

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

in Erscheinung getreten. Siileyman selbst hatte 1939 und 1944, der uner-
laubten Religionsunterweisung verdichtigt, drei bzw. acht Tage im Ge-
fingnis verbringen miissen und noch ein weiteres Mal, als er 1956 beim
Ausbruch des algerischen Freiheitskampfes »fiir unsere moslemischen
Briider« ein Bittgebet (Dua) aussprach.? 1957 wurde Anklage gegen ihn
erhoben, er habe sich in einer Moschee in Bursa zum Mehdi ausgerufen,*
und im Eilverfahren wurde er zum Tode verurteilt. Aber dann erwies sich,
dass er lediglich iiber dessen Darstellung im Koran gepredigt hatte und
dass die Berichterstattung iiber diese Predigt offensichtlich verfilscht wor-
den war, um ihn zu verleumden.’ Nach 59 Tagen Gefingnis erhielt Sii-
leyman daraufhin vor Gericht seinen Freispruch.® Das Ausmaf und die
Alltiglichkeit der Verdichtigungen dieser Art werden von Jischke bestitigt.
Sein »Historischer Kalender« berichtet regelmifig tiber Festnahmen und
Verurteilungen von Anhingern des Said Nursi oder von Ordensmitglie-
dern der Ticani, Nakshibendi und Kadiri. Stileyman und seine Schiiler
werden in diesen Aufzihlungen kein einziges Mal erwihnt, ein Zeichen
dafiir, dass sie als Gruppe in den Augen der Hiiter der Republik nicht auf-
fillig erscheinen.

Die Larousse-Eintragung stellt die Siileyman-Gemeinschaft dennoch
als staatsfeindlich dar. Die staatliche Weigerung, religicse Freiheit anzuer-
kennen und religiése Binnendifferenzierung zuzulassen, zwang staatliche
Vertreter dazu, jede nicht vom Staat kontrollierte religiose Regung als poli-
tischen Akt zu bewerten. In der Treue zur koranischen Lebensfithrung, die
die Silleyman-Gemeinschaft sich selbst auferlegte, erblickte die Republik
kein Recht auf die private Lebenssphire, sondern ausschlieRlich eine anti-
republikanische Haltung, die frither oder spiter zur politischen Unterwan-
derung fithren wiirde:

3 Genc Akademi 1995, S. 20 (s. Quellen 2).

4 Mehdi = Der den richtigen (Wahrheits-)Weg geht. Alaettin 1930, S. 705. Der
Mehdi wird im Koran als zukiinftiger Retter der Welt dargestellt, der kommen
wird, um die Erde von Siinde zu befreien. Sein Kommen wird eingeleitet durch
die Ankiindigung des Jiingsten Gerichts. In den Augen der Tiirkischen Repu-
blik enthielt diese Geschichtserwartung bereits ein revolutionires Programm,
weil sie unldslich mit Fragen tiber die »richtige« (koranische) Lebensfithrung
verbunden war.

Cf. Abdullah 1981, S. 96.

6 Genc Akademi 1995, S. 20 (Chronologie).

v

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

»Fiir diesen Orden ist der Koran die Quelle aller Wahrheit. Ein Mensch soll in jeder
seiner Handlungen dem koranischen Gesetz und dem sunnitischen Glauben ver-
bunden bleiben. Aufler dem Koran erkennen die Siileymanci nicht ein einziges Ge-
setz oder eine Regel an. Die Regierung, die Justiz und alle staatlichen Institutionen
sollten sich der koranischen Rechtsprechung unterordnen, Frauen sollten nichts le-
sen aufler Koran. Entsprechend der Sheriat-Regel lehnen sie auch die standesamtli-
che EheschlieBung, die neuen Buchstaben sowie den Hut ab. Mit dem Ziel einen
Sheriat-Staat zu errichten, fanden die Siileymanci in den 5oer Jahren unter den Bin-
nenmigranten aus Anatolien, noch mehr aber unter den Balkanmigranten Verbrei-
tung.«’

In diesem Text findet sich die Sicht des tlirkischen Staates iiber die Siiley-
man-Gemeinschaft wieder. Die Eintragung wurde einem offiziellen staatli-
chen Gutachten entnommen, das das Prisidium fiir Religionsangelegen-
heiten erstellt hatte. Die Siileyman-Gemeinschaft wird darin abschliefend
der Hiresie bezichtigt. Es ist eine klassische laizistische Position, die das
Grundrecht der Religionsaustibung nicht anerkennt, sondern auf dem Ge-
danken beruht, der Staat habe die Religion zu kontrollieren. Religiositit als
private Lebensfithrung unterliegt demzufolge der staatlichen politischen
Kontrolle und wird entsprechend bewertet. Die koranische Lebensweise,
der die Suileyman-Gemeinschaft treu bleibt, lie} sich auf diese Weise als
eine politische Position definieren. Der Wunsch der Gliubigen, sich im
privaten Leben dem géttlichen Gesetz zu unterwerfen, wurde als eine Be-
drohung der Regierung und ihrer Organe und somit als eine staatsfeindli-
che Handlung aufgefasst. Die Bevorzugung der religiésen EheschlieRung
oder die Beibehaltung der arabischen Schrift im religiésen Unterricht sind
aus der heutigen Perspektive als Entscheidungen zu werten, die in die Pri-
vatsphire des Biirgers fallen. Aber in der Tiirkei der 1960er Jahren wurde
bereits die Weigerung, einen Hut aufzusetzen, als subversiver Akt einge-
stuft, der den Staat provozierte.

Auch die Tatsache, dass Frauen selbst den Koran zur Hand nahmen,
ein Sachverhalt, der, wie im zweiten Kapitel dargelegt, als eine Besonder-
heit fiir die islamische Welt gewertet werden kann, wurde gegen die Sii-
leyman-Gemeinschaft ausgelegt. Die Vertreter des Staates konnten sich
offensichtlich nicht vorstellen, dass diese Frauen aus freien Stiicken die
Lektlire wihlten. Die Summe der externen Beobachtungen (Hut, Ehe-

7 Meydan Larousse Bd. 11 (1969), S. 643; s. Yilmaz 1977, S. 27, und Kommen-
tar S. 14-7; cf. Akgiindiiz 1997a, S. 91.

84

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

schlieRung, koranische Lebensfithrung, koranlesende Frauen) nihrte den
Verdacht, die Gemeinschaft wolle die Revolution anzetteln und einen isla-
mischen Staat errichten. Dass die Anhinger sich tiberwiegend aus Fliicht-
lingen und Binnenmigranten zusammensetzten, dass es also Entwurzelte
waren, die mit ihren biuerlichen Gewohnheiten — und zweifellos auch mit
ihrer Armut — das fragile Gleichgewicht der Republik im Frage stellten,
lief} den Verdacht sofort zur Gewissheit werden.

Der Kampf gegen den privaten und mediatorischen Umgang mit Reli-
gion, das wird abschliefend aus diesem kleinen Text ersichtlich, bezieht
sich auf die Symbole in der Offentlichkeit. Thre Schauplitze lagen indes
allesamt in der privaten Lebenssphire. Mit der laizistischen Definition des
religiosen Bereichs als eine exklusiv staatliche Aufgabe verlagerte die Tiirki-
sche Republik die Grenze zwischen offentlich und privat auf eine Weise,
die fiir die religiose Praxis folgenreich war: Das Grundrecht des religiésen
Bekenntnisses wurde nicht anerkannt. Damit geriet die freie Religionsaus-
tbung in Diskredit. Jede private »Hilfestellung« bei der Gottessuche, jede
selbst formulierte Organisationsform konnte damit bereits von vorne he-
rein als politische Betitigung verboten werden. Gegen Verweigerer wiede-
rum hatte die neue Republik sich mit Gesetzen gewappnet. Diese erlaubten
es dem Staat, gegen jeden, der an der alten Religionsausiibung festhielt,
mit allen Mitteln vorzugehen, indem er ihn als politischen Gegner definier-
te. Damit war der Weg frei, religiose Selbstbetitigung als politischen Wi-
derstand zu bekidmpfen. Der laizistische Staat stiftete auf diese Weise ein
begriffliches Durcheinander, dessen Folgen auch nach der Installierung
des Mehrparteiensystems weiterwirken und insbesondere in der politi-
schen Sprache bis heute spiirbar sind.

Die franzosischen Forscher Bennigsen und Lemercier-Quelquejay, die
jahrelang die religiése Lage der Nakshibendi in der UdSSR anhand von Be-
richten kommunistischer Kommissare auswerteten, schreiben 1990, dass
ihnen diese Arbeit oft vorgekommen sei, als ob sie die spirituelle Erfah-
rung eines Mystikers, eines Johannes vom Kreuz etwa, mit Hilfe antikleri-
kaler Pamphlete zu beurteilen versucht hitten.® Den sowjetischen Exper-
ten, so diese beide Forscher, war das spirituelle Leben einer mystischen
Organisation fremd, und sie vermochten nur den dufleren Aspekt (Zahir)
eines Mystikers zu beschreiben. Die innerliche Struktur (Batin) entging
ihnen jedoch. Die russischen Berichte erweckten daher den Eindruck, »als
ob man Taubstumme darum gebeten hitte, eine Oper zu beschreiben«.

8 Bennigsen und Lemercier-Quelquejay 1990, S. 446.

85

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Das Bild, das die franzdsischen Wissenschaftler entwerfen, lisst sich
auf die Sichtweise und Sprache der republikanischen Tiirkei und ihrer Ver-
treter iibertragen. Seit der Griindung der Republik, seit der Institutionali-
sierung von Idealen, mit deren Hilfe man sich der westlichen Welt anzu-
gleichen versuchte, seit den vielen Siuberungen der tiirkischen Sprache
von arabischen und persischen Fremdwortern herrschte im republikani-
schen Lager Sprachlosigkeit in allen Dingen, die die eigene Vergangenheit
in Erinnerung rufen konnten. Man musste jeder religiésen Bildersprache
wohl mit Unverstindnis begegnen, um sie anschliefend auch missver-
stindlich darzustellen. Diese Sprachlosigkeit galt auch fiir Wissenschaftler.
Das Fehlen eines sprachlichen Instrumentariums, das religiése Kommuni-
kation von anderer Kommunikation zu unterscheiden und in ihrer Eigen-
art zu beschreiben vermag, hat bewirkt, dass tiirkische Wissenschaftler, die
sich als laizistisch, modern und aufgeklirt verstehen, bis heute nicht in der
Lage sind, die religiose Binnenkommunikation von der Auenkommuni-
kation zu trennen und ein religiéses Phinomen, wie es die Siilleyman-Ge-
meinschaft darstellt, zu analysieren.

3.2 Der blinde Fleck

Um die Folgen dieser Situation darzustellen, mochte ich als Beispiel den
Beitrag des tiirkischstimmigen Ethnologen Altan Gokalp zur Sileyman-
Gemeinschaft heranziehen, der in dem Standardwerk von Gaboriau und
Popovic tiber den Nakshibendi-Orden erschienen ist. Der Text fokussiert
auf die Organisation in Deutschland, den »Verband der Islamischen Kultur-
zentren, kehrt aber immer wieder zu den innertiirkischen Richtungskim-
pfen der 1970er und 8oer Jahre zuriick. Bedeutend fiir diesen Kontext ist
es, dass Gokalp gleich zu Beginn seinem Gegenstand, der Siilleyman-Ge-
meinschaft, die religiése Glaubwiirdigkeit abspricht. Bei der Lektiire seines
Textes wird zunehmend deutlich, dass er die Gemeinschaft statt in einem
religidsen, in einem politischen Deutungskontext behandelt, was seine phi-
lologische und religionshistorische Diskussion fragwiirdig macht.

Der Titel seines Beitrags lautet: »Lieber die Friichte des Baumes als
seine Wurzel«.® Gokalp zufolge deutet das Wort Tarikat (Orden) und sei-
ne Aufteilung in Kol (Aste) und Sube (Filiale) im heutigen tiirkischen

9 Les fruits de l'arbre plutét que ses racines: Le Suleymanisme, Gokalp 1990, S.

42135.

86

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

Wortgebrauch lediglich auf eine »kongregative Strukturierung religiésen
Aktionismus ohne primire Riickkopplung an eine Doktrin, ohne Grade der
Inklusion oder auch nur eine organisatorische Abhingigkeit« (S. 421).
Auch dessen Derivate beschreiben, Gokalp zufolge, lediglich einen Prozess
der politischen Unterwanderung. Tarikatci iibersetzt er mit »(politisches)
Mitglied« und Tarikatcilik mit »Basis fiir militante Politik« und »Strategie
einer (subversiven) Bewegung«. Die Siileymanci, so Gokalp, bilden ein gu-
tes Beispiel fiir diese Bedeutungsverschiebung, denn ihr Anspruch, von
dem Nakshibendi-Orden abzustammen, diene ihnen lediglich als politische
Strategie. Die Nakshibendi-»Doktrin« hitten sie nicht itbernommen, {iber
eine autorisierte Nachfolge verfiigten sie nicht. Thre religiose Zugehorig-
keit, soweit sie diese nachzuweisen in der Lage seien, sei daher »fragil« (S.
422).

Der Autor stiitzt sich hier auf die negative Wendung, die das arabische
Wort fiir Orden, Tariga, im Osmanischen erhielt, weil das Wort sich in die-
ser Sprache mit »diister, gemein, unwissend« (Tarik) iiberschnitt.”® 1930
setzt das erste republikanische Worterbuch Tarik(at) zusitzlich mit Mez-
hep (Glaubensrichtungen) und Mezlek (Konfession) gleich. Damit stand der
Ordensbegriff vollends in einem negativen Kontext: Orden waren nicht nur
duister, sondern beschiftigten sich auch mit unerlaubten Spaltungen in re-
ligiésen Dingen. Dies wiederum bedeutete einen Verstof gegen die neuen
staatlichen Richtlinien.” Ein bereits negativ konnotierter Begriff, Tarikat,
ersetzte hinfort das geldufige Wort fiir Sufismus, Tasawwuf, und wurde der
Hiresie gleichgestellt. Gokalps Gebrauch und Auslegung dieser Termini
ist also einer historisch vergleichsweise jungen Entwicklung geschuldet
und verdeckt andere Konnotationen. Seine eigene politische Deutung der
Begriffe als Beweis dafiir zu nehmen, dass die Triger dieser Termini damit
identisch seien, fiihrt die Argumentation im Kreis herum.

Die Beweise fiir seine Ausgangsthese findet Gokalp in der Hagiogra-
phie Siileymans, dem er vorwirft, nur duerliche Kenntnisse (Zahir) ge-
sammelt, aber keine Spuren des inneren Erlebens (Batin) hinterlassen zu

10  Redhouse 1890, S. 475-6.

11 Redhouse 1890, S. 475-6; Alaettin 1930, S. 1079. Steuerwald iibersetzt 1972
Tarikat wieder mit »religioser Orden, Ménchsorden, Derwischorden« und Ta-
rikatcilik mit »Angehoriger eines Derwisch- bzw. christlichen Monchordens«
ein Hinweis darauf, dass neben der offiziellen republikanischen Deutung des
Wortes in Teilen der Bevolkerung dessen urspriingliche religiése Konnotation
erhalten blieb (S. 899).

87

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

haben. Die Beweislage ist in den Augen des Autors eindeutig: Stileyman
habe kein einziges geistiges Werk hinterlassen, seine Arbeit erschopfe sich
offenbar in der minutiésen Organisation und Betreuung von Korankursen.
Gokalp nimmt hier gewissermaflen eine Entlarvung vor, im Sinne von:
»Die haben gar nicht, was sie behaupten zu haben«. Religionswissenschaft-
lich ist eine solche Entlarvung unbrauchbar, stattdessen ist sie Teil einer
politischen Deutung, nimlich der politischen Unterwanderung. Es verlieh
dem Autor das Recht, ohne dies weiter begriinden zu miissen, von einer
religiésen zu einer politischen Kulisse zu wechseln und damit die VIKZ-
Organisation verzerrt darzustellen. In der religiosen Bildersprache, mit de-
ren Hilfe (géttliche) Inspiration ausgedriickt wird, erblickt er die Essenz
der Unterwanderung: »Die Friichte des Baums, wiirden Sie sie in den
Asten oder in den Wurzeln suchen?« lautete eine Frage, die ihm wihrend
seines Besuches in der Verwaltung des Verbandes in Koln gestellt wurde.
Gokalp versteht diese Frage folgendermafen: Wer die »Friichte« bevor-
zugt, arbeitet an der Formation und Vervielfiltigung der Strukturen und
vernachlissigt seine »Wurzeln, die Lehraspekte und das historische Erbe
der religiésen Tradition (S. 428).

Es war Gokalp offenbar entgangen, dass sein Gegentiber, um seine or-
ganische Einheit zum Ausdruck zu bringen, sich einer Bildersprache be-
diente, die als klassisch gelten darf. Das Bild vom Baum, seinen Wurzeln
und seinen Friichten wird bereits in antiken vorderorientalischen Texten
verwendet, um die Zusammengehorigkeit mit den Toten zu unterstrei-
chen,” und im Alten Testament iibernommen. In Anlehnung daran ver-
wendete die Kirche seit 2000 Jahren die Metapher, einen »Koérper« zu bil-
den, dessen »Haupt« Christus sei. Seit dem 19. Jahrhundert wurden sozia-
le Zusammenhinge unter Bezugnahme auf die Baum-Methaper organolo-
gisch dargestellt, insbesondere in der Soziologie bei Spencer und Durk-
heim.” Diese vielverwendete Metapher nun als Beweis fiir Tarnung auf-
fassen zu wollen, beruht, gelinde gesagt, auf Uberinterpretation.

Andere religiose Termini, an denen sich der Autor st63t, sind u.a. Su-
leymans Willenskraft (Irade), den religiésen Stoff zu meistern, oder auch
Seractiddins »Kraft-durch-Gebet« (Keramet), mit der er dem Gefingnis
»entkommt« (s. Kap. 2). Weil der Autor die religiése Sprache politisch be-
handelt, kann er auch per se sein Material, die Hagiographie, nicht verste-
hen. Hagiographien, wie auch Mirchen oder Mythen, besitzen eine ei-

12 Jonker 1995, S. 194-97.
13 Bockenférde 1978, S. 519-622.

88

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

gene, dem Genre innewohnende Logik. Sie machen von Erzihltechniken
Gebrauch, die selbstverstindlich symbolisch sind. Aus den hagiographi-
schen Texten, die hier in den ersten beiden Kapiteln herangezogen wur-
den, sprach die Bereitschaft, die Welt als Transzendenz oder, wie Max
Weber es formuliert hat, als »verzaubert« wahrzunehmen. Aber der Autor
bietet den Lesern keinen Einblick in die religiése Welt seines Forschungs-
gegenstandes. Er verspottet stattdessen dessen Religiositit.

Der Ton des Beitrags ist mokierend, das Objekt des Studiums von An-
fang an desavouiert: Der Autor weif} die Lacher auf seiner Seite und befin-
det sich immer im heimlichen Einvernehmen mit seiner Leserschaft.
Nachdem er einmal die »Entzauberung der Welt« am Objekt vollzogen hat,
bleibt er den wissenschaftlichen Beweis schuldig. Es ist nur noch zu besti-
tigen, was bereits Gewissheit fiir ihn ist. Gokalp: »Diejenigen, die in dem
neuen Sheriat-Staat keinem Orden angehéren, sollen >wie Zwiebeln zer-
hackt werdens, versprechen die Epigonen Siileymans« (S. 428). Dieses Zi-
tat stammt indes nicht, wie zuvor im Text behauptet, »aus einer Koran-
kursanleitung der Siilleymanisten in der BRD«. Bei niherem Hinsehen ist
es der tiirkischen Tageszeitung Milliyet entnommen, die sich in demselben
Artikel dartiber empért, dass »die Religiosen« Atatiirk einen »Unglaubi-
gen« (Kafir) genannt hitten.

Auch die Typisierungen, mit denen Gokalp abschliefend die Laien-
gemeinschaft zu charakterisieren versucht, miissen einen Augenblick ni-
her betrachtet werden. Es sind zweierlei: Erstens sei diese Organisation
»millenaristisch« und arbeite daran, eine »Apocalypse Now« herbeizufiih-
ren (S. 426). Zweitens seien ihre Anhinger »Nazi-Kollaborateure«, die
auch heute noch »dem Solidarititsfeld mit Uberlebenden der Nazi-Kolla-
boration verhaftet bleiben« wiirden (S. 433).

Mit der Beweisfithrung zu beiden Charakterisierungen begibt Gokalp
sich allerdings ebenfalls auf diinnes Eis. Die erste sieht er in einem Heft-
chen, das er »im Umbkreis der Moscheen« erworben hatte, iiber deren
nachweisliche Beziehung zum Verband er aber keine Angabe macht.™
Die zweite Anschuldigung untermauert er mit einem Hinweis in Richtung
auf den »Deutschen Gewerkschaftsbund«. Dieser hatte 1979 eine Doku-
mentation {iber das religiose Leben der Tiirken in Deutschland publiziert,
in der die Anschuldigung der Nazi-Kollaboration erhoben, jedoch nicht mit
Fakten abgestiitzt wurde (s. unten). Gokalp tibernimmt den Vorwurf frag-
los.

14  Kiyamet Alametleri (Die Zeichen der Auferstehung), Istanbul 1983.

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Was das heutige »Solidarititsfeld« mit Uberlebenden der Nazi-Kollabo-
ration angeht, wird Gokalp deutlicher. Zu diesen gehoren ihm zufolge in
Deutschland »die Organisationen mit konfessionellem Charakter« und
»die Reprisentanten von politischen Parteien (CDU)« (S. 433). Im islami-
schen Umfeld schaut Gokalp in die Richtung der »Islamischen Gemeinde
Jugoslawiens in Deutschland«, der er bereits aufgrund ihres Umfangs un-
terstellt, wohl einige alte Nazis oder zumindest Kinder der SS-Batallione in
Jugoslawien zu beherbergen (sic!). Zum Schluss resiimiert der Autor die
Biographie eines tiirkischen Chefs des rechten Lagers, der urspriinglich
aus Bosnien stammte, gegen Tito kimpfte und anschliefend in der Tiirkei
im ultrarechten Spektrum einen Platz fand (S. 434). Diese Hinweise sug-
gerieren eine Verbindung mit den islamischen Gemeinden in Deutsch-
land, denen der Autor unterstellt, »aus demselben Milieu« zu kommen.
Die Beweisfithrung einer konkreten Beziehung zwischen beiden wird aber
nicht vorgelegt.

Als alles gesagt ist, bleibt ein unverdaulicher Rest. Gokalp kann sich
nicht erkliren, warum die Siileyman-Gemeinschaft sich ausgerechnet auf
die Einrichtung von Korankursen spezialisiert hat, und wieso sie dem tiir-
kischen Staat damit ganz offensichtlich Konkurrenz machen kann. 1986
werden in der Tirkei nimlich bereits 100.000 Jugendliche in 450 Zentren
der Stileyman-Gemeinschaft betreut, wogegen die staatliche Betreuung nur
62.000 Jugendliche erreicht (S. 428). Gokalps Schlussfolgerung, »das Ziel
bleibt also (...) der Streit um die Macht in der Tirkei« (ebenda), mutet ei-
genartig an. Eine Antwort auf die Frage, welches die Griinde fiir diesen
signifikanten Zahlenunterschied sind, gibt er nicht.”

Fazit dieser Lektiire ist, dass der Autor es unternommen hat, die Sii-
leyman-Gemeinschaft und seinen europiischen Ableger, den »Verband der
Islamischen Kulturzentren, in Diskredit zu bringen und dabei jegliche wis-
senschaftliche Regeln aus dem Auge verloren hat. Sicher, sein fehlendes
religioses Gespiir deutet auf das fortschreitende Verschwinden der religio-
sen Sprache im Tiirkischen hin. Wie sonst kann man den abwertenden
Gebrauch religioser Termini (Tarikat etc.), die als Folge der tiirkischen po-

15  Auch andere republikanische Autoren tun sich schwer, auszusprechen, dass
die Stileyman’sche Ausbildung eine ernst zu nehmende Konkurrenz fir die
offizielle, vom Staat eingerichtete Diyanet-Ausbildung darstellt, so z.B. Giir
1993, S. 51. RiiSen Cakir rdumt ein, dass bis zur Er6ffnung der ersten religi-
sen Gymnasien in der Tiirkei die meisten Diyanet-Beamten tatsichlich durch
die Koranschulen der Siileyman-Schiiler gegangen waren (Cakir 1990).

90

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

litischen Entwicklung zu werten sind, gegen die religiésen Gruppen rich-
ten, die diese verwenden. Die Verlagerung der Grenze zwischen &ffentlich
und privat, die die junge Tiirkische Republik 50 Jahre zuvor unternahm,
zeigt in diesem Artikel seine Langzeitwirkung: Wer sich privat religios be-
tatigt, unterwandert den Staat und gibt sich ergo als politischer Gegner zu
erkennen. Religiose Termini sind per definitionem politisch, wer sie be-
nutzt, versucht lediglich sich zu tarnen, mit dem Ziel, den Staat zu unter-
wandern. Diese Verengung der Perspektive bringt ganz offenkundig grofe
blinde Flecken mit sich. Sie fithrt u.a. dazu, dass Gokalp in einem wissen-
schaftlichen Text einen Gegner mit groben Unterstellungen in Diskredit zu
bringen versucht, statt sich als Ethnologe mit einer fremden Lebenswelt
auseinanderzusetzen und diese zu entziffern.

3.3 Wahrnehmungen von Fremdheit in Deutschland

Am ersten Mirz 1979 stellt der »Verband Islamischer Kulturzentren«, da-
mals noch das »Islamische Kulturzentrum« (IKZ), zum ersten Mal einen
Antrag auf Erlangung des Status einer Korperschaft ffentlichen Rechts.™®
Der Antrag wird in Nordrhein Westfalen beim zustindigen Kultusministe-
rium eingereicht und freundlich aufgenommen. Kurz darauf empfiehlt der
Kultusminister in einem Rundschreiben an alle Schulen, sich in Fragen,
die den Islam betreffen, an das »Islamische Kulturzentrum« zu wenden,”
und wird der IKZ zu einer 6ffentlichen Anhérung beim »Bundestagsaus-
schuss fiir Jugend, Familie und Gesundheit« eingeladen.”® Im August
desselben Jahres startet die Loge der Freimauer eine Initiative, mit der sie
sich fiir die religiose Gleichbehandlung des Islam einsetzt. Es folgt ein re-
ger Briefwechsel zwischen dieser Organisation und dem Ministerium in
NRW." Der Chef der Staatskanzlei schreibt der Loge, der Ministerprisi-
dent wolle sich mit der Angelegenheit befassen und die Priifung formal-
rechtlicher Fragen »ziigig behandeln«. Im Ubrigen sei er »mit ihnen der

16  Elsas 1980 gibt den Text der begleitenden Presseerklirung (S. 36).

17 Cf Giir1993, S. 53.

18 Am 23.4.1979. Ein Ausschnitt des Textes der IKZ-Selbstdarstellung findet
sich in Thomi-Venske 1981, Abschnitt 2.8, S. 1.

19 Zitate aus dieser Briefwechsel wurden am ausfiihrlichsten von Abdullah
1981, S. 76-9, wiedergegeben. Andere Zitate in der Zeitschrift der Freimaurer
»Humanitas« 1/1980, S. 26.

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Auffassung, dass unseren Mitbiirgern islamischen Glaubens die verfas-
sungsrechtlich verbiirgte Religionsfreiheit uneingeschriankt zuteil werden
muss: Er misst dieser Angelegenheit grofles Gewicht bei.« Auch der hessi-
sche Ministerprisident schreibt dem Grofdmeister, er verfolge die Initiative
mit groRem Interesse und sei im Ubrigen ebenfalls der Auffassung, »dass
hier auf strikte Einhaltung des Gleichbehandlungsgrundsatzes zu achten
ist. (...) Gerne versichere ich Thnen bei dieser Gelegenheit, dass es mir
ein besonderes Anliegen ist, allen Religions- und Weltanschauungsvereini-
gungen in unserem Lande den ihnen nach Verfassung und Gesetz zuste-
henden Freiraum zu sichern.«*° Im selben Zeitraum iiberweist die deut-
sche Bischofskonferenz dem IKZ eine betrichtliche Geldsumme fiir den
Aufbau des Gemeindelebens.*” Was von den Kirchen, den zustindigen
Ministerien und der Loge gleichermaflen angestrebt wird, ist nichts gerin-
geres als das Recht auf freie Religionsausiibung fiir Angehorige islami-
schen Glaubens in Deutschland.

1979 hatte der Verband bereits 150 Gemeinden in ganz Deutschland
gegriindet, wovon sich allein 63 in NRW befanden. Einige Jahre zuvor war
zudem eine Koordinationsstelle in K6ln eingerichtet worden, in der die Or-
ganisation aller lokalen Gemeinden zusammenkam und nunmehr zentral
gelenkt werden konnte. Mit dieser Organisation stellte der Verband (da-
mals nannte er sich noch: »Islamisches Kulturzentrume«) zur Zeit der An-
tragstellung die grofite islamische Organisation in Deutschland dar. Nach
eigenen Angaben betreute er ca. 6o Prozent aller moslemischen Glaubigen
und befand sich damit in einer konkurrenzlosen Position.** Seine Hocas
verfiigten unter ihren Landsleuten iiber die besten Arabisch- und Koran-
kenntnisse und verrichteten iiberall in den neueingerichteten tiirkisch-is-
lamischen Gemeinden die Vorbeterdienste.

Das Prisidium fiir Religionsangelegenheiten in Ankara hatte zu dieser
Zeit noch kaum strukturelle Mafinahmen fiir die religise Versorgung sei-
ner Landsleute in Europa eingeleitet. Ein erster Versuch, zusammen mit
der MHP? in Deutschland Moscheen einzurichten, galt bereits als ge-

20 »Humanitas« 1/1980, S. 26.

21 »Metall« Nr. 2, 23.1.1980, S. 14.

22 Im DGB-Informationsblatt wird die Zahl der IKZ-Moscheen sogar auf 200
geschitzt (»Metall« Nr. 2, 23.1.1980, S. 12). Ich folge hier der vorsichtigeren
Schitzung von Elsas, s. Elsas 1980, S. 35.

23  MHP = Milliyetci Hareket Partisi, »Partei der nationalistischen Bewegung«.
Der Partei schloss sich die tiirkisch-islamische Synthese an, die von der Armee

92

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

scheitert, ebenso wie ein zweiter Versuch, in den bestehenden Moscheen
Fuf zu fassen:

»Die von der tiirkischen Regierung in die Bundesrepublik Deutschland geschickten
Beauftragten fiir Religionsfragen stof3en hier (...) auf grolen Schwierigkeiten. In den
bestehenden Moscheen finden sie keine Wirkungsméglichkeiten, manchmal werden
sie sogar unter Androhung von Gewalt vor die Tiir gewiesen.«**

Einmal in Deutschland angekommen, so geht aus dieser Lagebeschreibung
hervor, entdeckte so manch neuer Arbeitnehmer das Recht auf freie religi-
Ose Betitigung und schiittelte die Repression des tiirkischen Staates ab.
Diyanet war fiir sie daher selbstverstindlich als Reprisentant eben dieser
tiirkischen Kontrolle nicht gerne gesehen.

In dieser fiir den Verband sich giinstig entwickelnden Situation wer-
den vom Deutschen Gewerkschaftsbund massive Anschuldigungen gegen
ihn erhoben, die das Scheitern des Antrags zur Folge haben. Bereits drei
Wochen nach der Antragstellung hatte der »Verband Tuirkischer Lehrer in
NRW« in einem Rundschreiben das »Islamische Kulturzentrum« beschul-
digt, »private Erziehungslager der tiirkischen reaktioniren Parteien« zu
sein.® 1979 ist die Zeit des Terrors von extrem linken und rechten Grup-
pen in der Tiirkei, die mit dem tiirkischen Militircoup von 1980 endet. In
dieser heftigen politischen Auseinandersetzung, die auch zwischen Tiirken
in Deutschland ausgetragen wird, stellt der DGB sich schiitzend vor seine
linksorientierten tiirkischen Gewerkschaftsmitglieder und startet im Ge-
werkschaftsblatt »Metall« eine Kampagne gegen die »Grauen Wolfe« und
den MHP.?® Als dann in Berlin ein DGB-Mitglied ermordet und der Titer

lanciert worden war, um eine neue nationale Kohision zu erreichen. Nach
dem Coup von 1980 hatte sie wesentlich teil an der nationalen Rekonstruktion
und der Kulturplanung durch das Militir. Cf. Seufert 1997, S. 269 ff.

24  Mete Atsu in der DGB-Dokumentation vom 19.2.1980, S. 14.

25  Elsas 1980, S. 37. Aus Zitaten in Thomi-Venske 1981 geht hervor, dass der
Lehrerverband schon seit lingerem Anschuldigungen gegen dem IKZ erhob.
Cf. Thomi-Venske 1981, Abschnitt 2.8., S. 8.

26 »Metall«-Informationsblatt des Deutschen Gewerkschaftsbundes: 1979-Nr.
12: »Gemeinsam gegen Rechtsradikale«, Nr. 20: »Ende in Blut und Terror«.
1980-Nr. 2: »Die Graue Wolfe und ihr heiliger Krieg«; Nr. 3: »Grauen Wolfen
auf den Fersen«; Nr. 7: »Getarnte Wolfe«; Nr. 8: »Kampf gegen die Grauen
Wolfe«; Nr. 9: »Tiirkische Faschisten unverschimter«; Nr. 11: » Sprengstoff von

93

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

im »Graue-Wolfe«-Spektrum vermutet wird, erreicht die Kampagne ihren
Hohepunkt.®” In dieser aufgeheizten Atmosphire schreibt das Betriebs-
ratmitglied Mete Atsu zuerst im Informationsblatt fiir Tiirkische Arbeit-
nehmer einen Artikel, in der er alle Privatinitiativen seiner Landsleute in
der BRD zur religisen Betitigung als »reaktionir« angreift, insbesondere
aber das »Islamische Kulturzentrum«, den Anwirter auf Anerkennung als
Religionsgemeinschaft, der ultrarechten Sympathien verdichtigt.?® Der
Artikel erscheint am 10. November 19779. Einige tiirkische Mitglieder treten
sofort aus dem DGB aus und ihr Gewerkschaftsvertreter protestiert offiziell
beim Vorstand.?

Offensichtlich alarmiert durch seine Ausfithrungen, ergreift der DGB
jedoch den Standpunkt: »Die Siileymanisten beabsichtigen, dhnlich wie
das Khomeini im Iran tut, eine islamische Republik in der Tiirkei herzu-
stellen.« Als Beweis wird eine Ubersetzung des Larousse-Artikels iiber die
Siileymancilar vorgelegt. Daraus werde, so das zustindige Vorstandsmit-
glied, ersichtlich, dass es sich um eine »islamische Sekte« handle, die zu-
dem vom tuirkischen Amt fiir Religionsangelegenheiten (Diyanet) »vollig
abgelehnt wird«.° Der Auslinderbeauftragte des DGB hatte sich zuvor
bereits in einem Brief an den Ministerprisidenten gewandt, in dem er die-
sen bittet, die Anerkennung des »Islamischen Kulturzentrums« zu verhin-
dern, damit der »offene religiose Terror« und »die Errichtung eines islami-
schen Staats in unserem Staat« verhindert werde.” Atsus Artikel wird
alsdann zu einer Dokumentation verarbeitet, die den Titel »Hintergriinde
tiirkischer extremistischer islamischer Aktivititen in der Bundesrepublik

Rechts«; Nr. 21/22: »Die Ehre tiirkischer Faschisten«; Nr. 25/26: »Behorden
dulden tiirkische Faschistenx.

27  »Metall« Nr. 2/23.1.1980, S. 10.

28 Mete Atsu 1979, »Eine Islamische Sekte Aktuell« in »Informationsblatt fiir
Tiirkische Arbeitnehmer in der BRD« 10/11.1979.

29  Nicht publizierter Brief von 15.12.1979 an den Vorsitzenden des DGB: »Was
will Mete Atsu von unserer Religion? Er lebt von unserem Beitrag und trotz-
dem schreibt er schlecht iiber die islamische Religion.« Der Vertreter weiter:
Atsu habe »Unwahrheiten geschrieben«, und daraufhin hitten »die islami-
schen Gewerkschaftsmitglieder sich bei mir beschwert«, VIKZ-Archiv.

30  Nicht publizierter Brief vom 21.1.1980 DGB/ADbt. Auslindische Arbeitnehmer,
VIKZ-Archiv.

31 Brief vom 22.10.1979, zitiert nach Giir 1993, S. §3-4; cf. »Metall« Nr. 2, 23.1.
1980, S. 12, Kap. »Rabiate Sekte«.

94

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

Deutschland (Sekten und Organisationen)« erhilt und bereits Mitte Januar
der 35. Auslinderkonferenz der Evangelischen Kirche Deutschland in Ar-
noldshain vorliegt. Einen Monat spiter verschickt der Vorsitzende des DGB
sie zudem an alle Kirchen, politischen Parteien und Behérden »mit der Bit-
te um Kenntnisnahme«3* Die Folgen sind beachtlich. Die Kirchen fithlen
sich betrogen, die Loge beteuert, nicht bewirken zu wollen, »dass speziell
(einer bestimmten Organisation) der Status einer Kérperschaft des 6ffentli-
chen Rechts gewihrt wiirde«,®® und der Antrag wird auf die lange Bahn
geschoben.

Die Uberreaktion des DGB ist nur vor dem Hintergrund einer iiber-
hitzten Atmosphire, in der Angst vor Terroranschligen vorherrschte, zu
verstehen. Im Nachhinein lisst sich nur feststellen: Bedauerlich, dass sol-
che Angste geschiirt wurden. Ob die Dramatik der Ereignisse auch der
Grund dafiir war, dass ausgerechnet ein Gewerkschaftsbund eine Position
unterstiitzte, die demokratisch und hinsichtlich religioser Grundrechte
nicht gut abgesichert war? Die Vorwiirfe, die dem »Islamischen Kulturzent-
rum« in dem Artikel zu Last gelegt wurden, waren durch kein anderes
»Beweismaterial« als den bereits genannten Larousse-Artikel abgestiitzt.
Der Autor dieser Dokumentation gab sich zudem als jemand zu erkennen,
der sich mit den Feinheiten eines demokratischen Systems nicht gut aus-
kennt. Er zeigte sich eher als ein Verfechter der tiirkisch-republikanischen
Sache, jemand der dem Verlust des Ein-Parteien-Systems auch nach 30
Jahren noch nachtrauerte, die »Demokratische Partei« Mederes als »Geg-
ner« bezeichnete und deren vorsichtige Offnung in Richtung einer freieren
Religionsausiibung als »Abbau des Laizismus« wahrnahm (S. 4).

Auch in der »Hintergriinde«-Dokumentation ist die bereits angespro-
chene Taubheit fiir die religiose Sprache zu bemerken, die sich in der fata-
len Neigung niederschlug, Metaphern fiir Mitteilungen zu halten. So wirft
Atsu dem »Islamischen Kulturzentrume« vor, ein » Derwischorden« zu sein,
der glaubt, Stileyman »sei nicht tot, sondern im 9. Himmel, von wo aus er
uns regiere« und seine Schiiler »seien das Heer des Mehdi (Mehdi = Vorbo-
te des Jungsten Gerichts)« (S. 8). Dieser Vorwurf, so wenig er sich auch auf
schriftliches Material berufen konnte, war dazu verfasst, um andere tiirki-

32 Begleitschreiben von 19.2.1980 bei der Dokumentation (DGB-Auslinderbe-
auftragter). Thomi-Venske 1981, Abschnitt 2.8, S. 5, zitiert weitere Anschuldi-
gungen, die wihrend der 35. Auslinderkonferenz miindlich gegen den IKZ
erhoben wurden.

33 Brief vom 28.11.1979, publiziert in Abdullah 1981, S. 77-8.

95

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

sche Republikaner zu beeindrucken, die ebenfalls gelernt hatten, religiése
Symbolsprache »politisch« zu interpretieren (S. 14). Der zweite Vorwurf
aber war aus dem Stoff, der in der bereits angeheizten Atmosphire einen
nachhaltigen Schrecken auszulbsen vermochte und die Aufgeschreckten
auch nicht mehr nachfragen lief}, weil man sich bereits als naiv tiberfiihrt
glaubte. Der in der Larousse-Eintragung ausgesprochene Verdacht, Siiley-
man wolle einen Shari‘a-Staat errichten, wurde nunmehr zur Anschuldi-
gung der Nazi-Kollaboration umgemiinzt:

»Die Siileymanisten haben in der Tiirkei vor und wihrend des Zweiten Weltkrieges
propagiert, Hitler sei ein Mohammedaner, er wiirde die Tiirkei erobern und die vom
Christentum beeinflufdte damalige gottlose Inénii-Regierung stiirzen und einen is-
lamisch-tiirkischen Staat griinden. Der Griinder des Siilleymanismus, Tunahan,
werde Oberhaupt dieses islamisch-tiirkischen Staates sein. Aus diesem Grunde
wurde unter der Leitung des fritheren Mufii von Jerusalem eine Militireinheit ge-
griindet, die illegal aus der Tiirkei ausreiste und sich in Jugoslawien Hitlers islami-
schen SS-Einheiten anschlof« (S. 8).

Wer die Anschuldigung in ihre Bestandteile zerlegt, sieht schnell, dass sie
einen Zusammenhang zwischen verschiedenen Faktenlagen suggeriert,
der nicht haltbar ist. So gehéren die Geschichten, die sich um die Figur des
Hadj Amin al-Husseini, des Grofmuftis von Jerusalem, ranken, geogra-
phisch zu den Auseinandersetzungen zwischen Zionisten und pronationa-
listischen Arabern wihrend des Zweiten Weltkriegs. Dem Mufii kam eine
Schliisselrolle im Entstehungsprozess des arabischen Nationalismus zu. Er
hoffte unter anderem sein Ziel zu erreichen, indem er mit den Nazi-Deut-
schen paktierte. Aulergewdhnlich war das nicht. Arabische Nationalisten
in den meisten Lindern des Vorderen Orients sahen in den deutschen
Truppen eine Befreiungsarmee, die sie von den verhassten Kolonialherren
befreien wiirde. Die Legende, Hitler sei ein Moslem, der sich noch nicht
»geoutet« hatte, hielt sich hartnickig und war in der ganzen Region ver-
breitet.>*

Auf dem Balkan gab es zudem eine lokale SS-Division, die Kosovo-Di-
vision Skandapeh, fiir die insbesondere bosnische Moslems rekrutiert
wurden.® Dass tiirkische Moslems darin partizipierten, ist denkbar, geht

34  Gerhard Hopp, Gesprich am 18.7.1999
35  Hopp 1999, S. 12; Rubenstein 1999, S. 23.

96

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

jedoch nicht unmittelbar aus den Akten hervor.3® Die Deutschen wollten
die republikanische Tiirkei fiir sich gewinnen und lieRen schon aus diesem
Grund duflerste Vorsicht walten. Die Einrichtung einer tiirkisch-islami-
schen Division oder auch die Zusammenarbeit mit den antirepublikanisch
gestimmten Religiésen wire fiir diese Politik kontraproduktiv gewesen.”

Das alles ist allgemein bekannte vorderorientalische Geschichte und es
ist daher anzunehmen, dass Bruchstiicke davon auch im tiirkischen kollek-
tiven Gedichtnis verblieben waren. Siileyman darin jedoch eine Schliissel-
rolle zuweisen zu wollen, legen weder dessen Leben noch die vorhandenen
Daten tiber SS-Batallione nahe. Die Anschuldigung trigt zudem den Ent-
stehungsdaten der Laiengemeinschaft keine Rechnung, die in den 1960er
Jahren zu suchen sind. Historisch ginzlich unhaltbar wird die Anschuldi-
gung schlieRlich, wenn man Siilleymans extrem isolierte Position in den
4o0er Jahren berticksichtigt. Im zweiten Kapitel wurde bereits erwihnt, dass
in den soer Jahren eine Schiilergruppe von bis zu 300 Personen bei ihm
lernte. Von einer Bewegung oder Organisation kann aber erst nach Siiley-
mans Tod gesprochen werden, als die Demokratie Gestalt annahm, die
tiirkische Binnenmigration in Gang kam und die ersten Wanderarbeiter
nach Europa geholt wurden.

Die Beweggriinde des Autors, ein solches Dokument zu verfassen,
diirften andere gewesen sein als die Griinde, derentwegen die Offentlich-
keit die darin vorgebrachten Anschuldigungen ohne weiteres glaubte. Das
Dokument wurde in einer Situation verfasst, in der in der Tiirkei Angst vor
dem Terror der »Grauen Wolfe« herrschte, das tiirkische Militir die De-
mokratie zum wiederholten Male aufléste und zudem dem tiirkischen
Staat die religiose Kontrolle iiber die in Deutschland lebenden Tiirken zu
entgleiten drohte. Letzteres diirfte die deutsche Offentlichkeit weniger inte-
ressiert haben. Was sie indes peinlich beriihrte, war die in der Dokumenta-
tion vermittelte Botschaft, sie habe die ganze Zeit einen »Wolf im Schafs-
pelz« gefiittert3®* Aber nicht nur tiirkischer rechter Terror bedrohte die
Bundesrepublik. Vor dem Hintergrund der Iranischen Revolution gewann
die Anschuldigung der Nazi-Kollaboration an Aktualitit. Angst vor Unter-
wanderung oder Ansteckungsgefahr sorgte dafiir, dass die Frage nach der
Basis des Vorwurfs nicht mehr gestellt wurde. Die deutsche Offentlichkeit

36  Freiburger Akten iiber die 13. Division, die so genannte Kosovo-Division
Skandapeh, cf. Hépp, Gesprich am 18.7.1999; Abdullah 1981, S. 34-6.

37 Hopp 1994 und Gesprich am 18.7.1999.

38  So spiter Giir 1993, s. unten.

97

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

hatte sich beeindrucken lassen und die meisten Publikationen, die sich da-
nach mit »Islam in Deutschland« befassten, iibernahmen kritiklos den
DGB-Bericht.

In dieser Dokumentation finden sich tatsichlich alle Reizworter wie-
der, die dazu geeignet waren, die deutsche Offentlichkeit aufschrecken
zu lassen. Die Skala reicht von »Sekte« und »blinder Gehorsam« (S. 14),
von »gutwilligen Deutschenc, die getiuscht wurden,*® tiber Hinweise auf
Schulabsenz tiirkischer Kinder in Zusammenhang mit »unkontrollierten«
Korankursen (S. 12), bis hin zur Nazi-Kollaboration in der Vergangenheit
und apokalyptischen Zukunftsszenarien (S. 8). Und was sich mit der Ver-
breitung dieses Reizvokabulars vollzog, war ein fataler Wahrnehmungs-
wandel des »Fremden« bei einer noch relativ neuen Bevilkerungsgruppe.
Hier war also eine schnell wachsende Gruppe Tiirken, die dabei war, durch
Familienzusammenfithrung und Familiengriindung den zeitlich begrenz-
ten »Gastarbeiter«-Status zu durchbrechen und in Deutschland Fufl zu
fassen. Dass dies auf tiirkischer Seite mit Konkurrenz um die symbolische
Vertretung einherging, ist die eine Seite der Medaille. Die andere Seite war,
dass man nun auf deutscher Seite begann, das »Fremde« dieser neuen
Mitbiirger von der ganzen Gruppe auf einen kleinen Teil zu verlagern.
Dieses pars-pro-toto-Prinzip begiinstigte Ubertreibungen und gab den Angs-
ten, »unterwandert« und »tiberfremdet«, »getiuscht« und »betrogen« zu
werden, auf einmal ein deutliches Gesicht. Die Verlagerung erlaubte eben-
falls, dass man unterdessen mit der tiirkischen Bevilkerung in Kommuni-
kation bleiben konnte. Die Folge war u.a. die Verstirkung des Ressenti-
ments gegen den »Islame, so wie es sich bis heute in den Massenmedien
hilt. Aus dem anfinglichen Respekt, mit dem man der anderen Weltreligi-
on begegnet war, wurde das Empfinden, soeben dem Teufel entkommen
zu sein.

Am Ende des DGB-Dokuments stehen Zitate, die die Boswilligkeit und
den Extremismus der IKZ-Geistlichen endgiiltig belegen sollten. In diesen
Zitaten, die 1979 teilweise auf verbandsinternen Treffen ausgesprochen,
teilweise im Vereinsblatt » Anadolu« abgedruckt wurden, ist einerseits Kri-
tik an »den Deutschen« zu héren, die zuweilen in einem sehr scharfen Ton
vorgebracht wurde. Es ist die Rede von der Unsittlichkeit der Welt, von der
fehlenden Moral in Deutschland, von der Unreinheit der Schweinefleisch

39 »Mit ihrer (d.h. IKZ) nach aulen dargestellten iiberparteilichen Haltung und
Vermeidung von Gewaltakten sowie Demonstrationen konnten sie gutwillige
Deutsche, offizielle Stellen und die Kirchen tiuschen« (S. 14).

98

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

essenden und Schnaps trinkenden Deutschen, oder auch von der Gefahr,
die von Kommunisten, Zionisten, Freimaurern und Anarchisten ausgeht,
wenn diese versuchen, die Gliubigen zu spalten. Anderseits wird der da-
malige Direktor, Imam Tiiytioglu, mit Sitzen zitiert, die in deutschen reli-
giosen Kreisen zutreffend als Missionsabsicht interpretiert wurden, im re-
publikanischen Deutungssystem aber als schliissige Beweise fiir den be-
fiirchteten Extremismus galten.*°

Es gibtnoch ein Nachspiel. Das »Islamische Kulturzentrum«gibtim Zu-
sammenhang mit dem Antragsverfahren mehrmals Erklirungen und
Selbstdarstellungen ab. Auch widerlegt es die Anschuldigungen und ver-
sucht, seine religiése Position klarzustellen. Diese Seite der Geschichte
wird von dem DGB-Verantwortlichen nicht wahr- oder zumindest nicht
ernst genommen. Statt sich mit dem »Gegner« auseinanderzusetzen, sucht
der DGB die Hilfe des Prisidiums fiir religiose Angelegenheiten in Ankara
(Diyanet). Im Juni 1980 14dt er dessen Leiter und Hauptimam nach Miin-
chen ein. In einer gemeinsamen Presseerklirung werden anschliefend die
Anschuldigungen bekriftigt und vor »Indoktrination in privaten Korankur-
sen, die zum Teil von Faschisten und Fanatikern beeinflusst und kaum
kontrolliert seien« gewarnt.* Erst als das »Islamische Kulturzentrum« den
DGB wegen Verleumdung verklagt,** distanziert sich der Bundesvorstand
von der »Hintergriinde«-Dokumentation, die nunmehr »nicht die Mei-
nung des Herausgebers wiedergeben muss«, sondern »die personliche
Meinung von Herrn Atsu darstellt«.® Aber da ist die giftige Saat gesit,
und das bedrohliche Bild von den armen tiirkischen Kindern, die »durch

40  Der damalige Direktor der Siileyman-Gemeinschaft in Istanbul, Kemal Kacar,
entschuldigte sich daraufhin »in aller Form« beim Kardinal der Deutschen
Bischofskonferenz: »Auch wenn es in diesen AuRerungen so aussehe, das IKZ
erfiille eine islamische Missionsaufgabe, so treffe das doch nicht zu.« Brief von
19.8.1980, zitiert nach Abdullah 1981, S. 102. Der Imam Tiiyiioglu wurde zwei
Jahre spiter entlassen.

41 DPA 28.6.1980 und »Metall« Nr. 14, S. 17: »Vorsitzender des islamischen
Rates der Tiirkei in Miinchen: Enge Zusammenarbeit mit den Gewerkschaf-
ten« vom 9.7.1980.

42 Cf. »Metall« Nr. 14, 9.7.1980, S. 17.

43  Nicht publizierter Brief vom 29.8.1980, VIKZ-Archiv.

99

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

selbsternannte Hodschas in Koranschulen politisch und religiés indoktri-
niert werdenc, hat sich bereits in den Medien eingenistet.**

3.4 Die Gemeinschaft im Spiegel der Wissenschaft

Shari‘a, Nazi-Sympathien, antijiidische Ressentiments oder auch apokalyp-
tische Szenarien sind der Stoff, aus dem die Massenmedien gerne Dramen
produzieren. Dem Soziologen Niklas Luhmann zufolge kénnen sie auch
kaum anders. Denn es sei ja ihre Funktion, mit immer neuen Nachrichten
eine Realitit zu erzeugen, die kommunizierbar ist. Aber welche Nachricht
ist anschlussfihig an die Kommunikation? Nach Luhmann hat nur das
Nachrichtenwert, was Konflikte und Normverstoéfe transportiert, also das,
was Sensation erzeugt. Wer dazu noch in der Lage sei, einen lokalen Bezug
herzustellen, mit Quantitit zu imponieren und die Nachricht so zu brin-
gen, dass sie Aktualitit vermittle, kénne sich des Erfolgs gewiss sein.®
Das bedeutet aber auch, dass Vertreter von Deutungssystemen, die mit
Verschworungstheorien arbeiten und demzufolge einen Gegner zu »ent-
tarnen« versuchen, sich eines gréfleren Erfolgs in den Medien gewiss sein
konnen, als Autoren, die sich weniger spektakulirer Deutungssysteme be-
dienen.

Bezogen auf das Thema »Islam in Deutschland« haben die Anforde-
rungen, die an einen Nachrichtenwert gestellt werden, zur Folge gehabt,
dass z.B. in den frithen 1980er Jahren islamische religiése Organisationen
in der BRD an Nachrichtenqualitit gewannen, wenn sie als »Cover fiir ara-
bische Revolutionire« »enttarnt« wurden.*® Es wurde nach Verbindungen
zwischen der Iranischen Revolution und den »Hinterhofmoscheen« hier-
zulande Ausschau gehalten und die Frage, ob Deutschland bedroht sei,
stellte sich. Laut unzihliger Hintergrundberichte und Dokumentationen
sollte in den besagten »Hinterhofmoscheen« eine »unkontrollierte religi6-
se Indoktrination« vor sich gehen, und es herrsche in den islamischen Or-
ganisationen eine »Militanz«, die durch »undurchsichtige Strukturen«
dem Blick der Offentlichkeit entzogen sei. Die unauffilligen Gebetsriume

44  Rundschreiben von 30.6.1980 an die Teilnehmer der 35. Auslinderkonferenz
(DGB-Auslinderbeauftragte).

45  Eine Zusammenfassung von Luhmanns Theorie der Massenmedien befindet
sich in Horster 1997, S. 166-70.

46  So Binswanger 1990, S. 141.

100

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

in den Fabriketagen, den Liden und Kellern, die die tiirkischen Arbeiter
mit geringen eigenen Geldmitteln eingerichtet hatten, wurden damit zum
Merkmal ihrer »Abschottungspolitik«.#’ Fiir die Massenmedien war da-
mit der Fall ausreichend belegt, zumal im Hintergrund weiterhin die An-
schuldigungen »antijiidischen Ressentiments« und die »Nazi-Sympathien«
schwelten. Und auch wenn die Verbindung nicht immer allen klar war,
schien doch der Gedanke vorzuherrschen, dass, wo Rauch ist, man sich
irgendwann die Finger verbrennen werde. Dem Zwang, dennoch »gut oder
zumindest ausreichend recherchieren« zu miissen,*® entging die Presse,
weil sie sich in ihren Vermutungen von der Wissenschaft bestirkt sah.

Wer die wissenschaftlichen Bibliographien zu »Islam in Europa« stu-
diert, weif3, dass das religiése Leben in den 198cer Jahren kaum und in
den goer Jahren nur unzureichend Gegenstand der Forschung wurde.*?
Was die wissenschaftliche Offentlichkeit dagegen interessierte, waren Fra-
gen der Migration und der damit einhergehenden demographischen Ande-
rungen, wirtschaftliche und soziale Problemlagen, Theorien der Integra-
tion und der Assimilation sowie Fragen der kulturellen Eigenheit und
Wahrnehmung des »Fremden«. Die Existenz von Moscheen und verschie-
denen Formen des Gemeindelebens, die Weitergabe religiésen Wissens,
der Wandel des religiésen Lebens durch den neuen europiischen Rahmen
waren allenfalls Bereiche, die am Rande wahrgenommen wurden. Die wis-
senschaftliche Aufmerksambkeit gilt bis heute zuallererst der Frage, ob der
Bereich des Religiésen eine Bedrohung darstellt, und die Bundesrepublik
Deutschland von islamischer Seite »unterwandert« wird.

Diese Entwicklung hingt sicherlich mit der Zuriickhaltung zusam-
men, mit der das Thema Religion in den letzten 20 Jahren von der deut-
schen Sozialwissenschaft behandelt wurde. Empirische Religionsfor-
schung, wie sie in anderen Lindern Europas und der USA seit langem iib-
lich ist, hat deshalb nicht Fufl fassen konnen. Eine der Folgen dessen ist,
dass man noch immer iiber sehr wenig Daten verfiigt, die das religidse Le-
ben tiirkischer Einwanderer in der Bundesrepublik betreffen. Das gilt fur
orthodoxe Sunniten und Schiiten ebenso wie fiir die heterodoxen Aleviten
und die orientalischen Kirchen, ganz zu schweigen von dem Gemeindele-
ben der Yeziden und der tirkischen Baha'i’® Auch iiber die Vorstel-

47  Jonker und Kapphan 1999.

48  Luhmann, zitiert in Horster 1997, S. 167.

49  Z.B. Shadid und Koningsveld 1995.

50 Jonker 1999b. Seit dem Erscheinen dieses Bandes hat Schiffauer eine tief-

I0I

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

lungswelt und das Gemeindeleben der Stileyman-Gemeinschaft ist bis dato
kaum geforscht worden. Stattdessen entschieden sich Wissenschaftler, die
sich mit islamischen Organisationen in Deutschland befassen, eher den
Anforderungen der Offentlichkeit zu entsprechen und politische Einschit-
zungen abzugeben.

Beide Aspekte, das fehlende Interesse an religiésen Themen und die
Nachfrage nach eindeutigen Urteilen, die es der Offentlichkeit erlauben
wiirden, sich ein Bild tiber das Ausmafi der eventuellen Bedrohung zu ma-
chen, greifen ineinander. Thr Zusammenwirken erklirt vielleicht auch die
kuriose Tatsache, dass die wenigen Wissenschaftler, die sich dem Verband
zuwandten, sich lediglich mit ein oder allerhchstens zwei Besuchen in der
Kolner »Zentrale« zufrieden gaben. Darstellungen, die so zustande kamen,
beschiftigten sich notwendigerweise mit der Auflenansicht des Verbandes
und dokumentieren somit die Fremdwahrnehmung, die, methodisch nicht
abgesichert, im Vorwissenschaftlichen haften bleibt.

Die Frage, wie der »Verband der Islamischen Kulturzentren«in den letz-
ten 20 Jahren von der Wissenschaft dargestellt wurde, will ich abschlie-
Rend anhand von neun Autoren beantworten. Fiir die Darstellung der
dramatischen Geschehnisse der frithen 198cer Jahre wurden Elsas (1980),
Abdullah (1981) und Thomi-Venske (1981) ausgewihlt; Blaschke (1989),
Binswanger (1990) und Giir (1993) geben einen Eindruck der Diskussion
iber den so genannten »Islam in Deutschland« in den 8oern, Spuler-
Stegemann (1997) und Feindt-Riggers/Steinbach (1997) von der Diskus-
sion in den goer Jahren. Werner Schiffauer schliefRlich bietet Sicht auf
eine Wahrnehmung des Verbandes in den Augen einer konkurrierenden
islamischen Organisation (Schiffauer 2000).

Die Auswahl moge als reprisentativ gelten fiir die ohnehin kleine Zahl
der wissenschaftlichen Autoren, die sich dem Thema zuwandten. Die
Mehrheit besteht aus Politikwissenschaftlern, bei den Ubrigen handelt es
sich um eine Turkologin (Spuler-Stegemann), einen europiischen Ethno-
logen (Schiffauer) und einen Religionswissenschaftler (Elsas). Thre Texte —
abgesehen von der Monographie Schiffauers, die eine ethnographische Be-
schreibung der Denkwelt der Kaplanci bietet — beschiftigen sich mit einer
Einschitzung der islamischen Organisationen in Deutschland in Hinblick
auf das Gefahrenpotenzial, das diese verkérpern konnten. Mit dem geleb-
ten Gemeindealltag oder der religivsen Binnenkommunikation beschafti-

greifende Studie iiber die Denkwelt der Kaplan-Anhinger vorgelegt (Schiffauer
2000).

102

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

gen sich diese Autoren nicht. Entsprechend bieten sie auch kein empiri-
sches Datenmaterial oder aber eine systematische Auswertung religioser
Texte.

In diesem Rahmen findet auch der »Verband der Islamischen Kultur-
zentren« Erwihnung. Der Platz, der ihm jeweils eingerdumt wird, umfasst
nur einige wenige Seiten. In ihrer Bemiithung, den Verband politisch ein-
zuschitzen, versuchen die Autoren Typisierungen zu finden, aus denen
der Charakter dieser Organisation hervorgehen kénnte. Dabei unterschei-
den sie sich in der Art und Weise, wie sie ihren Untersuchungsgegenstand
zu Wort kommen lassen. Das ist kein unbedeutendes Detail. Bereits in der
Auseinandersetzung mit dem DGB versuchte der Verband, sich mehrmals
durch Selbstdarstellungen und Zuriickweisungen Gehor zu verschaffen,
was aber im Gewerkschaftsblatt als »Tarnung« abgewertet und zu keiner
Zeit berticksichtigt wurde.

Tatsichlich verfiigte die religiése Organisation tiber keinen eigenen
Zugang zu den Medien. Thr Bild in der Offentlichkeit war also davon ab-
hingig, in welches Deutungssystem es von externen Beobachtern einge-
passt wurde. Von den ausgewihlten Autoren lassen lediglich Abdullah und
Elsas die Organisation fiir sich sprechen. Andere Autoren tibernehmen nur
solche Zitate, die sie gegen sie verwenden kénnen. Feindt-Riggers/Stein-
bach und Spuler-Stegemann prisentieren ihre eigenen Beobachtungen, die
jedoch von der Kiirze der Kontaktaufnahme geprigt sind. Schiffauer reka-
pituliert die Wahrnehmung der Kaplanci, die eine religiose Position vertre-
ten, die dem Verband geradezu diametral gegeniibersteht. Thre Aussagen
uiber die Glaubensbriider sind also ebenfalls als Aussagen {iiber sich selbst
(Kaplanci) aufzufassen (s. unten).

Was nun die wichtigste Typisierung angeht, so kommen die meisten
Autoren (aufler Abdullah und Elsas) auf unterschiedlichen Wegen einhellig
zu dem Urteil, der Verband schotte sich ab. In diesem Zusammenhang
wird fortwihrend von einer »Abschottungspolitik« oder auch von einem
»abgeschotteten und elitiren Kader« gesprochen’® Manche Autoren
glauben zudem, Techniken der Verstellung wahrzunehmen. Spuler-
Stegemann spricht von Tagiya,”* Binswanger gebraucht Worter wie »co-

51 Feindt-Riggers und Steinbach 1997, S. 19; Schiffauer 2000, S. 82.

52 Tagiya: Verstellung. Eine Technik, sich der AuRenwelt anders zu prisentie-
ren, als man in Wirklichkeit glaubt und handelt. In der islamischen Geschichte
gerechtfertigt in Zeiten, in denen die Ausiibung der religivsen Pflichten in Ge-
fahr war.

103

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

ver« und »Tarnung«, und Giir spricht sogar vom »Wolf im Schafspelz«.
Die fehlende Verschriftlichung sowie die Tatsache, dass in der Hausbiblio-
thek fast nur tiirkische Literatur zu finden ist, schienen dieses Argument
lediglich noch zu verstirken.>

Uber den Grund dieser Abschottung herrscht ebenfalls Konsens. Sie
ist im Wesen der Organisation zu suchen, die als »mystische Bruder-
schaft«, »Geheimorden«, »Geheimlehre« oder auch als » Arkan-Disziplin«
charakterisiert wird.®® Mit der Abschottung wurde auch der Gehorsam in-
nerhalb der Organisation in Verbindung gebracht. Einschitzungen wie
»bedingungsloser Gehorsam« (Abdullah) und »Kadavergehorsam« (Giir)
sind hier einzuordnen. Werner Schiffauer weist zwar auf die »untrennbare
Verbundenheit von Lehrer und Schiiler« hin, die dann aber, ihm zufolge,
»mit der Wendung zum Politischen den Beigeschmack von Autoritarismus
und Personenkult bekam«.® Hierhin gehéren auch zahlreiche Vorwiirfe
an die Adresse des Verbandes, »elitir« und »exklusiv« zu sein.

Jochen Blaschke konstatierte Anfang der 198cer Jahre bei dem damali-
gen Direktor des »Islamischen Kulturzentrums« eine »besondere Mili-
tanz«. Dieser bediente sich der muskulésen Sprache, die schon dem Autor
des DGB-Berichts ins Auge gestochen war. Aussagen wie: »Wir sind Gott
sei dank Mohammedaner. Deshalb werden wir uns nicht wie damals die
Polen und Juden in Deutschland assimilieren. Wir haben den Glauben und
die Absicht, nicht unter den Deutschen zu verschwinden, sondern ihnen

53  Binswanger 1990, S. 141, S. 146; Spuler-Stegemann 1997, S. 139; Giir 1993,
S. 60; s. auch Thomi-Venske 1981, Abschnitt 2.8., S. 4-5.

54  Spuler-Stegemann 1997 iiber die fehlenden Unterlagen: »Die einzige Aus-
nahme ist ein apologetisches Schriftstiick, dass ich einmal einsehen durfte, das
aber auch keine weiteren Erkenntnisse brachte« (S. 141 und Fuflnote 232);
Feindt-Riggers/Steinbach iiber die fremdsprachige Bibliothek: »So verbreitet
der vereinseigene Buchladen in Kéln fast ausschlieRlich nur tiirkischsprachige
Literatur, durch wenige arabischsprachige Werke von Scheikhs der Naqsdhib-
andiyya (...) erginzt. Kaum ein Deutscher ist also in der Lage, sich aufgrund
dieser Werke tiber die Weltanschauung des VIKZ zu informieren — eine Poli-
tik, die nur bedingt als offen und dialogbereit angesehen werden kann« (S. 18).

55  So u.a. Abdullah 1981, S. 95; Spuler-Stegemann 1997; Binswanger 1990, S.
43-

56 Schiffauer 2000, S. 82.

104

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

das Licht des Islam zu zeigen und ein Beispiel zu zeigen«,” wurden im
Deutungssystem linker Autoren als Beweis national-islamischer Positionen
aufgefasst.58 Der Gedanke, dass der Imam von missionarischem Eifer er-
griffen und durch den Antrag auf Kérperschaft iibermiitig geworden war,
lisst sich zumindest in der wissenschaftlichen Literatur nicht auffinden.
Obwohl Blaschke der Organisation bescheinigt, bereits 1979 in Hearings
und offentlichen Debatten Abstand von einer solchen Sprache genommen
zu haben und zehn Jahre spiter feststellt, dass dieser Trend sich, nach der
Entschuldigung aus Istanbul und der anschlieRenden Verabschiedung des
Direktors 1982, iiber die ganze Linie durchgesetzt hat, halten die spiteren
Autoren sich dennoch an den ersten Teil seiner Einschitzung.

Die hier aufgefithrten Typisierungen — Abschottung, Geheimorden,
Militanz — wurden von den Beobachtern einhellig als zu einer politischen
Strategie gehorend aufgefasst. Die sich anschlieflende Einschitzung, die
Schiiler Stileymans betitigten sich politisch duflerst rechts, scheint aber oh-
ne Ausnahme der »Hintergriinde«-Dokumentation entnommen zu sein.
Von dieser, in einer aufgeheizten Atmosphire zustande gekommenen Ein-
ordnung auf der politischen Skala wurde seitdem kaum abgegangen, ob-
wohl der Verdacht sich im Laufe der letzten 20 Jahre nicht erhirten lief3.
Im Gegenteil, Feindt-Riggers und Steinbach kénnen 1997 nur auf den La-
rousse-Artikel verweisen und kommen zu der Schlussfolgerung, der VIKZ
»lehnt die laizistische Ordnung in der Tiirkei strikt ab«.’® Andere Autoren
erwihnen in diesem Zusammenhang zum wiederholten Male, die Organi-
sation sei doch vom tiirkischen Staat verboten bzw. als »hiretisch« einge-
stuft worden. Erklirungen des VIKZ wie: »Wir streben einzig und allein
an, den im heiligen Buch vorgeschriebenen Pflichten nachzugehen und
(-..) respektieren dabei die Gesetzgebung in der Tiirkei sowie in den Gast-
geberlindern« verhallten ungehért oder wurden ihm als »Tarnung« ausge-
legt.®°

Schiffauer schlieflich bescheinigt dem Verband »Realpolitik, aller-
dings mit einer Wendung ins Negative: »Die Fiithrung kann sich mit den
jeweils Michtigen arrangieren, um die jeweils giinstigsten Voraussetzun-

57  Direktor und Hauptimam Tiiyliloglu am 6.6.1979 in »Anadolux, zitiert nach
Abdullah 1981, S. 101.

58  Blaschke 1989, S. 315-6; zuletzt Spuler-Stegemann 1997.

59  Feindt-Riggers/Steinbach 1997, S. 18.

6o Vorstandserklirung wihrend dem zweiten bundesweiten IKZ-Treffen in Ha-
gen (26.5.1980), zitiert nach Abdullah 1981, S. 97.

105

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

gen fiir ihr Bildungswerk zu schaffen — und zwar offenbar ohne gegeniiber
den eigenen Anhingern in Legitimierungsprobleme zu geraten. Auf Au-
Renstehende wirkt dies extrem strategisch, wenn nicht gar wetterwen-
disch.<®" In dem immer wieder vorgebrachten Argument des Verbandes,
es ginge ihm lediglich um die Sicherung der Bildung und Einrichtung von
Korankursen, vermutet er ebenfalls eine politische Zielsetzung.62

Uber die Beschiftigung mit der politischen Einschitzung, zumindest
gilt das fiir diese Literaturauswahl, geraten Einschitzungen religiéser und
anderer Denkinhalte in den Hintergrund. Dass der Verband seit den Aufe-
rungen seines militanten Imams 1979 und deren Publikation in dem
DGB-Bericht als »antichristlich« und »antijudisch« gilt, ist aber nach wie
vor unvergessen,63 ebenso wie die Aussage, man vermute »hinter den
Schirmen« eine chiliastistische Theologie.* Der Vorwurf der Nazi-Kol-
laboration hingegen wurde der populidren Presse iiberlassen und lediglich
einmal von Elsas wiederholt. Dafiir blieb die Zuschreibung zum ultrarech-
ten Lager bestehen. Ein neuer und gewissermaflen zeitgeméifler Vorwurf
findet sich zum ersten Mal bei Giir und wird von Feindt-Riggers/Steinbach
wiederholt: Die innerhalb der Siileyman-Gemeinschaft gehandhabte Ge-
schlechterordnung sei »paternalistisch bis frauenfeindlich«.®> Giir berief
sich dabei auf den alten Larousse-Artikel, Feindt-Riggers und Steinbach
machten die neue Erfahrung, dass ihnen der Zugang zum Fraueninternat
nicht gestattet wurde.

3.5 Innerislamische Beobachtungen

Eine inhaltliche Beschiftigung mit dem religiosen Ideal der Silleyman-
Gemeinschaft in Europa wurde bisher lediglich von anderen Moslems ge-
leistet, die sich durch die erzwungene Nihe anderer Spielarten des Islam
in Deutschland wohl oder iibel mit der islamischen Diversitit auseinander
setzen mussten. Die Skala weist indes zwei Pole auf. Das islamische Urteil

61 Schiffauer 2000, S. 84.

62 Schiffauer 2000, S. 87.

63  Feindt-Riggers/Steinbach 1997; Spuler-Stegemann 1997.

64  Zuletzt Schiffauer 2000, S. 83, der in diesem Zusammenhang die Passage in
Gokalp 1990 zitiert, wo es um den Baum und die Friichte ging (S. 82 und
Fufinote 39).

65  Feindt-Riggers/Steinbach 1997, S. 19; cf. Giir 1993.

106

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

iiber die Siileymanci hingt mitunter davon ab, welchen Platz man selbst
auf dieser Skala einnimmt.°® Auf der einen Seite stehen die Befiirworter
religioser Vermittlung. Fiir sie gilt, dass das religiose Wissen (‘Ilm) um
gottliches Erkennen (Ma'rifa) erginzt werden muss, weil fiir diese Gruppe
die Erfahrung das Zentrum ihrer religiosen Anstrengungen bildet. In
Deutschland ansissige tiirkische und arabische Orden wie die Kadiri, die
Mevlévi, die Rifa‘i, die Burhani oder die Nakshibendi, aber auch Reform-
bewegungen, die aus den Orden entstanden sind, wie die Nurculuk, geho-
ren hierher. In der religiésen Binnenkommunikation des Verbandes und
deren Konsequenzen fiir das soziale Verhalten in der Auflenkommunika-
tion sehen sie nichts Absonderliches.

Auf der anderen Seite stehen die Verfechter einer Transparenz des
Wissens (“Ilm) sowie seiner prinzipiellen Zuginglichkeit fiir jeden einzel-
nen Gliubigen. Diese Seite weist jede Form der religiésen Vermittlung ab
und befiirwortet stattdessen ein religioses Ideal, das eine Basis bietet, um
soziale und politische Ziele zu verwirklichen. Die Mitglieder und Sympa-
thisanten der Milli Gériis wie der Kaplanci stehen jedem Auftreten der Sii-
leyman-Schiiler stets mit Argwohn gegeniiber. Die Ablehnung vermischt
sich mit einer scharfen Konkurrenz um den religiésen Markt in Deutsch-
land, um den Milli Gériis wie der »Verband der Islamischen Kulturzentren«
mit gleich starken Karten werben. Schiffauer widmet in seinem Buch tiber
die Kaplanci eine lingere Passage dem Urteil, das sich diese Gruppe {iber
ihren religisen Kontrahenten gebildet hat.”” Das Urteil der Millis ist nicht
weit davon entfernt. Was die Kaplanci verurteilen, sind die Bevorzugung
der Rabita und des Gehorsams als Hilfsmittel bei der Gottessuche, die An-
passung an wechselnde politische Machthaber, um das eigene Ideal leben
zu konnen, sowie die Bildung von Gebetskreisen, an denen nicht alle
Gliubigen ohne weiteres partizipieren konnen. Es sind diese Ziige einer
auf die sufische Mystik ausgerichteten religiésen Organisation, die den Ka-
planci- wie den Milli-Goériis-Mitgliedern wesensfremd sind und derentwe-
gen man argwohnt, der Verband kénne sich Vorteile auf dem religiosen
Markt verschaffen.

Eine dritte Position nehmen unabhingige deutsche Moslems ein. Threr
Ansichtnach erlaubtsich der »Verband der Islamischen Kulturzentren«eine
Introvertiertheit, die manchen fast unertriglich ist. Diese religiose Selbst-

66 Das Folgende basiert auf meinen eigenen Beobachtungen in den islamischen
Gemeinden Berlins wihrend der letzten Jahre.
67 Schiffauer 2000, S. 81-8.

107

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

bezogenheit fuflt auf Siileymans Vorsatz, nicht auch nur die geringste An-
derung im Glauben zuzulassen, also auch solche nicht, die lediglich den
dufleren Bereich betreffen (Bid'a). Stattdessen sollten die Gliubigen da-
nach streben — wie einst Sirhindi —, den religiésen Kern freizulegen und
somit zu erneuern (Tagdid).

Im nichsten Kapitel soll noch gezeigt werden, dass sich dieser Grund-
satz tatsichlich ebenfalls auf die innere Ordnung der Siileyman-Gemein-
schaft tibertragen hat und dort nun einer zeitgemifien Ausweitung ihrer
Aufgaben im Wege steht. In den Augen meiner Gesprichspartner ist die
daraus resultierende organisatorische Unbeweglichkeit auch als Wider-
stand gegen der Moderne aufzufassen. Ihrer Ansicht nach weigert sich der
Verband, alte (religiose) mit neuen (wissenschaftlichen) Kenntnissen in
Einklang zu bringen, eine Verbindung, die die Gemeinden an der Basis be-
fihigen wiirde, Briicken zu anderen Denkweisen und gesellschaftlichen
Realititen zu schlagen. Die Verweigerung sei mit der Grund dafiir, dass
die weltweite Siileyman-Gemeinschaft an einer Anndherungsweise festhal-
te, die sich jeden Anschluss an »Welt« verbiete. Insbesondere aber dem eu-
ropiischen Verband gelinge es dadurch nicht, die Kontingenz so zu bewil-
tigen, dass die Konfrontation von religioser Tradition und Moderne sich
auflsse.®®

3.6 Religiositit und gesellschaftliche Akzeptanz

Der »Verband der Islamischen Kulturzentren« in Europa und ihre tiirki-
sche Mutterorganisation, die Siileyman-Gemeinschaft, bilden in den Au-
gen vieler verschiedener externer Beobachter einen unverdaulichen Bro-
cken. Die Tiirkische Republik und ihre Befiirworter sahen in seiner Exis-
tenz ein Hindernis auf dem Weg zur verordneten Modernisierung. Die
deutsche Medienoffentlichkeit witterte in seiner religiosen Binnenkom-
munikation eine Untergrabung der deutschen Rechtsordnung. Islamische
Organisationen in Deutschland, die sich als Verfechter des Gleichheitspos-
tulats hervortun, empfanden den VIKZ als zu hierarchisch und unbeweg-
lich. Unter dem Eindruck dieses einstimmigen Chors von Verurteilungen
gingen Wissenschaftler zunichst nicht daran, sich einen unabhingigen
Standpunkt zu erarbeiten.

68  Gespriche mit F/A 2+3 vom IPD, u.a. am 26.1.2000; sowie mit M/A 1, Vor-
standsmitglied im Islamrat, u.a. am 16.9.2000.

108

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Di1E SULEYMAN-GEMEINSCHAFT VON AUSSEN GESEHEN

Die Argumente, von tiirkischen Autoren ins Feld gefiihrt, mit denen
die Suileyman-Gemeinschaft in der Tiirkei der Hiresie beschuldigt wurde,
hitten hierzulande jedoch mit einem Hinweis auf das Grundrecht der Re-
ligionsfreiheit schon lingst ad acta gelegt werden miissen. Dass das nicht
geschah, sondern die wissenschaftliche Gemeinschaft ebenfalls politische
Einschitzungen abgab, statt lingst iiberfillige Untersuchungen vorzu-
nehmen, hing mit dem zeitlichen Zusammenfallen moslemischer Ein-
wanderung in Deutschland und islamischer Revolution im Vorderen Ori-
ent zusammen. Insbesondere nach der Iranischen Revolution schiirten
Vertreter der tiirkischen Religionspolitik deutsche Angste, nunmehr von
islamischen Revolutioniren unterwandert zu werden. Auf dem Hohepunkt
der Kampagne des DGB gegen Terror von rechts konnten so, beinahe ohne
jeden Widerspruch, die islamischen Organisationen in Deutschland, insbe-
sondere aber das »Islamische Kulturzentrume, das im Begriff war, einen
institutionellen Status zu erlangen, als Stindenbécke ausgemacht werden.

Zu dieser Verurteilung gesellte sich das geringe wissenschaftliche Inte-
resse an religiosen Themen. In den 1980er Jahren wurde Religion noch als
ein Gegenstand betrachtet, den aufgeklirte westliche Intellektuelle als
riickstindig hinter sich gelassen hatten. Das Zusammenspiel dieser beiden
Faktoren hat die Beschreibung der sozialen Wirklichkeit islamischer Ge-
meinschaften in Deutschland verhindert. Die religiosen Zielsetzungen und
die durch den Generationswechsel bedingten Kursinderungen wurden
kaum wahrgenommen. Es ist bemerkenswert, wie der Larousse-Artikel, der
immerhin aus den 1960er Jahren stammt und in einem v6llig anderen po-
litischen Kontext verfasst worden war, nach wie vor seine Rolle als »Torhii-
ter« erfillte. Alte, nie tiberpriifte Anschuldigungen blieben dadurch kon-
serviert wie die Fliege im Bernstein. Damit war das Bild des »Verbandes
der Islamischen Kulturzentren« bereits fixiert, bevor man nach Anzeichen
der befuirchteten Unterwanderung Ausschau hielt. Lediglich einige unab-
hingige deutsche Moslems thematisierten religiése Introvertiertheit, die in-
nerhalb des »Verbandes der Islamischen Kulturzentren« den Riickzug aus
der Kommunikation mit der AufRenwelt geradezu zwangsldufig zur Folge
hatte. Die Wahl, so sagte aber einer von ihnen, sei, wenn auch manchmal
irritierend fiir andere Moslems, letztendlich legitim. Schliellich wiirde es
auch niemandem einfallen, den Karmeliter-Orden deren Kontemplation
zum Vorwurf zu machen.

Im nichsten Kapitel soll nun das religiose Ideal der weltweiten Siiley-
man-Gemeinschaft erldutert, und mit den Interessen des »Verbandes der
Islamischen Kulturzentren« in Europa verglichen werden. Nicht nur au-

109

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30. i@ |



https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Rerhalb des Verbandes, sondern auch intern stellt sich gegenwirtig die
Frage, welche Organisationsform die religicse Idee legitimerweise vertritt
und welche Konsequenzen diese fiir die Auflenkommunikation hat.

110

https://dol.org/0.14361/9783830400099-003 - am 13.02.2026, 21:58:30.


https://doi.org/10.14361/9783839400999-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

