Communicatio Socialis 31 (1998), Nr. 4: 386-404
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Bernhard Pérksen | wWN@s im Kopf eines anderen

vorgeht, kdnnen wir nie wissen”
Im Gesprach mit Ernst von Glasersfeld

Konstruktivismus und Lebenswelt

Fiir manche, die gegenwértig an den Debatten tiber die biologischen oder
sozialen Bedingungen der Konstruktion von Wirklichkeit teilnehmen, ist
die laufende Diskussion eine ganz und gar theoretische - und das heifdt
hier vor allem: alltagsferne - Angelegenheit. IThnen geht es um eine
bravourts vorgefiihrte intellektuelle Aktivitit, der keine Praxis voraus-
geht (und auf die vielfach auch keine solche folgt oder folgen soll). Fiir
Ernst von Glasersfeld, der zu den Begriindern der konstruktivistischen
Epistemologie und zu den prominenten Stichwortgebern der aktuellen
erkenntnistheoretischen Debatten zihlt, stellt sich der Zusammenhang
von Theorie, Praxis und personlicher Biographie auf eine ganz andere
Weise dar: Die Relativitit dessen, was wir gemeinhin und etwas pauschal
die Wirklichkeit nennen, ist fiir ihn eine frithe Lebenserfahrung. Wer, wie
er, in verschiedenen Sprachen aufwéichst, in verschiedenen Landern be-
heimatet ist, wer, wie er, im Laufe seines Lebens ganz verschiedene
Berufe ausgeiibt hat (Farmer in Irland, Journalist in Italien, Professor fiir
kognitive Psychologie in den USA u.a.), der ist wohl unvermeidlich mit
der Einsicht konfrontiert, daR® die jeweilige Sicht der Dinge - je nach
Herkunft, Tradition und Sprache - immer auch eine etwas andere ist.
Man muf}, so lautet die Konsequenz, in seinem Denken von dieser
Pluralitit der Weltsichten ausgehen, sie zur Basis der eigenen Reflexio-
nen iiber Phinomene wie Sprache und Verstehen oder Begriffe wie
Wabhrheit und Niitzlichkeit machen. Ernst von Glasersfeld hat dies getan;
er beginnt sein wohl wichtigstes Buch ,Radikaler Konstruktivismus. Ide-
en, Ergebnisse, Probleme“ mit dem Kapitel , Wie ich zum Konstruktivi-
sten heranwuchs®, um dann die grundlegende Erfahrung von der Unmog-
lichkeit absoluter Wahrheitserkenntnis mit (sprach)philosophischen
Einsichten, kybernetischen Uberlegungen, neurophysiologischen Illu-
strationen und begriffsgeschichtlichen Darstellungen zu untermauern.
Das folgende Gesprdch, das im Zusammenhang mit den anderen
Beitrdgen dieser Reihe iiber die Perspektiven konstruktivistischen Denkens
gelesen werden kann,! macht diese innere Verbindung von Erfahrung

1 Das erste Gesprich dieser Reihe (mit dem Literatur- und Medienwissenschaftler
Siegfried J. Schmidt) erschien in: Communicatio Socialis (1997) 1, 17-27. Das zweite
Gesprich (mit dem Kommunikationswissenschaftler und Psychotherapeuten Paul
Watzlawick) erschien in: Communicatio Socialis (1997) 4, 383-399. Das dritte

386 |

13.01.2026, 08:43:28.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

und Erkenntnis direkt und indirekt zum Thema, wenn es um die Sprach-
bedingtheit von Erkenntnis und den Akt des Verstehens und der Kom-
munikation geht. Ausgangspunkt dieser Konversation, die am Beispiel
der P4ddagogik auch auf einige praktische Konsequenzen des Konstrukti-
vismus hinweist, ist eine Kritik des korrespondenztheoretischen Wahr-
heitsbegriffs: Ernst von Glasersfeld plddiert dafiir, die Idee der Wahr-
heitssuche systematisch durch das Konzept der Brauchbarkeit - er
spricht von Viabilitit - zu ersetzen. Und brauchbar ist nicht, was in
einem emphatischen Sinne richtig ist, sondern allein diejenige Theorie
oder Praxis, die zu unseren Zielen und Zwecken pafdt. Funktionieren
muf® sie schon, aber auf ihre endgiiltige Verifizierung soll man nicht
warten und kann man nicht hoffen.

B.P.

Porksen: Wenn wir der berithmt gewordenen Definition von Thomas
von Aquin folgen, so ist Wahrheit eine adaequatio intellectus et rei, eine
Ubereinstimmung zwischen dem erkennenden Geist und der Sache. Vor-
stellung und Welt gelangen, so die Annahme, zur Deckung, sie geraten in
ein Verhdltnis exakter Korrespondenz: Das Ding und die Aussage iiber
das Ding haben dann in gewisser Weise die gleiche Struktur. Die Denk-
schule des Konstruktivismus, deren prominenter Vertreter Sie sind, at-
tackiert dieses korrespondenztheoretische Walhrheitsverstindnis und
behauptet: Wahrheitserkenntnis in diesem Sinne ist unméglich.

von Glasersfeld: Ich bin gewif nicht der Erste und der Einzige, der
eine solche Auffassung vertritt; sie findet sich schon bei den Vorsokrati-
kern, die sich - ich erinnere nur an Xenophanes, die Sophisten und den
Nachfahren Pyrrhon - vllig dariiber im Klaren waren, daf die Vorstel-
lungen, die sich ein menschliches Wesen aufgrund seiner Erfahrungen
macht, nie ein Bild menschenunabhingiger Realitidt darstellen. Und be-
reits bei Xenophanes heifdt es, daf® sich niemals feststellen 14Rt, ob sich
jemand ein véllig richtiges Bild von der Realitit macht - denn es ist
unmdglich, diese Richtigkeit, selbst wenn sie gegeben sein sollte, zu
verifizieren: Man kann ja zu keinem Zeitpunkt aus seinen Wahrneh-
mungs- und Begriffsfunktionen heraus; alle Uberpriifungen und Versu-
che, das Bild des Wirklichen mit der Wirklichkeit selbst zu vergleichen,
werden in jedem Fall durch unsere Erlebensinstrumente gepragt.

Pérksen: Derjenige, der Wahrheit erkennt, miifdte eigentlich, wenn
ich Threm Gedanken folge, seinen Korper verlassen, um von einem ande-
renund ginzlich neutralen Standpunkt aus auf das Absolute zu schauen.

Gesprach (mit dem Kybernetiker Heinz von Foerster) erschien in: Communicatio
Socialis (1998) 1, 47-61.

| 387

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28.


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

von Glasersfeld: Ganz genau. Einige spatere Philosophen haben diese
Sicht von auflen ,the God’s eye view" genannt, die Perspektive Gottes.
Nun ist die Sache aber die, dafs auch Gott - insofern wir ihn als rationales
Wesen begreifen wollen - vor dem gleichen Problem steht. Denn auch er
briuchte einen Apparat des Erfahrens und das heifdt, daf® auch seine
Erfahrungen apparatbedingt sind. Doch ich glaube nicht, daf® wir Gott
begreifen. Die Perspektive Gottes ist eine Metapher fiir die Unmag-
lichkeit, ein unverfilschtes Bild der Welt an sich zu gewinnen.

Péorksen: Diese Uberlegung scheint mir, vorsichtig formuliert, etwas
anthropomorphistisch. Sie stellen sich den Blick Gottes so vor, als sei er
- wie der unsere, der menschliche - bedingt und praformiert durch aprio-
risch existente Kategorien und Wahmehmungsformen.

von Glasersfeld: Will ich im Rationalen bleiben, so habe ich nur meine
Vernunft zur Verfiigung, und unser rationales Denken ist immer anthro-
pomorph. Natiirlich kdnnte ich auch als ein Mystiker argumentieren, als
ein negativer Theologe, der sagt: Wenn Gott die Qualitdten besitzt, die
man ihm zuschreibt, wenn er allwissend ist, {iberall gegenwirtig und
zeitlos, dann ist Gott etwas, das véllig von der Welt, die wir als Menschen
erleben, verschieden ist. Und da wir unsere Begriffe allesamt aus unserer
Erlebenswelt abstrahieren, sind wir nie in der Lage, ihn mit unseren
Begriffen zu erfassen. Mir erscheint diese Auffassung aus zwei Griinden
zentral. Die Mystiker, die in dieser Weise argumentieren, formulieren -
erstens - die vollig logische Annahme, daf etwas, was aufderhalb ihrer
Erfahrungswelt liegen soll, nicht in den Begriffen, die aus dieser Erfah-
rungswelt stammen, erfaibar ist. Und sie nehmen - zweitens - eine klare
Trennung zwischen dem rationalen und dem mystischen Wissen vor;
beide Formen des Wissens vermogen nebeneinander zu existieren, aber
sie sind im Grunde genommen unvereinbar. Das ist mir sehr wichtig.

Porksen: Ist es nicht aufschlufreich, daf® wir in unserem Gesprich
iiber die Moglichkeit, dem Absoluten kognitiv habhaft zu werden, sofort
auf Gott zu sprechen kommen? Mein Eindruck ist, da® die Art und
Weise, wie Sie iiber das Absolute sprechen, der Redeweise mancher
Mystiker gleicht, die Gott als den Unbegreiflichen und den ,,ganz ande-
ren” beschreiben.

von Glasersfeld: Véllig richtig. Wissenschaftliche und religiése Rede-
weisen dhneln sich dartiber hinaus vielfach auch darin, daf sie beide
meinen, absolutes Wissen zu vermitteln. Auch das ist eine Parallele, die
mich hier und da amiisiert. Aber die Annahme mancher Wissenschaftler,
Wahrheiten zu verbreiten, 14t sich leicht als Wunschtraum ausmachen,
denn in der Geschichte der Wissenschaft bleibt nichts gleich; die Theori-
en und Modelle von der Wirklichkeit dndern sich bestindig.

Porksen: Aber auch Sie konnen, wenn Sie Thren Primissen treu blei-

388

13.01.2026, 08:43:28. (o —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

ben, doch nicht ganz sicher wissen, ob eine dieser Theorien mit der
absoluten Wirklichkeit iibereinstimmt - oder ob dies nicht der Fall ist.
Die unbedingte Negation einer Korrespondenz von Welt und Vorstellung
wiire ja eine negative Ontologie, eine andere Spielform des Absolutismus.

von Glasersfeld: Natiirlich ist es denkbar, daf wir mit einer unserer
Konstruktionen zufillig ins Schwarze treffen; aber diese sehr theoreti-
sche und meiner Auffassung nach sehr unwahrscheinliche Maglichkeit
geniigt doch nicht, um zu behaupten und zu entscheiden, daft wir es
getan haben - und daf unsere Annahmen nun mit der absoluten Wirk-
lichkeit {ibereinstimmen. Wenn wir behaupten, unsere Vorstellung kor-
respondiere mit der Welt, dann sind wir meiner Ansicht nach verpflich-
tet, die Korrespondenz auch aufzuzeigen. Und wenn das nicht gelingt,
dann haben die korrespondenztheoretischen Aussagen lediglich den Sta-
tus unbegriindeter Thesen.

Porksen: Sie verlangen, so scheint mir, als Wahrheitskriterium, daf®
man als Person, die beobachtet, nicht mehr existiert und unbeeinflufit
von Erkenntnisinstrumenten erkennt. Sie verlangen etwas, daf’ unmog-
lich ist - und deshalb sind Sie gegen jede Kritik immun,

von Glasersfeld: Ich filhle mich da nicht unsicher und befinde mich
mit meinen Auffassungen in ganz guter Gesellschaft; schon die Skeptiker
haben, wie gesagt, seit den Vorsokratikern immer wieder darauf verwie-
sen, dafd wir nie ein Bild von der Wirklichkeit mit der Wirklichkeit selbst
vergleichen kénnen, sondern nur Bilder mit Bildern von der Wirklichkeit.
Um diese Annahme zu widerlegen, haben sich zahllose Philosophen den
Kopf zerbrochen; aber keinem ist es gelungen, einen Beweis fiir die Kor-
respondenz von Welt und Vorstellung zu erbringen. Darum sind sie in die
Metaphysik, das heifdt in die Mystik ausgewichen.

Pérksen: Darf ich aus einer anderen Perspektive einen weiteren An-
lauf versuchen, um die Annahme zu begriinden, daf® es einen systemati-
schen Zusammenhang zwischen unseren Wahrnehmungen und der wirk-
lichen Welt geben mu3? Man konnte doch argumentieren, daf® sich im
Laufe der Evolution der menschliche Wahrnehmungsapparat durch
bestindige und mitunter tédliche Versuche und Irrtiimer an die Wirk-
lichkeit des Gegebenen angepafst hat. Das war die Auffassung des Etho-
logen und evolutiondren Erkenntnistheoretikers Konrad Lorenz, der
meinte, es gebe im Laufe der Evolution eine allmghliche Anngherung an
das kantianische ,Ding an sich“, die wirkliche Welt. Grob realitdtsver-
fehlende Konstruktionen wiirden schlicht und einfach durch den Mecha-
nismus der Selektion zerstort.

von Glasersfeld: Aus meiner Sicht mufl man sich immer vor Augen
halten, daf® die Theorie der Evolution und die Perspektiven, die sich
scheinbar zwangsldufig aus dieser ergeben, auch nur Modelle sind, die

| 389

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

wir konstruiert haben und die vielleicht schon morgen durch andere
abgelost werden. Das ist, so meine ich, der Fehler, den Konrad Lorenz
macht: Er begreift die Evolutionstheorie als eine ontologische Beschrei-
bung, er geht von der Auffassung aus, daR sich die Tiere und die Men-
schen tatsdchlichund in Wirklichkeit auf eine bestimmte Weise evoluiert
haben. Das ist eine empirisch gut begriindbare Annahme, aber empiri-
sche Annahmen reichen nicht in die Ontologie. Man kann wohl sagen,
daf® wir die Kategorien von Raum und Zeit genau deshalb erfunden ha-
ben, weil sie besonders gut funktionieren und zu der Wirklichkeit pas-
sen, die wir erleben. Aber gutes Funktionieren ist niemals ein Beweis fiir
die Widerspiegelung der duferen Welt. Darum spreche ich lieber von
Viabilitdt, denn das betont, da® man immer auch mit anderen Mog-
lichkeiten des Passens rechnen muf.

Porksen: Konrad Lorenz schreibt ja: ,Die Anpassung an bestimmte
Bedingungen der Umwelt ist dquivalent dem Erwerb von Information
{iber diese Umweltbedingungen.“

von Glasersfeld: Die Anpassung - ganz egal, wie gut sich ein einzel-
ner Organismus an eine Umwelt angepaft fithlt - erzeugt kein exaktes
Bild der Umwelt; eine solche Vorstellung ist meines Erachtens logisch
gesehen falsch. Anpassung heiftt doch nur, dafd man durchkommt, daf®
man einen gangbaren Weg gefunden hat und eben nicht scheitert. Dem
Neurobiologen Humberto Maturana verdanke ich in diesem Zusammen-
hang das Beispiel des Blindfilugs, das unsere Erkenntnissituation illu-
striert: Da sitzt der Pilot in seiner Kabine, er hat keinen Zugang zu einer
Aufdenwelt und reagiert lediglich auf das, was seine Instrumente anzei-
gen. Aber er fliegt, und es gelingt ihm, gliicklich zu landen, obwohl
draufden vielleicht gerade ein furchtbarer Sturm tobt. Was er von diesem
Sturm mitbekommt, ist allerdings nur das gelegentliche Abweichen des
Flugzeugs vom Kurs, das er sofort korrigiert. Er bemerkt Perturbationen
und reagiert entsprechend. Von der eigentlichen Ursache, dem Sturm,
hat er keine Ahnung. Aber es gelingt ihm, sicher zu landen und sein Ziel
zu erreichen. Er ist durchgekommen, das 148t sich feststellen. Diese
Situation des Blindflugs, behaupte ich, entspricht genau unserem
Verhdltnis zur Realitidt: Was auflerhalb unserer Erfahrungswelt liegt,
konnen wir nie sagen.

Porksen: Wenn sich Wissenschaft nicht mehr mit der Erkenntnis
einer dufderen Welt und der Verbreitung von Wahrheit in einem emphati-
schen Sinn befalt, welche Aufgabe hat sie dann? Was ist ihr Ziel?

von Glasersfeld: Vor der Wissenschaft habe ich den gréfiten Respekt;
aber ich wiirde sagen, daf® sie sich in unserer Zeit besonders mit den
praktischen Problemen befassen sollte, die unser Zusammenleben
bedrangen. Man sollte bei uns in den Vereinigten Staaten, zum Beispiel,

390

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. O



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

nicht Milliarden fiir Partikelbeschleuniger ausgeben, solange es Leute
gibt, die auf der Strafe schlafen miissen und solange die Umwelt weiter-
hin von der Industrie beschidigt und zerstort wird. Ich finde das unsin-
nig, aber das ist ein Standpunkt, der unter Wissenschaftlern nicht beson-
ders beliebt ist: Man méchte wissenschaftliche Forschung vielfach als die
héchste Form menschlicher Aktivitdt begreifen, die sich - ganz egal, was
um sie herum geschieht - ihre Ziele selber setzt und dabei véllig neutral
sein soll.

Pérksen: Aber welche spezifischen Kriterien lassen sich angeben, um
eine Konstruktion von Wirklichkeit in Form einer wissenschaftlichen
Theorie von einer anderen zu unterscheiden? Die Nahe zu einem ima-
giniren Wahrheitspol kann ja, wenn ich Thren Gedanken folge, keine
Unterscheidungsmoglichkeit mehr sein.

von Glasersfeld: Das Kriterium, das ich vorschlage, ist die Brauch-
barkeit bzw. Viabilitdt. Den Begriff der Viabilitit, der zu jenem der
Anpassung in einer engen Beziehung steht, habe ich aus der Evolu-
tionstheorie {ibernommen; er dient dazu, im Bereich der Erfahrungs-
welt den klassischen philosophischen Wahrheitsbegriff zu ersetzen, der
eine exakte Abbildung der Realitdit annimmt. Ein Organismus ist
dann, so méchte ich definieren, viabel, wenn es ihm gelingt, unter den
gegebenen Beschriankungen und den gegenwdértigen Umstdnden zu
iiberleben. Und brauchbar oder viabel nenne ich Handlungs- und Denk-
weisen, die an allen Hindernissen vorbei zum gewiinschten Ziel fiihren.
Allerdings ist die Festellung, ob eine Konstruktion viabel ist, von den
eigenen Werten abhidngig. Sie enthdlt ein subjektives Moment und ver-
langt ein perstnliches Urteil. Die Wahl der Werte, die Ethik, 143t sich
nicht durch den Konstruktivismus begriinden: Es handelt sich um Set-
zungen.

Porksen: Konnen Sie ein Beispiel fiir eine viable Theorie nennen?

von Glasersfeld: Denken Sie nur an die Raumschiffahrt der Nasa, die,
wenn sie einen Satelliten lancieren, um den Saturn herumfliegen oder auf
dem Mond landen mdchte, stets mit den Newtonschen Formeln arbeitet.
Und doch ist unter den hier titigen Wissenschaftiern wohl keiner mehr,
der behaupten wiirde, die Newtonschen Formeln, die lingst von Albert
Einstein iiberholt wurden, repdsentierten die Wahrheit. Sie sind fiir einen
bestimmten Zweck und fiir die in diesen Féllen notwendigen Berechnun-
gen jedoch hach wie vor brauchbar und niitzlich, mehr nicht.

Porksen: Aber woher wei’ man, allgemeiner gefragt, da® etwas
niitzlich ist oder sich in der Zukunft als niitzlich erweist? Das wiirde ja
fast eine prophetische Gabe voraussetzen, denn einzelne gegenwirtig
und im Moment viabel erscheinende Theorien haben woméglich zu einem
spateren Zeitpunkt sehr schadliche Wirkungen und Nebenfolgen. Und

| 301

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

das wiirde bedeuten, man miite eine Art time lag in die Theorienbewer-
tung integrieren.

von Glasersfeld: Die Nutzbarmachung einer Theorie und ihre potenti-
ellen Effekte sind natiirlich nicht immer vorauszusehen, das ist Klar.
Aber ich meine doch, dafd der Wissenschaftler, der anf 6ffentliche Gelder
zuriickgreift, die Pflicht hat, sich zu fragen, ob die Theorie, an der er
arbeitet, Moglichkeiten der Anwendung bereithilt, die etwas besser oder
schlechter machen. Natiirlich ist das eine relative Angelegenheit und
verlangt eine letztlich subjektive Entscheidung. Die Alternative wére ein
objektives Kriterium im Sinne einer Repradsentation der absoluten Wirk-
lichkeit; die Vorstellung wire dann, daf® Wissenschaft das Gebiet des
wahren Wissens vergréfert, aber das halte ich fiir unméglich. Eine Theo-
rie ist lediglich ein Modell, das unter bestimmten Umst4dnden funktioniert
- und unter anderen eben nicht.

Porksen: Die Tatsache, daR® Sie den Begriff der Viabilitit aus dem
Bereich der Evolutionstheorie entlehnt haben, legt allerdings doch den
Eindruck nahe, es handele sich hier um ein hartes Kriterium zur Differen-
zierung von Wirklichkeitskonstruktionen. Wenn ein Organismus nicht
viabel ist, wenn er keinen Weg findet, sich mit den Beschrdnkungen der
Umwelt zu arrangieren, dann ist er im Extremfall zum Tode verurteilt.
Wenn ein Wissenschaftler Theorien formuliert, dann ist es unwahr-
scheinlich, daf er in dhnlicher Weise mit ihnen scheitert.

von Glasersfeld: Theorien scheitern, wenn Beobachtungen oder die
Resultate von Experimenten sich nicht mehr mit ihnen vereinbaren las-
sen. Falsche Theorien bringen einen in der Regel nicht um, das ist schon
richtig. Wobei es freilich auch Ausnahmen gibt: So vertrat der Biologe
und Mediziner Alexander Bogdanov, der die Bluttransfusion erfand, die
Theorie, daf’ bestimmte Krankheiten heilbar sind, indem man dem Kran-
ken eine Transfusion gesunden Blutes gibt. Bogdanov hat das dann ein-
mal selbst mit einem Malariakranken gemacht, doch da ist etwas schief
gegangen und innerhalb von zwei Tagen waren sie beide tot. - Aber
worauf wollen Sie hinaus?

Porksen: Ich will darauf hinaus, daf es Theorien gibt, die sich nicht
falsifizieren lassen, weil es in gewisser Weise unméglich ist, mit ihnen zu
scheitern. Man denke nur an die Interpretation eines literarischen Tex-
tes, eines Gedichts, dessen Auslegung verschiedene Autoren zu einander
fundamental widersprechenden Theorien iiber seine Bedeutung fiihrt.
Wie wollen Sie jetzt zeigen, daf® die eine Theorie niitzlich ist und die
andere nicht?

von Glasersfeld: Das ist nun ein anderes Wissensgebiet. Ich wiirde
die an der hermeneutischen Aktivitat beteiligten Personen fragen, warum
sie dieses Gedicht interpretieren. Tun sie es nur zum eigenen Vergniigen

392 |

13.01.2026, 08:43:28. (o —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

oder wollen sie nicht doch herausfinden, was auch andere Leute in dem
jeweiligen Text zu sehen vermggen. Wenn das der Fall ist, dann laf’t sich
weiterfragen: Ist es die eine oder die andere Interpretation, die iiber-
zeugt? Welche der beiden Theorien wird von kultivierten Lesern als die
plausiblere betrachtet? - Dieses hohere MaR an Plausibilitdt wéire dann
ein Hinweis auf eine Form von Viabilitat.

Porksen: Sie verkniipfen jetzt, wenn ich richtig verstehe, das Kriteri-
um der Viabilitdt mit der Frage der intersubjektiven Giiltigkeit.

von Glasersfeld: Richtig, ja. Besonders bei der Interpretation alter
Literatur, denn da kann man ja die Autoren nicht mehr fragen, was sie
eigentlich sagen wollten. Aber ich mochte darauf hinweisen, daf® diese
intersubjektive Plausbilitdt auch im Falle der Naturwissenschaften
Fulerst wichtig ist. Wenn ich heute eine neue Theorie iiber ein bestimm-
tes Phinomen entwickle, dann wird diese erst zur Wissenschaft, wenn
auch andere sie akzeptieren. Erinnern Sie sich an den armen Alfred
Wegener! Der entwarf die brillante Theorie der Kontinentaldrift - doch
niemand glaubte ihm. Erst Jahre nach seinem Tod, als neue Beobachtun-
gen gemacht wurden, erschien die Kontinentaldrift auch anderen Geolo-
gen plétzlich als eine viable Theorie.

Pérksen: Mir ist noch nicht klar, worauf sich das Kriterium der Viabi-
litat primér bezieht. Auf die Erklirungskraft von Theorien, auf ihre Kapa-
zitiit, Probleme zu losen? Auf die ethischen oder unethischen Ziele, die
ein einzelner Wissenschaftler oder eine Gruppe von Forschern verfolgen?

von Glasersfeld: Mir personlich ist die Frage nach den ethischen oder
unethischen Zielsetzungen wichtiger. Aber prinzipiell ist eine Theorie
viabel, wenn sie das vorliegende Problem 16st. Selbstverstdndlich wird ein
Wissenschaftler - ganz naiv ausgedriickt - seine Arbeit nicht einstellen,
wenn er sich im Augenblick nicht mit einem dringenden Problem kon-
frontiert sieht. Er hat einen guten Grund weiterzumachen: Da er das
Lgsen von Problemen an und fiir sich zu schitzen gelernt hat, wird er in
seiner Vorstellung - sozusagen aus Neugier - ein neues Problem schaf-
fen, an dem er arbeiten kann, Das scheint mir schon deshalb berechtigt,
weil er sich sagen kann, daf das Losen des erfundenen Problems es ihm
eines Tages vielleicht gestatten wird, Fragen, die inzwischen aktuell ge-
worden sind, schneller zu beantworten. Mir erscheint dies als eine rekur-
sive Anwendung der Induktion: Die Induktion beruht darauf, da® man
aus dem jeweiligen Erleben gewisse RegelméRigkeiten abstrahiert. War-
um tut man das? Der Grund ist, daR® einem diese Regelmifigkeiten
niitzlich erscheinen. Ganz 4hnlich verhilt es sich mit der Erfindung von
Theorien: Thre Konstruktion war in der Vergangenheit oft niitzlich - und
deshalb ist es wohl sinnvoll, stets nach neuen Fragen und neuen Antwor-
ten zu suchen.

| 393

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

Porksen: Wenn ich unser bisheriges Gesprach {iber Wahrheit und
Viabilitit4t an dieser Stelle auf eine einzige Schiuffolgerung verkiirze, so
lautet diese: Es gibt keinen Beleg dafiir, daf wir uns durch trial and error
der Realitdt des Gegebenen anndhern.

von Glasersfeld: Richtig, ja. Und diese Annahme ist es, die mich
beispielsweise von Karl Popper, mit dem ich sonst viele Ansichten teile,
unterscheidet. In Poppers Buch ,Conjectures and Refutations“ findet
sich ein langes und hervorragendes Kapitel iiber die instrumentalistische
oder pragmatische Philosophie, zu der ja nun auch meine Art des Kon-
struktivismus gehért. Thr geht es allein um das Funktionieren von Theo-
rien und Modellen - und nicht um eine allmihliche Wahrheitsannihe-
rung. Am Ende dieses Kapitels will Popper zeigen, daft der Instrumenta-
lismus philosophisch falsch und fiir die Wissenschaft schéddlich ist. Aber
das gelingt ihm nicht. Er behauptet es nur, den philosophischen Beweis
bleibt er schuldig.

Porksen: Aber hat Popper nicht, wenn man psychologisch argumen-
tiert, recht? Man konnte doch sagen, daf® der Instrumentalismus unbe-
friedigend ist, weil er iibersieht, daf} die Idee der Wahrheitserkenntnis
ein wunderbares Motiv des Aufbruchs darstellt, von der man schon weif,
daf sie nie zu einem Ende zu gelangen vermag. Warum soll man sich
noch anstrengen, wenn Wahrheitserkenntnis nicht mehr das Ziel ist?

von Glasersfeld: Weil es um etwas geht, das viel wichtiger ist: um das
Uberleben auf unserem Planeten zum Beispiel. Sobald wir geboren sind,
mochten wir weiterleben. Und es ist die Frage, wie wir es fertig bringen,
trotz der gegebenen Beschrdnkungen, die die Realitdt uns entgegenstellt,
einigermafien befriedigend durchzukommen. Ob unsere Methoden, mit
denen wir das versuchen, wahr sind, ist vollig gleichgiiltig. Sie miissen
lediglich dazu taugen, die Ziele, die wir uns setzen, zu erreichen.

Porksen: Und doch 14t sich nicht leugnen, da® ein emphatischer und
meinetwegen auch naiver Wahrheitsbegriff Menschen im Laufe der Kul-
tur- und Wissenschaftsgeschichte auf eine sehr produktive Weise ange-
regt hat. Das ist womdglich ein Indiz dafiir, dat wir die Wahrheitsidee als
Erkenntnismotiv brauchen.

von Glasersfeld: Ganz gewif® ist dies eine sehr heikle Frage, aber ich
teile Ihre Ansicht nicht, daft wir in dieser Hinsicht auf die Wahrheitsidee
angewiesen sind. Ich glaube eher, da® Menschen Regelmdfigkeiten und
das Gefiihl einer geordneten Welt bendtigen, sie miissen sich Kausalver-
bindungen und Korrelationen konstruieren, die man in die Zukunft proji-
zieren kann. Man mdchte ihre Stabilitdt unbedingt erhalten. Der Fehler
besteht darin, RegelmidRigkeiten dieser Art als Wahrheiten aufzufassen
und sie mit einem Verstdndnis und der Erfassung der ontischen Welt
gleichzusetzen. Die Wissenschaft und die gesamte Technologie beruhen

394

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. O



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

auf dem Glauben, daR Ursache-Wirkungs-Relationen, die man in der
Vergangenheit festgestellt hat, auch in Zukunft funktionieren. Schon bei
David Hume heif’t es jedoch, daf sei ein notwendiger Glaube, der sich
nicht beweisen l4Rt: Die Welt konnte sich auch &ndern.

Pérksen: Und vielleicht geht schon morgen friih die Sonne nicht mehr
auf.

von Glasersfeld: Wer weifd das schon mit jener absoluten Sicherheit,
die iiber die vergangene Erfahrung hinausreicht? Das wire fiir uns sehr
peinlich. Nun hoffen wir natiirlich, daf® sie es trotzdem tut und daf® wir
uns auch in Zukunft darauf verlassen konnen. Aber das ist eine Hoffnung.

Porksen: Leben Sie in dem Gefiihl dieser grundsitzlichen Ungewif’-
heit?

von Glasersfeld: Was das praktische Leben betrifft, ist es zweifellos
von Vorteil, sich auf die angenommenen RegelmiRigkeiten und die
bewdhrten Ordnungen zu verlassen. Es ist nicht so, daR® ich in meinem
Haus die Tiir 6ffne und schaue, ob der Balkon noch da ist, bevor ich
heraustrete. Ich verlasse mich einfach darauf, daR er nicht verschwunden
ist, offne die Tiir, und trete ohne zu zégern hinaus. Bisher hat das gut
funktioniert - aber absolutes Wissen ist es nicht.

Porksen: Was ist mit der Sphire des Denkens und dem System der
eigenen Auffassungen? Vermag man hier in dem Bewuftsein zu leben,
daf es immer auch anders sein knnte?

von Glasersfeld: Ich meine jedenfalls, daf es enorme Vorteile hat,
wenn man sich der Relativitdt der eigenen Konstruktionen bewufdt ist.
Das macht alles leichter. Nehmen wir nur einmal ein triviales Beispiel: In
den USA sind viele Leute der Meinung, da®® man unbedingt ein Auto und
einen Kiihlschrank braucht, um gliicklich zu sein. Und diese Leute leiden
dann womdglich eines Tages unter der Tatsache, daf sie sich das Auto,
das ihnen ihr Lebensgliick garantieren soll, nicht mehr leisten kdnnen.
Dann ist es eben diese Fixierung und die Versteifung, so und nicht anders
zu denken, die andere Wege ausschliefpt und ungliicklich macht. Das
heifdt: Die konstruktivistische Sicht macht - zumindest ist dies meine
Erfahrung - Moglichkeiten der Existenz offenbar, die vorher undenkbar
waren.

Porksen: Der Schriftsteller Robert Musil spricht wohl in ganz 4hn-
licher Absicht von dem ungeschriebenen Gedicht des eigenen Daseins und
der Schdrfung des Moglichkeitssinns.

von Glasersfeld: Das ist herrlich, das pait mir genau. Dieses Gedicht
der Méglichkeiten muft man sich immer offenhalten. Und jede Festlegung
und jede Entscheidung bedeutet eventuell die Vernichtung von Még-
lichkeiten, die sehr bedenkenswert wiren. Allerdings wire es auch
falsch, zu meinen, man kénnte die eigenen Uberzeugungen einfach so

I 20K

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. [OE—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

abstreifen - und dann gleichsam nach Belieben die jeweils erwiinschte
und ersehnte Welt konstruieren.

Porksen: In welchem Rahmen ist es uns gestattet, uns selbst zu erfin-
den?

von Glasersfeld: Die Welt ist die Summe der Beschrankungen, die auf
die eigene Person, die eigenen Pline und Bewegungen einwirken. Es ist
im Grunde genommen ein kybernetisches Prinzip, das sich hier manife-
stiert: Die Kybernetik arbeitet nicht - darauf hat schon Gregory Bateson
hingewiesen - mit Kausalbeziehungen, sondern mit Beschrdnkungen.
Das ist der Witz: Man muf sein Leben innerhalb der Beschrankungen
fithren und sollte die eigenen Pline, ein Ziel in der Zukunft zu erreichen,
nicht als einzige Moglichkeit betrachten und ohne Beriicksichtigung der
gegebenen Beschrinkungen verfolgen.

Porksen: An welchem Punkt wehrt sich die Welt gegen die
Uberformung durch unsere Konstruktionen? In welchem Moment rufen
die Objekte ,Nein!“, wenn sie in einer Denkschublade weggesperrt wer-
den?

von Glasersfeld: Ich wiirde sagen, daf® es gar nicht um Objekte geht.
Um iiberhaupt von einem Objekt sprechen zu kénnen, muf} ich bereits
eine Struktur und gewisse Verhéltnisse zu anderen Objekten annehmen.
Mir erscheint das, was Sie die Objektwelt nennen, eher als ein amorphes
Schwirren, das aber so vielfiltig ist, daf® es uns erlaubt, konstante Model-
le durch interne Korrelationen von Empfindungen herzustellen. In unse-
rem Innern werden durch die Summe der fortwihrenden neuronalen
Aktivitidten permanent Impulskombinationen erzeugt, aus denen wir uns
dann unsere Welt konstruieren.

Porksen: Wie ist es aus dieser Sicht méglich zwischen dem Iiusori-
schen und dem Wirklichen, dem Falschen und dem Richtigen zu unter-
scheiden? Wie kénnen Sie das als Wissenschaftler tun und gleichzeitig
deutlich machen, daf® Sie nicht in die zuvor abgelehnte Wahrheitsempha-
se zuriickfallen?

von Glasersfeld: In der Praxis ist das meistens iiberhaupt kein Pro-
blem. Wenn jemand eine Theorie iiber das Montieren von Autoreifen
ohne Wagenheber prisentiert, dann konnen wir diese ausprobieren - und
ich kann zu ihm sagen: ,Machen wir es!“ Die Viabilitdt in allen prakti-
schen Fragen 1dRt sich zumindest im Prinzip experimentell nachweisen.
Und der Versuch, diesen Nachweis anzutreten, bildet die Haupttitigkeit
der Wissenschaft: Man stellt eine Theorie auf, fragt sich nach ihrer
Brauchbarkeit und erfindet Experimente, um sie zu testen.

Porksen: Das klingt, wenn ich so sagen darf, etwas unspektakulir,
weil es doch besagt: Man gibt als Konstruktivist lediglich den iiber-
zogenen Anspruch auf absolute Wahrheitserkenntnis auf - und macht

396 I

13.01.2026, 08:43:28. (o —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

dann weiter wie bisher. Dieser Gestus, der hier in Thren Uberlegungen
aufscheint, entspricht nicht ganz dem mehr oder minder direkten Innova-
tionsversprechen, mit dem der Konstruktivismus gegenwirtig gefeiert
wird.

von Glasersfeld: Das sind die Erwartungen, die manche Leute hegen,
iiber die Sie jetzt sprechen; das hat mit mir nichts zu tun. Wieso soll ich
mich fiir diese Erwartungen verantwortlich fiihlen? Tut mir leid, aber das
ist nicht mein Problem. Fiir mich ist der Radikale Konstruktivismus eine
ganz und gar praktische und unprosaische Angelegenheit; er versucht,
eine brauchbare Art und Weise des Denkens vorzuschlagen, mehr nicht.
Und es ist sehr wichtig, daf® man sich von Anfang an und bis zum Schluft
dariiber klar ist, daR® auch der Konstruktivismus nur ein Modell darstellt.
ODb es ein viables Modell des Denkens ist oder ob es einem als unbrauch-
bar erscheint - das 14t sich nicht fiir andere und fiir alle Zeiten entschei-
den, das muf} letzten Endes jeder fiir sich und jedes Individuum selbst
herausfinden.

Porksen: Wie haben Sie diese Brauchbarkeit herausgefunden? Darf
ich eine Vermutung duflern? Wenn man sich Thre Biographie vergegen-
wirtigt und die dufleren Stationen nur grob rekonstruiert, liegt der Ge-
danke nahe, daf} die Viabilitit des Konstruktivismus und die Einsicht in
die Relativitit von Wirklichkeit fiir Sie eigentlich eine Lebenserfahrung
darstellen muf. Sie sind in Stidtirol aufgewachsen, Sie haben Mathema-
tik in Wien und Ziirich studiert, waren Skilehrer in Australien, Farmer in
Irland, Journalist und Ubersetzer in Italien, Professor fiir kognitive Psy-
chologie in den USA.

von Glasersfeld: Fiir mich gibt es eine sehr enge Verbindung zwi-
schen meinem Leben und den konstruktivistischen Einsichten, da haben
Sie ganz recht. Allein die Tatsache, daf® man mit mehr als einer Sprache
aufwichst, sie nicht nur spricht, sondern auch in ihr lebt, macht einem
den Begriff der Realitdt problematisch. Deutsch, Englisch und Italienisch
lernte ich als Kind im Ambiente meiner Herkunftswelt. Franzosisch
brachte man mir in einem Schweizer Internat sehr gut bei, aber ich fing
eigentlich erst an, es einigermafden zu verstehen und mir einzuverleiben,
als ich ein Jahr lang in Paris lebte. Mir fiel schon sehr bald auf: Wenn ich
franzgsisch spreche, dann ist die Welt eine andere als im Englischen,
Deutschen oder Italienischen.

Porksen: Sind Sie der Auffassung, daR die jeweilige Sprache die
Wirklichkeitserfahrung prigt und vorstrukturiert?

von Glasersfeld: Diese These muf} man, so glaube ich, etwas vorsich-
tiger und genauer formulieren. Das Kind erkennt bereits zu Beginn sei-
nes Lebens, daf® es mit den Lauten, die es hervorbringt, enorm viel zu
erreichen vermag, daf} ihm diese Laute ein dufderst wirkungsvolles Werk-

1 207

13.01.2026, 08:43:28.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

zeug zur Verfiigung stellen. Aber es merkt auch, daf es sehr schwer ist,
den Gebrauch dieses Werkzeugs zu lernen. Man bekommt ja am Anfang
des eigenen Lebens keinen Plan zugesteckt, der einem Bedeutungen
erklirt, sondern ist darauf angewiesen, aus Situationen zu lernen und
Sprache im Gebrauch auszuprobieren. Die Anwendung jedes einzelnen
Wortes ist von Fehlschliissen begleitet; man bastelt sich nur ganz
allmihlich und in einem sehr langwierigen Prozess die eigenen Wortbe-
deutungen zusammen. Und die Bedeutung, die man mit einem Laut oder
einer Folge von Buchstaben verbindet, ergibt sich schliefilich als das
Ergebnis von Erfahrungen, die jemand in interaktiven Situationen mit
anderen Sprechern macht. Wenn ich mit Italienern zusammenlebe, lerne
ich eine Art und Weise kennen, die Welt anzuschauen und einzuteilen.
Und wenn ich zur gleichen Zeit gemeinsam mit Engldndern Erlebnisse
habe, dann komme ich sehr schnell darauf, daf} es markante Unterschie-
de zwischen diesen beiden Sprachen gibt. Italiener und Engldnder mégen
jeweils fiir sich glauben, daf} ihre Sprache die Welt genau erfaft. Mir, der
zwischen diesen Sprachen und Welten lebt, ist es nur moglich, die unhin-
tergehbare Subjektivitit von Wortbedeutungen zu konstatieren und die
charakteristische Differenz der Realititsansichten festzustellen. Und aus
dieser Erfahrung meines Lebens ergibt sich ein Interesse an dem, was die
Realitdt genannt wird.

Porksen: Kénnen Sie ein Beispiel geben, das die Verschiedenartigkeit
der sprachlich vermittelten Weltansichten illustriert?

von Glasersfeld: Man denke nur an die Prapositionen und die charak-
teristischen Verhdltnisse, die durch sie in einer Sprache erzeugt werden.
Wenn man ein paar Sdtze vom Englischen ins Deutsche iibersetzen will,
dann méchte man auch die durch Prapositionen hervorgerufenen begriff-
lichen Beziehungen {ibersetzen. Und man merkt dann sehr schnell, dafs
zwischen diesen Sprachen, die ja historisch nicht besonders weit vonein-
ander entfernt sind, keine Deckung existiert. Die deutsche Préposition in
umfafdt insgesamt mindestens 30 rgumliche, zeitliche und modale Bezie-
hungen. Das englische Wortchen in tut das auch, aber die Beziehungen,
die es benennt, sind zum Teil andere. (I say it in Englishwird , Ich sage es
auf deutsch; in my place wird ,,an meiner Stelle“; in this way wird ,auf
diese Weise” usw.). Wenn man sich klar macht, wie oft Prapositionen wie
in, on, after, overusw. verwendet werden und wie wichtig sie sind, weil sie
eben Verhiltnisse zwischen Gegenstdnden und Situationen konstituie-
ren, dann fallen einem die unterschiedlichen Beziehungen und Locker-
heiten innerhalb einer Sprache auf, die in einer anderen Sprache eben
keineswegs die gleichen sind.

Porksen: Diese Uberlegungen sind eigentlich ein sehr schones Bei-
spiel fiir das sogenannte linguistische Relativitdtsprinzip, das Benjamin

398 |

13.01.2026, 08:43:28. (o —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

Lee Whorf in seinem beriihmten Buch Sprache, Denken, Wirklichkeit for-
muliert: ,Menschen, die Sprachen mit sehr verschiedenen Grammatiken
beniitzen“, so heif’t es hier, ,werden durch diese Grammatiken zu ty-
pisch verschiedenen Beobachtungen und Bewertungen dufderlich &hn-
licher Beobachtungen gefiihrt. Sie sind daher als Beobachter einander
nicht dquivalent, sondern gelangen zu irgendwie verschiedenen Ansich-
ten von der Welt.“

von Glasersfeld: Genau, das ist ganz richtig. Die Unterschiedlichkeit
der Realititsansicht ist die Erfahrung, die man macht, wenn man in mehr
als einer Sprache lebt. Dazu paft eine kleine Geschichte, die ich erlebt
habe: Einmal war ein englischer Freund bei mir in Mailand. Eines Tages
machten wir einen Ausflug, wanderten einen Flufl entlang und kamen an
eine Stelle, an der die Eisenbahn am Flul entlangfithrt. Am Rand dieses
Flutes und nahe der Gleise saf® eine italienische Familie auf der Wiese
und machte ein Picknick. Auf einmal horte man in der Ferne das don-
nernde Gerdusch des herannahenden Zuges; die Mutter sprang auf und
rief: ,Attenti bambini, arriva il treno.“ Mein englischer Freund fragte
mich: ,,Was hat sie gesagt?* Und mir wurde bewuft, da® ich diesen Satz
nicht einfach wortlich iibersetzen konnte; es mufd heifden: ,Be carefull
children, the train is coming” - und nicht: ,,Be carefull children, the train
is arriving.” Der Grund ist, daf® das Verb fo arrive ein stationdres Moment
voraussetzt; der Zug muf} stehenbleiben. Im Italienischen vermag man
mit arrivare aber auch ein fortlaufendes Niherkommen auszudriicken.

Porksen: Wenn man sich diese grundsétzliche Verschiedenartigkeit
der Wortbedeutungen vergegenwirtigt und sich vor Augen fiihrt, daf®
auch innerhalb einer Sprache verschiedene gruppenspezifische Semanti-
ken nebeneinander existieren, dann werden die kommunikativen Ver-
hiltnisse, mit denen zu rechnen ist, sehr kompliziert. Deshalb die Frage:
Was bedeutet es, eine Auferung zu verstehen, wenn man sich doch, wie
Sie sagen, vergegenwirtigen mufd, daf® Wortbedeutungen grundsitzlich
subjektiv und von Sprache zu Sprache verschieden sind?

von Glasersfeld: Meiner Ansicht nach ist es unméglich zu erwarten,
daf ein Satz, den ein Mensch sagt, in mir genau jene Gedanken und
Begriffsnetze erweckt, die der Sprecher mit seiner AuRerung verbindet.
Das heifit: Ubertragung, Sendung und Empfinger sind irrefiihrende Meta-
phern, sofern es sich um den begrifflichen Inhalt handelt. Kommunikation
ist nie Transport. Was sich von einem Menschen zum anderen fortbewegt,
sind Laute, grafische Gebilde oder, in der Telegrafie, elektrische Impulse
- kurz, Schwingungsmuster von Ton, Licht oder Elektrizitit. Und wir
legen diese Energieverdnderungen, die uns da erreichen, notgedrungen
aufgrund unserer eigenen Spracherfahrungen aus. Wie oft kommt es vor,
da man mit einem Menschen spricht und zwei, drei Tage spiter festel-

I 200
https://dol.org/10.5771/0010-347-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. r—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

len muf, da er gar nicht das verstanden hat, was man meinte und sagen
wollte oder gesagt zu haben glaubte.

Porksen: Wir wissen nie, ob wir uns verstehen?

von Glasersfeld: Nein, wir kénnen uns nie sicher sein, weil keine
Moglichkeit der Uberpriifung und Kontrolle existiert. Was im Kopf eines
anderen vorgeht, kann ich niemals wirklich wissen; ich muf} mich allein
an das halten, was er gesagt hat - und was in meinem eigenen Kopf
bestimmte Vorstellungen erzeugt, die ihrerseits das Ergebnis individuel-
ler und subjektiver Erfahrungen sind. Das Gefiihl des Verstehens ergibt
sich, so meine ich, weil der andere nichts tut oder sagt, was auf eine
falsche Auslegung meinerseits hindeutet.

Porksen: Heifdt das, da® wir nur, wenn wir uns erkennbar nicht ver-
stehen, begreifen, dafy die Kommunikation nicht gegliickt ist?

von Glasersfeld: So ist es. Effektiv wei® ich nur, daf} wir uns nicht
verstanden haben, wenn der andere etwas sagt oder tut, was mit dem,
was ich gesagt habe, von meinem Standpunkt aus unvereinbar ist. Die
Ahnlichkeit der Gesellschaften und Umgebungen erlaubt es allerdings,
damit zu rechnen, daf} der jeweilige Gesprachspartner die Worter, die ich
gebrauche, zumindest in dhnlicher Weise auslegt bzw. sie auf eine Weise
interpretiert, die meiner Auslegung nicht widerspricht. Die Unschirfe
der Wortbedeutungen wird dadurch freilich erheblich reduziert.

Porksen: Herr Professor von Glasersfeld, Sie haben in den letzten
Jahren zahlreiche Aufsitze publiziert, die von den Prinzipien einer kon-
struktivistischen Didaktik handeln. Thre Uberlegungen zum Akt des Ver-
stehens und zur Viabilitdt des Konstruktivismus bilden, so meine ich,
einen guten Ausgangspunkt, um am Beispiel der Pddagogik den prakti-
schen Bezug Ihres Denkens zu illustrieren. Ganz allgemein gefragt: Was
folgt aus Ihren erkenntnistheoretischen Uberlegungen fiir die Schule?

von Glasersfeld: Die erste Konsequenz, die sich vor dem Hintergrund
des bereits Gesagten ergibt, ist nahezu trivial. Sie lautet: Die Sprache
14t sich nicht verwenden, um begriffliche Inhalte zu iibertragen; alles
Begriffliche muf} der Schiller selbst konstruieren. Der Zwang, etwas aus-
wendig zu lernen, die bestdndige Wiederholung und andere Formen der
Dressur sind kein Garant fiir das Verstehen.

Porksen: Sind die guten Zeugnisse, die ein Kind nach Hause bringt,
kein Hinweis darauf, da? es begriffen hat, worum es im Unterricht geht?

von Glasersfeld: Nun, man braucht die guten Zeugnisse und Zensuren
einfach, um versetzt zu werden. Aber sie sind natiirlich kein eindeutiges
Indiz dafiir, daf die Schiiler verstanden haben, worum es geht und bei-
spielsweise eine physikalische Formel wirklich anzuwenden vermégen.
Trotz guter Noten fehlt thnen sehr oft die Einsicht, wie die begrifflichen
Verbindungen der Symbole in den Formeln gedacht werden miissen.

4nn

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. O



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

Porksen: Welche anderen Einsichten hilt der Konstruktivismus fiir
die Padagogik bereit?

von Glasersfeld: Besonders wichtig scheint mir, da® man den Schiiler
von einem konstruktivistischen Standpunkt aus als intelligentes,
selbstindig denkendes Wesen ernstnimmt. Das heif3t, als ein Wesen, das
sich seine eigene Wirklichkeit erschafft; der Schiiler ist kein Idiot, er ist
kein Opfer, dem Wissen eingeflofit werden kann. Dieser Respekt, den ich
hier verlange, begriindet sich dadurch, daf es eben dieser Schiiler ist, der
im ProzeR des Lernens Wissen aktiv und auf der Basis des bereits
Gewufdten konstruiert. Deshalb ist es meiner Ansicht nach unerldfilich,
daf® der Lehrer sich ein zumindest annZherndes Bild von dem macht, was
in den Képfen der Schiiler vorgeht; nur so hat er wirklich die Chance, dort
etwas zu verindern. Das heifdt, dafd man alles, was das Kind sagt und tut,
als Ausdruck seines Denkens ernstnimmt.

Porksen: Gilt das auch dann, wenn das Kind etwas offenkundig Sinn-
loses oder Falsches dufdert?

von Glasersfeld: Die meisten Aussagen, die Kinder machen, sind kei-
neswegs sinnlos - sie sind nur uns, den Erwachsenen, zundchst unver-
standlich. Man muR sich fragen: Wieso ist diese oder jene AuRerung fiir
das Kind sinnvoll? Wie ist das moglich? - Die ,Fehler* der Schiiler sind
darum enorm wichtig: Sie geben Einblick in ihr Denken, sie liefern die
entscheidenden Anhaltspunkte fiir die Erschaffung neuer Situationen, in
denen die fehlerhaften Losungen und Methoden des Kindes nicht mehr
funktionieren. Das ist der beste Weg, um das, was Jean Piaget Akkomo-
dation nennt, herbeizufithren: Wenn nimlich das Resultat einer eigenen
Handlung nicht den Erwartungen entspricht, kann das Lernen beginnen.

Porksen: Wenn ich Thnen so zuhore, wird mir eine der genialischen
Ubertreibungen des Kommunikationswissenschaftlers Gordon Pask
verstidndlich: Er schldgt vor, den Lehrer zum Schiiler werden zu lassen.
Er ist es, der vom Schiiler lernen muf}, was dieser noch nicht weift und
warum er Schwierigkeiten hat, das Gesagte zu erfassen und anzuwenden.

von Glasersfeld: Dieser Satz von Gordon Pask, den Sie zitieren, ist
gar nicht so tibertrieben. Denn spatestens in der Mittelschule kann der
Lehrer tatsdchlich vom Schiiler lernen, weil dieser auf Ideen kommt, die
der Lehrer noch nicht hatte. Manchen Kindern, mit denen ich im Mathe-
matikunterricht gearbeitet habe, ist es gelungen, ganz geniale Methoden
der Subtraktion zu erfinden, die oft allerdings nur genau im Bereich der
jeweiligen Problemkonfiguration funktionierten. Sie lieen sich nicht
verallgemeinern. Trotzdem ist es sehr wohl denkbar, daft man als Lehrer
enorm von den Schiilern profitiert und Kniffe lernt, die diese oft zustande-
- bringen, weil sie die Aufgabe eben von einem unvoreingenommenen Ge-
sichtspunkt aus verstanden haben.

IA!'H

13.01.2026, 08:43:28. o



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

Porksen: Aber die statische Belehrungskultur, die dem Lehrer maxi-
male Autoritit sichert, ist doch fiir viele dentlich attraktiver.

von Glasersfeld: Reden Sie einmal mit Lehrern, die 15 oder 20 Jahre
lang unterrichtet haben. Ich kenne natfirlich die Situation in Deutschland
nicht, aber in den USA trifft man vielfach versauerte und hoffnungslose
Leute, die wissen, da® das, was sie tun, nicht funktioniert. Wenn es
gelingt, Lehrer dazu zu bringen, die Anwendung konstruktivistischer
Ideen in der Schule zu beobachten und wirklich hinzuschauen, dann
kommen sie nicht umhin, anzuerkennen, das hier etwas anderes und
Neues geschieht: Die Kinder werden aktiv, sie zeigen sogar Anzeichen
des Vergniigens, sie genieRen die Zeit im Unterricht, weil kein festes
Curriculum existiert; und sie beschéftigen sich gerne mit etwas, wenn sie
dazu nicht gezwungen werden.

Porksen: Aber diese andere Art, den Unterricht zu gestalten, wiirde
womoglich sehr viel Zeit kosten, die einfach nicht zur Verfiigung steht.
Manche Lehrer haben wahrscheinlich Angst, daf® die Kinder - wenn man
diese Ideen zugrundelegt - nicht genug von dem lernen, was sie eben
auch lernen miissen.

von Glasersfeld: Es ist die Aufgabe des Lehrers, geduldig zu sein.
Natiirlich kostet die Umstellung auf einen konstruktivistisch inspirierten
Unterricht Zeit, aber wenn man diese Uberlegungen kontinuierlich an-
wendet, dann geschieht vielfach etwas Erstaunliches: Es kommt vor, dafs
die Kinder noch nach dem Ende der Schulstunde den Lehrer ansprechen,
weil sie noch eine Aufgabe haben wollen. Die Umgangsformen dndern
sich; die Kinder lernen, da® es vergniiglich und befriedigend ist, ein
Problem zu I6sen. Inzwischen gibt es gliicklicherweise auch eine Reihe
von empirischen Untersuchungen, die den Erfolg der konstruktivisti-
schen Ideen im Mathematikunterricht belegen. Hier zeigt sich, dafs am
Ende des ersten Jahres die Kinder mit Ach und Krach etwa gleich gut
sind wie jene Schiiler, die auf herkommliche Weise unterrichtet wurden.
Am Ende des zweiten Jahres sind sie, statistisch gesehen, besser. Und im
dritten Jahr wird deutlich, daf® sie zu lernen gelernt haben: Sie sind nun
auch in anderen Fichern ihren Altersgenossen iiberlegen, weil sich ihre
Einstellung gegeniiber der Schule und dem gesamten Lehrstoff gedndert
hat.

Porksen: Die konstruktivistische Primisse von der Unméglichkeit ab-
soluter Wahrheitserkenntnis legt, so scheint mir, auch den Gedanken
nahe, selbst die hard sciences als geschichtliche Disziplinen zu unterrich-
ten. Das heift konkret: Wenn man in der Schule iiber Atome spricht,
auch Demokrit zu erwdhnen, Elektrizitit mit dem Namen Faraday in
Verbindung zu bringen, optische Phinomene mit den geschichtlichen
Vorstellungen vom Sehen und Blicken zu verkniipfen, die bis in die Anti-

an? I

13.01.2026, 08:43:28. (o —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

ke zuriickreichen. Und so weiter. Immer wiirde man auf eine mehr oder
minder direkte Weise in die geschichtliche Bedingtheit und Relativitat
von Wissensbestdnden einweihen.

von Glasersfeld: Das ist eine wunderbare Idee, die allerdings zum Teil
auf einen rabiaten Widerstand st6f3t. Ich habe immer wieder bei den
Konferenzen der International Association of the History and Philosophy of
Science in Science Teaching vorgetragen; die Relativierung des wissen-
schaftlichen Wissens erschien vielen Lehrern, die zu diesen Konferenzen
kamen, als eine unertrégliche und ihre Position unterminierende Vorstel-
lung. Ich méchte deshalb anregen, daf diese Lehrer ihre Autoritit nicht
mehr auf der Quantitit scheinbar objektiven Wissens aufbauen, sondern
auf ihrer Kapazitit und Erfahrung, gemeinsam mit den Schiilern Proble-
me zu losen. Die Vorstellung, die Lehrer seien allwissend, gilt es unbe-
dingt aufzugeben. - Das schlage ich vor.

Porksen: Wenn wir uns an dieser Stelle wieder von pddagogischen
Fragen 16sen und die Situation des Konstruktivismus insgesamt in den
Blick nehmen, so zeigt sich: Der Konstruktivismus befindet sich in einem
wissenschaftsgeschichtlich gesehen durchaus brisanten Moment. Er
steht am Ubergang von einer AuRenseiterphilosophie zur Mode und
nimmt in manchen Publikationen gar die Ziige einer Weltanschauung an.
Haben Sie mit dieser Popularisierung und Verwandlung Threr Ideen ge-
rechnet?

von Glasersfeld: Nicht im Traum hitte ich daran gedacht, daf der
Konstruktivismus in dieser Weise aufgenommen werden wiirde. Die
Transformation dieser Ideen in eine intellektuelle Mode ist mir nie in den
Sinn gekommen; aber da 143t sich gar nichts machen. Was Menschen mit
bestimmten Gedanken anfangen, das ist ihre Sache. - Aber es stimmt
schon, heute bezeichnet sich eine schon etwas unheimliche Zahl von
Leuten als Konstruktivisten. Bei uns gibt es da viele, die von den Grund-
ideen des Konstruktivismus keine Ahnung haben. Meine Hoffnung ist
nur, dafd diese Ideen trotzdem einer Reihe von Menschen eine etwas
vorteilhaftere Weltsicht erlauben. Und diese Hoffnung wiegt die
Mifdverstindnisse, das Modische und die zahllos verbreiteten Irrvorstel-
lungen auf. Diese scheinen mir weniger wichtig zu sein.

Pérksen: In welcher Weise war und ist der Konstruktivismus fiir Sie
personlich eine Hilfe? Kann er auch eine Moglichkeit sein, sich auf die
Unvermeidlichkeit von Krankheit und Schmerz vorzubereiten?

von Glasersfeld: Aber sicher. Ich bin da vielleicht etwas naiv, aber mir
hat der Konstruktivismus vieles klar gemacht: Wenn ich die Realitit, die
sich hinter der Erfahrungswelt meines Lebens befindet, {iberhaupt und
prinzipiell nicht kennen kann, dann ist es unsinnig, sich iiber das Gedan-
ken zu machen, was kommen wird oder eben moglicherweise nicht

403

hittps://dol.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28.



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS

kommt, wenn meine Zeit in dieser Erfahrungswelt zu Ende geht. Mir
scheint es vollig sinnlos, Angst vor dem Tod zu haben; ich habe Angst vor
Schmerzen, Angst davor hinzufallen und mir eine Rippe zu brechen. Das
ist mir letztes Jahr passiert, und das tut weh; aber das ist etwas vollig
anderes. Und natiirlich ist es denkbar, dafd einen in bestimmten Momen-
ten eine gewisse sentimentale Wehmut befillt, wenn man eines Tages
nicht mehr in der Lage ist, seinen Gewohnheiten zu folgen. Aber ich weifd
nicht, wie ich in meine Welt gekommen bin; ich weif aber, daf¥ mir in
dieser Welt nur eine begrenzte Zeit bleibt. - Wieso soll ich mir da Sorgen
machen?

Ausgewdhlte Literaturhinweise:

Ernst von Glasersfeld: Einfilhrung in den radikalen Konstruktivismus. In: Paul
Watzlawick (Hg.) (1985): Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir zu
wissen glauben? Beitrige zum Konstruktivismus. 8. Aufl. Miinchen/Zilrich: Piper. S.
16-38.

Ernst von Glasersfeld (1996): {ber die Grenzen des Begreifens. Bern: Benteli. (= Reihe
um 9 -Am Nerv der Zeit).

Ernst von Glasersfeld (1996): Radikaler Konstruktivismus. Ideen, Ergebnisse, Proble-
me. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Ernst von Glasersfeld {1997): Wege des Wissens. Konstruktivistische Erkundungen
durch unser Denken. Heidelberg: Carl-Auer-Systeme.

404

13.01.2026, 08:43:28. (o —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

