
··· ••••wt,$ß€.M~•~$r~r€8~i.~ 

Bernhard Pörksen .,Was im Kopf eines anderen 
vorgeht, können wir nie wissen" 
Im Gespräch mit Ernst von Glasersfeld 

Konstruktivismus und Lebenswelt 

Für manche, die gegenwärtig an den Debatten über die biologischen oder 
sozialen Bedingungen der Konstruktion von Wirklichkeit teilnehmen, ist 
die laufende Diskussion eine ganz und gar theoretische - und das heißt 
hier vor allem: alltagsferne - Angelegenheit. Ihnen geht es um eine 
bravourös vorgeführte intellektuelle Aktivität, der keine Praxis voraus­
geht (und auf die vielfach auch keine solche folgt oder folgen soll). Für 
Ernst von Glasersfeld, der zu den Begründern der konstruktivistischen 
Epistemologie und zu den prominenten Stichwortgebern der aktuellen 
erkenntnistheoretischen Debatten zählt, stellt sich der Zusammenhang 
von Theorie, Praxis und persönlicher Biographie auf eine ganz andere 
Weise dar: Die Relativität dessen, was wir gemeinhin und etwas pauschal 
die Wirklichkeit nennen, ist für ihn eine frühe Lebenserfahrung. Wer, wie 
er, in verschiedenen Sprachen aufwächst, in verschiedenen Ländern be­
heimatet ist, wer, wie er, im Laufe seines Lebens ganz verschiedene 
Berufe ausgeübt hat (Farmer in Irland, Journalist in Italien, Professor für 
kognitive Psychologie in den USA u.a.), der ist wohl unvermeidlich mit 
der Einsicht konfrontiert, daß die jeweilige Sicht der Dinge - je nach 
Herkunft, Tradition und Sprache - immer auch eine etwas andere ist. 
Man muß, so lautet die Konsequenz, in seinem Denken von dieser 
Pluralität der Weltsichten ausgehen, sie zur Basis der eigenen Reflexio­
nen über Phänomene wie Sprache und Verstehen oder Begriffe wie 
Wahrheit und Nützlichkeit machen. Ernst von Glasersfeld hat dies getan; 
er beginnt sein wohl wichtigstes Buch "Radikaler Konstruktivismus. Ide­
en, Ergebnisse, Probleme" mit dem Kapitel "Wie ich zum Konstruktivi­
sten heranwuchs", um dann die grundlegende Erfahrungvon der Unmög­
lichkeit absoluter Wahrheitserkenntnis mit (sprach)philosophischen 
Einsichten, kybernetischen Überlegungen, neurophysiologischen illu­
strationen und begriffsgeschichtlichen Darstellungen zu untermauern. 

Das folgende Gespräch, das im Zusammenhang mit den anderen 
Beiträgen dieser Reihe über die Perspektiven konstruktivistischen Denkens 
gelesen werden kann,l macht diese innere Verbindung von Erfahrung 

1 Das erste Gespräch dieser Reihe (mit dem Literatur- und Medienwissenschaftler 
Siegtried J. Schmidt) erschien in: Communicatio Socialis ( 1997) 1, 17-27. Das zweite 
Gespräch (mit dem Kommunikationswissenschaftler und Psychotherapeuten Paul 
Watzlawick) erschien in: Communicatio Socialis (1997) 4, 383-399. Das dritte 

386 

Communicatio Socialis 31 (1998), Nr. 4: 386–404 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

und Erkenntnis direkt und indirekt zum Thema, wenn es um die Sprach­
bedingtheit von Erkenntnis und den Akt des Verstehensund der Kom­
munikation geht. Ausgangspunkt dieser Konversation, die am Beispiel 
der Pädagogik auch auf einige praktische Konsequenzen des Konstrukti­
vismus hinweist, ist eine Kritik des korrespondenztheoretischen Wahr­
heitsbegriffs: Ernst von Glasersfeld plädiert dafür, die Idee der Wahr­
heitssuche systematisch durch das Konzept der Brauchbarkeit - er 
spricht von Viabilität - zu ersetzen. Und brauchbar ist nicht, was in 
einem emphatischen Sinne richtig ist, sondern allein diejenige Theorie 
oder Praxis, die zu unseren Zielen und Zwecken paßt. Funktionieren 
muß sie schon, aber auf ihre endgiiltige Verifizierung soll man nicht 
warten und kann man nicht hoffen. 

B. P. 

Pörksen: Wenn wir der beriihmt gewordenen Definition von Thomas 
von Aquin folgen, so ist Wahrheit eine adaequatio intellectus et rei, eine 
Übereinstimmung zwischen dem erkennenden Geist und der Sache. Vor­
stellung und Welt gelangen, so die Annahme, zur Deckung, sie geraten in 
ein Verhältnis exakter Korrespondenz: Das Ding und die Aussage über 
das Ding haben dann in gewisser Weise die gleiche Struktur. Die Denk­
schule des Konstruktivismus, deren prominenter Vertreter Sie sind, at­
tackiert dieses korrespondenztheoretische Wahrheitsverständnis und 
behauptet: Wahrheitserkenntnis in diesem Sinne ist unmöglich. 

von Glasersfeld: Ich bin gewiß nicht der Erste und der Einzige, der 
eine solche Auffassung vertritt; sie findet sich schon bei den Vorsokrati­
kern, die sich - ich erinnere nur an Xenophanes, die Sophisten und den 
Nachfahren Pyrrhon -völlig darüber im Klaren waren, daß die Vorstel­
lungen, die sich ein menschliches Wesen aufgrund seiner Erfahrungen 
macht, nie ein Bild menschenunabhängiger Realität darstellen. Und be­
reits bei Xenophanes heißt es, daß sich niemals feststellen läßt, ob sich 
jemand ein völlig richtiges Bild von der Realität macht - denn es ist 
unmöglich, diese Richtigkeit, selbst wenn sie gegeben sein sollte, zu 
verifizieren: Man kann ja zu keinem Zeitpunkt aus seinen Wahrneh­
mungs- und Begriffsfunktionen heraus; alle Überprüfungen und Versu­
che, das Bild des Wirklichen mit der Wirklichkeit selbst zu vergleichen, 
werden in jedem Fall durch unsere Erlebensinstrumente geprägt. 

Pörksen: Derjenige, der Wahrheit erkennt, müßte eigentlich, wenn 
ich Ihrem Gedanken folge, seinen Körper verlassen, um von einem ande­
ren und gänzlich neutralen Standpunkt aus auf das Absolute zu schauen. 

Gespräch (mit dem Kybernetiker Heinz von Foerster) erschien in: Communicatio 
Socialis (1998) 1, 47-61. 

387 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

von Glasersfeld: Ganz genau. Einige spätere Philosophen haben diese 
Sicht von außen "the God's eye view" genannt, die Perspektive Gottes. 
Nun ist die Sache aber die, daß auch Gott - insofern wir ihn als rationales 
Wesen begreifen wollen- vor dem gleichen Problem steht. Denn auch er 
bräuchte einen Apparat des Erfahrens und das heißt, daß auch seine 
Erfahrungen apparatbedingt sind. Doch ich glaube nicht, daß wir Gott 
begreifen. Die Perspektive Gottes ist eine Metapher für die Unmög­
lichkeit, ein unverfälschtes Bild der Welt an sich zu gewinnen. 

Pörksen: Diese Überlegung scheint mir, vorsichtig formuliert, etwas 
anthropomorphistisch. Sie stellen sich den Blick Gottes so vor, als sei er 
- wie der unsere, der menschliche - bedingt und präformiert durch aprio­
risch existente Kategorien und W ahmehmungsformen. 

von Glasersfeld: Will ich im Rationalen bleiben, so habe ich nur meine 
Vernunft zur Verfügung, und unser rationales Denken ist immer anthro­
pomorph. Natürlich könnte ich auch als ein Mystiker argumentieren, als 
ein negativer Theologe, der sagt: Wenn Gott die Qualitäten besitzt, die 
man ihm zuschreibt, wenn er allwissend ist, überall gegenwärtig und 
zeitlos, dann ist Gott etwas, das völlig von der Welt, die wir als Menschen 
erleben, verschieden ist. Und da wir unsere Begriffe allesamt aus unserer 
Erlebenswelt abstrahieren, sind wir nie in der Lage, ihn mit unseren 
Begriffen zu erfassen. Mir erscheint diese Auffassung aus zwei Gründen 
zentral. Die Mystiker, die in dieser Weise argumentieren, formulieren -
erstens - die völlig logische Annahme, daß etwas, was außerhalb ihrer 
Erfahrungswelt liegen soll, nicht in den Begriffen, die aus dieser Erfah­
rungswelt stammen, erfaßbar ist. Und sie nehmen - zweitens - eine klare 
Trennung zwischen dem rationalen und dem mystischen Wissen vor; 
beide Formen des Wissens vermögen nebeneinander zu existieren, aber 
sie sind im Grunde genommen unvereinbar. Das ist mir sehr wichtig. 

Pörksen: Ist es nicht aufschlußreich, daß wir in unserem Gespräch 
über die Möglichkeit, dem Absoluten kognitiv habhaft zu werden, sofort 
auf Gott zu sprechen kommen? Mein Eindruck ist, daß die Art und 
Weise, wie Sie über das Absolute sprechen, der Redeweise mancher 
Mystiker gleicht, die Gott als den Unbegreiflichen und den "ganz ande­
ren" beschreiben. 

von Glasersfeld: Völlig richtig. Wissenschaftliche und religiöse Rede­
weisen ähneln sich darüber hinaus vielfach auch darin, daß sie beide 
meinen, absolutes Wissen zu vermitteln. Auch das ist eine Parallele, die 
mich hier und da amüsiert. Aber die Annahme mancher Wissenschaftler, 
Wahrheiten zu verbreiten, läßt sich leicht als Wunschtraum ausmachen, 
denn in der Geschichte der Wissenschaft bleibt nichts gleich; die Theori­
en und Modelle von der Wirklichkeit ändern sich beständig. 

Pörksen: Aber auch Sie können, wenn Sie Ihren Prämissentreu blei-

388 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

ben, doch nicht ganz sicher wissen, ob eine dieser Theorien mit der 
absoluten Wirklichkeit übereinstimmt - oder ob dies nicht der Fall ist. 
Die unbedingte Negation einer Korrespondenz von Welt und Vorstellung 
wäre ja eine negative Ontologie, eine andere Spielform des Absolutismus. 

von Glasersfeld: Natürlich ist es denkbar, daß wir mit einer unserer 
Konstruktionen zufallig ins Schwarze treffen; aber diese sehr theoreti­
sche und meiner Auffassung nach sehr unwahrscheinliche Möglichkeit 
genügt doch nicht, um zu behaupten und zu entscheiden, daß wir es 
getan haben- und daß unsere Annahmen nun mit der absoluten Wirk­
lichkeit übereinstimmen. Wenn wir behaupten, unsere Vorstellung kor­
respondiere mit der Welt, dann sind wir meiner Ansicht nach verpflich­
tet, die Korrespondenz auch aufzuzeigen. Und wenn das nicht gelingt, 
dann haben die korrespondenztheoretischen Aussagen lediglich den Sta­
tus unbegründeter Thesen. 

Pörksen: Sie verlangen, so scheint mir, als Wahrheitskriterium, daß 
man als Person, die beobachtet, nicht mehr existiert und unbeeinflußt 
von Erkenntnisinstrumenten erkennt. Sie verlangen etwas, daß unmög­
lich ist - und deshalb sind Sie gegen jede Kritik immun. 

von Glasersfeld: Ich fühle mich da nicht unsicher und befinde mich 
mit meinen Auffassungen in ganz guter Gesellschaft; schon die Skeptiker 
haben, wie gesagt, seit den Vorsokratikern immer wieder darauf verwie­
sen, daß wir nie ein Bild von der Wirklichkeit mit der Wirklichkeit selbst 
vergleichen können, sondern nur Bilder mit Bildern von der Wirklichkeit. 
Um diese Annahme zu widerlegen, haben sich zahllose Philosophen den 
Kopf zerbrochen; aber keinem ist es gelungen, einen Beweis für die Kor­
respondenz von Welt und Vorstellung zu erbringen. Darum sind sie in die 
Metaphysik, das heißt in die Mystik ausgewichen. 

Pörksen: Darf ich aus einer anderen Perspektive einen weiteren An­
lauf versuchen, um die Annahme zu begründen, daß es einen systemati­
schen Zusammenhang zwischen unseren Wahrnehmungen und derwirk­
lichen Welt geben muß? Man könnte doch argumentieren, daß sich im 
Laufe der Evolution der menschliche Wahrnehmungsapparat durch 
beständige und mitunter tödliche Versuche und Irrtümer an die Wirk­
lichkeit des Gegebenen angepaßt hat. Das war die Auffassung des Etho­
logen und evolutionären Erkenntnistheoretikers Konrad Lorenz, der 
meinte, es gebe im Laufe der Evolution eine allmähliche Annäherung an 
das kantianische .,Ding an sich", die wirkliche Welt. Grob realitätsver­
fehlende Konstruktionen würden schlicht und einfach durch den Mecha­
nismus der Selektion zerstört. 

von Glasersfeld: Aus meiner Sicht muß man sich immer vor Augen 
halten, daß die Theorie der Evolution und die Perspektiven, die sich 
scheinbar zwangsläufig aus dieser ergeben, auch nur Modelle sind, die 

389 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

wir konstruiert haben und die vielleicht schon morgen durch andere 
abgelöst werden. Das ist, so meine ich, der Fehler, den Konrad Lorenz 
macht: Er begreift die Evolutionstheorie als eine ontologische Beschrei­
bung, er geht von der Auffassung aus, daß sich die Tiere und die Men­
schen tatsächlich und in Wirklichkeit auf eine bestimmte Weise evoluiert 
haben. Das ist eine empirisch gut begründbare Annahme, aber empiri­
sche Annahmen reichen nicht in die Ontologie. Man kann wohl sagen, 
daß wir die Kategorien von Raum und Zeit genau deshalb erfunden ha­
ben, weil sie besonders gut funktionieren und zu der Wirklichkeit pas­
sen, die wir erleben. Aber gutes Funktionieren ist niemals ein Beweis für 
die Widerspiegelung der äußeren Welt. Darum spreche ich lieber von 
Viabilität, denn das betont, daß man immer auch mit anderen Mög­
lichkeiten des Passens rechnen muß. 

Pörksen: Konrad Lorenz schreibt ja: "Die Anpassung an bestimmte 
Bedingungen der Umwelt ist äquivalent dem Erwerb von Information 
über diese U mweltbedingungen." 

von Glasersfeld: Die Anpasstmg- ganz egal, wie gut sich ein einzel­
ner Organismus an eine Umwelt angepaßt fühlt - erzeugt kein exaktes 
Bild der Umwelt; eine solche Vorstellung ist meines Erachtens logisch 
gesehen falsch. Anpassung heißt doch nur, daß man durchkommt, daß 
man einen gangbaren Weg gefunden hat und eben nicht scheitert. Dem 
Neurobiologen Humberto Maturana verdanke ich in diesem Zusammen­
hang das Beispiel des Blindflugs, das unsere Erkenntnissituation illu­
striert: Da sitzt der Pilot in seiner Kabine, er hat keinen Zugang zu einer 
Außenwelt und reagiert lediglich auf das, was seine Instrumente anzei­
gen. Aber er fliegt, und es gelingt ihm, glücklich zu landen, obwohl 
draußen vielleicht gerade ein furchtbarer Sturm tobt. Was er von diesem 
Sturm mitbekommt, ist allerdings nur das gelegentliche Abweichen des 
Flugzeugs vom Kurs, das er sofort korrigiert. Er bemerkt Perturbationen 
und reagiert entsprechend. Von der eigentlichen Ursache, dem Sturm, 
hat er keine Ahnung. Aber es gelingt ihm, sicher zu landen und sein Ziel 
zu erreichen. Er ist durchgekommen, das läßt sich feststellen. Diese 
Situation des Blindflugs, behaupte ich, entspricht genau unserem 
Verhältnis zur Realität: Was außerhalb unserer Erfahrungswelt liegt, 
können wir nie sagen. 

Pörksen: Wenn sich Wissenschaft nicht mehr mit der Erkenntnis 
einer äußeren Welt und der Verbreitungvon Wahrheit in einem emphati­
schen Sinn befaßt, welche Aufgabe hat sie dann? Was ist ihr Ziel? 

von Glasersfeld: Vor der Wissenschaft habe ich den größten Respekt; 
aber ich würde sagen, daß sie sich in unserer Zeit besonders mit den 
praktischen Problemen befassen sollte, die unser Zusammenleben 
bedrängen. Man sollte bei uns in den Vereinigten Staaten, zum Beispiel, 

390 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

nicht Milliarden für Partikelbeschleuniger ausgeben, solange es Leute 
gibt, die auf der Straße schlafen müssen und solange die Umwelt weiter­
hin von der Industrie beschädigt und zerstört wird. Ich finde das unsin­
nig, aber das ist ein Standpunkt, der unter Wissenschaftlern nicht beson­
ders beliebt ist: Man möchte wissenschaftliche Forschung vielfach als die 
höchste Form menschlicher Aktivität begreifen, die sich - ganz egal, was 
um sie herum geschieht - ihre Ziele selber setzt und dabei völlig neutral 
sein soll. 

Pörksen: Aber welche spezifischen Kriterien lassen sich angeben, um 
eine Konstruktion von Wirklichkeit in Form einer wissenschaftlichen 
Theorie von einer anderen zu unterscheiden? Die Nähe zu einem ima­
ginären Wahrheitspol kann ja, wenn ich Ihren Gedanken folge, keine 
Unterscheidungsmöglichkeit mehr sein. 

von Glasersfeld: Das Kriterium, das ich vorschlage, ist die Brauch­
barkeit bzw. Viabilität. Den Begriff der Viabilität, der zu jenem der 
Anpassung in einer engen Beziehung steht, habe ich aus der Evolu­
tionstheorie übernommen; er dient dazu, im Bereich der Erfahrungs­
welt den klassischen philosophischen Wahrheitsbegriff zu ersetzen, der 
eine exakte Abbildung der Realität annimmt. Ein Organismus ist 
dann, so möchte ich definieren, viabel, wenn es ihm gelingt, unter den 
gegebenen Beschränkungen und den gegenwärtigen Umständen zu 
überleben. Und brauchbar oder viabei nenne ich Handlungs- und Denk­
weisen, die an allen Hindernissen vorbei zum gewünschten Ziel führen. 
Allerdings ist die Festellung, ob eine Konstruktion viabei ist, von den 
eigenen Werten abhängig. Sie enthält ein subjektives Moment und ver­
langt ein persönliches Urteil. Die Wahl der Werte, die Ethik, läßt sich 
nicht durch den Konstruktivismus begründen: Es handelt sich um Set­
zungen. 

Pörksen: Können Sie ein Beispiel für eine viable Theorie nennen? 
von Glasersfeld: Denken Sie nur an die Raumschiffahrt der Nasa, die, 

wenn sie einen Satelliten lancieren, um den Saturn herumfliegen oder auf 
dem Mond landen möchte, stets mit den Newtonsehen Formeln arbeitet. 
Und doch ist unter den hier tätigen Wissenschaftlern wohl keiner mehr, 
der behaupten würde, die Newtonsehen Formeln, die längst von Albert 
Einstein überholt wurden, repäsentierten die Wahrheit. Sie sind für einen 
bestimmten Zweck und für die in diesen Fällen notwendigen Berechnun­
gen jedoch flach wie vor brauchbar und nützlich, mehr nicht. 

Pörksen: Aber woher weiß man, allgemeiner gefragt, daß etwas 
nützlich ist oder sich in der Zukunft als nützlich erweist? Das würde ja 
fast eine prophetische Gabe voraussetzen, denn einzelne gegenwärtig 
und im Moment viabei erscheinende Theorien haben womöglich zu einem 
späteren Zeitpunkt sehr schädliche Wirkungen und Nebenfolgen. Und 

391 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

das würde bedeuten, man müßte eine Art time lag in die Theorienbewer­
tung integrieren. 

von Glasersfeld: Die Nutzbarmachung einer Theorie und ihre potenti­
ellen Effekte sind natürlich nicht immer vorauszusehen, das ist klar. 
Aber ich meine doch, daß der Wissenschaftler, der auf öffentliche Gelder 
zurückgreift, die Pflicht hat, sich zu fragen, ob die Theorie, an der er 
arbeitet, Möglichkeiten der Anwendung bereithält, die etwas besser oder 
schlechter machen. Natürlich ist das eine relative Angelegenheit und 
verlangt eine letztlich subjektive Entscheidung. Die Alternative wäre ein 
objektives Kriterium im Sinne einer Repräsentation der absoluten Wirk­
lichkeit; die Vorstellung wäre dann, daß Wissenschaft das Gebiet des 
wahren Wissens vergrößert, aber das halte ich für unmöglich. Eine Theo­
rie ist lediglich ein Modell, das unter bestimmten Umständen funktioniert 
- und unter anderen eben nicht. 

Pörksen: Die Tatsache, daß Sie den Begriff der Viabilität aus dem 
Bereich der Evolutionstheorie entlehnt haben, legt allerdings doch den 
Eindruck nahe, es handele sich hier um ein hartes Kriterium zur Differen­
zierung von Wirklichkeitskonstruktionen. Wenn ein Organismus nicht 
viabei ist, wenn er keinen Weg findet, sich mit den Beschränkungen der 
Umwelt zu arrangieren, dann ist er im Extremfall zum Tode verurteilt. 
Wenn ein Wissenschaftler Theorien formuliert, dann ist es unwahr­
scheinlich, daß er in ähnlicher Weise mit ihnen scheitert. 

von Glasersfeld: Theorien scheitern, wenn Beobachtungen oder die 
Resultate von Experimenten sich nicht mehr mit ihnen vereinbaren las­
sen. Falsche Theorien bringen einen in der Regel nicht um, das ist schon 
richtig. Wobei es freilich auch Ausnahmen gibt: So vertrat der Biologe 
und Mediziner Alexander Bogdanov, der die Bluttransfusion erfand, die 
Theorie, daß bestimmte Krankheiten heilbar sind, indem man dem Kran­
ken eine Transfusion gesunden Blutes gibt. Bogdanov hat das dann ein­
mal selbst mit einem Malariakranken gemacht, doch da ist etwas schief 
gegangen und innerhalb von zwei Tagen waren sie beide tot. - Aber 
worauf wollen Sie hinaus? 

Pörksen: Ich will darauf hinaus, daß es Theorien gibt, die sich nicht 
falsifizieren lassen, weil es in gewisser Weise unmöglich ist, mit ihnen zu 
scheitern. Man denke nur an die Interpretation eines literarischen Tex­
tes, eines Gedichts, dessen Auslegung verschiedene Autoren zu einander 
fundamental widersprechenden Theorien über seine Bedeutung führt. 
Wie wollen Sie jetzt zeigen, daß die eine Theorie nützlich ist und die 
andere nicht? 

von Glasersfeld: Das ist nun ein anderes Wissensgebiet. Ich würde 
die an der hermeneutischen Aktivität beteiligten Personen fragen, warum 
sie dieses Gedicht interpretieren. Tun sie es nur zum eigenen Vergnügen 

392 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

oder wollen sie nicht doch herausfinden, was auch andere Leute in dem 
jeweiligen Text zu sehen vermögen. Wenn das der Fall ist, dann laßt sich 
weiterfragen: Ist es die eine oder die andere Interpretation, die über­
zeugt? Welche der beiden Theorien wird von kultivierten Lesern als die 
plausiblere betrachtet? - Dieses höhere Maß an Plausibilität wäre dann 
ein Hinweis auf eine Form von Viabilität. 

Pörksen: Sie verknüpfen jetzt, wenn ich richtig verstehe, das Kriteri­
um der Viabilität mit der Frage der intersubjektiven Gültigkeit. 

von Glasersfeld: Richtig, ja. Besonders bei der Interpretation alter 
Literatur, denn da kann man ja die Autoren nicht mehr fragen, was sie 
eigentlich sagen wollten. Aber ich möchte darauf hinweisen, daß diese 
intersubjektive Plausbilität auch im Falle der Naturwissenschaften 
äußerst wichtig ist. Wenn ich heute eine neue Theorie über ein bestimm­
tes Phänomen entwickle, dann wird diese erst zur Wissenschaft, wenn 
auch andere sie akzeptieren. Erinnern Sie sich an den armen Alfred 
Wegener! Der entwarf die brillante Theorie der Kontinentaldrift - doch 
niemand glaubte ihm. Erst Jahre nach seinem Tod, als neue Beobachtun­
gen gemacht wurden, erschien die Kontinentaldrift auch anderen Geolo­
gen plötzlich als eine viable Theorie. 

Pörksen: Mir ist noch nicht klar, worauf sich das Kriterium der Viabi­
lität primär bezieht. Auf die Erklärungskraft von Theorien, auf ihre Kapa­
zität, Probleme zu lösen? Auf die ethischen oder unethischen Ziele, die 
ein einzelner Wissenschaftler oder eine Gruppe von Forschern verfolgen? 

von Glasersfeld: Mir persönlich ist die Frage nach den ethischen oder 
unethischen Zielsetzungen wichtiger. Aber prinzipiell ist eine Theorie 
viabel, wenn sie das vorliegende Problem löst. Selbstverständlich wird ein 
Wissenschaftler - ganz naiv ausgedrückt - seine Arbeit nicht einstellen, 
wenn er sich im Augenblick nicht mit einem drängenden Problem kon­
frontiert sieht. Er hat einen guten Grund weiterzumachen: Da er das 
Lösen von Problemen an und für sich zu schätzen gelernt hat, wird er in 
seiner Vorstellung- sozusagen aus Neugier- ein neues Problem schaf­
fen, an dem er arbeiten kann. Das scheint mir schon deshalb berechtigt, 
weil er sich sagen kann, daß das Lösen des erfundenen Problems es ihm 
eines Tages vielleicht gestatten wird, Fragen, die inzwischen aktuell ge­
worden sind, schneller zu beantworten. Mir erscheint dies als eine rekur­
sive Anwendung der Induktion: Die Induktion beruht darauf, daß man 
aus demjeweiligen Erleben gewisse Regelmäßigkeiten abstrahiert. War­
um tut man das? Der Grund ist, daß einem diese Regelmäßigkeiten 
nützlich erscheinen. Ganz ähnlich verhält es sich mit der Erfindung von 
Theorien: Ihre Konstruktion war in der Vergangenheit oft nützlich - und 
deshalb ist es wohl sinnvoll, stets nach neuen Fragen und neuen Antwor­
ten zu suchen. 

393 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Pörksen: Wenn ich unser bisheriges Gespräch über Wahrheit und 
Viabilitität an dieser Stelle auf eine einzige Schlußfolgerung verkürze, so 
lautet diese: Es gibt keinen Beleg dafür, daß wir uns durch trial and error 
der Realität des Gegebenen annähern. 

von Glasersfeld: Richtig, ja. Und diese Annahme ist es, die mich 
beispielsweise von Karl Popper, mit dem ich sonst viele Ansichten teile, 
unterscheidet. In Poppers Buch "Conjectures and Refutations" findet 
sich ein langes und hervorragendes Kapitel über die instrumentalistische 
oder pragmatische Philosophie, zu der ja nun auch meine Art des Kon­
struktivismus gehört. Ihr geht es allein um das Funktionieren von Theo­
rien und Modellen - und nicht um eine allmähliche W ahrheitsannähe­
rung. Am Ende dieses Kapitels will Popper zeigen, daß der Instrumenta­
lismus philosophisch falsch und für die Wissenschaft schädlich ist. Aber 
das gelingt ihm nicht. Er behauptet es nur, den philosophischen Beweis 
bleibt er schuldig. 

Pörksen: Aber hat Popper nicht, wenn man psychologisch argumen­
tiert, recht? Man könnte doch sagen, daß der Instrumentalismus unbe­
friedigend ist, weil er übersieht, daß die_Idee der Wahrheitserkenntnis 
ein wunderbares Motiv des Aufbruchs darstellt, von der man schon weiß, 
daß sie nie zu einem Ende zu gelangen vermag. Warum soll man sich 
noch anstrengen, wenn Wahrheitserkenntnis nicht mehr das Ziel ist? 

von Glasersfeld: Weil es um etwas geht, das viel wichtiger ist: um das 
Überleben auf unserem Planeten zum Beispiel. Sobald wir geboren sind, 
möchten wir weiterleben. Und es ist die Frage, wie wir es fertig bringen, 
trotz der gegebenen Beschränkungen, die die Realität uns entgegenstellt, 
einigermaßen befriedigend durchzukommen. Ob unsere Methoden, mit 
denen wir das versuchen, wahr sind, ist völlig gleichgültig. Sie müssen 
lediglich dazu taugen, die Ziele, die wir uns setzen, zu erreichen. 

Pörksen: Und doch läßt sich nicht leugnen, daß ein emphatischer und 
meinetwegen auch naiver Wahrheitsbegriff Menschen im Laufe der Kul­
tur- und Wissenschaftsgeschichte auf eine sehr produktive Weise ange­
regt hat. Das ist womöglich ein Indiz dafür, daß wir die Wahrheitsidee als 
Erkenntnismotiv brauchen. 

von Glasersfeld: Ganz gewiß ist dies eine sehr heikle Frage, aber ich 
teile Ihre Ansicht nicht, daß wir in dieser Hinsicht auf die Wahrheitsidee 
angewiesen sind. Ich glaube eher, daß Menschen Regelmäßigkeiten und 
das Gefühl einer geordneten Welt benötigen, sie müssen sich Kausalver­
bindungen und Korrelationen konstruieren, die man in die Zukunft proji­
zieren kann. Man möchte ihre Stabilität unbedingt erhalten. Der Fehler 
besteht darin, Regelmäßigkeiten dieser Art als Wahrheiten aufzufassen 
und sie mit einem Verständnis und der Erfassung der ontischen Welt 
gleichzusetzen. Die Wissenschaft und die gesamte Technologie beruhen 

394 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

auf dem Glauben, daß Ursache-Wirkungs-Relationen, die man in der 
Vergangenheit festgestellt hat, auch in Zukunft funktionieren. Schon bei 
David Hume heißt es jedoch, daß sei ein notwendiger Glaube, der sich 
nicht beweisen läßt: Die Welt könnte sich auch ändern. 

Pörksen: Und vielleicht geht schon morgen früh die Sonne nicht mehr 
auf. 

von Glasersfeld: Wer weiß das schon mit jener absoluten Sicherheit, 
die über die vergangene Erfahrung hinausreicht? Das wäre für uns sehr 
peinlich. Nun hoffen wir natürlich, daß sie es trotzdem tut und daß wir 
uns auch in Zukunft darauf verlassen können. Aber das ist eine Hoffnung. 

Pörksen: Leben Sie in dem Gefühl dieser grundsätzlichen Ungewiß­
heit? 

von Glasersfeld: Was das praktische Leben betrifft, ist es zweifellos 
von Vorteil, sich auf die angenommenen Regelmäßigkeiten und die 
bewährten Ordnungen zu verlassen. Es ist nicht so, daß ich in meinem 
Haus die Tür öffne und schaue, ob der Balkon noch da ist, bevor ich 
heraustrete. Ich verlasse mich einfach darauf, daß er nicht verschwunden 
ist, öffne die Tür, und trete ohne zu zögern hinaus. Bisher hat das gut 
funktioniert - aber absolutes Wissen ist es nicht. 

Pörksen: Was ist mit der Sphäre des Denkensund dem System der 
eigenen Auffassungen? Vermag man hier in dem Bewußtsein zu leben, 
daß es immer auch anders sein könnte? 

von Glasersfeld: Ich meine jedenfalls, daß es enorme Vorteile hat, 
wenn man sich der Relativität der eigenen Konstruktionen bewußt ist. 
Das macht alles leichter. Nehmen wir nur einmal ein triviales Beispiel: In 
den USA sind viele Leute der Meinung, daß man unbedingt ein Auto und 
einen Kühlschrank braucht, um glücklich zu sein. Und diese Leute leiden 
dann womöglich eines Tages unter der Tatsache, daß sie sich das Auto, 
das ihnen ihr Lebensglück garantieren soll, nicht mehr leisten können. 
Dann ist es eben diese Fixierung und die Versteifung, so und nicht anders 
zu denken, die andere Wege ausschließt und unglücklich macht. Das 
heißt: Die konstruktivistische Sicht macht - zumindest ist dies meine 
Erfahrung - Möglichkeiten der Existenz offenbar, die vorher undenkbar 
waren. 

Pörksen: Der Schriftsteller Robert Musil spricht wohl in ganz ähn­
licher Absicht von dem ungeschriebenen Gedicht des eigenen Daseins und 
der Schärfung des Möglichkeitssinns. 

von Glasersfeld: Das ist herrlich, das paßt mir genau. Dieses Gedicht 
der Möglichkeiten muß man sich immer offenhalten. Und jede Festlegung 
und jede Entscheidung bedeutet eventuell die Vernichtung von Mög­
lichkeiten, die sehr bedenkenswert wären. Allerdings wäre es auch 
falsch, zu meinen, man könnte die eigenen Überzeugungen einfach so 

395 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

abstreifen - und dann gleichsam nach Belieben die jeweils erwünschte 
und ersehnte Welt konstruieren. 

Pörksen: In welchem Rahmen ist es uns gestattet, uns selbst zu erfin­
den? 

von Glasersfeld: Die Welt ist die Summe der Beschränkungen, die auf 
die eigene Person, die eigenen Pläne und Bewegungen einwirken. Es ist 
im Grunde genommen ein kybernetisches Prinzip, das sich hier manife­
stiert: Die Kybernetik arbeitet nicht - darauf hat schon Gregory Bateson 
hingewiesen - mit Kausalbeziehungen, sondern mit Beschränkungen. 
Das ist der Witz: Man muß sein Leben innerhalb der Beschränkungen 
führen und sollte die eigenen Pläne, ein Ziel in der Zukunft zu erreichen, 
nicht als einzige Möglichkeit betrachten und ohne Berücksichtigung der 
gegebenen Beschränkungen verfolgen. 

Pörksen: An welchem Punkt wehrt sich die Welt gegen die 
Überformung durch unsere Konstruktionen? In welchem Moment rufen 
die Objekte "Nein!", wenn sie in einer Denkschublade weggesperrt wer­
den? 

von Glasersfeld: Ich würde sagen, daß es gar nicht um Objekte geht. 
Um überhaupt von einem Objekt sprechen zu können, muß ich bereits 
eine Struktur und gewisse Verhältnisse zu anderen Objekten annehmen. 
Mir erscheint das, was Sie die Objektwelt nennen, eher als ein amorphes 
Schwirren, das aber so vielfältig ist, daß es uns erlaubt, konstante Model­
le durch interne Korrelationen von Empfindungen herzustellen. In unse­
rem Innern werden durch die Summe der fortwährenden neuronalen 
Aktivitäten permanent Impulskombinationen erzeugt, aus denen wir uns 
dann unsere Welt konstruieren. 

Pörksen: Wie ist es aus dieser Sicht möglich zwischen dem illusori­
schen und dem Wirklichen, dem Falschen und dem Richtigen zu unter­
scheiden? Wie können Sie das als Wissenschaftler tun und gleichzeitig 
deutlich machen, daß Sie nicht in die zuvor abgelehnte Wahrheitsempha­
se zurückfallen? 

von Glasersfeld: In der Praxis ist das meistens überhaupt kein Pro­
blem. Wenn jemand eine Theorie über das Montieren von Autoreifen 
ohne Wagenheber präsentiert, dann können wir diese ausprobieren- und 
ich kann zu ihm sagen: "Machen wir es!" Die Viabilität in allen prakti­
sehen Fragen läßt sich zumindest im Prinzip experimentell nachweisen. 
Und der Versuch, diesen Nachweis anzutreten, bildet die Haupttätigkeit 
der Wissenschaft: Man stellt eine Theorie auf, fragt sich nach ihrer 
Brauchbarkeit und erfindet Experimente, um sie zu testen. 

Pörksen: Das klingt, wenn ich so sagen darf, etwas unspektakulär, 
weil es doch besagt: Man gibt als Konstruktivist lediglich den über­
zogenen Anspruch auf absolute Wahrheitserkenntnis auf- und macht 

396 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

dann weiter wie bisher. Dieser Gestus, der hier in Thren Überlegungen 
aufscheint, entspricht nicht ganz dem mehr oder minder direkten Innova­
tionsversprechen, mit dem der Konstruktivismus gegenwärtig gefeiert 
wird. 

von Glasersfeld: Das sind die Erwartungen, die manche Leute hegen, 
über die Sie jetzt sprechen; das hat mit mir nichts zu tun. Wieso soll ich 
mich für diese Erwartungen verantwortlich fühlen? Tut mir leid, aber das 
ist nicht mein Problem. Für mich ist der Radikale Konstruktivismus eine 
ganz und gar praktische und Unprosaische Angelegenheit; er versucht, 
eine brauchbare Art und Weise des Denkens vorzuschlagen, mehr nicht. 
Und es ist sehr wichtig, daß man sich von Anfang an und bis zum Schluß 
darüber klar ist, daß auch der Konstruktivismus nur ein Modell darstellt. 
Ob es ein viables Modell des Denkens ist oder ob es einem als unbrauch­
bar erscheint- dasläßt sich nicht für andere und für alle Zeiten entschei­
den, das muß letzten Endes jeder für sich und jedes Individuum selbst 
herausfinden. 

Pörksen: Wie haben Sie diese Brauchbarkeit herausgefunden? Darf 
ich eine Vermutung äußern? Wenn man sich Thre Biographie vergegen­
wärtigt und die äußeren Stationen nur grob rekonstruiert, liegt der Ge­
danke nahe, daß die Viabilität des Konstruktivismus und die Einsicht in 
die Relativität von Wirklichkeit für Sie eigentlich eine Lebenserfahrung 
darstellen muß. Sie sind in Südtirol aufgewachsen, Sie haben Mathema­
tik in Wien und Zürich studiert, waren Skilehrer in Australien, Farmer in 
Irland, Journalist und Übersetzer in Italien, Professor für kognitive Psy­
chologie in den USA. 

von Glasersfeld: Für mich gibt es eine sehr enge Verbindung zwi­
schen meinem Leben und den konstruktivistischen Einsichten, da haben 
Sie ganz recht. Allein die Tatsache, daß man mit mehr als einer Sprache 
aufwächst, sie nicht nur spricht, sondern auch in ihr lebt, macht einem 
den Begriff der Realität problematisch. Deutsch, Englisch und Italienisch 
lernte ich als Kind im Ambiente meiner Herkunftswelt Französisch 
brachte man mir in einem Schweizer Internat sehr gut bei, aber ich fing 
eigentlich erst an, es einigermaßen zu verstehen und mir einzuverleiben, 
als ich ein Jahr lang in Paris lebte. Mir fielschon sehr bald auf: Wenn ich 
französisch spreche, dann ist die Welt eine andere als im Englischen, 
Deutschen oder Italienischen. 

Pörksen: Sind Sie der Auffassung, daß die jeweilige Sprache die 
Wirklichkeitserfahrung prägt und vorstrukturiert? 

von Glasersfeld: Diese These muß man, so glaube ich, etwas vorsich­
tiger und genauer formulieren. Das Kind erkennt bereits zu Beginn sei­
nes Lebens, daß es mit den Lauten, die es hervorbringt, enorm viel zu 
erreichen vermag, daß ihm diese Laute ein äußerst wirkungsvolles Werk-

397 https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

zeug zur Verfügung stellen. Aber es merkt auch, daß es sehr schwer ist, 
den Gebrauch dieses Werkzeugs zu lernen. Man bekommt ja am Anfang 
des eigenen Lebens keinen Plan zugesteckt, der einem Bedeutungen 
erklärt, sondern ist darauf angewiesen, aus Situationen zu lernen und 
Sprache im Gebrauch auszuprobieren. Die Anwendung jedes einzelnen 
Wortes ist von Fehlschlüssen begleitet; man bastelt sich nur ganz 
allmählich und in einem sehr langwierigen Prozess die eigenen Wortbe­
deutungen zusammen. Und die Bedeutung, die man mit einem Laut oder 
einer Folge von Buchstaben verbindet, ergibt sich schließlich als das 
Ergebnis von Erfahrungen, die jemand in interaktiven Situationen mit 
anderen Sprechern macht. Wenn ich mit Italienern zusammenlebe, lerne 
ich eine Art und Weise kennen, die Welt anzuschauen und einzuteilen. 
Und wenn ich zur gleichen Zeit gemeinsam mit Engländern Erlebnisse 
habe, dann komme ich sehr schnell darauf, daß es markante Unterschie­
de zwischen diesen beiden Sprachen gibt. Italiener und Engländer mögen 
jeweils für sich glauben, daß ihre Sprache die Welt genau erlaßt. Mir, der 
zwischen diesen Sprachen und Welten lebt, ist es nur möglich, die unhin­
tergehbare Subjektivität von Wortbedeutungen zu konstatieren und die 
charakteristische Differenz der Realitätsansichten festzustellen. Und aus 
dieser Erfahrung meines Lebens ergibt sich ein Interesse an dem, was die 
Realität genannt wird. 

Pörksen: Können Sie ein Beispiel geben, das die Verschiedenartigkeit 
der sprachlich vermittelten Weltansichten illustriert? 

von Glasersfeld: Man denke nur an die Präpositionen und die charak­
teristischen Verhältnisse, die durch sie in einer Sprache erzeugt werden. 
Wenn man ein paar Sätze vom Englischen ins Deutsche übersetzen will, 
dann möchte man auch die durch Präpositionen hervorgerufenen begriff­
lichen Beziehungen übersetzen. Und man merkt dann sehr schnell, daß 
zwischen diesen Sprachen, die ja historisch nicht besonders weit vonein­
ander entfernt sind, keine Deckung existiert. Die deutsche Präposition in 
umfaßt insgesamt mindestens 30 räumliche, zeitliche und modale Bezie­
hungen. Das englische Wörtchen in tut das auch, aber die Beziehungen, 
die es benennt, sind zum Teil andere. (I say it in Englishwird "Ich sage es 
auf deutsch"; in my place wird "an meiner Stelle"; in this way wird "auf 
diese Weise" usw.). Wenn man sich klar macht, wie oft Präpositionen wie 
in, on, ajter, overusw. verwendet werden und wie wichtig sie sind, weil sie 
eben Verhältnisse zwischen Gegenständen und Situationen konstituie­
ren, dann fallen einem die unterschiedlichen Beziehungen und Locker­
heiten innerhalb einer Sprache auf, die in einer anderen Sprache eben 
keineswegs die gleichen sind. 

Pörksen: Diese Überlegungen sind eigentlich ein sehr schönes Bei­
spiel für das sogenannte linguistische Relativitätsprinzip, das Benjamin 

398 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Lee Whorf in seinem berühmten Buch Sprache, Denken, Wirklichkeit for­
muliert: "Menschen, die Sprachen mit sehr verschiedenen Grammatiken 
benützen", so heißt es hier, "werden durch diese Grammatiken zu ty­
pisch verschiedenen Beobachtungen und Bewertungen äußerlich ähn­
licher Beobachtungen geführt. Sie sind daher als Beobachter einander 
nicht äquivalent, sondern gelangen zu irgendwie verschiedenen Ansich­
ten von der Welt." 

von Glasersfeld: Genau, das ist ganz richtig. Die U nterschiedlichkeit 
der Realitätsansicht ist die Erfahrung, die man macht, wenn man in mehr 
als einer Sprache lebt. Dazu paßt eine kleine Geschichte, die ich erlebt 
habe: Einmal war ein englischer Freund bei mir in Mailand. Eines Tages 
machten wir einen Ausflug, wanderten einen Fluß entlang und kamen an 
eine Stelle, an der die Eisenbahn am Fluß entlangführt. Am Rand dieses 
Flußes und nahe der Gleise saß eine italienische Familie auf der Wiese 
und machte ein Picknick. Auf einmal hörte man in der Ferne das don­
nernde Geräusch des herannahenden Zuges; die Mutter sprang auf und 
rief: "Attenti bambini, arriva il treno." Mein englischer Freund fragte 
mich: "Was hat sie gesagt?" Und mir wurde bewußt, daß ich diesen Satz 
nicht einfach wörtlich übersetzen konnte; es muß heißen: "Be carefull 
children, the train is coming"- und nicht: "Be carefull children, the train 
is amuing. "Der Grund ist, daß das V erb to amue ein stationäres Moment 
voraussetzt; der Zug muß stehenbleiben. Im Italienischen vermag man 
mit amuare aber auch ein fortlaufendes Näherkommen auszudrücken. 

Pörksen: Wenn man sich diese grundsätzliche Verschiedenartigkeit 
der Wortbedeutungen vergegenwärtigt und sich vor Augen führt, daß 
auch innerhalb einer Sprache verschiedene gruppenspezifische Semanti­
ken nebeneinander existieren, dann werden die kommunikativen Ver­
hältnisse, mit denen zu rechnen ist, sehr kompliziert. Deshalb die Frage: 
Was bedeutet es, eine Äußerung zu verstehen, wenn man sich doch, wie 
Sie sagen, vergegenwärtigen muß, daß Wortbedeutungen grundsätzlich 
subjektiv und von Sprache zu Sprache verschieden sind? 

von Glasersfeld: Meiner Ansicht nach ist es unmöglich zu erwarten, 
daß ein Satz, den ein Mensch sagt, in mir genau jene Gedanken und 
Begriffsnetze erweckt, die der Sprecher mit seiner Äußerung verbindet. 
Das heißt: tlbertragung, Sendung und Empfänger sind irreführende Meta­
phern, sofern es sich um den begrifflichen Inhalt handelt. Kommunikation 
ist nie Transport. Was sich von einem Menschen zum anderen fortbewegt, 
sind Laute, grafische Gebilde oder, in der Telegrafie, elektrische Impulse 
- kurz, Schwingungsmuster von Ton, Licht oder Elektrizität. Und wir 
legen diese Energieveränderungen, die uns da erreichen, notgedrungen 
aufgrundunserer eigenen Spracherfahrungen aus. Wie oft kommt es vor, 
daß man mit einem Menschen spricht und zwei, drei Tage später festel-

399 https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

len muß, daß er gar nicht das verstanden hat, was man meinte und sagen 
wollte oder gesagt zu haben glaubte. 

Pörksen: Wir wissen nie, ob wir uns verstehen? 
von Glasersfeld: Nein, wir können uns nie sicher sein, weil keine 

Möglichkeit der Überprüfung und Kontrolle existiert. Was im Kopf eines 
anderen vorgeht, kann ich niemals wirklich wissen; ich muß mich allein 
an das halten, was er gesagt hat - und was in meinem eigenen Kopf 
bestimmte Vorstellungen erzeugt, die ihrerseits das Ergebnis individuel­
ler und subjektiver Erfahrungen sind. Das Gefühl des Verstehens ergibt 
sich, so meine ich, weil der andere nichts tut oder sagt, was auf eine 
falsche Auslegung meinerseits hindeutet. 

Pörksen: Heißt das, daß wir nur, wenn wir uns erkennbar nicht ver­
stehen, begreifen, daß die Kommunikation nicht geglückt ist? 

von Glasersfeld: So ist es. Effektiv weiß ich nur, daß wir uns nicht 
verstanden haben, wenn der andere etwas sagt oder tut, was mit dem, 
was ich gesagt habe, von meinem Standpunkt aus unvereinbar ist. Die 
Ähnlichkeit der Gesellschaften und Umgehungen erlaubt es allerdings, 
damit zu rechnen, daß der jeweilige Gesprächspartner die Wörter, die ich 
gebrauche, zumindest in ähnlicher Weise auslegt bzw. sie auf eine Weise 
interpretiert, die meiner Auslegung nicht widerspricht. Die Unschärfe 
der Wortbedeutungen wird dadurch freilich erheblich reduziert. 

Pörksen: Herr Professor von Glasersfeld, Sie haben in den letzten 
Jahren zahlreiche Aufsätze publiziert, die von den Prinzipien einer kon­
struktivistischen Didaktik handeln. Thre Überlegungen zum Akt des Ver­
stehens und zur Viabilität des Konstruktivismus bilden, so meine ich, 
einen guten Ausgangspunkt, um am Beispiel der Pädagogik den prakti­
schen Bezug Thres Denkens zu illustrieren. Ganz allgemein gefragt: Was 
folgt aus Thren erkenntnistheoretischen Überlegungen für die Schule? 

von Glasersfeld: Die erste Konsequenz, die sich vor dem Hintergrund 
des bereits Gesagten ergibt, ist nahezu trivial. Sie lautet: Die Sprache 
läßt sich nicht verwenden, um begriffliche Inhalte zu übertragen; alles 
Begriffliche muß der Schüler selbst konstruieren. Der Zwang, etwas aus­
wendig zu lernen, die beständige Wiederholung und andere Formen der 
Dressur sind kein Garant für das Verstehen. 

Pörksen: Sind die guten Zeugnisse, die ein Kind nach Hause bringt, 
kein Hinweis darauf, daß es begriffen hat, worum es im Unterricht geht? 

von Glasersfeld: Nun, man braucht die guten Zeugnisse und Zensuren 
einfach, um versetzt zu werden. Aber sie sind natürlich kein eindeutiges 
Indiz dafür, daß die Schüler verstanden haben, worum es geht und bei­
spielsweise eine physikalische Formel wirklich anzuwenden vermögen. 
Trotz guter Noten fehlt ihnen sehr oft die Einsicht, wie die begrifflichen 
Verbindungen der Symbole in den Formeln gedacht werden müssen. 

400 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Pörksen: Welche anderen Einsichten hält der Konstruktivismus für 
die Pädagogik bereit? 

von Glasersfeld: Besonders wichtig scheint mir, daß man den Schüler 
von einem konstruktivistischen Standpunkt aus als intelligentes, 
selbständig denkendes Wesen ernstnimmt Das heißt, als ein Wesen, das 
sich seine eigene Wirklichkeit erschafft; der Schüler ist kein Idiot, er ist 
kein Opfer, dem Wissen eingeflößt werden kann. Dieser Respekt, den ich 
hier verlange, begründet sich dadurch, daß es eben dieser Schüler ist, der 
im Prozeß des Lernens Wissen aktiv und auf der Basis des bereits 
Gewußten konstruiert. Deshalb ist es meiner Ansicht nach unerläßlich, 
daß der Lehrer sich ein zumindest annäherndes Bild von dem macht, was 
in den Köpfen der Schüler vorgeht; nur so hat er wirklich die Chance, dort 
etwas zu verändern. Das heißt, daß man alles, was das Kind sagt und tut, 
als Ausdruck seines Denkens ernstnimmt 

Pörksen: Gilt das auch dann, wenn das Kind etwas offenkundig Sinn­
loses oder Falsches äußert? 

von Glasersfeld: Die meisten Aussagen, die Kinder machen, sind kei­
neswegs sinnlos- sie sind nur uns, den Erwachsenen, zunächst unver­
ständlich. Man muß sich fragen: Wieso ist diese oder jene Äußerung für 
das Kind sinnvoll? Wie ist das möglich? - Die "Fehler" der Schüler sind 
darum enorm wichtig: Sie geben Einblick in ihr Denken, sie liefern die 
entscheidenden Anhaltspunkte für die Erschaffung neuer Situationen, in 
denen die fehlerhaften Lösungen und Methoden des Kindes nicht mehr 
funktionieren. Das ist der beste Weg, um das, was J ean Piaget Akkomo­
dation nennt, herbeizuführen: Wenn nämlich das Resultat einer eigenen 
Handlung nicht den Erwartungen entspricht, kann das Lernen beginnen. 

Pörksen: Wenn ich Ihnen so zuhöre, wird mir eine der genialischen 
Übertreibungen des Kommunikationswissenschaftlers Gordon Pask 
verständlich: Er schlägt vor, den Lehrer zum Schüler werden zu lassen. 
Er ist es, der vom Schüler lernen muß, was dieser noch nicht weiß und 
warum er Schwierigkeiten hat, das Gesagte zu erfassen und anzuwenden. 

von Glasersfeld: Dieser Satz von Gordon Pask, den Sie zitieren, ist 
gar nicht so übertrieben. Denn spätestens in der Mittelschule kann der 
Lehrer tatsächlich vom Schüler lernen, weil dieser auf Ideen kommt, die 
der Lehrer noch nicht hatte. Manchen Kindern, mit denen ich im Mathe­
matikunterricht gearbeitet habe, ist es gelungen, ganz geniale Methoden 
der Subtraktion zu erfinden, die oft allerdings nur genau im Bereich der 
jeweiligen Problemkonfiguration funktionierten. Sie ließen sich nicht 
verallgemeinern. Trotzdem ist es sehr wohl denkbar, daß man als Lehrer 
enorm von den Schülern profitiert und Kniffe lernt, die diese oft zustande­
bringen, weil sie die Aufgabe eben von einem unvoreingenommenen Ge­
sichtspunkt aus verstanden haben. 

401 https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Pörksen: Aber die statische Belehrungskultur, die dem Lehrer maxi­
male Autorität sichert, ist doch für viele deutlich attraktiver. 

von Glasersfeld: Reden Sie einmal mit Lehrern, die 15 oder 20 Jahre 
lang unterrichtet haben. Ich kenne natürlich die Situation in Deutschland 
nicht, aber in den USA trifft man vielfach versauerte und hoffnungslose 
Leute, die wissen, daß das, was sie tun, nicht funktioniert. Wenn es 
gelingt, Lehrer dazu zu bringen, die Anwendung konstruktivistischer 
Ideen in der Schu1e zu beobachten und wirklich hinzuschauen, dann 
kommen sie nicht umhin, anzuerkennen, das hier etwas anderes und 
Neues geschieht: Die Kinder werden aktiv, sie zeigen sogar Anzeichen 
des Vergnügens, sie genießen die Zeit im Unterricht, weil kein festes 
Curricu1um existiert; und sie beschäftigen sich gerne mit etwas, wenn sie 
dazu nicht gezwungen werden. 

Pörksen: Aber diese andere Art, den Unterricht zu gestalten, würde 
womöglich sehr viel Zeit kosten, die einfach nicht zur Verfügung steht. 
Manche Lehrer haben wahrscheinlich Angst, daß die Kinder - wenn man 
diese Ideen zugrundelegt - nicht genug von dem lernen, was sie eben 
auch lernen müssen. 

von Glasersfeld: Es ist die Aufgabe des Lehrers, gedu1dig zu sein. 
Natürlich kostet die Umstellung auf einen konstruktivistisch inspirierten 
Unterricht Zeit, aber wenn man diese Überlegungen kontinuierlich an­
wendet, dann geschieht vielfach etwas Erstaunliches: Es kommt vor, daß 
die Kinder noch nach dem Ende der Schu1stunde den Lehrer ansprechen, 
weil sie noch eine Aufgabe haben wollen. Die Umgangsformen ändern 
sich; die Kinder lernen, daß es vergnüglich und befriedigend ist, ein 
Problem zu lösen. Inzwischen gibt es glücklicherweise auch eine Reihe 
von empirischen Untersuchungen, die den Erfolg der konstruktivisti­
schen Ideen im Mathematikunterricht belegen. Hier zeigt sich, daß am 
Ende des ersten Jahres die Kinder mit Ach und Krach etwa gleich gut 
sind wie jene Schiller, die auf herkömmliche Weise unterrichtet wurden. 
Am Ende des zweiten Jahres sind sie, statistisch gesehen, besser. Und im 
dritten Jahr wird deutlich, daß sie zu lernen gelernt haben: Sie sind nun 
auch in anderen Fächern ihren Altersgenossen überlegen, weil sich ihre 
Einstellung gegenüber der Schu1e und dem gesamten Lehrstoff geändert 
hat. 

Pörksen: Die konstruktivistische Prämisse von der Unmöglichkeit ab­
soluter Wahrheitserkenntnis legt, so scheint mir, auch den Gedanken 
nahe, selbst die hard sciences als geschichtliche Disziplinen zu unterrich­
ten. Das heißt konkret: Wenn man in der Schu1e über Atome spricht, 
auch Demokrit zu erwähnen, Elektrizität mit dem Namen Faraday in 
Verbindung zu bringen, optische Phänomene mit den geschichtlichen 
Vorstellungen vom Sehen und Blicken zu verknüpfen, die bis in die Anti-

402 https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

ke zurückreichen. Und· so weiter. Immer würde man auf eine mehr oder 
minder direkte Weise in die geschichtliche Bedingtheit und Relativität 
von Wissensbeständen einweihen. 

von Glasersfeld: Das ist eine wunderbare Idee, die allerdings zum Teil 
auf einen rabiaten Widerstand stößt. Ich habe immer wieder bei den 
Konferenzen der International Association of the History and Philosophy of 
Science in Science Teaching vorgetragen; die Relativierung des wissen­
schaftlichen Wissens erschien vielen Lehrern, die zu diesen Konferenzen 
kamen, als eine unerträgliche und ihre Position unterminierende Vorstel­
lung. Ich möchte deshalb anregen, daß diese Lehrer ihre Autorität nicht 
mehr auf der Quantität scheinbar objektiven Wissens aufbauen, sondern 
auf ihrer Kapazität und Erfahrung, gemeinsam mit den Schillern Proble­
me zu lösen. Die Vorstellung, die Lehrer seien allwissend, gilt es unbe­
dingt aufzugeben.- Das schlage ich vor. 

Pörksen: Wenn wir uns an dieser Stelle wieder von pädagogischen 
Fragen lösen und die Situation des Konstruktivismus insgesamt in den 
Blick nehmen, so zeigt sich: Der Konstruktivismus befindet sich in einem 
wissenschaftsgeschichtlich gesehen durchaus brisanten Moment. Er 
steht am Übergang von einer Außenseiterphilosophie zur Mode und 
nimmt in manchen Publikationen gar die Züge einer Weltanschauung an. 
Haben Sie mit dieser Popularisierung und Verwandlung Ihrer Ideen ge­
rechnet? 

von Glasersfeld: Nicht im Traum hätte ich daran gedacht, daß der 
Konstruktivismus in dieser Weise aufgenommen werden würde. Die 
Transformation dieser Ideen in eine intellektuelle Mode ist mir nie in den 
Sinn gekommen; aber da läßt sich gar nichts machen. Was Menschen mit 
bestimmten Gedanken anfangen, das ist ihre Sache. - Aber es stimmt 
schon, heute bezeichnet sich eine schon etwas unheimliche Zahl von 
Leuten als Konstruktivisten. Bei uns gibt es da viele, die von den Grund­
ideen des Konstruktivismus keine Ahnung haben. Meine Hoffnung ist 
nur, daß diese Ideen trotzdem einer Reihe von Menschen eine etwas 
vorteilhaftere Weltsicht erlauben. Und diese Hoffnung wiegt die 
Mißverständnisse, das Modische und die zahllos verbreiteten Irrvorstel­
lungen auf. Diese scheinen mir weniger wichtig zu sein. 

Pörksen: In welcher Weise war und ist der Konstruktivismus für Sie 
persönlich ~ine Hilfe? Kann er auch eine Möglichkeit sein, sich auf die 
U nvermeidlichkeit von Krankheit und Schmerz vorzubereiten? 

von Glasersfeld: Aber sicher. Ich bin da vielleicht etwas naiv, aber mir 
hat der Konstruktivismus vieles klar gemacht: Wenn ich die Realität, die 
sich hinter der Erfahrungswelt meines Lebens befindet, überhaupt und 
prinzipiell nicht kennen kann, dann ist es unsinnig, sich über das Gedan­
ken zu machen, was kommen wird oder eben möglicherweise nicht 

403 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

kommt, wenn meine Zeit in dieser Erfahrungswelt zu Ende geht. Mir 
scheint es völlig sinnlos, Angst vor dem Tod zu haben; ich habe Angst vor 
Schmerzen, Angst davor hinzufallen und mir eine Rippe zu brechen. Das 
ist mir letztes Jahr passiert, und das tut weh; aber das ist etwas völlig 
anderes. Und natürlich ist es denkbar, daß einen in bestimmten Momen­
ten eine gewisse sentimentale Wehmut befällt, wenn man eines Tages 
nicht mehr in der Lage ist, seinen Gewohnheiten zu folgen. Aber ich weiß 
nicht, wie ich in meine Welt gekommen bin; ich weiß aber, daß mir in 
dieser Welt nur eine begrenzte Zeit bleibt. - Wieso soll ich mir da Sorgen 
machen? 

Ausgewählte Literaturhinweise: 

Ernst von Glasersfeld: Einfühnmg in den radikalen Konstruktivismus. In: Paul 
Watzlawick (Hg.) (1985): Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir zu 
wissen glauben? Beiträge zum Konstruktivismus. 8. Aufl. München/Zürich: Piper. S. 
16-38. 

Ernst von Glasersfeld (1996): Über die Grenzen des Begreifens. Bern: BentelL (=Reihe 
um 9 -Am Nerv der Zeit). 

Ernst von Glasersfeld (1996): Radikaler Konstruktivismus. Ideen, Ergebnisse, Proble­
me. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Ernst von Glasersfeld (1997): Wege des Wissens. Konstruktivistische Erkundungen 
durch unser Denken. Heidelberg: Carl-Auer-Systeme. 

404 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386 - am 13.01.2026, 08:43:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1998-4-386
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

