AUFSATZ
Jan Rohgalf

Pathologische oder ambivalente Moderne?!

Eric Voegelin wieder gelesen mit Claude Lefort

Einleitung

In der deutschen Politikwissenschaft hat erst in den vergangenen Jahren eine rege
Rezeption von Autoren wie Jacques Ranciére, Cornelius Castoriadis, Ernesto
Laclau, Chantal Mouffe, Alain Badiou oder Claude Lefort eingesetzt.2 Deren Arbei-
ten, die als postmarxistische, weniger zutreffend auch als franzosische oder »neue
Philosophien des Politischen«3 bezeichnet werden, bilden ein in sich heterogenes
Theoriefeld. Gemeinsam ist ihnen jedoch, dass stets »der Politik«, grob verstanden
als Ensemble von Institutionen, Akteuren und Prozessen, »das Politische« gegen-
tibergestellt wird.* Mit dieser Unterscheidung soll der Blick {iber das hinaus erwei-
tert werden, wofir sich die Politikwissenschaft primar interessiert, und gleichsam
zu den Bedingungen der Moglichkeit von Politik vorgestofSen werden. Aus dieser
Motivation heraus spielt die symbolische Dimension des Politischen eine entschei-
dende Rolle und damit zusammenhingend Aspekte wie kollektive Identitit, Erin-
nerung, Glaube, Emotionen oder gemeinsame Vorstellungen.

Auffallend bei der deutschen Rezeption dieser Theorien ist, dass sie bislang nicht
in Bezug gesetzt wurden zu einer Reihe adlterer Ansitze zur Symbolik, die in der
ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts in Deutschland entwickelt wurden.® Neben so
unterschiedlichen Autoren wie Ernst Cassirer, Carl Schmitt, Siegfried Landshut oder
Rudolf Smend ist hier besonders Eric Voegelin zu nennen, beinhaltet sein Werk doch

1 Dank gebiihrt Prof. Dr. Gerhard Gohler fiir seine Stellungnahme zu einer fritheren Version
des Textes. Dank der Einladung von Prof. Dr. Thierry Gontier konnte eine frithere Fassung
des Textes ebenfalls bei der Jahrestagung der Eric Voegelin Society 2014 in Washington
vorgestellt und diskutiert werden. Nicht zuletzt profitierte der vorliegende Aufsatz von den
kritischen Kommentaren und Anregungen in den beiden anonymen Gutachten.

2 Dafiir spricht die Hiufung von Sammelbinden wie etwa Heil, Hetzel 2006; Hirsch, Voigt
2009; Brockling 2010; Bedorf, Rottgers 2010. Siehe aber auch die Einfiihrung Hebekus,
Volker 2012 oder die Monographien von Hirsch 2007 oder Marchart 2010.

3 Hebekus, Volker, 2012.
4 Diese Unterscheidung wird von den Autoren keineswegs einheitlich vorgenommen. Bis-
weilen weicht auch die Terminologie ab. So spricht etwa Ranciére von der Polizei und der

Politik anstatt von der Politik und dem Politischen. Die Denkfigur bleibt jedoch dieselbe;
Ranciere 2002.

5 Vgl. Gohler 1997; Gohler 2015. Zu einem ersten Vergleich theoretischer Ansitze zu
»symbolischer Reprisentation« in Frankreich und Deutschland siehe jetzt aber Gohler
2018.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015, S. 567 — 592

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

568 Jan Rohgalf

die wahrscheinlich umfassendste Geschichte der politischen Symbolik sowie eine
elaborierte Theorie zu diesem Thema.

Obgleich Voegelin auch Relevantes fir die aktuelle Politikwissenschaft anzubie-
ten hat, sperrt sich sein Werk aus mehreren Griinden geradezu dagegen, fur die
Analyse gegenwirtiger Phinomene herangezogen zu werden. Da ist zunichst die
Breite des von Voegelin bearbeiteten Materials. Zeitlich reicht seine ambitionierte
Geschichte der politischen Symbolik vom alten Orient bis in den Kalten Krieg.
Dariiber hinaus hat Voegelin scheinbar miihelos die Grenzen der Fachdisziplin
uberschritten. Sein Werk hat den Anspruch, die Erkenntnisse der Politikwissen-
schaft und der Philosophie, aber auch der Archiologie, der Religions- und
Geschichtswissenschaft sowie der Anthropologie zu synthetisieren.

Die wohl grofSte Hurde fiir die Rezeption stellt allerdings seine vernichtende Kritik
der Moderne dar. Voegelin bescheinigte der Moderne im Ganzen eine schwere men-
tale Pathologie, die darin bestehe, dass der Mensch das Bewusstsein fiir die tran-
szendenten Fundamente seiner individuellen wie sozialen Existenz verloren habe.
Aufgrund dieser Einschdtzung tendiert sein Werk dazu, die Vielfalt des modernen
politischen Denkens auf einen einzigen Verfallsprozess zu reduzieren, der im Tota-
litarismus des 20. Jahrhunderts gipfelt. Vor allem diesem Umstand ist es wohl
geschuldet, dass Voegelins Werk nach wie vor kein nennenswerter Einfluss auf die
heutige Politikwissenschaft beschieden ist.

In der Gegentiberstellung mit einem Vertreter der postmarxistischen Theorien des
Politischen, Claude Lefort, wird im vorliegenden Aufsatz dagegen argumentiert,
dass Voegelin auch mit weitaus schwiacheren Annahmen tiber den Menschen zu
einer ganz dhnlichen Einschatzung des Totalitarismus und der Bedrohung des Men-
schen in der Moderne hitte kommen konnen. Deshalb konnen wichtige Errungen-
schaften und Einsichten seines Werks noch heute fir die Diskussion fruchtbar
gemacht werden, ohne dass Voegelins Fundamentalkritik der Moderne geteilt wer-
den muss.

Vor allem Lefort bietet sich hier fiir einen Theorievergleich an. Nicht nur ist das
Aufkommen des Totalitarismus das zentrale Problem auch in seinem Werk, welches
er tiber die Analyse der politischen Symbolik zu begreifen versucht. Ebenso erscheint
bei ihm die moderne Demokratie in erster Linie als politische Ordnung ohne trans-
zendente Fundamente. Allerdings versteht Lefort die moderne Demokratie als jene
Gesellschaftsform, die mit dieser Abwesenheit umgehen kann und umgehen muss,
um die totalitire Katastrophe zu verhindern. Die Moderne ist so nach Lefort im
Unterschied zu Voegelin eine ambivalente Moderne.

6 Vgl. Prader 2006, S. 115 ff., sowie ausfithrlich zur Voegelin Rezeption in Deutschland
Braach 2003, S. 442-478. Hollweck weist zudem darauf hin, dass sich in der philosophi-
schen Diskussion in Deutschland nicht Voegelins These der modernen Gnosis durchsetzte,
sondern Blumenbergs gegenteilige Interpretation der Moderne als Uberwindung der Gno-
sis; Hollweck 2003.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 569

1. Pathologische Moderne: Der Verlust transzendenter Fundamente

1.1 Die »Spannung zum gottlichen Grund« und die Rolle von Symbolen

Um Voegelins Interpretation der Moderne als Pathologie zu verstehen, ist es uner-
lasslich, sich zu vergegenwartigen, was diese als unhinterfragbare Wahrheit tiber die
menschliche Existenz voraussetzt. Im Hauptwerk Order and history formuliert er
gleich im ersten Absatz in aller Klarheit: » Gott und Mensch, Welt und Gesellschaft
bilden eine primordiale Gemeinschaft des Seins«.” Der Mensch ist demnach Teil der
Realitat, aber sein Verstindnis dieser Realitit ist notwendigerweise begrenzt. Er
kann nicht wie von aufSen auf die Welt schauen. Seine eigene Existenz ist dem Men-
schen deshalb nicht vollends rational erschliefSbar. Der letzte Grund seiner Existenz
und der Wirklichkeit bleibt fur ihn somit ein Mysterium. Der Mensch wird tiber
sich und die Welt keine absolute Gewissheit erlangen konnen. Dennoch fuhlt er sich
vom letzten, transzendenten Grund angezogen. Er spiirt den Drang, sein eigenes
Leben an diesem Grund auszurichten. Voegelin spricht auch von einer »Spannung
zum gottlichen Grund«.® Es gehort demzufolge zum Wesen des Menschen, nach
diesem Grund seiner Existenz hinzustreben, der letzten Endes in seinem Erdenleben
unerreichbar bleibt.

Aus diesen Annahmen erklart sich Voegelins komplexes Konzept von Reprasen-
tation, wie er es Anfang der 1950er Jahre zunichst in einer Vorlesungsreihe an der
University of Chicago und dann in The new science of politics dargelegt hat. Drei
Aspekte von Reprasentation werden dabei unterschieden: Deskriptive Reprasenta-
tion® bezeichnet das, was etwa gewihlte Abgeordnete in repriasentativen Demokra-
tien, im Unterschied zu Formen direkter Demokratie, tun.'? Dieser Typ der Repri-
sentation setzt einen anderen Typ voraus: die existentielle Reprasentation. Die
Existenz einer Gesellschaft hiangt davon ab, dass sie Repriasentanten hervorbringt,
deren Handlungen effektiv der Gesellschaft als Ganzer zugerechnet werden.!! Voe-
gelin spricht hier auch von der Artikulation einer Gesellschaft. Die Gesellschaft muss
innere Strukturen entwickeln, mittels derer die Reprasentanten regelmafSigen
Gehorsam finden. Auflerdem miissen die das gesamte Kollektiv bindenden Ent-
scheidungen der Reprisentanten die »existenziellen Bedurfnisse der Gesellschaft«
(wie Frieden, innere Sicherheit oder Gerechtigkeit) befriedigen konnen'? sowie die
grundlegenden Werte und Prinzipien der Gesellschaft verwirklichen.!3 Neben dem

7 Voegelin 1956, S. 1, Ubersetzung J.R.; vgl. Kessler 1995, S. 13-34; Ranieri 1995, vor
allem S. 8-34; umfassend zur politischen Anthropologie Voegelins siehe Braach 2003.

8 Voegelin 1966, S. 287.
In der englischen Fassung auch: elemental representation.
10 Voegelin 1952, S. 31-34.

11 Pitkin fithrt existentielle Reprisentation so auch als ein Beispiel fur Reprisentation als
Autorisierung an; Pitkin 1967, S. 44-47.

12 Ebd. S. 36 ff.

13 Zu Recht betont Gohler deshalb auch, dass es sich hier nicht allein um eine Willens-,
sondern eben auch um eine Symbolbeziehung handelt, die die Gesellschaft erst konsti-
tuiert; Gohler 1997, S. 49; Gohler 20135.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

570 Jan Rohgalf

basalen Zur-Existenz-Gelangen der Gesellschaft erfasst existentielle Reprasentation
auch das Moment der Legitimitiat von Herrschaft. Der genuine Beitrag Voegelins
zur Theorie der Reprasentation ist jedoch, drittens, sein Begriff der »transzendenten
Reprisentation«. Keine Gesellschaft gibt sich demnach mit ihrem faktischen Beste-
hen zufrieden. Wohl keine Gesellschaft versteht ihre sozio-politische Ordnung ein-
fach als willkurlich oder gar zufillig. Nach Voegelin artikulieren Gesellschaften in
ihrer Symbolik ihre jeweilige Vorstellung vom Sinn ihrer Existenz. Er geht noch
weiter, wenn er festhilt, dass diese Symbole die Beziehung der Gesellschaft zum
transzendenten Grund zum Ausdruck bringen.

So wie der Mensch keine absolute Gewissheit tiber seine Existenz erlangen kann,
so gibt es auch keine perfekte Gesellschaft, die ein unverzerrtes Verstindnis des
letzten Grundes gleichsam verkérpern wiirde.1 Die Spannung zwischen irdischer
Unvollkommenbheit und transzendenter Vollkommenbheit ist fur Voegelin unauflos-
bar. Das liegt nicht nur daran, dass der transzendente Grund fiir den Menschen
letztlich undurchschaubar bleibt, es lasst sich auch keine Blaupause fiir die gute
Gesellschaft aus ihm ableiten. Die »Spannung zum gottlichen Grund« erfordert
hingegen, dass die Normen und Prinzipien, die in Gesellschaft und Politik gelten,
nicht zu bloflen Dogmen erstarren. Das Dogma hitte namlich als vorgebliches abso-
lutes Wissen bereits die Verbindung zum transzendenten Grund gekappt.!> Dariiber
hinaus jedoch kann die perfekte Gesellschaft nicht Wirklichkeit werden, weil nicht
jeder Mensch jederzeit vernunftig und in Einklang mit seinen Mitmenschen handeln
wird. Diese Natur des Menschen kann die Politik nicht verandern, sondern sie muss
die menschliche Unvollkommenheit schlichtweg in Rechnung stellen, indem sie
Frieden und Ordnung im Innern sicherstellt und die Verteidigung gegen dufSere
Bedrohungen organisiert.

Vor dem Hintergrund dieser Annahmen nimmt Voegelins Interpretation der
Geschichte die Form einer Erzdhlung von Aufstieg und Verfall an. Gesellschaften
und ihre Ordnung werden jeweils gemessen an dem Grad des Bewusstseins fur die
»Spannung zum gottlichen Grund«, das sie jeweils entwickeln. Der Aufstieg der
Menschheit zu einem schirferen Bewusstsein und einer wachsenden Einsicht in die
Wahrheit der eigenen Existenz fiithrt von der kosmologischen Wahrheit des alten
Orients uber die anthropologische Wahrheit der antiken griechischen Philosophie
zur soteriologischen Wahrheit des Christentums.!® Wihrend der »kosmologische
Mythos« der Vorzeit politische Ordnung und Herrschaft erklart sowie legitimiert
durch die Verbindung zwischen Gesellschaft und Kosmos, entdeckten die antiken
Philosophen sowohl die Seele des Menschen als auch die Transzendenz des Gottli-
chen. In dieser Lesart markiert das Christentum schliefSlich den Gipfel der zivilisa-
torischen Entwicklung. Auch hier findet sich das Bewusstsein fir den Bruch zwi-
schen dem irdischen menschlichen Leben und der gottlichen Transzendenz.
Zugleich aber ist der transzendente Gott auch nicht gleichgiiltig gegeniiber dem

14 Pointiert in Voegelin 1988.
15 Ebd. Siehe hierzu auch Braach 2003, S. 226-244.
16 Zusammengefasst in Voegelin 1952, S. 52-106.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 571

Menschen (wie etwa Aristoteles’ »unbewegter Beweger «), sondern wendet sich die-
sem zu.

1.2 Moderne als Entgleisung

Es ist wenig tiberraschend, dass sich die Moderne — gemessen an diesem Kriterium
— nicht als emanzipiert von Mythen und Aberglauben darstellt. Anstatt von Auf-
klirung zu sprechen, attestiert Voegelin eine »Realititsfinsternis«!”7 oder einen
»Mythos der Vernunft«!8, der die Wirklichkeit tatsichlich verschleiert und die
Menschen fiir » Traumrealititen«!® entflammt. Er charakterisiert die Moderne als
Verlust oder gar als Ablehnung der Transzendenz sowohl in der Politik als auch in
der Seele des Menschen. Der moderne Mensch verliert demzufolge jegliches
Bewusstsein fiir seine Position in der Wirklichkeit und verschanzt sich in einer
Scheinwirklichkeit.?? Er fillt dem Irrglauben zum Opfer, die Welt konne vollstindig
verstanden werden allein in Begriffen des Materiellen, des Positiven, des Zihl- und
Messbaren usw. Weil er sich von der Transzendenz und der Realitit abwendet,
leugnet der moderne Mensch nicht zuletzt seine Natur als soziales Wesen.

Voegelin sieht hierin den Siegeszug gnostischen Denkens. In der Moderne werde
das Denken dieser antiken religiosen Stromung, das tiber die lingste Zeit ein Schat-
tendasein in verschiedenen Sekten gefiihrt habe, ausschlaggebend firr das Welt- und
Selbstverstandnis der groflen Mehrheit. Gnostisches Denken ist nach Voegelin
durch folgende Merkmale gekennzeichnet: Das Unbehagen an der Gegenwart wird
auf die schlechte Organisation der Welt zuriickgefithrt und nicht etwa auf die Unzu-
linglichkeit des Menschen.2! Die Erlosung der Welt von ihren Ubeln ist moglich
und notig: Aus »der schlechten Welt muss historisch eine gute Welt werden«.22
Diese Verianderung kann vom Menschen herbeigefiihrt werden. Es miissen lediglich
das entsprechende Wissen tiber die Veranderung und die notigen Mittel erarbeitet
werden. Die moderne unterscheidet sich demnach von der alten Gnosis lediglich
dadurch, dass der bose Schopfergott und der gute, verborgene Gott sukzessive durch
innerweltliche GrofSen ersetzt werden.?3

Was die sozialen und politischen Folgen angeht, die nach Voegelin aus diesem
Verschlielen gegentiber dem »gottlichen Grund« erwachsen, konnen drei Aspekte
unterschieden werden:

a) Relativismus. Aus einer eher religionssoziologischen Perspektive betrachtet,
erfullt Religion eine wichtige Funktion bei der sozialen Integration. Religion ver-
bindet durch gemeinsamen Glauben. Zudem motiviert sie dazu, im Einklang mit
den religiosen Werten zu handeln. Schliefslich kann sie die sozio-politische Ordnung

17 Voegelin 1990.

18 Voegelin 1999 b passim.

19 Voegelin 19994, S. 39f.

20 Voegelin 1990.

21 Siehe zum Beispiel Voegelin 1999 a, S. 107 ff.
22 Ebd., S.108.

23 Ebd., S. 62.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

572 Jan Rohgalf

mit Fundamenten ausstatten, die nicht willkiirlich ausgewechselt werden konnen.
Mit der Moderne nun sieht Voegelin eine »Toleranzgesellschaft« (toleration
society) heraufziehen.2* Weil die Religion aus der 6ffentlichen Sphire weitgehend
verdriangt wurde, verliert Politik ihren Kompass und maandert ziellos umher. Voe-
gelin sieht vor allem das Problem des Relativismus: Jede politische Doktrin gilt als
so gut oder so schlecht wie jede andere. Weil sie sich von unhinterfragbaren Mafs-
stiben verabschiedet hat, lduft die Toleranzgesellschaft nicht nur Gefahr, in Anomie
zu zerfallen. Es werden auf diese Weise zudem die Bollwerke gegen Ideologien
geschleift, die offen anti-christliche und anti-zivilisatorische Ziele verfolgen. Ob
ihrer Alles-ist-moglich-Mentalitat ist die Toleranzgesellschaft nach Voegelin nicht
einmal in der Lage, ihre eignen Feinde auszumachen und zu bekdampfen.

b) Religionsersatz und die Riickkebr des Verdringten. Mehr oder weniger kon-
sequent verweisen moderne Gesellschaften religiose Uberzeugungen in den privaten
Raum. Deshalb scheitern sie nach Voegelin daran, religiose Gefiihle und Uberzeu-
gungen, die entscheidenden Momente der menschlichen Natur, angemessen in
Rechnung zu stellen. Dabei hat die Moderne die menschliche Natur nicht verandert.
Nur versteht der moderne Mensch seine Natur und seine grundlegendsten Bediirf-
nisse nicht mehr. Darum fiihlt er sich angesprochen von »politischen Religionen «
oder einem »Religionsersatz«. Der Totalitarismus nationalsozialistischer und bol-
schewistischer Provenienz sind dabei lediglich die Spitze des Eisbergs.2* Unter dem
Verdacht des Religionsersatzes stehen bei Voegelin namlich bereits der neuzeitliche
Humanismus,2¢ der Liberalismus, der Sozialismus, der Positivismus, der Progressi-
vismus, die Psychoanalyse und dergleichen mehr. In einem Zeitalter, das sich selbst
als sakular beschreibt, werden, so Voegelin, die verleugneten religiosen Bediirfnisse
so auf pervertierte Weise von profanen, politischen Ideologien bedient. Das hat zur
Folge, dass eigentlich profane GrofSen zu pseudo-sakralen Objekten in politischen
Glaubensbekenntnissen avancieren. Seiner natiirlichen Verbindung zum transzen-
denten Gott beraubt, betet der Mensch Surrogate an oder halt sich gar selbst fur
Gott.

¢) Die » Immanentisierung des Eschaton«. Zu guter Letzt stellt Voegelin heraus,
dass die Religion im Allgemeinen und das Christentum im Besonderen politischem
Handeln Grenzen setzt. Sie widerlegt etwaige Allmachtsanspriiche der Politik. Die
christliche Religion teilt die Welt in zwei Spharen: eine weltliche und eine transzen-
dente, die diese tiberwolbt. Der Zustiandigkeitsbereich der Politik ist auf die erste
Sphire beschrankt. Sie ist nicht zustandig fur die letzten Dinge, sondern allein fur
die vorletzten Dinge. Das wiederum bedeutet, dass es die Moglichkeiten der Politik
ubersteigt, das Mysterium der menschlichen Existenz zu liften. Sie kann die wahre
Bestimmung des Menschen nicht erfillen und auch die Vertreibung aus dem Para-
dies nicht ungeschehen machen. Was Politik bestenfalls tun kann, ist, die »Spannung

24 Voegelin 1999b, S. 143. In dhnlich abschitziger Weise spricht Voegelin auch von der
»pluralistischen Gesellschaft« (stets in Anfithrungszeichen); zum Beispiel Voegelin
20001, S. 190.

25 Vgl. vor allem Voegelin 1952; Voegelin 1993; Voegelin 1999 a.
26 Voegelin 1995 a.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 573

zum gottlichen Grund« im Gesetz und in kluger Regierung zu reflektieren. In der
Moderne, so Voegelins Kritik, kennt die Politik diese Zuriickhaltung nicht mehr.
Sie versucht sich an der »Immanentisierung des christlichen Eschaton«,?” wie das
beriihmte Urteil lautet. Dies ist Ausdruck menschlicher Hybris. Vom »Mythos der
Vernunft« in die Irre geleitet, glaubt sich der Mensch nun in die Lage versetzt, das
Mpysterium seiner Existenz auflosen zu konnen und die Welt gleichsam neu schaffen
zu konnen. Unter diesem Paradigma ldsst die Politik alle fritheren Begrenzungen
hinter sich und verspricht nichts weniger als den Himmel auf Erden. Dieses Unter-
fangen fuhrt, so es konsequent zu Ende gefithrt wird, in den totalitiren Albtraum.

Der Philosoph John Ranieri wirft die wichtige Frage auf, wie weit angesichts des-
sen das Bestreben gehen darf, die gesellschaftlichen Verhaltnisse zum Besseren zu
wenden, ohne sich diesem Vorwurf der Hybris ausgesetzt zu sehen. Thm zufolge
wire es falsch, Voegelin schlichtweg als Konservativen zu verstehen, der jeder Ver-
anderung per se mit Skepsis gegeniibersteht und bestenfalls eine behutsame Wei-
terentwicklung des Bestehenden gelten ldsst. Wenn Voegelin auf nichts weniger
hofft als auf die Uberwindung der Gnosis, die die Moderne iiber Jahrhunderten fest
im Griff habe, bleibt ihm diese Option gerade verwehrt.28 Ebenso wenig plidiere
Voegelin fiir einen Riickzug aus der Politik. Wie Ranieri herausarbeitet, geht Voe-
gelin eher davon aus, dass ob der conditio humana im politischen Leben eine Reihe
von GesetzmifSigkeiten unausweichlich gilt.2 Wo diese ignoriert werden oder ver-
dndert werden sollen, beginnt die Politik fiir Voegelin gnostische Ziige anzunehmen.
Worin diese GesetzmifSigkeiten besteht, bleibt vage. Sie erfordern jedoch ein niich-
ternes Politikverstindnis im Sinne von Realpolitik oder Max Webers Verantwor-
tungsethik.

1.3 Die moderne Demokratie — eine weitgehend Unbekannte

Vor dem Hintergrund der Diagnose der »Entgleisung«3° der Moderne verwundert
es nicht, dass die moderne Demokratie kaum als eigenstindige politische Form in
den Blick kommt. Was fur die gegenwirtige Politikwissenschaft meist den fraglosen
Hintergrund bildet, spielt bei Voegelin bestenfalls eine untergeordnete Rolle. In den
seltenen Fillen, in denen er iiber die moderne Demokratie schreibt,3! fillt vor allem
die Ablehnung von Liberalismus und Pluralismus auf, die das Gros seiner heutigen
Kollegen wohl als Grundnormen der modernen westlichen Gesellschaften ansehen
wiurden.

Folgt man Voegelin, dann sind Liberalismus und Pluralismus gefahrlich, weil sie
den Glauben an ein hochstes Gut unterminieren, dem sich die ganze Gesellschaft
verpflichtet fiihlt.32 Stattdessen dringen sie auf eine Gesellschaft, in der viele, auch

27 Voegelin 1952, S.121.

28 Ranierei 1995, S.1991.

29 Ebd.,S. 182 ff.

30 Voegelin 1999 a, S. 40.

31 Vgl. vor allem die Essays in Band XI der Collected works; Voegelin 2000 b-g.
32 Vgl. vor allem Voegelin 2000 b; Voegelin 2000 d; Voegelin 2000 e.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

574 Jan Rohgalf

widersprichliche Konzepte des guten Lebens nebeneinander bestehen konnen. Aus
diesem Grunde wiederum wird die Politik zur Arena der Konflikte zwischen Parti-
kularinteressen.33 Was noch schlimmer ist, sie begiinstigen jenen Relativismus, der
den Nihrboden fur totalitire politische Bewegungen bietet. Zweifelsohne ist Voe-
gelins Einschiatzung im Licht seiner Erfahrung des Niedergangs der Demokratie in
Europa zu sehen.

Keineswegs sollte man diese politische Philosophie jedoch als Absage an die
Demokratie als solche verstehen. Im letzten Kapitel von The new science of poli-
tics etwa setzt Voegelin seine Hoffnung ausdriicklich auf die angelsachsischen
Demokratien.3* Allerdings sind hierfiir nicht deren politische Institutionen und Ver-
fahren ausschlaggebend, sondern der geringe Einfluss von politischen Ideologien
(insbesondere in den USA) sowie die Starke des christlichen Glaubens und der Tra-
ditionen.3* Institutionen konnen nach Voegelin eine Gesellschaft nicht gut, gerecht
und frei machen. Vielmehr ist es ihm zufolge die gute, gerechte und freie Gesell-
schaft, die sich die entsprechenden Institutionen schafft. Auch erscheint die Demo-
kratie, wie sie in der westlichen Welt nach dem Zweiten Weltkrieg zur weithin
akzeptierten politischen Form wurde, nicht als Wert an sich: » Die westlichen Gesell-
schaften sind tatsachlich lediglich gut, soweit es ihnen gelingt, die Traditionen der
Antike und des Christentums zu bewahren«.3¢

Die gute Gesellschaft ist weniger eine politische als eine kulturelle oder gar spiri-
tuelle Frage. Weil das Wiederankniipfen und die Bewahrung dieser christlichen und
klassischen Traditionen die entscheidenden Faktoren sind, tritt die Auseinanderset-
zung mit der Demokratie und ihren Institutionen in den Hintergrund. Dieser fur ein
politikwissenschaftliches Werk ungewohnliche Zug erschwert die Rezeption in der
Fachdisziplin.

Hinzu kommt, dass der Unterschied zwischen liberaler Demokratie und Totali-
tarismus im Grunde zu einem Oberflichenphdanomen zusammenschrumpft, wenn
beide nur unterschiedlich schwere Formen ein und derselben modernen Pathologie
darstellen. Ein instruktives Beispiel fiir diese verheerende Unschirfe liefert Voegelin
in seiner Rezension von Hannah Arendts Elemente und Urspriinge totaler Herr-
schaft. Dort stellt er fest, dass die mafSgebliche Konfliktlinie nicht zwischen den
Anhidngern der Demokratie und jenen des Totalitarismus verlaufe, sondern zwi-

33 In einigen Fillen scheint Voegelin sogar fir ein eher technokratisches Politikverstandnis
zu pladieren. In der Industriegesellschaft nach dem Zweiten Weltkrieg sei an die Stelle
des Klassenkampfes ein gemeinsames Interesse getreten: 6konomisches Wachstum. Des-
halb verloren die politischen Ideologien an Bedeutung, und eine rationale Losung anste-
hender Probleme sei (wieder) moglich. Voegelin begrifste diese Entwicklung; Voegelin
2000 f; Voegelin 2000 g.

34 Voegelin 1952, S.187-189. Vgl. auch die wohlwollende Analyse der amerikanischen
Demokratie im frihen Werk »On the form of the American mind«; Voegelin 1995 b;
dazu auch: Sigwart 20035, S. 21-96. An anderer Stelle scheint Voegelin fiir die wehrhafte
Demokratie zu plddieren, die sich gegen undemokratische Krifte schiitzt; Voegelin
2000c¢, S. 63.

35 Siehe zum Beispiel Voegelin 2000g, S. 216.

36 Voegelin 20001, S. 186, Ubersetzung ]J.R.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 575

schen religiosen und »philosophischen Transzendentalisten einerseits sowie libera-
len und totalitiren Immanentisten andererseits«.3” Wissenschaftler und Philoso-
phen, die sich wie Arendt auf die Unterschiede in der Erscheinung konzentrierten,
wiirden die tiefsitzende Gemeinsamkeit von Liberalismus und Totalitarismus
kaschieren. Weit davon entfernt, das Problem tatsichlich zu begreifen, wiren ihre
Ausfiihrungen selbst Ausdruck der modernen Krise. Deshalb seien sie dem Totali-
tarismus selbst niher, als sie wahrhaben wollten: »Der mafsgebliche Immanentis-
mus, der beide [Liberale und Totalitdre, J.R.] verbindet, wiegt schwerer als die
Unterschiede im Fthos, die beide voneinander trennen«.3® Es sind zweifelsohne
Urteile wie dieses, die Voegelins Attraktivitdt fur die gegenwirtige Politikwissen-
schaft einschrianken.

Konnen die Einsichten dieses umfangreichen Lebenswerks dennoch fiir die heutige
Forschung fruchtbar gemacht werden? Um dieser Frage nachzugehen, sollte man
sich die urspriingliche Intention von Voegelins Arbeiten zur Moderne in Erinnerung
rufen. Er versuchte die Katastrophe des Totalitarismus im breiteren Kontext der
Entwicklung der modernen Gesellschaften zu verstehen, in deren Zuge sich nicht
nur Institutionen und politische Systeme veranderten, sondern nicht minder Erfah-
rungen, Ideen, Erwartungen und Uberzeugungen. Vielleicht kann man die Aufgabe,
die sich Voegelin stellte, auch 16sen, ohne auf die Annahme einer »Spannung zum
gottlichen Grund« zurtickzugreifen, die die Moderne einseitig als einen Verfalls-
prozess erscheinen lasst. Dazu muss an dieser Stelle nicht entschieden werden, ob
diese Annahme zutreffend ist oder nicht. Es muss nur fir einen Moment darauf
verzichtet werden, sie als Kriterium fiir die Bewertung von sozio-politischen Ord-
nungen und ihrer Reprisentation heranzuziehen, um zu priifen, ob auf diese Weise
eine differenziertere Lesart der Moderne und ihrer Symbolik moglich wird.

2. Ambivalente Moderne: Leben mit der Ungewissheit

Als Ausgangspunkt fiir dieses Unterfangen bietet sich die politische Philosophie
Claude Leforts an. Ohne Frage bestehen gewaltige Unterschiede zwischen dem fran-
zosischen Philosophen, der sich vom Marxisten zum Anhinger einer libertiren
Demokratie3® wandelte, und dem deutschen Politikwissenschaftler und Christen,

37 Voegelin 2000 a, S. 22, Ubersetzung J.R.

38 Ebd., Ubersetzung J.R. Treffend hat Arendt in ihrer Antwort auf diese Rezension dage-
gengehalten: »Professor Voegelin kann von einer »Verwesung des Westens« sprechen und
einer >weltweiten Ausbreitung der westlichen Verdorbenheit<, weil er Unterschiede zwi-
schen politischen Phinomenen lediglich als verschiedene Auswiichse ein und derselben
Doktrin behandelt. Fiir mich hingegen sind diese Unterschiede von grofiter Bedeutung,
weil sie mafSgebliche Unterschiede in der Wirklichkeit darstellen«; Arendt 1953, S. 80,
Ubersetzung J.R.

39 Lefort 19904, S. 38. Wobeli libertir nicht als libertarian etwa im Sinne Nozicks zu ver-
stehen ist. Marchart bezeichnet Leforts politische Theorie auch nicht zu Unrecht als
»zivilgesellschaftlichen Republikanismus«; Marchart 2006.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

576 Jan Rohgalf

der Marx einen »intellektuellen Schwindler «#0 schalt. Tatsidchlich weisen einige der
Kerngedanken Leforts bemerkenswerte Ahnlichkeiten zu jenen Voegelins auf,
wenngleich in genuin politischen Begriffen formuliert. Zugleich aber sind entschei-
dende Divergenzen festzuhalten, die bei Lefort eine ungleich differenziertere Auf-
fassung der Moderne als ambivalente Moderne begtinstigen.

2.1 Symbole und die Unhintergehbarkeit des Konflikts

Nicht nur im Hinblick auf den Totalitarismus als Gravitationszentrum des politi-
schen Denkens oder auf die Kritik an einem positivistischen Wissenschaftsverstind-
nis zeigen sich Bertthrungspunkte. Ebenso spielt bei Lefort die Analyse der Symbolik
eine zentrale Rolle fiir das Verstindnis einer sozio-politischen Ordnung und der
Politik im Allgemeinen.

Jedoch ist der Ausgangspunkt nicht die von Voegelin herausgestellte notwendige
Artikulation einer Gesellschaft durch Reprisentanten, die die Gesellschaft erst
handlungsfihig machen. Lefort begreift den Konflikt zwischen Gruppen innerhalb
der Gesellschaft als unhintergehbares Faktum. Aufgrund von divergierenden Mei-
nungen und Interessen sowie der daraus resultierenden Verwerfungen ist die empi-
rische Gesellschaft nach Lefort niemals eine Einheit, sondern unausweichlich eine
von Konflikten gezeichnete Vielheit.*! Stark vereinfacht gesagt, muss jede Gesell-
schaft Mittel und Wege finden, die Konflikte zu verarbeiten, die in ihrem Innern
entstehen. Die Einheit der Gesellschaft ist nach Lefort lediglich verfiigbar als sym-
bolische Reprisentation des sozialen Ganzen.*? Das bedeutet jedoch nicht, dass
Symbole allein die Aufgabe hitten, die tatsichlichen Auseinandersetzungen inner-
halb der Gesellschaft zu verschleiern und so — im Marx’schen Sinne — Ideologie
wiren. Wenngleich dies auch der Fall sein kann, unterstreicht Lefort zu Recht ihre
primire Funktion, den Gesellschaftsmitgliedern gegentiber zu vergegenwartigen,
dass sie alle — ungeachtet ihrer Gegensitze — ein und denselben sozialen Raum
bewohnen, in dem durchgingig dieselben Prinzipien Geltung besitzen.*3 In dieser
Lesart ruft die symbolische Reprisentation in Erinnerung, dass es dieser gemein-
same soziale Raum ist, der im Endeffekt bei allen Konflikten und allgemein in der
Politik auf dem Spiel steht. Um eine sozio-politische Ordnung zu verstehen, muss
nach Lefort deshalb in erster Linie danach gefragt werden, wie in dieser mit Kon-
flikten umgegangen wird. Man muss die Symbole analysieren, mit Hilfe derer die
Gesellschaft ihre Konflikte begreift und verarbeitet und mit denen sie sich selbst
gegeniiber ungeachtet dieser Konflikte als Einheit reprisentiert.*4

40 Voegelin 1999 a, S. 73.
41 Kompakt in Lefort 1988 a.
42 Vgl. dazu auch Bonacker 2008.

43 Vgl. auch Ricoeurs differenzierte Diskussion der Ideologie, der zufolge die Ideologie sich
nicht darin erschopft, die Wirklichkeit zu verzerren (wie Marx meinte), sondern zudem
auch die unerldsslichen Funktionen der Integration und Legitimation erfiillen kann;
Ricoeurs 1986.

44 Lefort 1988 a; Lefort, Gauchet 1990.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 577

Vor diesem Hintergrund hebt Lefort auch die symbolische Dimension der Macht
hervor.* Der Kerngedanke lautet dabei wie folgt: In jeder Gesellschaft, unabhingig
davon, wer herrscht und wie Herrschaft legitimiert und beschriankt ist, ist es Auf-
gabe der Macht, fir das Gemeinsame zu stehen und diesem effektiv Geltung zu
verschaffen. Thre Funktion ist es, den sozialen Raum zu etablieren und zu
sichern.*¢ Damit dies gelingt, muss sie glaubwiirdig vermitteln, gleichsam iiber den
konfligierenden Interessen zu stehen. In dem Moment, in dem die Macht als exklu-
siver Besitz lediglich einer Gruppe erfahren wird, iber den diese willkiirlich verfiigen
kann, verliert sie nicht nur ihre Legitimitit, sondern die Integration der Gesellschaft
selbst ist in Gefahr. Die Pointe von Leforts Uberlegungen besteht nun darin, dass
die Macht das Allgemeine, das Gemeinwohl nicht iiberzeugend reprasentieren kann,
wenn sie rein selbstbeziiglich ist. Die Macht verliert ihre Legitimitit, wenn sie allein
als die willkiirliche Verfigungsgewalt eines Einzelnen oder einer Gruppe tiber die
Gesellschaft erscheint: »In dem Augenblick, wo die Macht tberzeugt ist, das zu
sein, was sie darstellen soll, ist sie in den Augen der gesellschaftlichen Akteure auf
den Status des Partikularen zuriickgefiihrt«.*” Die Macht, so Lefort, bleibt deshalb
auf ein Unverfiigbares und insofern Transzendentes zuriickverwiesen. Er spricht
hier auch von einem Aufsen oder Anderen. In der Vormoderne beruht der Legiti-
mitdtsanspruch der Macht auf der Bindung des Monarchen an Gott und an gottli-
ches Gesetz.*® Wie im Folgenden gezeigt wird, bleibt aber auch in modernen Demo-
kratien die Macht von der Riickbindung an ein Unverfugbares abhingig.

2.2 Der Verlust der Gewissheit

Die moderne Abkehr von der Orientierung an einem transzendenten Grund begeg-
net uns bei Lefort als »die Auflosung der Grundlagen aller Gewissheit«.** Seine
Uberlegungen konzentrieren sich auf jene historische Zisur, in der die Souverinitit
nicht mehr das Attribut des Monarchen ist, sondern das Volk zum Souverian wird.
Unter Riickgriff auf Ernst Kantorowiczs »Die zwei Korper des Konigs«°0 argumen-
tiert Lefort, dass politische Macht und gesellschaftliche Ordnung vor dieser Zasur
transzendente Fundamente hatten in der gottlichen Schopfungsordnung.! In dieser

45 Siehe zum Beispiel Lefort, Gauchet 1990. Leforts Uberlegungen zur symbolischen Dimen-
sion der Macht gehen zuriick bis auf seine Auseinandersetzung mit der Anthropologie
sowie auf sein Opus magnum uber Machiavelli; Lefort 2012. Vgl. dazu Wagner 2013;
Geenens 2013; Moyn 2013.

46 Im Sinne von Gohlers »intransitiver Macht«; Gohler 1997.

47 Lefort, Gauchet 1990.

48 So argumentiert etwa Thomas von Aquin fiir ein (eingeschrinktes) Widerstandsrecht
gegeniiber dem Monarchen, der sich gegen das Gemeinwohl und das gottliche Gesetz
vergeht und zum Tyrannen wird. Noch in Jean Bodins Begriindung des Absolutismus
findet die souverine Macht des Herrschers ihre Begrenzung im gottlichen Gesetz.

49 Lefort 1988 a, S. 19, Ubersetzung J.R.
50 Kantorowicz 1994 [1957].

51 Zu dieser »divine chain of being« vgl. den Klassiker Lovejoy 1936, aber auch Greenleaf
1964.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

578 Jan Rohgalf

stellt sich die Welt als ein hierarchisch geordnetes Ganzes dar. Weil die Gesellschaft
Teil dieser Ordnung ist, muss sie diese hierarchische Struktur in ihrem Innern wider-
spiegeln. So hat der Monarch in diesem Paradigma nicht zuletzt auch eine wichtige
symbolische Funktion: Er fungiert als Garant der Kongruenz von politischer Ord-
nung und der sie umfassenden gottlichen Ordnung. Hierdurch biirgt er fiir die Ein-
heit der Gesellschaft. Im physischen Korper des Konigs wird die Einheit der Gesell-
schaft demnach unmittelbar evident, greifbar. Dessen ungeachtet verschmelzen
politische Macht und transzendente Fundamente nicht miteinander. Der Monarch
bezieht in diesem Paradigma seine Macht aus einer Quelle, die ihm vorgingig und
ubergeordnet ist.

Ganz anders stellt es sich dar, wenn der Monarch (physisch und symbolisch) ent-
hauptet wird und das Volk sich zum Souverdn erklart. Der souverdne Wille des
Volkes rekurriert nicht auf eine gottliche Schopfungsordnung. Die Legitimitit poli-
tischer Macht ruht nunmehr auf rein weltlichen Fundamenten: der Zustimmung der
Regierten. AufSerdem kann die demokratische Gesellschaft nicht langer verkorpert
werden, denn im Unterschied zum Monarchen besitzt das Volk keinen physischen
Korper.’2 Lefort spricht deshalb auch von Entkorperung. Der neue Souverin ist
bemerkenswert abstrakt. Der Begriff der Volkssouveranitiat mag dazu verleiten, an
einen bewusst und zielgerichtet handelnden Akteur zu denken. Jedoch ist das Volk
offenkundig kein mit dem Monarchen vergleichbarer Akteur. Anders als dieser ist
das Volk auf Symbolisierungen, Rituale und Verfahren angewiesen, um in Erschei-
nung treten zu konnen. Aufgrund dessen kann niemand fiir die Identitdt der Gesell-
schaft garantieren oder bestimmen, welche Werte und Uberzeugungen mafgeblich
sind. Niemand kann legitimerweise abschliefSend dartiber entscheiden, was gut,
richtig und gerecht ist.”3 Deshalb konnen die Debatten dariiber, was die Gesellschaft
ist (und was nicht) und was Inhalt des souverdnen Willens ist, nicht zu einem Ende
kommen. Als eine unmittelbare Folge ist die moderne Demokratie eine unentrinnbar
historische wie politische Gesellschaft.

Das ist die Bedeutung von Lefort bertichtigter These, dass in der modernen Demo-
kratie »die Macht ein leerer Ort« ist.>> In der Demokratie ist die Macht nicht an
einem Ort, in einer Person, Gruppe oder Organisation konzentriert. Dass die Macht
ein leerer Ort ist, meint aber auch nicht, dass die politische Gemeinschaft als Ganze
kollektiv die Macht innehatte. Das Volk ist gerade kein kollektiver Akteur, der mit
einer Stimme spriche, sondern ein stets im Wandel begriffenes Verhaltnis konfli-

52 Gegen Manow 2008 ist festzuhalten, dass Verkorperung weder dasselbe ist wie die
Inszenierung von Spitzenpolitikern, Amtshandlungen, Gipfeltreffen etc. noch mit politi-
scher Reprisentation identisch. So verkorpert etwa die Bundeskanzlerin nicht das deut-
sche Volk, sondern hat ein zeitlich begrenztes Mandat inne, das ihr auch streitig gemacht
werden kann.

53 Lefort 1988b, S. 39.

54 Vgl. ohne Bezug auf Lefort, aber in dieser Hinsicht sehr dhnlich Greven 2009, der auch
von der politischen Gesellschaft spricht.

55 Lefort 1988 a, S. 17, Ubersetzung J.R.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 579

gierender Positionen, das im politischen Prozess Ausdruck findet.*¢ Die sich wan-
delnden Mehrheitsverhiltnisse im Parlament und die Abhingigkeit der Regierung
von diesen illustrieren diesen Umstand. In der Demokratie ist Regierungsmacht
legitimiert durch die Zustimmung der Regierten: Alle Macht geht vom Volk aus.
Da der Wille des Volkes aber das dynamische Produkt eines politischen Prozesses
ist, in dem nicht zuletzt gesellschaftliche Konflikte ausgetragen werden, ist die
Macht auch hier auf etwas Unverfiigbares verwiesen.

Oben wurde eine Systematisierung der Gefahrdungen versucht, die nach Voegelin
aus dem Verlust der transzendenten Fundamente in der Moderne erwachsen. Mehr
oder minder dieselben Bedrohungen diskutiert auch Lefort:

a) Relativismus. Auch Lefort sieht in der Hinterfragung und Kritik potenziell von
allem und jedem, die fiir die moderne Demokratie charakteristisch sind, die Gefahr
des Relativismus heraufziehen. Weil Macht, Recht und Wissen sich von einem
gemeinsamen, transzendenten Ankerpunkt l6sen und auseinandertreten,’” kurz: im
Angesicht der Auflosung der »Grundlagen aller Gewissheit«*8, besteht auch die
Gefahr, dass die Basis des Urteilens selbst infrage gestellt wird.

Allerdings zeigt sich bereits hier, dass Leforts Interpretation der Moderne ungleich
differenzierter ausfillt als die Voegelins. So bezieht er vehement Stellung gegen einen
»vulgiren Diskurs«,? der sich unter Verweis auf ein uneingeschrinktes » Recht auf
Differenz«®0 jeglichen Urteils enthilt und so jeder Meinung, jeder politischen Dok-
trin und jeder Gesellschaftsform den gleichen Wert beimisst. Dieser Relativismus
offnet fraglos auch der Unterdriickung im Namen der eigenen Kultur, der eigenen
Nation, der eigenen Rasse und der dergleichen mehr Tiir und Tor. Konsequent zu
Ende verfolgt, wiirde in diesem Relativismus die Wahl zwischen Demokratie und
Totalitarismus, ihrem Antipoden, zu einer Frage des Geschmacks.

Anders als Voegelin mit seinem pejorativen Begriff der »Toleranzgesellschaft«
verwechselt Lefort jedoch Pluralismus und Toleranz nicht mit Indifferenz und das
Bewusstsein fiir Relativitat, das die Offenheit der Demokratie ausmacht, nicht mit
einem ungehemmten Relativismus.®! Toleranz bedeutet demnach, die Divergenzen
und Verwerfungen ernst zu nehmen, aber wechselseitig den Anderen als Menschen
mit gleichen Rechten zu begreifen, mehr noch: die Herausforderung, die von ihm
ausgeht, anzunehmen und sich mit seinen Ansichten und Argumenten auseinander-
zusetzen. Der Indifferenz hingegen fehlt diese politische Dimension, da sie dem Auf-
einandertreffen unterschiedlicher Positionen einfach ausweicht. Wo Toleranz ein
entscheidendes Moment in der Integration der Gesellschaft ist, da sie die gesell-

56 Von daher trifft Hirschs Urteil, die franzosischen Theorien des Politischen wiirden eine
Unmittelbarkeit der pouvoir constituant beschworen, auf Lefort gerade nicht zu; Hirsch
2007, S. 187.

57 Siehe zum Beispiel Lefort 2000 ¢, S. 202 f.; Lefort 2000d, S. 268 f.
58 Lefort 1988a, S. 19.

59 Lefort 2000b, S. 144.

60 Lefort 20004, S. 31.

61 Lefort 2000d, S.273.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

580 Jan Rohgalf

schaftlichen Konfliktlinien, aber auch das Gemeinsame, das auf dem Spiel steht,
sichtbar macht, da stellt Indifferenz eine ernste Bedrohung fiir das soziale Band
dar.62

b) Die Arbeit der Ideologie. Fuir Lefort ist die Religion alles andere als eine blofSe
Illusion, die die wahren Verhaltnisse lediglich verschleiert und die es deshalb zu
entzaubern gilt. Seine Beschreibung der Moderne erfolgt nicht im Stile einer »Sub-
traktionserzihlung«,®3 der zufolge die Sikularisierung nur iiberfliissigen Ballast
beseitigt habe. Jede Religion konfrontiere auf die eine oder andere Weise die Men-
schen mit einer Alteritat, die Uber alle sozialen Meinungs- und Interessenunter-
schiede hinausgeht. In Bezug auf dieses Andere wirden sich die fiir sie selbst unver-
fugbaren Bedingungen allen menschlichen Handelns und Wollens abzeichnen. Es ist
nach Lefort erst die Erfahrung dieses Anderen, die es ausmacht, dass die Einzelnen
sich als Teil der einen Menschheit begreifen.6

Allerdings wird die Moderne damit noch nicht zu einer Verfallsgeschichte. So
bescheinigt Lefort der Philosophie, obschon mit anderen Begriffen, eine vergleich-
bare Erfahrung zu artikulieren.®® Dariiber hinaus ist es die moderne Demokratie,
die das Moment des Unverfiigbaren gleichsam institutionalisiert. Mit ihr setzt die
neue Erfahrung einer Gesellschaft ein, die stets und unweigerlich auf der »Suche
nach ihren eigenen Fundamenten« ist.%¢ In einem Fazit, das auch auf Voegelin hitte
gemiinzt sein konnen, erteilt Lefort jeder einseitig pessimistischen Deutung der
Moderne eine Absage: »[Diese Deutung, J.R.] tibersieht, dass die moderne Demo-
kratie zwar die Figur des Anderen verwirft, nicht aber die Dimension des Anderen.
Ungeachtet des Risikos, das mit dem Verlust des Religiosen einhergeht, beinhaltet
die Hinterfragung des Gesetzes auch eine Chance. Die pessimistische Deutung der
Moderne iibersieht, dass Freiheit erstritten werden muss«.6”

Aus dieser Einschitzung spricht keineswegs eine unkritische Affirmation der
modernen Demokratie. Gerade weil das Volk, der moderne Souverin, sich einer
Definition immer wieder entzieht, wird diese Gesellschaftsform Lefort zufolge vor
allem in Krisenzeiten heimgesucht vom Phantasma des »Einheitsvolkes« (le peuple-
Un): »die Idee der Gesellschaft im eigentlichen Sinne, sich selbst vollkommen trans-
parent und homogen, die Idee der 6ffentlichen Meinung, souverdn und normset-
zend «.%8 Voegelin nicht unihnlich beobachtet auch Lefort eine Sakralisierung der
eigentlich profanen GrofSe des Volkes. Das Bild des Volkes oder der Nation als
geeinter Korper, in dem die Sehnsucht nach Gewissheit, Einheit und Harmonie sich
ausdriickt, ist fiir ihn ein fernes Echo von Vorstellungen religiosen Ursprungs.

62 Siehe hierzu Lefort 2000 a, S. 30f.

63 Taylor 2007, S. 64.

64 Lefort 1988c, S.223; vgl. Flynn 20035, S. 112-126; Breckman 2003, S. 86-94.
65 Lefort 1988c¢, S.222 1.

66 Ebd., S.229; vgl. Breckman 2013, S. 176 f.

67 Lefort 1988¢, S.229, Ubersetzung J.R.

68 Lefort 1986¢, S. 305, Ubersetzung J.R.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 581

Es sind die seit der Franzosischen Revolution entstandenen politischen Ideologien,
die auf je eigene Weise versuchen, verlorene Gewissheit wiederherzustellen.®® Sie
bemiihen auf die eine oder andere Weise dieses Bild des Volkes, das unbelastet durch
Konflikte als ein Akteur mit einem eindeutigen, transparenten Willen auftritt, um
die tatsdchliche Konflikthaftigkeit der Gesellschaft mit Bildern der Einheit gleich-
sam zu tiberdecken. Das trifft auf die »btirgerlichen Ideologien« zu, wie Lefort
Liberalismus und Konservatismus nennt, wie auf deren »anti-burgerliche« Gegen-
stiicke, Anarchismus und Kommunismus.”? Freilich unterscheiden sich die Ideolo-
gien ganz erheblich im Hinblick darauf, auf welche Weise die Einheit der Gesell-
schaft beschworen wird und welche politischen Ziele damit jeweils gerechtfertigt
werden.

So schicken sich auch bei Lefort die Ideologien bis zu einem gewissen Grad an,
die Nachfolge der entthronten Religion anzutreten. Wo Voegelin jedoch mit einem
in der menschlichen Natur begriindeten Bediirfnis argumentiert, lenkt Lefort den
Blick auf die politische Rolle, die Religion und Ideologien spielen. Weil er dabei
zwischen vormodernen und modernen Gesellschaftsformen unterscheidet, wird die
Fragilitdt der Ideologien deutlich. Im Unterschied zur Religion in den vormodernen
Gesellschaften operieren die Ideologien in einer politischen Umwelt, die den
Umgang mit der Ungewissheit und dem Konflikt institutionalisiert hat. So konnen
sie sich nicht der Infragestellung und Kritik entziehen, die sie als interessengeleitete
Vorstellungen der Gesellschaft entlarven, die mit anderen solchen Vorstellungen
konkurrieren. Die Ideologien erscheinen als Diskurse tiber die Gesellschaft und
werden so selbst Gegenstand der politischen Debatte.”!

c) Sebnsucht nach dem AbschliefSen. SchliefSlich lisst sich bei Lefort etwas finden,
das strukturell dem dhnelt, was Voegelins reichlich sperrig »Immanentismus«
genannt hat, wenngleich in sikularen und genuin politischen Begriffen formuliert.
Voegelin kritisiert, die Moderne wiirde in ihrem gnostischen Wahn versuchen, das
Mysterium der menschlichen Existenz zu entzaubern, dabei aber die Offenheit die-
ser Existenz vernichten. Auch Lefort analysiert, wie der Versuch, die Ungewissheit
und Unschirfe der modernen Gesellschaft zu tiberwinden, zu deren SchliefSung und
dem Verlust der »Dimension des Anderen« fiihrt.

Obschon der Wunsch nach dem Abschluss des politischen Prozesses der Konflikte
und Debatten als einigendes Band aller Ideologie identifiziert wird, nimmt der Tota-
litarismus in Leforts Ausfithrungen eine Sonderrolle ein.”? In der biirgerlichen und

69 Siehe hierzu vor allem Lefort 1986 a; vgl. Flynn 2005, S.185-192; Marchart 2006;
Trautmann 2013.

70 Die nach Lefort gegenwirtig prominente »unsichtbare Ideologie« der umfassenden Kom-
munikationsgesellschaft, in der alles sagbar und verhandelbar erscheint, » bearbeitet« die
Konflikte vor allem mittels Relativismus und Indifferenz. An anderer Stelle spricht Lefort
dementsprechend auch von der »ideology of everything’s sayable«; Lefort 2000 a, S. 25.
Die Beobachtung einer »unsichtbaren Ideologie« dhnelt dem, was derzeit auch als »Post-
demokratie« diskutiert wird; vgl. vor allem Ranciére 2002; Crouch 2008.

71 Lefort 1986a, S. 207; Lefort 1988 ¢, S. 255; hierzu auch Thompson 1986, S. 17 f.
72 Hierzu vor allem Lefort 1986 a; Lefort 1986 b.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

582 Jan Rohgalf

der antibiirgerlichen Ideologie bleibt das Bild des »Einheitsvolkes« ein Gegenstand
des politischen Diskurses. Entweder dient es dazu, bestehende Konflikte zu tiber-
tiinchen, oder es bietet einen Vorgeschmack auf eine Welt, die es erst zu erkimpfen
gilt. Stets aber kollidiert dieses Einheitsbild mit der Logik der demokratischen
Gesellschaft, die die Ideologie als partikulare Position im Kampf um Deutungsmacht
ausweist. Im Gegensatz dazu schickt sich der Totalitarismus an, die Gesellschaft
tatsachlich nach diesem Bild umzugestalten, die Einzelnen tatsichlich zu einem ein-
zigen Korper zusammenzuschweiffen — durch Organisation, Propaganda, Ein-
schiichterung und Terror.”? Er strebt danach, ein gesellschaftliches Umfeld herzu-
stellen, in dem das Bild des »Einheitsvolkes« schlichtweg nicht mehr widerlegt
werden kann.

Im Totalitarismus verweist die Macht nicht mehr auf etwas Unverfiigbares, quasi
Transzendentes. Er beruft sich nicht auf eine gottliche Schopfungsordnung, sondern
auf das Volk. Aber auch dieses Volk ist nichts Unverfiigbares mehr, sondern wird
in etwas vermeintlich unmittelbar Sicht- und Greifbares iiberfiihrt, indem Konflikte
und Dissens zum Werk von Feinden des Volkes erklart werden, die es zu vernichten
gilt. Die Macht wird nach Lefort im Totalitarismus versuchsweise wieder verkor-
pert, durch die Partei und deren Fuhrer. Was verkorpert wird, ist streng immanent,
nichts weiter als die angenommene Substanz des Volkes.”* Die Praxis der totalitiren
Gesellschaft prasentiert die Illusion, dass es nichts mehr auflerhalb des Sichtbaren
gebe und dass alles vollkommen transparent dem Zugriff der Macht offenstehe, die
nunmehr die reine, unvermittelte Macht des »Einheitsvolkes« tiber sich selbst sei,
uber deren Willen es keine Zweifel mehr gebe.

2.3 Die moderne Demokratie und die Offenheit des politischen Prozesses

Obgleich Ankniipfungspunkte zwischen beiden Autoren festgestellt werden konnen,
gehen die Interpretationen der Moderne somit gehorig auseinander. Wo Voegelin
die zentrale Konfliktlinie zwischen den Vertretern »immanentistischer Sekten« und
» Transzendentalisten« ausmachte, sieht Lefort die Moderne vor die Wahl zwischen
Demokratie und Totalitarismus gestellt. Aufgrund dieses Fokus untersucht Lefort
dann auch die modernen Demokratien und die Verteidigungslinien, die sie gegen
die Versuchungen des »Einheitsvolkes« errichtet.

Beispielsweise ist hier die Gewaltenteilung zu nennen. Das System von gegensei-
tiger Kontrolle unterstreicht, dass es keine uneingeschriankte Macht gibt, die sich an
einem Ort in der Gesellschaft konzentriert. Neben der Scheidung von Exekutive,
Legislative und Judikative steht auch die Entwicklung einer vom politischen System
unabhingigen Zivilgesellschaft dafiir, dass der Ort der Macht leer bleibt. Die Zivil-
gesellschaft ist die offentliche Sphire, in der die BurgerInnen sich aus eigenem
Antrieb politisch engagieren und in der die Debatten tiber strittige Fragen stattfin-
den.”S Durch diese Offentlichkeit tritt die demokratische Gesellschaft in einen unab-

73 Vgl. Arendt 1986, die dieses Charakteristikum des Totalitarismus ebenfalls hervorhebt.
74 Lefort 1986 a, S.220.
75 Siehe zum Beispiel Lefort 1988 a.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 583

schliefSbaren, vielstimmigen und widerspriichlichen Prozess der Selbstinterpretation
ein, den niemand rechtmifig kontrollieren kann. Nicht zuletzt deshalb ist die
Demokratie fiir Lefort ein Abenteuer.”®

Aber auch Wahlen gehoren in diese Aufzihlung. Deren symbolische Funktion
besteht darin, in Erinnerung zu rufen, dass politische Macht kein dauerhafter Besitz
ist, sondern immer umstritten ist. Regieren ist ein Amt, mit dem man fir eine
bestimmte Zeitspanne betraut wird, kein lebenslanges Privileg. Lefort stellt noch
eine weitere symbolische Funktion der Wahlen heraus, die dem Phantasma des
»Einheitsvolkes« entgegengesetzt ist: Vor allem in Wahlkdmpfen treten die Kon-
flikte innerhalb der Gesellschaft besonders deutlich zutage, da die Parteien mit kon-
troversen Themen Wihler zu mobilisieren versuchen. Das Volk zeigt sich dann mehr
oder minder klar als ein (vielfach?) entlang bestimmter Konfliktlinien gespaltenes.
Was vielleicht noch wichtiger ist: Der Konflikt erscheint als ein legitimer Teil des
politischen Prozesses. Und schlieSlich zeigt sich das Volk, wenn es seinen Willen
unmissverstandlich dufsert, das heifst am Wahltag, nicht als ein einzelner Korper,
sondern gerade als Millionen individuell abgegebener Stimmen.””

Als letztes Beispiel sei hier nur noch auf die Erklarung der Menschen- und Biir-
gerrechte verwiesen. Lefort argumentiert, dass diese eben nicht lediglich negative
Freiheiten begriinden, den Schutz der Individuen vor Eingriffen des Staates und der
Gesellschaft.”8 Sie beinhalten zugleich das Versprechen, dass die Individuen alle
gleichermaflen BiirgerInnen seien (citoyen, nicht bourgeois). So sind diese Rechte
die Voraussetzung fir eine funktionierende Zivilgesellschaft. Zusatzlich fithren sie
ein weiteres Unruhemoment ein, das der Schlieffung des politischen Prozesses ent-
gegenwirkt. Marginalisierte Gruppen konnen auf diese Rechte rekurrieren, um
deren schwache Geltung, die mit dem Bruch eines Versprechens zusammengeht, zu
kritisieren und die Anerkennung als Gleiche und Gleichberechtigte einzufordern.

Lefort zeigt, dass die moderne Demokratie zwar nicht kompatibel mit transzen-
denten Fundamenten wie der gottlichen Schopfungsordnung ist, dass sie deshalb
aber nicht geradewegs in jenen Gnostizismus fuhrt, den Voegelin auszumachen
glaubte. Das Fazit aus Leforts Interpretation der modernen Demokratie ist, dass
gerade sie jene SchliefSung verhindert, die Voegelin als zwangsldufige Konsequenz
der Moderne ansah. Durch den fortlaufenden Prozess des Streites und der nie been-
deten Aufgabe, Kompromisse zwischen konfligierenden Interessen zu finden, stellt
sie ihre Offenheit sicher. Hierin hat sie ein Quasi-AufSen: etwas, das dem Zugriff
der beteiligten Akteure entzogen ist. Auch wenn die politischen Ideologien (der
Totalitarismus ausgenommen) die politische Bithne betraten, um einer bestimmten
Interpretation der Gesellschaft zur Hegemonie zu verhelfen, haben sie im Endeffekt

76 Lefort 19904, S. 50.
77 Lefort 1988 a, S. 18f.; Lefort 1988 ¢, S.227.
78 Lefort 1988 b; Lefort 1990 b.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

584 Jan Rohgalf

ihren Beitrag zu einem politischen Regime geleistet, dass keine derartige dauerhafte
SchliefSung des politischen Prozesses durchgehen lisst.”

Die moderne Demokratie, das kann hier festgehalten werden, enttauscht die Suche
nach absoluter Gewissheit in der Politik, in ihr wird die Verwirklichung des »Ein-
heitsvolkes« notwendigerweise immer wieder aufgeschoben. Darum ist sie das poli-
tische Regime, das zu Widerspruch ermutigt und die Hoffnung auf Wandel nicht
erstickt.80 Unter dem Strich hat es ganz den Anschein, als wire die pluralistische
Demokratie gerade das Remedium gegen jenen Dogmatismus, den Voegelin als
grofite Gefahr ansah. Allerdings wirkt dieses Heilmittel nicht, indem es die Gesell-
schaft auf ein hochstes Gut mit letztlich transzendenter Begriindung lenkt. Vielmehr
erlaubt sie das friedliche Zusammenleben von Anhingern konkurrierender Kon-
zeptionen des guten Lebens. Sie erhoht die Wahrscheinlichkeit, dass Dogmatismen
eher friher als spiter infrage gestellt werden.

3. Fazit: Warum trotzdem Voegelin?

Diese Diskussion von Leforts Interpretation der Moderne zeigt, dass es moglich ist,
den Totalitarismus — dhnlich wie Voegelin — als vollendete Vernichtung der Dimen-
sion des Unverfiigbaren zu beschreiben, ohne dabei in das Fahrwasser einer ver-
nichtenden Moderne-Kritik zu geraten, sondern der Ambivalenz der Moderne zwi-
schen Demokratie und Totalitarismus angemessen Rechnung zu tragen. Daraus
sollte jedoch nicht der vorschnelle Schluss gezogen werden, jede weitere Beschafti-
gung mit Voegelin ertibrige sich. Gerade diese Einsicht macht namlich erst den Weg
frei fur eine kritische Aneignung von Voegelins Arbeiten. Wenn man Voegelins
Totalitarismus-Analyse folgen kann, ohne sich auf seine Moderne-Kritik einlassen
zu mussen, dann konnen nach wie vor relevante Einsichten und Errungenschaften
in seinem Werk geborgen und fiir die heutige Diskussion fruchtbar gemacht werden.

Erstens erinnert Voegelin seine Leserschaft immer wieder und in aller Deutlichkeit
an den Ausnahmecharakter der europidischen Moderne. In ihr wurde in fast allen
Bereichen des sozialen Lebens ein Komplex von Erfahrungen sukzessive entwertet
oder als Illusion verworfen, der bei den allermeisten Menschen in allen vorange-
gangenen Zeiten und Kulturen gerade die hochste Wertschiatzung genossen hat.
Man muss hierin keine Katastrophe sehen. Dennoch kommt kein aufgeschlossener
Voegelin-Leser umhin, sich diese Sonderstellung unserer Epoche ins Bewusstsein zu
rufen — und sei es, um die Moderne gegen Voegelins nicht selten beifSende Kritik zu
verteidigen. So vehement betreibt Voegelin die Demontage moderner » Subtraktions-
erzdhlungen« (Taylor), denen zufolge Aufklirung und Sakularisierung lediglich mit
einem tiberflissigen Ballast der Religion aufgeraumt hitten, der zu lange ein niich-
ternes Verstindnis der Wirklichkeit verhindert habe.

79 Zu diesem Aspekt siche auch Gauchet 1990, der sich auf Lefort bezieht. Vgl. aber auch
die Cleavage-Theorie tiber die Entstehung neuer Parteien entlang gesellschaftlicher Kon-
fliktlinien bei Lipset, Rokkan 1967.

80 Lefort 2008, S. 81.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 585

Neue Aktualitit erlangt die Frage der Religion und des Glaubens im Angesicht
des Bedeutungsverlusts der groflen politischen Ideologien seit dem Ende des letzten
Jahrhunderts — allerdings aus einem anderen Grund, als Voegelin dachte. Wenn er
bereits Anfang der 1950er Jahre das Ende der Ideologien antizipierte, verband er
damit die Hoffnung, dass die moderne Gnosis iiberwunden werden koénne und
damit die »Wiederentdeckung der Transzendenz«8! einhergehen wiirde. Der
Mensch konne wieder ein Verhiltnis zum »Seinsgrund« und die Gesellschaft wieder
eine verniinftige Orientierung entwickeln. Heute, ein Vierteljahrhundert nach dem
Mauerfall, zeichnet sich nicht ab, dass in Europa ein breitenwirksam wiederent-
decktes Christentum an die Stelle des Pluralismus von Konzeptionen des guten
Lebens tritt, den Voegelin fiirchtete. Eher steht die rechtsstaatliche und politische
Integration von demokratischen Gesellschaften auf der Agenda, in der Nicht-Reli-
giose mit Angehorigen unterschiedlicher Religionen und Konfessionen zusammen-
leben. Die Religiositat entwickelt sich in den européischen Landern unterschiedlich.
Zu beobachten ist aber einerseits der wachsende Pluralismus in Sachen Glauben,
Nicht-Glauben und Indifferenz sowie andererseits die Pluralisierung der Art und
Weise, die eigene Religiositit zu leben.82

Zudem fillt die Erschopfung der groflen Ideologien, des »Religionsersatzes«
(Voegelin) der Moderne, zeitlich zusammen mit dem Aufstieg von fundamentalis-
tischen Bewegungen in praktisch allen Religionen.8? Diese zum Teil extrem gewalt-
tatigen Bewegungen missen als feindselige Reaktion auf die Moderne und insbe-
sondere die Globalisierung, zugleich aber auch als deren Ausdruck begriffen
werden.3* Anstatt der sorgsamen Pflege reichhaltiger religioser Traditionen zeichnet
diese Bewegungen die fanatische Verehrung einer aller Tradition beraubten, vor-
geblich »reinen« Religion aus. An der Stelle der von Voegelin erhofften neuen Off-
nung gegeniiber einer »ungewissen Wahrheit«8 stehen diese Fundamentalismen fiir
eine radikale Dogmatisierung, fiir genau jene Zuflucht bei einer »gewissen Unwahr-
heit«, die nach Voegelin die Attraktivitat der politischen Ideologien ausmacht.

Voegelin bewegt nicht zuletzt die Sorge um eine positivistische Engfithrung der
Politikwissenschaft. Wiirde sich die Disziplin methodisch auf die empirische Sozi-
alforschung und inhaltlich auf Insitutionen, Akteure und Prozesse beschrinken,
wirde sie in der Tat die Fahigkeit einbiifSen, wichtige, durchaus fir die Politik rele-

81 So der Titel einer Studie zu Voegelin, die angesichts des Zusammenbruchs des Sozialis-
mus Anfang der 1990er Jahre und der Rolle, die das Christentum in der Dissidentenbe-
wegung spielte, diese Hoffnung Voegelins teilt; Kessler 19935, S. 90-98.

82 Siehe hierzu die Studie von Bizeul 2013 zum Sikularismus in Europa, die den Trend zu
einer »hybriden Religiositit« sieht. Voas, der auf der Basis des European Value Surveys
den langfristigen Riickgang der Religiositit prognostiziert, spricht auch von einem
»unscharfen Glauben« (fuzzy fidelity); Voas 2009.

83 Vgl. Juergensmeyer 2008.
84 Siehe Castells 2002; zum Fundamentalismus im Islam auch Roy 2006, S. 229-320.
85 Voegelin 1999 a, S. 124.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

586 Jan Rohgalf

vante Bereiche menschlichen Lebens, wie religiose Erfahrungen, tiberhaupt ernsthaft
in den Blick zu nehmen.8¢

Zweitens ist es das Verdienst Voegelins, schon frith die pseudo-religiose Qualitat
des Totalitarismus in aller Klarheit herausgearbeitet zu haben: die Apotheose der
politischen Gemeinschaft, die Pendants zum Teufelsreich, zur Apokalypse oder zum
Auftrag Gottes, aber auch die gleichsam »religios-ekstatische Verbindung«37 des
Einzelnen mit der innerweltlichen Gemeinschaft (das heifst dem neuen »Gott«). Es
ist nun aber eine Sache, diese Ahnlichkeiten zwischen religiosem und jenem politi-
schen Glauben zu konstatieren, der den Totalitarismus kennzeichnet. Eine andere
Sache ist es hingegen, den Totalitarismus zu einer absehbaren oder gar unausweich-
lichen Folge der modernen » Entzauberung der Welt« (Weber) zu erkliren, weil das
in der Moderne lediglich verleugnete Bedurfnis des Menschen, die »Spannung zum
Grund« zu reflektieren, andere Medien der Befriedigung sucht. Wie gezeigt wurde,
fuihrte diese Einschiatzung Voegelin dazu, den Unterschied zwischen liberaler Demo-
kratie und Totalitarismus zu unterschitzen. Politisch wie fiir ein wissenschaftliches
Durchdringen der Politik in der Moderne ist diese Nivellierung der Unterschiede
fraglos fatal.

Drittens schirft Voegelin mit seiner Analyse der Ursachen des Totalitarismus den
Blick fur die Fortdauer urspringlich religioser Symbole im sich sikularisierenden
politischen Denken der Moderne. An unzihligen Beispielen untersucht er, welchen
Gestaltwandel diese Symbole im Zuge ihrer modernen Adaptionen erfahren und
welche Funktion sie in einer politischen Theorie beziehungsweise einer politischen
Doktrin jeweils spielen. Zudem fragt er nach den Erfahrungen, die in diesen Sym-
bolen Ausdruck finden. Ausgehend von diesem Erkenntnisinteresse, legt Voegelin
durchweg anregende und streitbare Interpretationen nicht nur der »Klassiker« der
politischen Ideengeschichte vor. Ein erneutes Lesen dieser Textkorpora vor dem
Hintergrund der hier skizzierten ambivalenten Moderne konnte ansetzen bei einem
Vergleich von Autoren, die Voegelin wie Lefort gleichermafSen analysiert haben, wie
beispielsweise Machiavelli oder Marx.

Viertens ist Voegelins Auseinandersetzung mit der Moderne eingebettet in eine
umfassende Untersuchung der Geschichte der politischen Symbolik, die ohne Bei-
spiel ist. Wo Lefort eine weitaus uberzeugendere Lesart der modernen Demokratie
und ihrer Symbolik vorlegt, da kommen seine Untersuchungen nicht an die histo-
rische Tiefe heran, die Voegelins Werk auszeichnet. Leforts Interesse gilt in erster
Linie neuzeitlichen und modernen Texten, wohingegen Voegelin den Anspruch hat,
noch hinter die griechische Antike zuriickzugehen. Vielleicht aber ist es moglich, die
Einsichten beider Autoren gewinnbringend zu verbinden. Es sollte méglich sein, von

86 Eine vergleichbare Kritik einer positivistischen Politikwissenschaft findet sich auch bei
Lefort — ausfihrlich, wenn er in » The permanence of the theologico-political « die Unter-
scheidung zwischen dem Theologischen und dem Politischen diskutiert als ein histori-
sches Produkt der Moderne; Lefort 1988 c. Siehe auch Bizeul 2009, der gegen eine solche
Engfiihrung die komplexen und verschachtelten Zusammenhinge von Politik und Glau-
ben durchmustert.

87 Voegelin 1993, S. 55.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 587

Voegelins weitgespannten historischen Untersuchungen zu den Symbolen in der
Politik zu profitieren und gleichzeitig sein einseitiges Urteil tiber die Moderne zu
korrigieren.

Ein solches Unterfangen wiirde bei den Paradigmata transzendenter Reprisenta-
tion seinen Ausgang nehmen, aber darauf verzichten, diese Paradigmata auf der
Basis einer ewigen Wahrheit tiber die menschliche Existenz zu beurteilen. Zugege-
benermaflen miisste verzichtet werden auf Voegelins dramatische Erzdhlung von
Aufstieg und Fall der Menschheit, von ihrem Weg hin zu einem klaren Bewusstsein
der eigenen Position in der Welt und dem Verlust dieses Bewusstseins im Zeichen
der modernen Gnosis. Stattdessen lige zunichst einmal eine blofle historische
Abfolge von Paradigmen vor.8% Deren Entstehungsbedingungen kénnten unter
Rekurs auf Voegelin ebenso miteinander verglichen werden wie die Strukturen die-
ser unterschiedlichen Modi transzendenter Représentation, inklusive der politischen
Folgen, die sie zeitigen. Der Glaube an transzendente Fundamente wire dann eine
Moglichkeit, die bestimmte Folgen hat, dessen Abwesenheit wire eine andere Mog-
lichkeit, deren Konsequenzen ebenso abzuschitzen und zu beurteilen wiren.

Zusatzlich miusste Voegelins Schema noch um ein weiteres Paradigma erganzt
werden. Auf die kosmologische, die anthropologische und die soteriologische Wahr-
heit folgt dann nicht mehr die gnostische »Realititsfinsternis«,3° sondern etwas,
dass hier die demokratische Wabrheit genannt werden soll. In diesem Paradigma
reprasentiert die sozio-politische Ordnung einerseits die Idee, dass politische Macht
ihren Ursprung im Volk hat. Andererseits erinnert sie daran, dass die Auflerung des
souveranen Willens des Volkes verwiesen bleibt auf einen endlosen, offenen Prozess
des Dissenses, der Kritik und des Widerstreits. Obgleich das Volk der Dreh- und
Angelpunkt der Demokratie ist, muss seine Verwirklichung als »Einheitsvolk « stets
aufgeschoben bleiben. Von dieser produktiven Spannung lebt die Demokratie, und
sie ist zugleich der Grund fiir die Ambivalenz der politischen Moderne. Mit Lefort
kann in der Unverfiigbarkeit des Volkes die Art und Weise der Demokratie identi-
fiziert werden, die Offenheit der Gesellschaft zu erhalten und ein in dieser politi-
schen Hinsicht funktionales Aquivalent zur Transzendenz zu schaffen.

Flinftens schlieSlich kann hiervon ausgehend Voegelins Konzept der transzenden-
ten Reprisentation aufgegriffen werden. Voegelin lenkt damit die Aufmerksamkeit
auf die politische Symbolik und auf die Erfahrungen, die in dieser zum Ausdruck
kommen. Er verweist darauf, dass die jeweilige politische Symbolik auch ein Schliis-
sel zum Selbstverstdndnis einer Gesellschaft ist. Wohlgemerkt beschrankt sich nach
Voegelin diese Selbstinterpretation der Gesellschaft in ihrer politischen Symbolik
nicht allein auf die politische Verfassung, sondern schlief$t dariiber hinaus die Auf-
fassung vom Menschen und von der Welt mit ein, ja sogar das Verhiltnis zu Gott.

88 Plot unternimmt mit Blick auf Lefort etwas Ahnliches, wenn er dessen Typologie der
Regime und ihrer Symbolik, verstanden als »Horizonte fiir die Gestaltung des gesell-
schaftlichen Lebens«, in die Nihe von Foucaults Epistemen oder Ranciéres dsthetischen
Regimen riickt; Plot 2013, S. 226, Ubersetzung J.R.

89 Opitz versteht die moderne Gnosis — anders als Voegelin — auch als vierten » Wahrheits-
typ«; Opitz 2007, S. 599.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

588 Jan Rohgalf

Anders gesagt: In der politischen Symbolik kommt die Erfahrung der ganzen Breite
der Existenz kompakt zum Ausdruck.?? Deutlich wire zudem hervorzuheben, dass
die politische Symbolik ein Produkt sozialer Praxis ist. In der Folge miisste starker,
als Voegelin dies tut, in Rechnung gestellt werden, dass die politische Symbolik nicht
aufSerhalb des politischen Prozesses steht, diesen nicht nur rahmt. Die Akteure kon-
nen die politische Symbolik einerseits strategisch einsetzen.”! Andererseits ist die
Dynamik der politischen Symbolik ganz wesentlich dadurch bedingt, dass die zen-
tralen Symbole einer Gesellschaft und deren Bedeutungen selbst Gegenstand von
politischen Auseinandersetzungen und Kontroversen werden kénnen.®2 Nur in den
seltensten Fillen wird daher die politische Symbolik einer Gesellschaft aus einem
Guss sein.

Literatur

Arendt, Hannah 1953. »A reply«, in The review of politics 15, 1, S. 76-84.

Arendt, Hannah 1986. Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Miinchen: Pieper.

Bedorf, Thomas; Rottgers, Kurt. Hrsg. 2010. Das Politische und die Politik. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Bizeul, Yves 2009. Glaube und Politik. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Bizeul, Yves 2013. Sdkularismus in Europa. Brissel: European Liberal Forum.

Bonacker, Thorsten 2008. »Warum die Einheit der Gesellschaft aufgeschoben wird«, in Post-
strukturalistische Sozialwissenschaften, hrsg. v. Moebius, Stefan; Reckwitz, Andreas,
S.27-42. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Braach, Regina 2003. Eric Voegelins politische Anthropologie. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann.

Breckman, Warren 2005. »Democracy between disenchantment and political theology: French
Post-Marxism and the return of religion«, in New German Critique 94, S. 72-105.

Breckman, Warren 2013. »Lefort and the symbolic dimension«, in Claude Lefort. Thinker of the
political, hrsg. v. Plot, Martin, S. 176-185. Houndsmills: Palgrave Macmillan.

Brockling, Ulrich. Hrsg. 2010. Das Politische denken. Bielefeld: transcript.

Cassirer, Ernst 1994. Philosophie der symbolischen Formen. 3 Binde. Darmstadt: Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft.

Cassirer, Ernst 2002. Vom Mythus des Staates. Hamburg: Felix Meiner.

Cassirer, Ernst 2007. Versuch iiber den Menschen. Hamburg: Felix Meiner.

Castells, Manuel 2002. Das Informationszeitalter. Band 2: Die Macht der 1dentitit. Opladen:
Leske + Budrich.

Crouch, Colin 2008. Postdemokratie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Edelman, Murray 1990. Politik als Ritual. Die symbolische Funktion staatlicher Institutionen
und politischen Handelns. Frankfurt a. M., New York: Campus.

Flynn, Bernard 2005. The philosophy of Claude Lefort. Interpreting the political. Evanston:
Northwestern University Press.

Gauchet, Marcel 1990. »Tocqueville, Amerika und wir«, in Autonome Gesellschaft und radikale
Demokratie, hrsg. v. Rodel, Ulrich, S. 123-206. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

90 Ohne Frage ist Voegelin nicht der Einzige, dessen Forschungsinteresse in diese Richtung
geht. Hier wiren weitere vergleichende Untersuchungen mit den Theorien von Autoren
wie Ernst Cassirer, Clifford Geertz, Paul Ricoeur oder auch Charles Taylor interessant.

91 Wie klassisch beispielsweise Lasswell 1951 oder Edelman 1990 betonen.

92 Siehe etwa Gohler 1999, S. 264 f.; oder auch die Hegemonietheorie von Laclau, Mouffe
2001. Zu einem mehrdimensionalen Begriff der politischen Symbolik siehe jetzt auch
Rohgalf 2015, vor allem S. 37-68.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 589

Geenens, Raf 2013. »Lefort und Clastres. Einheit und Teilung«, in Am leeren Ort der Macht. Das
Staats- und Politikverstandnis Claude Leforts, hrsg. v. Wagner, Andreas, S. 49-68. Baden-
Baden: Nomos.

Gohler, Gerhard 1997. »Der Zusammenhang von Institution, Macht und Reprisentation«, in
Institution — Macht — Reprdsentation. Wofiir politische Institutionen stehen und was sie
bewirken, hrsg. v. Gohler, Gerhard et al., S. 11-62. Baden-Baden: Nomos.

Gohler, Gerhard 1999. »Rationalitiat und Symbolizitat der Politik«, in Politische Theorie - beute.
Ansdtze und Perspektiven, hrsg. v. Greven, Michael T.; Schmalz-Bruns, Rainer, S. 255-274.
Baden-Baden: Nomos.

Gohler, Gerhard 2015. »Symbolische Reprisentation aus deutscher und franzosischer Sicht«, in
Politische Reprdsentation und das Symbolische. Historische, politische und soziologische
Perspektiven, hrsg. v. Diehl, Paula; Steilen, Felix, S. 23-49. Berlin: Springer (im Erscheinen).

Greenleaf, William H. 1964. Order, empiricism and politics. Two traditions of English political
thought 1500-1700. London et al.: University of Hull Publications.

Greven, Michael T. 2009. Die politische Gesellschaft. Kontingenz und Dezision als Probleme des
Regierens und der Politik. 2. Auflage. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.
Hebekus, Uwe; Volker, Jan 2012. Neue Philosophien des Politischen. Zur Einfiihrung. Hamburg:

Junius Verlag.

Heil, Reinhard; Hetzel, Andreas. Hrsg. 2006. Die unendliche Aufgabe: Kritik und Perspektiven
der Demokratietheorie. Bielefeld: transcript.

Hirsch, Michael 2007. Zwei Seiten der Entpolitisierung. Zur politischen Theorie der Gegenwart.
Stuttgart: Franz Steiner.

Hirsch, Michael; Voigt, Rudiger. Hrsg. 2009. Der Staat in der Postdemokratie. Staat, Politik,
Demokratie und Recht im neueren franziosischen Denken. Stuttgart: Franz Steiner.

Hollweck, Thomas 2003. Wie legitim ist die Moderne? Gedanken zu Eric Voegelins Begriff der
Moderne und Hans Blumenbergs Begriff der Neuzeit. Occasional Papers XXII. Miinchen:
Eric Voegelin Archiv.

Juergensmeyer, Mark 2008. Global rebellion. Religious challenges to the secular state. From
christian militias to al-Qaeda. Berkeley et al.: University of California Press.

Kantorowicz, Ernst H. 1994 [1957]. Die zwei Korper des Kénigs. Eine Studie zur politischen
Theologie des Mittelalters. Minchen: dtv.

Kessler, Udo 1995. Die Wiederentdeckung der Transzendenz. Ordnung von Mensch und Gesell-
schaft im Denken Eric Voegelins. Wirzburg: Konigshausen & Neumann.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal 2001. Hegemony and socialist strategy. Towards a radical
democratic politics. London: Verso.

Lasswell, Harold D. 1951. »Politics: who gets what, when, how«, in The political writings of
Harold D. Lasswell, S. 295-461. Glencoe: Free Press.

Lefort, Claude 1986 a. »Outline of the genesis of ideology in modern societies«, in The political
forms of modern society, hrsg. v. Thompson, John B., S. 181-236. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1986 b. »The logic of totalitarianism«, in The political forms of modern society,
hrsg. v. Thompson, John B., S.273-291. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1986 c. »The image of the body and totalitarianism«, in The political forms of
modern society, hrsg. v. Thompson, John B., S.292-306. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1988 a. »The question of democracy«, in Claude Lefort: Democracy and political
theory, S. 9-20. Minneapolis: Wiley.

Lefort, Claude 1988 b. »Human rights and the welfare state«, in Claude Lefort: Democracy and
political theory, S. 21-44. Minneapolis: Wiley.

Lefort, Claude 1988 ¢c. »Permanence of the theologico-political?«, in Claude Lefort: Democracy
and political theory, S.213-255. Minneapolis: Wiley.

Lefort, Claude 1990 a. »Vorwort zu Eléments d’une critique de la bureaucratie«, in Autonome
Gesellschaft und libertire Demokratie, hrsg. v. Rodel, Ulrich, S. 30-53. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Lefort, Claude 1990 b. »Menschenrechte und Politik«, in Autonome Gesellschaft und libertire
Demokratie, hrsg. v. Rodel, Ulrich, S. 239-280. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lefort, Claude 2000 a. »Humanism and anti-humanism: homage to Salman Rushdie«, in Claude
Lefort: Writing. The political test, S. 20-34. Durham, London: Duke University Press.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

590 Jan Rohgalf

Lefort, Claude 2000 b. »The idea of humanity and the project of universal peace«, in Claude
Lefort: Writing. The political test, S. 142-158. Durham, London: Duke University Press.

Lefort, Claude 2000 c. » Three notes on Leo Strauss«, in Claude Lefort: Writing. The political test,
S.172-206. Durham, London: Duke University Press.

Lefort, Claude 2000 d. »Reflections on the present«, in Claude Lefort: Writing. The political test,
S.252-280. Durham, London: Duke University Press.

Lefort, Claude 2008. Die Bresche. Essays zum Mai 68. Wien: Turia und Kant Verlag.

Lefort, Claude 2012. Machiavelli in the making. Evanston: Northwestern University Press.

Lefort, Claude; Gauchet, Marcel 1990. »Uber die Demokratie«, in Autonome Gesellschaft und
libertdre Demokratie, hrsg. v. Rodel, Ulrich, S. 93-122. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lipset, Seymour M.; Rokkan, Stein 1967. »Cleavage structures. Party systems and voter align-
ments«, in Party systems and voter alignment. Cross-national perspectives, hrsg. v. Lipset,
Seymour M.; Rokkan, Stein, S. 1-64. New York: The Free Press.

Lovejoy, Arthur O. 1936. The great chain of being. A study of the history of an idea. Cambridge:
Harvard University Press.

Manow, Philip 2008. Der Schatten des Konigs. Die politische Anatomie demokratischer Repri-
sentation. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2006. »Die Theorie des zivilgesellschaftlichen Republikanismus: Claude Lefort
und Marcel Gauchet«, in Politische Theorien der Gegenwart. Band 2. 2. Auflage, hrsg. v.
Brodocz, André; Schaal, Gary S., S.225-256. Opladen, Farmington Hills: Barbara Budrich.

Marchart, Oliver 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort,
Badiou, Laclau und Agamben. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Moyn, Samuel 2013. »Claude Lefort, political anthropology, and symbolic division«, in Claude
Lefort. Thinker of the political, hrsg. v. Plot, Martin, S. 51-70. Houndsmills: Palgrave
Macmillan.

Opitz, Peter J. 2007. »Eric Voegelin: Die Neue Wissenschaft der Politik (1952)«, in Geschichte des
Politischen Denkens, hrsg. v. Brocker, Manfred, S. 587-602. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Pitkin, Hannah 1967. The concept of representation. Berkeley: University of California Press.

Prader, Johanna 2006. Der gnostische Wahn. Eric Voegelin und die Zerstorung menschlicher
Ordnung in der Moderne. Wien: Passagen Verlag.

Ranckiére, Jacques 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhr-

amp.

Ranieri, John 1995. Eric Voegelin and the good society. Columbia, London: University of Mis-
souri Press.

Ricoeur, Paul 1986. Lectures on ideology and utopia. New York: Columbia University Press.

Rodel, Ulrich. Hrsg. 1990. Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Rodel, Ulrich; Frankenberg, Giinter; Dubiel, Helmut 1990. Die demokratische Frage. 2. Auflage.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Rohgalf, Jan 201S5. Jenseits der groffen Erziblungen. Utopie und politischer Mythos in der
Moderne und Spdtmoderne. Wiesbaden: Springer VS.

Roy, Olivier 2006. Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung und Radi-
kalisierung. Miinchen: Pantheon.

Sigwart, Hansjorg 2005. Das Politische und die Wissenschaft: Intellektuell-biographische Studien
zum Friibwerk Eric Voegelins. Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Taylor, Charles 2007. Modern social imaginaries. Durham: Duke University Press.

Thompson, John B. Hrsg. 1986. »Editor’s introduction«, in Claude Lefort: The political forms of
modern society, S. 1-28. Cambridge: MIT Press.

Trautmann, Felix 2013. »Die Fortdauer des Politisch-Imaginiren: Das Symbolische der Macht
und die Phantasmen gesellschaftlicher Einheit nach Claude Lefort«, in Am leeren Ort der
Macht. Das Staats- und Politikverstandnis Claude Leforts, hrsg. v. Wagner, Andreas,
S.91-116. Baden-Baden: Nomos.

Voas, D. 2008. »The rise and fall of fuzzy fidelity in Europe«, in European Sociological Review
25,2,S.155-168.

Voegelin, Eric 1952. The new science of politics. An introduction. Chicago: University of Chicago
Press.

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

Pathologische oder ambivalente Moderne? 591

Voegelin, Eric 1956. Order and history. Band I: Israel and revelation. Baton Rouge, London:
Louisiana State University Press.

Voegelin, Eric 1966. Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und Politik. Miinchen: Piper.

Voegelin, Eric 1988. » Aquivalenz von Erfahrungen und Symbolen in der Geschichte«, in Ord-
nung, BewufStsein, Geschichte. Spdte Schriften — eine Auswabl, hrsg. v. Opitz, Peter J.,
S. 99-126. Stuttgart: Klett Cotta.

Voegelin, Eric 1990. »The eclipse of reality«, in The collected works of Eric Voegelin. Band
XXVIII, S. 111-162. Baton Rouge: Louisiana State University Press.

Voegelin, Eric 1993. Die politischen Religionen. Miinchen: Fink.

Voegelin, Eric 1995 a. Die spielerische Grausamkeit der Humanisten. Eric Voegelins Studien zu
Niccolo Machiavelli und Thomas Morus. Minchen: Fink.

Voegelin, Eric 1995 b. »On the form of the American mind«, in The collected works of Eric
Voegelin. Band I: On the form of the American mind. Baton Rouge: Louisiana State Uni-
versity Press.

Voegelin, Eric 1999 a. Der Gottesmord. Zur Genese und Gestalt der modernen politischen Gno-
sis. Miinchen: Fink.

Voegelin, Eric 1999 b. The collected works of Eric Voegelin. Band XX V: History of political ideas
(Vol. VII: The new order and last orientation). Columbia, London: University of Missouri
Press.

Voegelin, Eric 2000 a. »On totalitarianism«, in The collected works of Eric Voegelin. Band XI:
Published essays 1953-1965, S. 15-23. Columbia: University of Missouri Press.

Voegelin, Eric 2000 b. »The necessary moral bases of communication in a democracy«, in The
collected works of Eric Voegelin. Band XI: Published essays 1953-1965. Columbia: Uni-
versity of Missouri Press, S.47-58.

Voegelin, Eric 2000 c. »Democracy in the New Europe«, in The collected works of Eric Voegelin.
Band XI: Published essays 1953-1965. Columbia: University of Missouri Press, S. 59-69.

Voegelin, Eric 2000 d. »Freedom and responsibility in economy and democracy«, in The collected
works of Eric Voegelin. Band XI: Published essays 1953-1965. Columbia: University of
Missouri Press, S. 70-82.

Voegelin, Eric 2000 e. »Liberalism and its history«, in The collected works of Eric Voegelin. Band
XI: Published essays 1953-1965, S. 83-99. Columbia: University of Missouri Press.

Voegelin, Eric 2000 f. »Industrial society in search of season«, in The collected works of Eric
Voegelin. Band XI: Published essays 1953-19635, S. 178-190. Columbia: University of Mis-
sourt Press.

Voegelin. E. 2000 g. »Democracy and industrial society«, in The collected works of Eric Voegelin.
Band X1I: Published essays 1953-1965, S.207-223. Columbia: University of Missouri Press.

Wagner, Andreas 2013. »Bali, Florenz, Paris. Politische Anthropologie und die différence tem-
porelle bei Claude Lefort«, in Am leeren Ort der Macht. Das Staats- und Politikverstindnis
Claude Leforts, hrsg. v. Wagner, Andreas, S. 17-48. Baden-Baden: Nomos.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

592 Jan Rohgalf

Zusammenfassung: Vor allem aufgrund seiner vernichtenden Kritik der Moderne gehort Eric
Voegelin heute zu den wenig rezipierten Griindervitern der bundesdeutschen Politikwissen-
schaft. Dabei hat sein Werk gerade fir die gegenwirtige Politikwissenschaft etwas anzubie-
ten, in der Themen wie die politische Symbolik, kollektive Identitit, Erinnerung, Glaube,
Emotionen oder gemeinsame Vorstellungen eine wichtige Rolle spielen. In der Gegeniiber-
stellung mit der politischen Philosophie Claude Leforts wird hier argumentiert, dass wesent-
liche Erkenntnisse von Voegelin fruchtbar gemacht werden konnen, ohne dass dazu dessen
Einschitzung einer pathologischen Moderne geteilt werden muss.

Stichworte: Eric Voegelin, Claude Lefort, politische Symbolik, das Politische, Moderne

Pathological or ambivalent modernity? A Lefortian approach to Eric Voegelin

Summary: Eric Voegelin was one of the founding fathers of political science in Western Ger-
many. However, because of his devastating criticism of modernity, he is rarely refered to
nowadays. Nonetheless, contemporary political science interested in subjects such as political
symbolism, collective identity, memory, beliefs or emotions could profit from Voegelin’s far-
flung work. This article engages in a comparative reading of Voegelin and the French
philosopher Claude Lefort in order to show that important insights of Voegelin’s work can
be salvaged for political science without having to accept his understanding of a pathological
modernity.

Keywords: Eric Voegelin, Claude Lefort, political symbolism, the political, modernity

Autor

Dr. Jan Rohgalf

Lehrstuhl fiir Politische Theorie und Ideengeschichte
Universitdt Rostock

UlmenstrafSe 69

18057 Rostock

1P 216.73.216147, am 28.01.2026, 12:26:30.
Inhalts I fdr oder In

geschiizter Inhalt.



https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

