
AUFSATZ

Jan Rohgalf

Pathologische oder ambivalente Moderne?1

Eric Voegelin wieder gelesen mit Claude Lefort

Einleitung

In der deutschen Politikwissenschaft hat erst in den vergangenen Jahren eine rege
Rezeption von Autoren wie Jacques Rancière, Cornelius Castoriadis, Ernesto
Laclau, Chantal Mouffe, Alain Badiou oder Claude Lefort eingesetzt.2 Deren Arbei-
ten, die als postmarxistische, weniger zutreffend auch als französische oder »neue
Philosophien des Politischen«3 bezeichnet werden, bilden ein in sich heterogenes
Theoriefeld. Gemeinsam ist ihnen jedoch, dass stets »der Politik«, grob verstanden
als Ensemble von Institutionen, Akteuren und Prozessen, »das Politische« gegen-
übergestellt wird.4 Mit dieser Unterscheidung soll der Blick über das hinaus erwei-
tert werden, wofür sich die Politikwissenschaft primär interessiert, und gleichsam
zu den Bedingungen der Möglichkeit von Politik vorgestoßen werden. Aus dieser
Motivation heraus spielt die symbolische Dimension des Politischen eine entschei-
dende Rolle und damit zusammenhängend Aspekte wie kollektive Identität, Erin-
nerung, Glaube, Emotionen oder gemeinsame Vorstellungen.

Auffallend bei der deutschen Rezeption dieser Theorien ist, dass sie bislang nicht
in Bezug gesetzt wurden zu einer Reihe älterer Ansätze zur Symbolik, die in der
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Deutschland entwickelt wurden.5 Neben so
unterschiedlichen Autoren wie Ernst Cassirer, Carl Schmitt, Siegfried Landshut oder
Rudolf Smend ist hier besonders Eric Voegelin zu nennen, beinhaltet sein Werk doch

 
1 Dank gebührt Prof. Dr. Gerhard Göhler für seine Stellungnahme zu einer früheren Version

des Textes. Dank der Einladung von Prof. Dr. Thierry Gontier konnte eine frühere Fassung
des Textes ebenfalls bei der Jahrestagung der Eric Voegelin Society 2014 in Washington
vorgestellt und diskutiert werden. Nicht zuletzt profitierte der vorliegende Aufsatz von den
kritischen Kommentaren und Anregungen in den beiden anonymen Gutachten.

2 Dafür spricht die Häufung von Sammelbänden wie etwa Heil, Hetzel 2006; Hirsch, Voigt
2009; Bröckling 2010; Bedorf, Röttgers 2010. Siehe aber auch die Einführung Hebekus,
Völker 2012 oder die Monographien von Hirsch 2007 oder Marchart 2010.

3 Hebekus, Völker, 2012.
4 Diese Unterscheidung wird von den Autoren keineswegs einheitlich vorgenommen. Bis-

weilen weicht auch die Terminologie ab. So spricht etwa Rancière von der Polizei und der
Politik anstatt von der Politik und dem Politischen. Die Denkfigur bleibt jedoch dieselbe;
Rancière 2002.

5 Vgl. Göhler 1997; Göhler 2015. Zu einem ersten Vergleich theoretischer Ansätze zu
»symbolischer Repräsentation« in Frankreich und Deutschland siehe jetzt aber Göhler
2015.

Leviathan, 43. Jg., 4/2015, S. 567 – 592

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


die wahrscheinlich umfassendste Geschichte der politischen Symbolik sowie eine
elaborierte Theorie zu diesem Thema.

Obgleich Voegelin auch Relevantes für die aktuelle Politikwissenschaft anzubie-
ten hat, sperrt sich sein Werk aus mehreren Gründen geradezu dagegen, für die
Analyse gegenwärtiger Phänomene herangezogen zu werden. Da ist zunächst die
Breite des von Voegelin bearbeiteten Materials. Zeitlich reicht seine ambitionierte
Geschichte der politischen Symbolik vom alten Orient bis in den Kalten Krieg.
Darüber hinaus hat Voegelin scheinbar mühelos die Grenzen der Fachdisziplin
überschritten. Sein Werk hat den Anspruch, die Erkenntnisse der Politikwissen-
schaft und der Philosophie, aber auch der Archäologie, der Religions- und
Geschichtswissenschaft sowie der Anthropologie zu synthetisieren.

Die wohl größte Hürde für die Rezeption stellt allerdings seine vernichtende Kritik
der Moderne dar. Voegelin bescheinigte der Moderne im Ganzen eine schwere men-
tale Pathologie, die darin bestehe, dass der Mensch das Bewusstsein für die tran-
szendenten Fundamente seiner individuellen wie sozialen Existenz verloren habe.
Aufgrund dieser Einschätzung tendiert sein Werk dazu, die Vielfalt des modernen
politischen Denkens auf einen einzigen Verfallsprozess zu reduzieren, der im Tota-
litarismus des 20. Jahrhunderts gipfelt. Vor allem diesem Umstand ist es wohl
geschuldet, dass Voegelins Werk nach wie vor kein nennenswerter Einfluss auf die
heutige Politikwissenschaft beschieden ist.6

In der Gegenüberstellung mit einem Vertreter der postmarxistischen Theorien des
Politischen, Claude Lefort, wird im vorliegenden Aufsatz dagegen argumentiert,
dass Voegelin auch mit weitaus schwächeren Annahmen über den Menschen zu
einer ganz ähnlichen Einschätzung des Totalitarismus und der Bedrohung des Men-
schen in der Moderne hätte kommen können. Deshalb können wichtige Errungen-
schaften und Einsichten seines Werks noch heute für die Diskussion fruchtbar
gemacht werden, ohne dass Voegelins Fundamentalkritik der Moderne geteilt wer-
den muss.

Vor allem Lefort bietet sich hier für einen Theorievergleich an. Nicht nur ist das
Aufkommen des Totalitarismus das zentrale Problem auch in seinem Werk, welches
er über die Analyse der politischen Symbolik zu begreifen versucht. Ebenso erscheint
bei ihm die moderne Demokratie in erster Linie als politische Ordnung ohne trans-
zendente Fundamente. Allerdings versteht Lefort die moderne Demokratie als jene
Gesellschaftsform, die mit dieser Abwesenheit umgehen kann und umgehen muss,
um die totalitäre Katastrophe zu verhindern. Die Moderne ist so nach Lefort im
Unterschied zu Voegelin eine ambivalente Moderne.

 
6 Vgl. Prader 2006, S. 115 ff., sowie ausführlich zur Voegelin Rezeption in Deutschland

Braach 2003, S. 442-478. Hollweck weist zudem darauf hin, dass sich in der philosophi-
schen Diskussion in Deutschland nicht Voegelins These der modernen Gnosis durchsetzte,
sondern Blumenbergs gegenteilige Interpretation der Moderne als Überwindung der Gno-
sis; Hollweck 2003.

568 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Pathologische Moderne: Der Verlust transzendenter Fundamente

Die »Spannung zum göttlichen Grund« und die Rolle von Symbolen

Um Voegelins Interpretation der Moderne als Pathologie zu verstehen, ist es uner-
lässlich, sich zu vergegenwärtigen, was diese als unhinterfragbare Wahrheit über die
menschliche Existenz voraussetzt. Im Hauptwerk Order and history formuliert er
gleich im ersten Absatz in aller Klarheit: »Gott und Mensch, Welt und Gesellschaft
bilden eine primordiale Gemeinschaft des Seins«.7 Der Mensch ist demnach Teil der
Realität, aber sein Verständnis dieser Realität ist notwendigerweise begrenzt. Er
kann nicht wie von außen auf die Welt schauen. Seine eigene Existenz ist dem Men-
schen deshalb nicht vollends rational erschließbar. Der letzte Grund seiner Existenz
und der Wirklichkeit bleibt für ihn somit ein Mysterium. Der Mensch wird über
sich und die Welt keine absolute Gewissheit erlangen können. Dennoch fühlt er sich
vom letzten, transzendenten Grund angezogen. Er spürt den Drang, sein eigenes
Leben an diesem Grund auszurichten. Voegelin spricht auch von einer »Spannung
zum göttlichen Grund«.8 Es gehört demzufolge zum Wesen des Menschen, nach
diesem Grund seiner Existenz hinzustreben, der letzten Endes in seinem Erdenleben
unerreichbar bleibt.

Aus diesen Annahmen erklärt sich Voegelins komplexes Konzept von Repräsen-
tation, wie er es Anfang der 1950er Jahre zunächst in einer Vorlesungsreihe an der
University of Chicago und dann in The new science of politics dargelegt hat. Drei
Aspekte von Repräsentation werden dabei unterschieden: Deskriptive Repräsenta-
tion9 bezeichnet das, was etwa gewählte Abgeordnete in repräsentativen Demokra-
tien, im Unterschied zu Formen direkter Demokratie, tun.10 Dieser Typ der Reprä-
sentation setzt einen anderen Typ voraus: die existentielle Repräsentation. Die
Existenz einer Gesellschaft hängt davon ab, dass sie Repräsentanten hervorbringt,
deren Handlungen effektiv der Gesellschaft als Ganzer zugerechnet werden.11 Voe-
gelin spricht hier auch von der Artikulation einer Gesellschaft. Die Gesellschaft muss
innere Strukturen entwickeln, mittels derer die Repräsentanten regelmäßigen
Gehorsam finden. Außerdem müssen die das gesamte Kollektiv bindenden Ent-
scheidungen der Repräsentanten die »existenziellen Bedürfnisse der Gesellschaft«
(wie Frieden, innere Sicherheit oder Gerechtigkeit) befriedigen können12 sowie die
grundlegenden Werte und Prinzipien der Gesellschaft verwirklichen.13 Neben dem

1.

1.1

 
7 Voegelin 1956, S. 1, Übersetzung J.R.; vgl. Kessler 1995, S. 13-34; Ranieri 1995, vor

allem S. 8-34; umfassend zur politischen Anthropologie Voegelins siehe Braach 2003.
8 Voegelin 1966, S. 287.
9 In der englischen Fassung auch: elemental representation.

10 Voegelin 1952, S. 31-34.
11 Pitkin führt existentielle Repräsentation so auch als ein Beispiel für Repräsentation als

Autorisierung an; Pitkin 1967, S. 44-47.
12 Ebd. S. 36 ff.
13 Zu Recht betont Göhler deshalb auch, dass es sich hier nicht allein um eine Willens-,

sondern eben auch um eine Symbolbeziehung handelt, die die Gesellschaft erst konsti-
tuiert; Göhler 1997, S. 49; Göhler 2015.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 569

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


basalen Zur-Existenz-Gelangen der Gesellschaft erfasst existentielle Repräsentation
auch das Moment der Legitimität von Herrschaft. Der genuine Beitrag Voegelins
zur Theorie der Repräsentation ist jedoch, drittens, sein Begriff der »transzendenten
Repräsentation«. Keine Gesellschaft gibt sich demnach mit ihrem faktischen Beste-
hen zufrieden. Wohl keine Gesellschaft versteht ihre sozio-politische Ordnung ein-
fach als willkürlich oder gar zufällig. Nach Voegelin artikulieren Gesellschaften in
ihrer Symbolik ihre jeweilige Vorstellung vom Sinn ihrer Existenz. Er geht noch
weiter, wenn er festhält, dass diese Symbole die Beziehung der Gesellschaft zum
transzendenten Grund zum Ausdruck bringen.

So wie der Mensch keine absolute Gewissheit über seine Existenz erlangen kann,
so gibt es auch keine perfekte Gesellschaft, die ein unverzerrtes Verständnis des
letzten Grundes gleichsam verkörpern würde.14 Die Spannung zwischen irdischer
Unvollkommenheit und transzendenter Vollkommenheit ist für Voegelin unauflös-
bar. Das liegt nicht nur daran, dass der transzendente Grund für den Menschen
letztlich undurchschaubar bleibt, es lässt sich auch keine Blaupause für die gute
Gesellschaft aus ihm ableiten. Die »Spannung zum göttlichen Grund« erfordert
hingegen, dass die Normen und Prinzipien, die in Gesellschaft und Politik gelten,
nicht zu bloßen Dogmen erstarren. Das Dogma hätte nämlich als vorgebliches abso-
lutes Wissen bereits die Verbindung zum transzendenten Grund gekappt.15 Darüber
hinaus jedoch kann die perfekte Gesellschaft nicht Wirklichkeit werden, weil nicht
jeder Mensch jederzeit vernünftig und in Einklang mit seinen Mitmenschen handeln
wird. Diese Natur des Menschen kann die Politik nicht verändern, sondern sie muss
die menschliche Unvollkommenheit schlichtweg in Rechnung stellen, indem sie
Frieden und Ordnung im Innern sicherstellt und die Verteidigung gegen äußere
Bedrohungen organisiert.

Vor dem Hintergrund dieser Annahmen nimmt Voegelins Interpretation der
Geschichte die Form einer Erzählung von Aufstieg und Verfall an. Gesellschaften
und ihre Ordnung werden jeweils gemessen an dem Grad des Bewusstseins für die
»Spannung zum göttlichen Grund«, das sie jeweils entwickeln. Der Aufstieg der
Menschheit zu einem schärferen Bewusstsein und einer wachsenden Einsicht in die
Wahrheit der eigenen Existenz führt von der kosmologischen Wahrheit des alten
Orients über die anthropologische Wahrheit der antiken griechischen Philosophie
zur soteriologischen Wahrheit des Christentums.16 Während der »kosmologische
Mythos« der Vorzeit politische Ordnung und Herrschaft erklärt sowie legitimiert
durch die Verbindung zwischen Gesellschaft und Kosmos, entdeckten die antiken
Philosophen sowohl die Seele des Menschen als auch die Transzendenz des Göttli-
chen. In dieser Lesart markiert das Christentum schließlich den Gipfel der zivilisa-
torischen Entwicklung. Auch hier findet sich das Bewusstsein für den Bruch zwi-
schen dem irdischen menschlichen Leben und der göttlichen Transzendenz.
Zugleich aber ist der transzendente Gott auch nicht gleichgültig gegenüber dem

 
14 Pointiert in Voegelin 1988.
15 Ebd. Siehe hierzu auch Braach 2003, S. 226-244.
16 Zusammengefasst in Voegelin 1952, S. 52-106.

570 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Menschen (wie etwa Aristoteles’ »unbewegter Beweger«), sondern wendet sich die-
sem zu.

Moderne als Entgleisung

Es ist wenig überraschend, dass sich die Moderne – gemessen an diesem Kriterium
– nicht als emanzipiert von Mythen und Aberglauben darstellt. Anstatt von Auf-
klärung zu sprechen, attestiert Voegelin eine »Realitätsfinsternis«17 oder einen
»Mythos der Vernunft«18, der die Wirklichkeit tatsächlich verschleiert und die
Menschen für »Traumrealitäten«19 entflammt. Er charakterisiert die Moderne als
Verlust oder gar als Ablehnung der Transzendenz sowohl in der Politik als auch in
der Seele des Menschen. Der moderne Mensch verliert demzufolge jegliches
Bewusstsein für seine Position in der Wirklichkeit und verschanzt sich in einer
Scheinwirklichkeit.20 Er fällt dem Irrglauben zum Opfer, die Welt könne vollständig
verstanden werden allein in Begriffen des Materiellen, des Positiven, des Zähl- und
Messbaren usw. Weil er sich von der Transzendenz und der Realität abwendet,
leugnet der moderne Mensch nicht zuletzt seine Natur als soziales Wesen.

Voegelin sieht hierin den Siegeszug gnostischen Denkens. In der Moderne werde
das Denken dieser antiken religiösen Strömung, das über die längste Zeit ein Schat-
tendasein in verschiedenen Sekten geführt habe, ausschlaggebend für das Welt- und
Selbstverständnis der großen Mehrheit. Gnostisches Denken ist nach Voegelin
durch folgende Merkmale gekennzeichnet: Das Unbehagen an der Gegenwart wird
auf die schlechte Organisation der Welt zurückgeführt und nicht etwa auf die Unzu-
länglichkeit des Menschen.21 Die Erlösung der Welt von ihren Übeln ist möglich
und nötig: Aus »der schlechten Welt muss historisch eine gute Welt werden«.22

Diese Veränderung kann vom Menschen herbeigeführt werden. Es müssen lediglich
das entsprechende Wissen über die Veränderung und die nötigen Mittel erarbeitet
werden. Die moderne unterscheidet sich demnach von der alten Gnosis lediglich
dadurch, dass der böse Schöpfergott und der gute, verborgene Gott sukzessive durch
innerweltliche Größen ersetzt werden.23

Was die sozialen und politischen Folgen angeht, die nach Voegelin aus diesem
Verschließen gegenüber dem »göttlichen Grund« erwachsen, können drei Aspekte
unterschieden werden:

a) Relativismus. Aus einer eher religionssoziologischen Perspektive betrachtet,
erfüllt Religion eine wichtige Funktion bei der sozialen Integration. Religion ver-
bindet durch gemeinsamen Glauben. Zudem motiviert sie dazu, im Einklang mit
den religiösen Werten zu handeln. Schließlich kann sie die sozio-politische Ordnung

1.2

 
17 Voegelin 1990.
18 Voegelin 1999 b passim.
19 Voegelin 1999 a, S. 39 f.
20 Voegelin 1990.
21 Siehe zum Beispiel Voegelin 1999 a, S. 107 ff.
22 Ebd., S. 108.
23 Ebd., S. 62.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 571

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


mit Fundamenten ausstatten, die nicht willkürlich ausgewechselt werden können.
Mit der Moderne nun sieht Voegelin eine »Toleranzgesellschaft« (toleration
society) heraufziehen.24 Weil die Religion aus der öffentlichen Sphäre weitgehend
verdrängt wurde, verliert Politik ihren Kompass und mäandert ziellos umher. Voe-
gelin sieht vor allem das Problem des Relativismus: Jede politische Doktrin gilt als
so gut oder so schlecht wie jede andere. Weil sie sich von unhinterfragbaren Maß-
stäben verabschiedet hat, läuft die Toleranzgesellschaft nicht nur Gefahr, in Anomie
zu zerfallen. Es werden auf diese Weise zudem die Bollwerke gegen Ideologien
geschleift, die offen anti-christliche und anti-zivilisatorische Ziele verfolgen. Ob
ihrer Alles-ist-möglich-Mentalität ist die Toleranzgesellschaft nach Voegelin nicht
einmal in der Lage, ihre eignen Feinde auszumachen und zu bekämpfen.

b) Religionsersatz und die Rückkehr des Verdrängten. Mehr oder weniger kon-
sequent verweisen moderne Gesellschaften religiöse Überzeugungen in den privaten
Raum. Deshalb scheitern sie nach Voegelin daran, religiöse Gefühle und Überzeu-
gungen, die entscheidenden Momente der menschlichen Natur, angemessen in
Rechnung zu stellen. Dabei hat die Moderne die menschliche Natur nicht verändert.
Nur versteht der moderne Mensch seine Natur und seine grundlegendsten Bedürf-
nisse nicht mehr. Darum fühlt er sich angesprochen von »politischen Religionen«
oder einem »Religionsersatz«. Der Totalitarismus nationalsozialistischer und bol-
schewistischer Provenienz sind dabei lediglich die Spitze des Eisbergs.25 Unter dem
Verdacht des Religionsersatzes stehen bei Voegelin nämlich bereits der neuzeitliche
Humanismus,26 der Liberalismus, der Sozialismus, der Positivismus, der Progressi-
vismus, die Psychoanalyse und dergleichen mehr. In einem Zeitalter, das sich selbst
als säkular beschreibt, werden, so Voegelin, die verleugneten religiösen Bedürfnisse
so auf pervertierte Weise von profanen, politischen Ideologien bedient. Das hat zur
Folge, dass eigentlich profane Größen zu pseudo-sakralen Objekten in politischen
Glaubensbekenntnissen avancieren. Seiner natürlichen Verbindung zum transzen-
denten Gott beraubt, betet der Mensch Surrogate an oder hält sich gar selbst für
Gott.

c) Die »Immanentisierung des Eschaton«. Zu guter Letzt stellt Voegelin heraus,
dass die Religion im Allgemeinen und das Christentum im Besonderen politischem
Handeln Grenzen setzt. Sie widerlegt etwaige Allmachtsansprüche der Politik. Die
christliche Religion teilt die Welt in zwei Sphären: eine weltliche und eine transzen-
dente, die diese überwölbt. Der Zuständigkeitsbereich der Politik ist auf die erste
Sphäre beschränkt. Sie ist nicht zuständig für die letzten Dinge, sondern allein für
die vorletzten Dinge. Das wiederum bedeutet, dass es die Möglichkeiten der Politik
übersteigt, das Mysterium der menschlichen Existenz zu lüften. Sie kann die wahre
Bestimmung des Menschen nicht erfüllen und auch die Vertreibung aus dem Para-
dies nicht ungeschehen machen. Was Politik bestenfalls tun kann, ist, die »Spannung
 
24 Voegelin 1999 b, S. 143. In ähnlich abschätziger Weise spricht Voegelin auch von der

»pluralistischen Gesellschaft« (stets in Anführungszeichen); zum Beispiel Voegelin
2000 f, S. 190.

25 Vgl. vor allem Voegelin 1952; Voegelin 1993; Voegelin 1999 a.
26 Voegelin 1995 a.

572 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


zum göttlichen Grund« im Gesetz und in kluger Regierung zu reflektieren. In der
Moderne, so Voegelins Kritik, kennt die Politik diese Zurückhaltung nicht mehr.
Sie versucht sich an der »Immanentisierung des christlichen Eschaton«,27 wie das
berühmte Urteil lautet. Dies ist Ausdruck menschlicher Hybris. Vom »Mythos der
Vernunft« in die Irre geleitet, glaubt sich der Mensch nun in die Lage versetzt, das
Mysterium seiner Existenz auflösen zu können und die Welt gleichsam neu schaffen
zu können. Unter diesem Paradigma lässt die Politik alle früheren Begrenzungen
hinter sich und verspricht nichts weniger als den Himmel auf Erden. Dieses Unter-
fangen führt, so es konsequent zu Ende geführt wird, in den totalitären Albtraum.

Der Philosoph John Ranieri wirft die wichtige Frage auf, wie weit angesichts des-
sen das Bestreben gehen darf, die gesellschaftlichen Verhältnisse zum Besseren zu
wenden, ohne sich diesem Vorwurf der Hybris ausgesetzt zu sehen. Ihm zufolge
wäre es falsch, Voegelin schlichtweg als Konservativen zu verstehen, der jeder Ver-
änderung per se mit Skepsis gegenübersteht und bestenfalls eine behutsame Wei-
terentwicklung des Bestehenden gelten lässt. Wenn Voegelin auf nichts weniger
hofft als auf die Überwindung der Gnosis, die die Moderne über Jahrhunderten fest
im Griff habe, bleibt ihm diese Option gerade verwehrt.28 Ebenso wenig plädiere
Voegelin für einen Rückzug aus der Politik. Wie Ranieri herausarbeitet, geht Voe-
gelin eher davon aus, dass ob der conditio humana im politischen Leben eine Reihe
von Gesetzmäßigkeiten unausweichlich gilt.29 Wo diese ignoriert werden oder ver-
ändert werden sollen, beginnt die Politik für Voegelin gnostische Züge anzunehmen.
Worin diese Gesetzmäßigkeiten besteht, bleibt vage. Sie erfordern jedoch ein nüch-
ternes Politikverständnis im Sinne von Realpolitik oder Max Webers Verantwor-
tungsethik.

Die moderne Demokratie – eine weitgehend Unbekannte

Vor dem Hintergrund der Diagnose der »Entgleisung«30 der Moderne verwundert
es nicht, dass die moderne Demokratie kaum als eigenständige politische Form in
den Blick kommt. Was für die gegenwärtige Politikwissenschaft meist den fraglosen
Hintergrund bildet, spielt bei Voegelin bestenfalls eine untergeordnete Rolle. In den
seltenen Fällen, in denen er über die moderne Demokratie schreibt,31 fällt vor allem
die Ablehnung von Liberalismus und Pluralismus auf, die das Gros seiner heutigen
Kollegen wohl als Grundnormen der modernen westlichen Gesellschaften ansehen
würden.

Folgt man Voegelin, dann sind Liberalismus und Pluralismus gefährlich, weil sie
den Glauben an ein höchstes Gut unterminieren, dem sich die ganze Gesellschaft
verpflichtet fühlt.32 Stattdessen drängen sie auf eine Gesellschaft, in der viele, auch

1.3

 
27 Voegelin 1952, S. 121.
28 Ranierei 1995, S. 199 f.
29 Ebd., S. 182 ff.
30 Voegelin 1999 a, S. 40.
31 Vgl. vor allem die Essays in Band XI der Collected works; Voegelin 2000 b-g.
32 Vgl. vor allem Voegelin 2000 b; Voegelin 2000 d; Voegelin 2000 e.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 573

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


widersprüchliche Konzepte des guten Lebens nebeneinander bestehen können. Aus
diesem Grunde wiederum wird die Politik zur Arena der Konflikte zwischen Parti-
kularinteressen.33 Was noch schlimmer ist, sie begünstigen jenen Relativismus, der
den Nährboden für totalitäre politische Bewegungen bietet. Zweifelsohne ist Voe-
gelins Einschätzung im Licht seiner Erfahrung des Niedergangs der Demokratie in
Europa zu sehen.

Keineswegs sollte man diese politische Philosophie jedoch als Absage an die
Demokratie als solche verstehen. Im letzten Kapitel von The new science of poli-
tics etwa setzt Voegelin seine Hoffnung ausdrücklich auf die angelsächsischen
Demokratien.34 Allerdings sind hierfür nicht deren politische Institutionen und Ver-
fahren ausschlaggebend, sondern der geringe Einfluss von politischen Ideologien
(insbesondere in den USA) sowie die Stärke des christlichen Glaubens und der Tra-
ditionen.35 Institutionen können nach Voegelin eine Gesellschaft nicht gut, gerecht
und frei machen. Vielmehr ist es ihm zufolge die gute, gerechte und freie Gesell-
schaft, die sich die entsprechenden Institutionen schafft. Auch erscheint die Demo-
kratie, wie sie in der westlichen Welt nach dem Zweiten Weltkrieg zur weithin
akzeptierten politischen Form wurde, nicht als Wert an sich: »Die westlichen Gesell-
schaften sind tatsächlich lediglich gut, soweit es ihnen gelingt, die Traditionen der
Antike und des Christentums zu bewahren«.36

Die gute Gesellschaft ist weniger eine politische als eine kulturelle oder gar spiri-
tuelle Frage. Weil das Wiederanknüpfen und die Bewahrung dieser christlichen und
klassischen Traditionen die entscheidenden Faktoren sind, tritt die Auseinanderset-
zung mit der Demokratie und ihren Institutionen in den Hintergrund. Dieser für ein
politikwissenschaftliches Werk ungewöhnliche Zug erschwert die Rezeption in der
Fachdisziplin.

Hinzu kommt, dass der Unterschied zwischen liberaler Demokratie und Totali-
tarismus im Grunde zu einem Oberflächenphänomen zusammenschrumpft, wenn
beide nur unterschiedlich schwere Formen ein und derselben modernen Pathologie
darstellen. Ein instruktives Beispiel für diese verheerende Unschärfe liefert Voegelin
in seiner Rezension von Hannah Arendts Elemente und Ursprünge totaler Herr-
schaft. Dort stellt er fest, dass die maßgebliche Konfliktlinie nicht zwischen den
Anhängern der Demokratie und jenen des Totalitarismus verlaufe, sondern zwi-
 
33 In einigen Fällen scheint Voegelin sogar für ein eher technokratisches Politikverständnis

zu plädieren. In der Industriegesellschaft nach dem Zweiten Weltkrieg sei an die Stelle
des Klassenkampfes ein gemeinsames Interesse getreten: ökonomisches Wachstum. Des-
halb verlören die politischen Ideologien an Bedeutung, und eine rationale Lösung anste-
hender Probleme sei (wieder) möglich. Voegelin begrüßte diese Entwicklung; Voegelin
2000 f; Voegelin 2000 g.

34 Voegelin 1952, S. 187-189. Vgl. auch die wohlwollende Analyse der amerikanischen
Demokratie im frühen Werk »On the form of the American mind«; Voegelin 1995 b;
dazu auch: Sigwart 2005, S. 21-96. An anderer Stelle scheint Voegelin für die wehrhafte
Demokratie zu plädieren, die sich gegen undemokratische Kräfte schützt; Voegelin
2000 c, S. 63.

35 Siehe zum Beispiel Voegelin 2000 g, S. 216.
36 Voegelin 2000 f, S. 186, Übersetzung J.R.

574 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


schen religiösen und »philosophischen Transzendentalisten einerseits sowie libera-
len und totalitären Immanentisten andererseits«.37 Wissenschaftler und Philoso-
phen, die sich wie Arendt auf die Unterschiede in der Erscheinung konzentrierten,
würden die tiefsitzende Gemeinsamkeit von Liberalismus und Totalitarismus
kaschieren. Weit davon entfernt, das Problem tatsächlich zu begreifen, wären ihre
Ausführungen selbst Ausdruck der modernen Krise. Deshalb seien sie dem Totali-
tarismus selbst näher, als sie wahrhaben wollten: »Der maßgebliche Immanentis-
mus, der beide [Liberale und Totalitäre, J.R.] verbindet, wiegt schwerer als die
Unterschiede im Ethos, die beide voneinander trennen«.38 Es sind zweifelsohne
Urteile wie dieses, die Voegelins Attraktivität für die gegenwärtige Politikwissen-
schaft einschränken.

Können die Einsichten dieses umfangreichen Lebenswerks dennoch für die heutige
Forschung fruchtbar gemacht werden? Um dieser Frage nachzugehen, sollte man
sich die ursprüngliche Intention von Voegelins Arbeiten zur Moderne in Erinnerung
rufen. Er versuchte die Katastrophe des Totalitarismus im breiteren Kontext der
Entwicklung der modernen Gesellschaften zu verstehen, in deren Zuge sich nicht
nur Institutionen und politische Systeme veränderten, sondern nicht minder Erfah-
rungen, Ideen, Erwartungen und Überzeugungen. Vielleicht kann man die Aufgabe,
die sich Voegelin stellte, auch lösen, ohne auf die Annahme einer »Spannung zum
göttlichen Grund« zurückzugreifen, die die Moderne einseitig als einen Verfalls-
prozess erscheinen lässt. Dazu muss an dieser Stelle nicht entschieden werden, ob
diese Annahme zutreffend ist oder nicht. Es muss nur für einen Moment darauf
verzichtet werden, sie als Kriterium für die Bewertung von sozio-politischen Ord-
nungen und ihrer Repräsentation heranzuziehen, um zu prüfen, ob auf diese Weise
eine differenziertere Lesart der Moderne und ihrer Symbolik möglich wird.

Ambivalente Moderne: Leben mit der Ungewissheit

Als Ausgangspunkt für dieses Unterfangen bietet sich die politische Philosophie
Claude Leforts an. Ohne Frage bestehen gewaltige Unterschiede zwischen dem fran-
zösischen Philosophen, der sich vom Marxisten zum Anhänger einer libertären
Demokratie39 wandelte, und dem deutschen Politikwissenschaftler und Christen,

2.

 
37 Voegelin 2000 a, S. 22, Übersetzung J.R.
38 Ebd., Übersetzung J.R. Treffend hat Arendt in ihrer Antwort auf diese Rezension dage-

gengehalten: »Professor Voegelin kann von einer ›Verwesung des Westens‹ sprechen und
einer ›weltweiten Ausbreitung der westlichen Verdorbenheit‹, weil er Unterschiede zwi-
schen politischen Phänomenen lediglich als verschiedene Auswüchse ein und derselben
Doktrin behandelt. Für mich hingegen sind diese Unterschiede von größter Bedeutung,
weil sie maßgebliche Unterschiede in der Wirklichkeit darstellen«; Arendt 1953, S. 80,
Übersetzung J.R.

39 Lefort 1990 a, S. 38. Wobei libertär nicht als libertarian etwa im Sinne Nozicks zu ver-
stehen ist. Marchart bezeichnet Leforts politische Theorie auch nicht zu Unrecht als
»zivilgesellschaftlichen Republikanismus«; Marchart 2006.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 575

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


der Marx einen »intellektuellen Schwindler«40 schalt. Tatsächlich weisen einige der
Kerngedanken Leforts bemerkenswerte Ähnlichkeiten zu jenen Voegelins auf,
wenngleich in genuin politischen Begriffen formuliert. Zugleich aber sind entschei-
dende Divergenzen festzuhalten, die bei Lefort eine ungleich differenziertere Auf-
fassung der Moderne als ambivalente Moderne begünstigen.

Symbole und die Unhintergehbarkeit des Konflikts

Nicht nur im Hinblick auf den Totalitarismus als Gravitationszentrum des politi-
schen Denkens oder auf die Kritik an einem positivistischen Wissenschaftsverständ-
nis zeigen sich Berührungspunkte. Ebenso spielt bei Lefort die Analyse der Symbolik
eine zentrale Rolle für das Verständnis einer sozio-politischen Ordnung und der
Politik im Allgemeinen.

Jedoch ist der Ausgangspunkt nicht die von Voegelin herausgestellte notwendige
Artikulation einer Gesellschaft durch Repräsentanten, die die Gesellschaft erst
handlungsfähig machen. Lefort begreift den Konflikt zwischen Gruppen innerhalb
der Gesellschaft als unhintergehbares Faktum. Aufgrund von divergierenden Mei-
nungen und Interessen sowie der daraus resultierenden Verwerfungen ist die empi-
rische Gesellschaft nach Lefort niemals eine Einheit, sondern unausweichlich eine
von Konflikten gezeichnete Vielheit.41 Stark vereinfacht gesagt, muss jede Gesell-
schaft Mittel und Wege finden, die Konflikte zu verarbeiten, die in ihrem Innern
entstehen. Die Einheit der Gesellschaft ist nach Lefort lediglich verfügbar als sym-
bolische Repräsentation des sozialen Ganzen.42 Das bedeutet jedoch nicht, dass
Symbole allein die Aufgabe hätten, die tatsächlichen Auseinandersetzungen inner-
halb der Gesellschaft zu verschleiern und so – im Marx’schen Sinne – Ideologie
wären. Wenngleich dies auch der Fall sein kann, unterstreicht Lefort zu Recht ihre
primäre Funktion, den Gesellschaftsmitgliedern gegenüber zu vergegenwärtigen,
dass sie alle – ungeachtet ihrer Gegensätze – ein und denselben sozialen Raum
bewohnen, in dem durchgängig dieselben Prinzipien Geltung besitzen.43 In dieser
Lesart ruft die symbolische Repräsentation in Erinnerung, dass es dieser gemein-
same soziale Raum ist, der im Endeffekt bei allen Konflikten und allgemein in der
Politik auf dem Spiel steht. Um eine sozio-politische Ordnung zu verstehen, muss
nach Lefort deshalb in erster Linie danach gefragt werden, wie in dieser mit Kon-
flikten umgegangen wird. Man muss die Symbole analysieren, mit Hilfe derer die
Gesellschaft ihre Konflikte begreift und verarbeitet und mit denen sie sich selbst
gegenüber ungeachtet dieser Konflikte als Einheit repräsentiert.44

2.1

 
40 Voegelin 1999 a, S. 73.
41 Kompakt in Lefort 1988 a.
42 Vgl. dazu auch Bonacker 2008.
43 Vgl. auch Ricoeurs differenzierte Diskussion der Ideologie, der zufolge die Ideologie sich

nicht darin erschöpft, die Wirklichkeit zu verzerren (wie Marx meinte), sondern zudem
auch die unerlässlichen Funktionen der Integration und Legitimation erfüllen kann;
Ricoeurs 1986.

44 Lefort 1988 a; Lefort, Gauchet 1990.

576 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Vor diesem Hintergrund hebt Lefort auch die symbolische Dimension der Macht
hervor.45 Der Kerngedanke lautet dabei wie folgt: In jeder Gesellschaft, unabhängig
davon, wer herrscht und wie Herrschaft legitimiert und beschränkt ist, ist es Auf-
gabe der Macht, für das Gemeinsame zu stehen und diesem effektiv Geltung zu
verschaffen. Ihre Funktion ist es, den sozialen Raum zu etablieren und zu
sichern.46 Damit dies gelingt, muss sie glaubwürdig vermitteln, gleichsam über den
konfligierenden Interessen zu stehen. In dem Moment, in dem die Macht als exklu-
siver Besitz lediglich einer Gruppe erfahren wird, über den diese willkürlich verfügen
kann, verliert sie nicht nur ihre Legitimität, sondern die Integration der Gesellschaft
selbst ist in Gefahr. Die Pointe von Leforts Überlegungen besteht nun darin, dass
die Macht das Allgemeine, das Gemeinwohl nicht überzeugend repräsentieren kann,
wenn sie rein selbstbezüglich ist. Die Macht verliert ihre Legitimität, wenn sie allein
als die willkürliche Verfügungsgewalt eines Einzelnen oder einer Gruppe über die
Gesellschaft erscheint: »In dem Augenblick, wo die Macht überzeugt ist, das zu
sein, was sie darstellen soll, ist sie in den Augen der gesellschaftlichen Akteure auf
den Status des Partikularen zurückgeführt«.47 Die Macht, so Lefort, bleibt deshalb
auf ein Unverfügbares und insofern Transzendentes zurückverwiesen. Er spricht
hier auch von einem Außen oder Anderen. In der Vormoderne beruht der Legiti-
mitätsanspruch der Macht auf der Bindung des Monarchen an Gott und an göttli-
ches Gesetz.48 Wie im Folgenden gezeigt wird, bleibt aber auch in modernen Demo-
kratien die Macht von der Rückbindung an ein Unverfügbares abhängig.

Der Verlust der Gewissheit

Die moderne Abkehr von der Orientierung an einem transzendenten Grund begeg-
net uns bei Lefort als »die Auflösung der Grundlagen aller Gewissheit«.49 Seine
Überlegungen konzentrieren sich auf jene historische Zäsur, in der die Souveränität
nicht mehr das Attribut des Monarchen ist, sondern das Volk zum Souverän wird.
Unter Rückgriff auf Ernst Kantorowiczs »Die zwei Körper des Königs«50 argumen-
tiert Lefort, dass politische Macht und gesellschaftliche Ordnung vor dieser Zäsur
transzendente Fundamente hatten in der göttlichen Schöpfungsordnung.51 In dieser

2.2

 
45 Siehe zum Beispiel Lefort, Gauchet 1990. Leforts Überlegungen zur symbolischen Dimen-

sion der Macht gehen zurück bis auf seine Auseinandersetzung mit der Anthropologie
sowie auf sein Opus magnum über Machiavelli; Lefort 2012. Vgl. dazu Wagner 2013;
Geenens 2013; Moyn 2013.

46 Im Sinne von Göhlers »intransitiver Macht«; Göhler 1997.
47 Lefort, Gauchet 1990.
48 So argumentiert etwa Thomas von Aquin für ein (eingeschränktes) Widerstandsrecht

gegenüber dem Monarchen, der sich gegen das Gemeinwohl und das göttliche Gesetz
vergeht und zum Tyrannen wird. Noch in Jean Bodins Begründung des Absolutismus
findet die souveräne Macht des Herrschers ihre Begrenzung im göttlichen Gesetz.

49 Lefort 1988 a, S. 19, Übersetzung J.R.
50 Kantorowicz 1994 [1957].
51 Zu dieser »divine chain of being« vgl. den Klassiker Lovejoy 1936, aber auch Greenleaf

1964.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 577

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


stellt sich die Welt als ein hierarchisch geordnetes Ganzes dar. Weil die Gesellschaft
Teil dieser Ordnung ist, muss sie diese hierarchische Struktur in ihrem Innern wider-
spiegeln. So hat der Monarch in diesem Paradigma nicht zuletzt auch eine wichtige
symbolische Funktion: Er fungiert als Garant der Kongruenz von politischer Ord-
nung und der sie umfassenden göttlichen Ordnung. Hierdurch bürgt er für die Ein-
heit der Gesellschaft. Im physischen Körper des Königs wird die Einheit der Gesell-
schaft demnach unmittelbar evident, greifbar. Dessen ungeachtet verschmelzen
politische Macht und transzendente Fundamente nicht miteinander. Der Monarch
bezieht in diesem Paradigma seine Macht aus einer Quelle, die ihm vorgängig und
übergeordnet ist.

Ganz anders stellt es sich dar, wenn der Monarch (physisch und symbolisch) ent-
hauptet wird und das Volk sich zum Souverän erklärt. Der souveräne Wille des
Volkes rekurriert nicht auf eine göttliche Schöpfungsordnung. Die Legitimität poli-
tischer Macht ruht nunmehr auf rein weltlichen Fundamenten: der Zustimmung der
Regierten. Außerdem kann die demokratische Gesellschaft nicht länger verkörpert
werden, denn im Unterschied zum Monarchen besitzt das Volk keinen physischen
Körper.52 Lefort spricht deshalb auch von Entkörperung. Der neue Souverän ist
bemerkenswert abstrakt. Der Begriff der Volkssouveränität mag dazu verleiten, an
einen bewusst und zielgerichtet handelnden Akteur zu denken. Jedoch ist das Volk
offenkundig kein mit dem Monarchen vergleichbarer Akteur. Anders als dieser ist
das Volk auf Symbolisierungen, Rituale und Verfahren angewiesen, um in Erschei-
nung treten zu können. Aufgrund dessen kann niemand für die Identität der Gesell-
schaft garantieren oder bestimmen, welche Werte und Überzeugungen maßgeblich
sind. Niemand kann legitimerweise abschließend darüber entscheiden, was gut,
richtig und gerecht ist.53 Deshalb können die Debatten darüber, was die Gesellschaft
ist (und was nicht) und was Inhalt des souveränen Willens ist, nicht zu einem Ende
kommen. Als eine unmittelbare Folge ist die moderne Demokratie eine unentrinnbar
historische wie politische Gesellschaft.54

Das ist die Bedeutung von Lefort berüchtigter These, dass in der modernen Demo-
kratie »die Macht ein leerer Ort« ist.55 In der Demokratie ist die Macht nicht an
einem Ort, in einer Person, Gruppe oder Organisation konzentriert. Dass die Macht
ein leerer Ort ist, meint aber auch nicht, dass die politische Gemeinschaft als Ganze
kollektiv die Macht innehätte. Das Volk ist gerade kein kollektiver Akteur, der mit
einer Stimme spräche, sondern ein stets im Wandel begriffenes Verhältnis konfli-

 
52 Gegen Manow 2008 ist festzuhalten, dass Verkörperung weder dasselbe ist wie die

Inszenierung von Spitzenpolitikern, Amtshandlungen, Gipfeltreffen etc. noch mit politi-
scher Repräsentation identisch. So verkörpert etwa die Bundeskanzlerin nicht das deut-
sche Volk, sondern hat ein zeitlich begrenztes Mandat inne, das ihr auch streitig gemacht
werden kann.

53 Lefort 1988 b, S. 39.
54 Vgl. ohne Bezug auf Lefort, aber in dieser Hinsicht sehr ähnlich Greven 2009, der auch

von der politischen Gesellschaft spricht.
55 Lefort 1988 a, S. 17, Übersetzung J.R.

578 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


gierender Positionen, das im politischen Prozess Ausdruck findet.56 Die sich wan-
delnden Mehrheitsverhältnisse im Parlament und die Abhängigkeit der Regierung
von diesen illustrieren diesen Umstand. In der Demokratie ist Regierungsmacht
legitimiert durch die Zustimmung der Regierten: Alle Macht geht vom Volk aus.
Da der Wille des Volkes aber das dynamische Produkt eines politischen Prozesses
ist, in dem nicht zuletzt gesellschaftliche Konflikte ausgetragen werden, ist die
Macht auch hier auf etwas Unverfügbares verwiesen.

Oben wurde eine Systematisierung der Gefährdungen versucht, die nach Voegelin
aus dem Verlust der transzendenten Fundamente in der Moderne erwachsen. Mehr
oder minder dieselben Bedrohungen diskutiert auch Lefort:

a) Relativismus. Auch Lefort sieht in der Hinterfragung und Kritik potenziell von
allem und jedem, die für die moderne Demokratie charakteristisch sind, die Gefahr
des Relativismus heraufziehen. Weil Macht, Recht und Wissen sich von einem
gemeinsamen, transzendenten Ankerpunkt lösen und auseinandertreten,57 kurz: im
Angesicht der Auflösung der »Grundlagen aller Gewissheit«58, besteht auch die
Gefahr, dass die Basis des Urteilens selbst infrage gestellt wird.

Allerdings zeigt sich bereits hier, dass Leforts Interpretation der Moderne ungleich
differenzierter ausfällt als die Voegelins. So bezieht er vehement Stellung gegen einen
»vulgären Diskurs«,59 der sich unter Verweis auf ein uneingeschränktes »Recht auf
Differenz«60 jeglichen Urteils enthält und so jeder Meinung, jeder politischen Dok-
trin und jeder Gesellschaftsform den gleichen Wert beimisst. Dieser Relativismus
öffnet fraglos auch der Unterdrückung im Namen der eigenen Kultur, der eigenen
Nation, der eigenen Rasse und der dergleichen mehr Tür und Tor. Konsequent zu
Ende verfolgt, würde in diesem Relativismus die Wahl zwischen Demokratie und
Totalitarismus, ihrem Antipoden, zu einer Frage des Geschmacks.

Anders als Voegelin mit seinem pejorativen Begriff der »Toleranzgesellschaft«
verwechselt Lefort jedoch Pluralismus und Toleranz nicht mit Indifferenz und das
Bewusstsein für Relativität, das die Offenheit der Demokratie ausmacht, nicht mit
einem ungehemmten Relativismus.61 Toleranz bedeutet demnach, die Divergenzen
und Verwerfungen ernst zu nehmen, aber wechselseitig den Anderen als Menschen
mit gleichen Rechten zu begreifen, mehr noch: die Herausforderung, die von ihm
ausgeht, anzunehmen und sich mit seinen Ansichten und Argumenten auseinander-
zusetzen. Der Indifferenz hingegen fehlt diese politische Dimension, da sie dem Auf-
einandertreffen unterschiedlicher Positionen einfach ausweicht. Wo Toleranz ein
entscheidendes Moment in der Integration der Gesellschaft ist, da sie die gesell-

 
56 Von daher trifft Hirschs Urteil, die französischen Theorien des Politischen würden eine

Unmittelbarkeit der pouvoir constituant beschwören, auf Lefort gerade nicht zu; Hirsch
2007, S. 187.

57 Siehe zum Beispiel Lefort 2000 c, S. 202 f.; Lefort 2000 d, S. 268 f.
58 Lefort 1988 a, S. 19.
59 Lefort 2000 b, S. 144.
60 Lefort 2000 a, S. 31.
61 Lefort 2000 d, S. 273.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 579

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


schaftlichen Konfliktlinien, aber auch das Gemeinsame, das auf dem Spiel steht,
sichtbar macht, da stellt Indifferenz eine ernste Bedrohung für das soziale Band
dar.62

b) Die Arbeit der Ideologie. Für Lefort ist die Religion alles andere als eine bloße
Illusion, die die wahren Verhältnisse lediglich verschleiert und die es deshalb zu
entzaubern gilt. Seine Beschreibung der Moderne erfolgt nicht im Stile einer »Sub-
traktionserzählung«,63 der zufolge die Säkularisierung nur überflüssigen Ballast
beseitigt habe. Jede Religion konfrontiere auf die eine oder andere Weise die Men-
schen mit einer Alterität, die über alle sozialen Meinungs- und Interessenunter-
schiede hinausgeht. In Bezug auf dieses Andere würden sich die für sie selbst unver-
fügbaren Bedingungen allen menschlichen Handelns und Wollens abzeichnen. Es ist
nach Lefort erst die Erfahrung dieses Anderen, die es ausmacht, dass die Einzelnen
sich als Teil der einen Menschheit begreifen.64

Allerdings wird die Moderne damit noch nicht zu einer Verfallsgeschichte. So
bescheinigt Lefort der Philosophie, obschon mit anderen Begriffen, eine vergleich-
bare Erfahrung zu artikulieren.65 Darüber hinaus ist es die moderne Demokratie,
die das Moment des Unverfügbaren gleichsam institutionalisiert. Mit ihr setzt die
neue Erfahrung einer Gesellschaft ein, die stets und unweigerlich auf der »Suche
nach ihren eigenen Fundamenten« ist.66 In einem Fazit, das auch auf Voegelin hätte
gemünzt sein können, erteilt Lefort jeder einseitig pessimistischen Deutung der
Moderne eine Absage: »[Diese Deutung, J.R.] übersieht, dass die moderne Demo-
kratie zwar die Figur des Anderen verwirft, nicht aber die Dimension des Anderen.
Ungeachtet des Risikos, das mit dem Verlust des Religiösen einhergeht, beinhaltet
die Hinterfragung des Gesetzes auch eine Chance. Die pessimistische Deutung der
Moderne übersieht, dass Freiheit erstritten werden muss«.67

Aus dieser Einschätzung spricht keineswegs eine unkritische Affirmation der
modernen Demokratie. Gerade weil das Volk, der moderne Souverän, sich einer
Definition immer wieder entzieht, wird diese Gesellschaftsform Lefort zufolge vor
allem in Krisenzeiten heimgesucht vom Phantasma des »Einheitsvolkes« (le peuple-
Un): »die Idee der Gesellschaft im eigentlichen Sinne, sich selbst vollkommen trans-
parent und homogen, die Idee der öffentlichen Meinung, souverän und normset-
zend«.68 Voegelin nicht unähnlich beobachtet auch Lefort eine Sakralisierung der
eigentlich profanen Größe des Volkes. Das Bild des Volkes oder der Nation als
geeinter Körper, in dem die Sehnsucht nach Gewissheit, Einheit und Harmonie sich
ausdrückt, ist für ihn ein fernes Echo von Vorstellungen religiösen Ursprungs.

 
62 Siehe hierzu Lefort 2000 a, S. 30 f.
63 Taylor 2007, S. 64.
64 Lefort 1988 c, S. 223; vgl. Flynn 2005, S. 112-126; Breckman 2005, S. 86-94.
65 Lefort 1988 c, S. 222 f.
66 Ebd., S. 229; vgl. Breckman 2013, S. 176 f.
67 Lefort 1988 c, S. 229, Übersetzung J.R.
68 Lefort 1986 c, S. 305, Übersetzung J.R.

580 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Es sind die seit der Französischen Revolution entstandenen politischen Ideologien,
die auf je eigene Weise versuchen, verlorene Gewissheit wiederherzustellen.69 Sie
bemühen auf die eine oder andere Weise dieses Bild des Volkes, das unbelastet durch
Konflikte als ein Akteur mit einem eindeutigen, transparenten Willen auftritt, um
die tatsächliche Konflikthaftigkeit der Gesellschaft mit Bildern der Einheit gleich-
sam zu überdecken. Das trifft auf die »bürgerlichen Ideologien« zu, wie Lefort
Liberalismus und Konservatismus nennt, wie auf deren »anti-bürgerliche« Gegen-
stücke, Anarchismus und Kommunismus.70 Freilich unterscheiden sich die Ideolo-
gien ganz erheblich im Hinblick darauf, auf welche Weise die Einheit der Gesell-
schaft beschworen wird und welche politischen Ziele damit jeweils gerechtfertigt
werden.

So schicken sich auch bei Lefort die Ideologien bis zu einem gewissen Grad an,
die Nachfolge der entthronten Religion anzutreten. Wo Voegelin jedoch mit einem
in der menschlichen Natur begründeten Bedürfnis argumentiert, lenkt Lefort den
Blick auf die politische Rolle, die Religion und Ideologien spielen. Weil er dabei
zwischen vormodernen und modernen Gesellschaftsformen unterscheidet, wird die
Fragilität der Ideologien deutlich. Im Unterschied zur Religion in den vormodernen
Gesellschaften operieren die Ideologien in einer politischen Umwelt, die den
Umgang mit der Ungewissheit und dem Konflikt institutionalisiert hat. So können
sie sich nicht der Infragestellung und Kritik entziehen, die sie als interessengeleitete
Vorstellungen der Gesellschaft entlarven, die mit anderen solchen Vorstellungen
konkurrieren. Die Ideologien erscheinen als Diskurse über die Gesellschaft und
werden so selbst Gegenstand der politischen Debatte.71

c) Sehnsucht nach dem Abschließen. Schließlich lässt sich bei Lefort etwas finden,
das strukturell dem ähnelt, was Voegelins reichlich sperrig »Immanentismus«
genannt hat, wenngleich in säkularen und genuin politischen Begriffen formuliert.
Voegelin kritisiert, die Moderne würde in ihrem gnostischen Wahn versuchen, das
Mysterium der menschlichen Existenz zu entzaubern, dabei aber die Offenheit die-
ser Existenz vernichten. Auch Lefort analysiert, wie der Versuch, die Ungewissheit
und Unschärfe der modernen Gesellschaft zu überwinden, zu deren Schließung und
dem Verlust der »Dimension des Anderen« führt.

Obschon der Wunsch nach dem Abschluss des politischen Prozesses der Konflikte
und Debatten als einigendes Band aller Ideologie identifiziert wird, nimmt der Tota-
litarismus in Leforts Ausführungen eine Sonderrolle ein.72 In der bürgerlichen und

 
69 Siehe hierzu vor allem Lefort 1986 a; vgl. Flynn 2005, S. 185-192; Marchart 2006;

Trautmann 2013.
70 Die nach Lefort gegenwärtig prominente »unsichtbare Ideologie« der umfassenden Kom-

munikationsgesellschaft, in der alles sagbar und verhandelbar erscheint, »bearbeitet« die
Konflikte vor allem mittels Relativismus und Indifferenz. An anderer Stelle spricht Lefort
dementsprechend auch von der »ideology of everything’s sayable«; Lefort 2000 a, S. 25.
Die Beobachtung einer »unsichtbaren Ideologie« ähnelt dem, was derzeit auch als »Post-
demokratie« diskutiert wird; vgl. vor allem Rancière 2002; Crouch 2008.

71 Lefort 1986 a, S. 207; Lefort 1988 c, S. 255; hierzu auch Thompson 1986, S. 17 f.
72 Hierzu vor allem Lefort 1986 a; Lefort 1986 b.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 581

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


der antibürgerlichen Ideologie bleibt das Bild des »Einheitsvolkes« ein Gegenstand
des politischen Diskurses. Entweder dient es dazu, bestehende Konflikte zu über-
tünchen, oder es bietet einen Vorgeschmack auf eine Welt, die es erst zu erkämpfen
gilt. Stets aber kollidiert dieses Einheitsbild mit der Logik der demokratischen
Gesellschaft, die die Ideologie als partikulare Position im Kampf um Deutungsmacht
ausweist. Im Gegensatz dazu schickt sich der Totalitarismus an, die Gesellschaft
tatsächlich nach diesem Bild umzugestalten, die Einzelnen tatsächlich zu einem ein-
zigen Körper zusammenzuschweißen – durch Organisation, Propaganda, Ein-
schüchterung und Terror.73 Er strebt danach, ein gesellschaftliches Umfeld herzu-
stellen, in dem das Bild des »Einheitsvolkes« schlichtweg nicht mehr widerlegt
werden kann.

Im Totalitarismus verweist die Macht nicht mehr auf etwas Unverfügbares, quasi
Transzendentes. Er beruft sich nicht auf eine göttliche Schöpfungsordnung, sondern
auf das Volk. Aber auch dieses Volk ist nichts Unverfügbares mehr, sondern wird
in etwas vermeintlich unmittelbar Sicht- und Greifbares überführt, indem Konflikte
und Dissens zum Werk von Feinden des Volkes erklärt werden, die es zu vernichten
gilt. Die Macht wird nach Lefort im Totalitarismus versuchsweise wieder verkör-
pert, durch die Partei und deren Führer. Was verkörpert wird, ist streng immanent,
nichts weiter als die angenommene Substanz des Volkes.74 Die Praxis der totalitären
Gesellschaft präsentiert die Illusion, dass es nichts mehr außerhalb des Sichtbaren
gebe und dass alles vollkommen transparent dem Zugriff der Macht offenstehe, die
nunmehr die reine, unvermittelte Macht des »Einheitsvolkes« über sich selbst sei,
über deren Willen es keine Zweifel mehr gebe.

Die moderne Demokratie und die Offenheit des politischen Prozesses

Obgleich Anknüpfungspunkte zwischen beiden Autoren festgestellt werden können,
gehen die Interpretationen der Moderne somit gehörig auseinander. Wo Voegelin
die zentrale Konfliktlinie zwischen den Vertretern »immanentistischer Sekten« und
»Transzendentalisten« ausmachte, sieht Lefort die Moderne vor die Wahl zwischen
Demokratie und Totalitarismus gestellt. Aufgrund dieses Fokus untersucht Lefort
dann auch die modernen Demokratien und die Verteidigungslinien, die sie gegen
die Versuchungen des »Einheitsvolkes« errichtet.

Beispielsweise ist hier die Gewaltenteilung zu nennen. Das System von gegensei-
tiger Kontrolle unterstreicht, dass es keine uneingeschränkte Macht gibt, die sich an
einem Ort in der Gesellschaft konzentriert. Neben der Scheidung von Exekutive,
Legislative und Judikative steht auch die Entwicklung einer vom politischen System
unabhängigen Zivilgesellschaft dafür, dass der Ort der Macht leer bleibt. Die Zivil-
gesellschaft ist die öffentliche Sphäre, in der die BürgerInnen sich aus eigenem
Antrieb politisch engagieren und in der die Debatten über strittige Fragen stattfin-
den.75 Durch diese Öffentlichkeit tritt die demokratische Gesellschaft in einen unab-

2.3

 
73 Vgl. Arendt 1986, die dieses Charakteristikum des Totalitarismus ebenfalls hervorhebt.
74 Lefort 1986 a, S. 220.
75 Siehe zum Beispiel Lefort 1988 a.

582 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


schließbaren, vielstimmigen und widersprüchlichen Prozess der Selbstinterpretation
ein, den niemand rechtmäßig kontrollieren kann. Nicht zuletzt deshalb ist die
Demokratie für Lefort ein Abenteuer.76

Aber auch Wahlen gehören in diese Aufzählung. Deren symbolische Funktion
besteht darin, in Erinnerung zu rufen, dass politische Macht kein dauerhafter Besitz
ist, sondern immer umstritten ist. Regieren ist ein Amt, mit dem man für eine
bestimmte Zeitspanne betraut wird, kein lebenslanges Privileg. Lefort stellt noch
eine weitere symbolische Funktion der Wahlen heraus, die dem Phantasma des
»Einheitsvolkes« entgegengesetzt ist: Vor allem in Wahlkämpfen treten die Kon-
flikte innerhalb der Gesellschaft besonders deutlich zutage, da die Parteien mit kon-
troversen Themen Wähler zu mobilisieren versuchen. Das Volk zeigt sich dann mehr
oder minder klar als ein (vielfach?) entlang bestimmter Konfliktlinien gespaltenes.
Was vielleicht noch wichtiger ist: Der Konflikt erscheint als ein legitimer Teil des
politischen Prozesses. Und schließlich zeigt sich das Volk, wenn es seinen Willen
unmissverständlich äußert, das heißt am Wahltag, nicht als ein einzelner Körper,
sondern gerade als Millionen individuell abgegebener Stimmen.77

Als letztes Beispiel sei hier nur noch auf die Erklärung der Menschen- und Bür-
gerrechte verwiesen. Lefort argumentiert, dass diese eben nicht lediglich negative
Freiheiten begründen, den Schutz der Individuen vor Eingriffen des Staates und der
Gesellschaft.78 Sie beinhalten zugleich das Versprechen, dass die Individuen alle
gleichermaßen BürgerInnen seien (citoyen, nicht bourgeois). So sind diese Rechte
die Voraussetzung für eine funktionierende Zivilgesellschaft. Zusätzlich führen sie
ein weiteres Unruhemoment ein, das der Schließung des politischen Prozesses ent-
gegenwirkt. Marginalisierte Gruppen können auf diese Rechte rekurrieren, um
deren schwache Geltung, die mit dem Bruch eines Versprechens zusammengeht, zu
kritisieren und die Anerkennung als Gleiche und Gleichberechtigte einzufordern.

Lefort zeigt, dass die moderne Demokratie zwar nicht kompatibel mit transzen-
denten Fundamenten wie der göttlichen Schöpfungsordnung ist, dass sie deshalb
aber nicht geradewegs in jenen Gnostizismus führt, den Voegelin auszumachen
glaubte. Das Fazit aus Leforts Interpretation der modernen Demokratie ist, dass
gerade sie jene Schließung verhindert, die Voegelin als zwangsläufige Konsequenz
der Moderne ansah. Durch den fortlaufenden Prozess des Streites und der nie been-
deten Aufgabe, Kompromisse zwischen konfligierenden Interessen zu finden, stellt
sie ihre Offenheit sicher. Hierin hat sie ein Quasi-Außen: etwas, das dem Zugriff
der beteiligten Akteure entzogen ist. Auch wenn die politischen Ideologien (der
Totalitarismus ausgenommen) die politische Bühne betraten, um einer bestimmten
Interpretation der Gesellschaft zur Hegemonie zu verhelfen, haben sie im Endeffekt

 
76 Lefort 1990 a, S. 50.
77 Lefort 1988 a, S. 18 f.; Lefort 1988 c, S. 227.
78 Lefort 1988 b; Lefort 1990 b.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 583

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


ihren Beitrag zu einem politischen Regime geleistet, dass keine derartige dauerhafte
Schließung des politischen Prozesses durchgehen lässt.79

Die moderne Demokratie, das kann hier festgehalten werden, enttäuscht die Suche
nach absoluter Gewissheit in der Politik, in ihr wird die Verwirklichung des »Ein-
heitsvolkes« notwendigerweise immer wieder aufgeschoben. Darum ist sie das poli-
tische Regime, das zu Widerspruch ermutigt und die Hoffnung auf Wandel nicht
erstickt.80 Unter dem Strich hat es ganz den Anschein, als wäre die pluralistische
Demokratie gerade das Remedium gegen jenen Dogmatismus, den Voegelin als
größte Gefahr ansah. Allerdings wirkt dieses Heilmittel nicht, indem es die Gesell-
schaft auf ein höchstes Gut mit letztlich transzendenter Begründung lenkt. Vielmehr
erlaubt sie das friedliche Zusammenleben von Anhängern konkurrierender Kon-
zeptionen des guten Lebens. Sie erhöht die Wahrscheinlichkeit, dass Dogmatismen
eher früher als später infrage gestellt werden.

Fazit: Warum trotzdem Voegelin?

Diese Diskussion von Leforts Interpretation der Moderne zeigt, dass es möglich ist,
den Totalitarismus – ähnlich wie Voegelin – als vollendete Vernichtung der Dimen-
sion des Unverfügbaren zu beschreiben, ohne dabei in das Fahrwasser einer ver-
nichtenden Moderne-Kritik zu geraten, sondern der Ambivalenz der Moderne zwi-
schen Demokratie und Totalitarismus angemessen Rechnung zu tragen. Daraus
sollte jedoch nicht der vorschnelle Schluss gezogen werden, jede weitere Beschäfti-
gung mit Voegelin erübrige sich. Gerade diese Einsicht macht nämlich erst den Weg
frei für eine kritische Aneignung von Voegelins Arbeiten. Wenn man Voegelins
Totalitarismus-Analyse folgen kann, ohne sich auf seine Moderne-Kritik einlassen
zu müssen, dann können nach wie vor relevante Einsichten und Errungenschaften
in seinem Werk geborgen und für die heutige Diskussion fruchtbar gemacht werden.

Erstens erinnert Voegelin seine Leserschaft immer wieder und in aller Deutlichkeit
an den Ausnahmecharakter der europäischen Moderne. In ihr wurde in fast allen
Bereichen des sozialen Lebens ein Komplex von Erfahrungen sukzessive entwertet
oder als Illusion verworfen, der bei den allermeisten Menschen in allen vorange-
gangenen Zeiten und Kulturen gerade die höchste Wertschätzung genossen hat.
Man muss hierin keine Katastrophe sehen. Dennoch kommt kein aufgeschlossener
Voegelin-Leser umhin, sich diese Sonderstellung unserer Epoche ins Bewusstsein zu
rufen – und sei es, um die Moderne gegen Voegelins nicht selten beißende Kritik zu
verteidigen. So vehement betreibt Voegelin die Demontage moderner »Subtraktions-
erzählungen« (Taylor), denen zufolge Aufklärung und Säkularisierung lediglich mit
einem überflüssigen Ballast der Religion aufgeräumt hätten, der zu lange ein nüch-
ternes Verständnis der Wirklichkeit verhindert habe.

3.

 
79 Zu diesem Aspekt siehe auch Gauchet 1990, der sich auf Lefort bezieht. Vgl. aber auch

die Cleavage-Theorie über die Entstehung neuer Parteien entlang gesellschaftlicher Kon-
fliktlinien bei Lipset, Rokkan 1967.

80 Lefort 2008, S. 81.

584 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Neue Aktualität erlangt die Frage der Religion und des Glaubens im Angesicht
des Bedeutungsverlusts der großen politischen Ideologien seit dem Ende des letzten
Jahrhunderts – allerdings aus einem anderen Grund, als Voegelin dachte. Wenn er
bereits Anfang der 1950er Jahre das Ende der Ideologien antizipierte, verband er
damit die Hoffnung, dass die moderne Gnosis überwunden werden könne und
damit die »Wiederentdeckung der Transzendenz«81 einhergehen würde. Der
Mensch könne wieder ein Verhältnis zum »Seinsgrund« und die Gesellschaft wieder
eine vernünftige Orientierung entwickeln. Heute, ein Vierteljahrhundert nach dem
Mauerfall, zeichnet sich nicht ab, dass in Europa ein breitenwirksam wiederent-
decktes Christentum an die Stelle des Pluralismus von Konzeptionen des guten
Lebens tritt, den Voegelin fürchtete. Eher steht die rechtsstaatliche und politische
Integration von demokratischen Gesellschaften auf der Agenda, in der Nicht-Reli-
giöse mit Angehörigen unterschiedlicher Religionen und Konfessionen zusammen-
leben. Die Religiosität entwickelt sich in den europäischen Ländern unterschiedlich.
Zu beobachten ist aber einerseits der wachsende Pluralismus in Sachen Glauben,
Nicht-Glauben und Indifferenz sowie andererseits die Pluralisierung der Art und
Weise, die eigene Religiosität zu leben.82

Zudem fällt die Erschöpfung der großen Ideologien, des »Religionsersatzes«
(Voegelin) der Moderne, zeitlich zusammen mit dem Aufstieg von fundamentalis-
tischen Bewegungen in praktisch allen Religionen.83 Diese zum Teil extrem gewalt-
tätigen Bewegungen müssen als feindselige Reaktion auf die Moderne und insbe-
sondere die Globalisierung, zugleich aber auch als deren Ausdruck begriffen
werden.84 Anstatt der sorgsamen Pflege reichhaltiger religiöser Traditionen zeichnet
diese Bewegungen die fanatische Verehrung einer aller Tradition beraubten, vor-
geblich »reinen« Religion aus. An der Stelle der von Voegelin erhofften neuen Öff-
nung gegenüber einer »ungewissen Wahrheit«85 stehen diese Fundamentalismen für
eine radikale Dogmatisierung, für genau jene Zuflucht bei einer »gewissen Unwahr-
heit«, die nach Voegelin die Attraktivität der politischen Ideologien ausmacht.

Voegelin bewegt nicht zuletzt die Sorge um eine positivistische Engführung der
Politikwissenschaft. Würde sich die Disziplin methodisch auf die empirische Sozi-
alforschung und inhaltlich auf Insitutionen, Akteure und Prozesse beschränken,
würde sie in der Tat die Fähigkeit einbüßen, wichtige, durchaus für die Politik rele-

 
81 So der Titel einer Studie zu Voegelin, die angesichts des Zusammenbruchs des Sozialis-

mus Anfang der 1990er Jahre und der Rolle, die das Christentum in der Dissidentenbe-
wegung spielte, diese Hoffnung Voegelins teilt; Kessler 1995, S. 90-98.

82 Siehe hierzu die Studie von Bizeul 2013 zum Säkularismus in Europa, die den Trend zu
einer »hybriden Religiösität« sieht. Voas, der auf der Basis des European Value Surveys
den langfristigen Rückgang der Religiösität prognostiziert, spricht auch von einem
»unscharfen Glauben« (fuzzy fidelity); Voas 2009.

83 Vgl. Juergensmeyer 2008.
84 Siehe Castells 2002; zum Fundamentalismus im Islam auch Roy 2006, S. 229-320.
85 Voegelin 1999 a, S. 124.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 585

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


vante Bereiche menschlichen Lebens, wie religiöse Erfahrungen, überhaupt ernsthaft
in den Blick zu nehmen.86

Zweitens ist es das Verdienst Voegelins, schon früh die pseudo-religiöse Qualität
des Totalitarismus in aller Klarheit herausgearbeitet zu haben: die Apotheose der
politischen Gemeinschaft, die Pendants zum Teufelsreich, zur Apokalypse oder zum
Auftrag Gottes, aber auch die gleichsam »religiös-ekstatische Verbindung«87 des
Einzelnen mit der innerweltlichen Gemeinschaft (das heißt dem neuen »Gott«). Es
ist nun aber eine Sache, diese Ähnlichkeiten zwischen religiösem und jenem politi-
schen Glauben zu konstatieren, der den Totalitarismus kennzeichnet. Eine andere
Sache ist es hingegen, den Totalitarismus zu einer absehbaren oder gar unausweich-
lichen Folge der modernen »Entzauberung der Welt« (Weber) zu erklären, weil das
in der Moderne lediglich verleugnete Bedürfnis des Menschen, die »Spannung zum
Grund« zu reflektieren, andere Medien der Befriedigung sucht. Wie gezeigt wurde,
führte diese Einschätzung Voegelin dazu, den Unterschied zwischen liberaler Demo-
kratie und Totalitarismus zu unterschätzen. Politisch wie für ein wissenschaftliches
Durchdringen der Politik in der Moderne ist diese Nivellierung der Unterschiede
fraglos fatal.

Drittens schärft Voegelin mit seiner Analyse der Ursachen des Totalitarismus den
Blick für die Fortdauer ursprünglich religiöser Symbole im sich säkularisierenden
politischen Denken der Moderne. An unzähligen Beispielen untersucht er, welchen
Gestaltwandel diese Symbole im Zuge ihrer modernen Adaptionen erfahren und
welche Funktion sie in einer politischen Theorie beziehungsweise einer politischen
Doktrin jeweils spielen. Zudem fragt er nach den Erfahrungen, die in diesen Sym-
bolen Ausdruck finden. Ausgehend von diesem Erkenntnisinteresse, legt Voegelin
durchweg anregende und streitbare Interpretationen nicht nur der »Klassiker« der
politischen Ideengeschichte vor. Ein erneutes Lesen dieser Textkorpora vor dem
Hintergrund der hier skizzierten ambivalenten Moderne könnte ansetzen bei einem
Vergleich von Autoren, die Voegelin wie Lefort gleichermaßen analysiert haben, wie
beispielsweise Machiavelli oder Marx.

Viertens ist Voegelins Auseinandersetzung mit der Moderne eingebettet in eine
umfassende Untersuchung der Geschichte der politischen Symbolik, die ohne Bei-
spiel ist. Wo Lefort eine weitaus überzeugendere Lesart der modernen Demokratie
und ihrer Symbolik vorlegt, da kommen seine Untersuchungen nicht an die histo-
rische Tiefe heran, die Voegelins Werk auszeichnet. Leforts Interesse gilt in erster
Linie neuzeitlichen und modernen Texten, wohingegen Voegelin den Anspruch hat,
noch hinter die griechische Antike zurückzugehen. Vielleicht aber ist es möglich, die
Einsichten beider Autoren gewinnbringend zu verbinden. Es sollte möglich sein, von

 
86 Eine vergleichbare Kritik einer positivistischen Politikwissenschaft findet sich auch bei

Lefort – ausführlich, wenn er in »The permanence of the theologico-political« die Unter-
scheidung zwischen dem Theologischen und dem Politischen diskutiert als ein histori-
sches Produkt der Moderne; Lefort 1988 c. Siehe auch Bizeul 2009, der gegen eine solche
Engführung die komplexen und verschachtelten Zusammenhänge von Politik und Glau-
ben durchmustert.

87 Voegelin 1993, S. 55.

586 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Voegelins weitgespannten historischen Untersuchungen zu den Symbolen in der
Politik zu profitieren und gleichzeitig sein einseitiges Urteil über die Moderne zu
korrigieren.

Ein solches Unterfangen würde bei den Paradigmata transzendenter Repräsenta-
tion seinen Ausgang nehmen, aber darauf verzichten, diese Paradigmata auf der
Basis einer ewigen Wahrheit über die menschliche Existenz zu beurteilen. Zugege-
benermaßen müsste verzichtet werden auf Voegelins dramatische Erzählung von
Aufstieg und Fall der Menschheit, von ihrem Weg hin zu einem klaren Bewusstsein
der eigenen Position in der Welt und dem Verlust dieses Bewusstseins im Zeichen
der modernen Gnosis. Stattdessen läge zunächst einmal eine bloße historische
Abfolge von Paradigmen vor.88 Deren Entstehungsbedingungen könnten unter
Rekurs auf Voegelin ebenso miteinander verglichen werden wie die Strukturen die-
ser unterschiedlichen Modi transzendenter Repräsentation, inklusive der politischen
Folgen, die sie zeitigen. Der Glaube an transzendente Fundamente wäre dann eine
Möglichkeit, die bestimmte Folgen hat, dessen Abwesenheit wäre eine andere Mög-
lichkeit, deren Konsequenzen ebenso abzuschätzen und zu beurteilen wären.

Zusätzlich müsste Voegelins Schema noch um ein weiteres Paradigma ergänzt
werden. Auf die kosmologische, die anthropologische und die soteriologische Wahr-
heit folgt dann nicht mehr die gnostische »Realitätsfinsternis«,89 sondern etwas,
dass hier die demokratische Wahrheit genannt werden soll. In diesem Paradigma
repräsentiert die sozio-politische Ordnung einerseits die Idee, dass politische Macht
ihren Ursprung im Volk hat. Andererseits erinnert sie daran, dass die Äußerung des
souveränen Willens des Volkes verwiesen bleibt auf einen endlosen, offenen Prozess
des Dissenses, der Kritik und des Widerstreits. Obgleich das Volk der Dreh- und
Angelpunkt der Demokratie ist, muss seine Verwirklichung als »Einheitsvolk« stets
aufgeschoben bleiben. Von dieser produktiven Spannung lebt die Demokratie, und
sie ist zugleich der Grund für die Ambivalenz der politischen Moderne. Mit Lefort
kann in der Unverfügbarkeit des Volkes die Art und Weise der Demokratie identi-
fiziert werden, die Offenheit der Gesellschaft zu erhalten und ein in dieser politi-
schen Hinsicht funktionales Äquivalent zur Transzendenz zu schaffen.

Fünftens schließlich kann hiervon ausgehend Voegelins Konzept der transzenden-
ten Repräsentation aufgegriffen werden. Voegelin lenkt damit die Aufmerksamkeit
auf die politische Symbolik und auf die Erfahrungen, die in dieser zum Ausdruck
kommen. Er verweist darauf, dass die jeweilige politische Symbolik auch ein Schlüs-
sel zum Selbstverständnis einer Gesellschaft ist. Wohlgemerkt beschränkt sich nach
Voegelin diese Selbstinterpretation der Gesellschaft in ihrer politischen Symbolik
nicht allein auf die politische Verfassung, sondern schließt darüber hinaus die Auf-
fassung vom Menschen und von der Welt mit ein, ja sogar das Verhältnis zu Gott.

 
88 Plot unternimmt mit Blick auf Lefort etwas Ähnliches, wenn er dessen Typologie der

Regime und ihrer Symbolik, verstanden als »Horizonte für die Gestaltung des gesell-
schaftlichen Lebens«, in die Nähe von Foucaults Epistemen oder Rancières ästhetischen
Regimen rückt; Plot 2013, S. 226, Übersetzung J.R.

89 Opitz versteht die moderne Gnosis – anders als Voegelin – auch als vierten »Wahrheits-
typ«; Opitz 2007, S. 599.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 587

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Anders gesagt: In der politischen Symbolik kommt die Erfahrung der ganzen Breite
der Existenz kompakt zum Ausdruck.90 Deutlich wäre zudem hervorzuheben, dass
die politische Symbolik ein Produkt sozialer Praxis ist. In der Folge müsste stärker,
als Voegelin dies tut, in Rechnung gestellt werden, dass die politische Symbolik nicht
außerhalb des politischen Prozesses steht, diesen nicht nur rahmt. Die Akteure kön-
nen die politische Symbolik einerseits strategisch einsetzen.91 Andererseits ist die
Dynamik der politischen Symbolik ganz wesentlich dadurch bedingt, dass die zen-
tralen Symbole einer Gesellschaft und deren Bedeutungen selbst Gegenstand von
politischen Auseinandersetzungen und Kontroversen werden können.92 Nur in den
seltensten Fällen wird daher die politische Symbolik einer Gesellschaft aus einem
Guss sein.

Literatur

Arendt, Hannah 1953. »A reply«, in The review of politics 15, 1, S. 76-84.
Arendt, Hannah 1986. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. München: Pieper.
Bedorf, Thomas; Röttgers, Kurt. Hrsg. 2010. Das Politische und die Politik. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.
Bizeul, Yves 2009. Glaube und Politik. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.
Bizeul, Yves 2013. Säkularismus in Europa. Brüssel: European Liberal Forum.
Bonacker, Thorsten 2008. »Warum die Einheit der Gesellschaft aufgeschoben wird«, in Post-

strukturalistische Sozialwissenschaften, hrsg. v. Moebius, Stefan; Reckwitz, Andreas,
S. 27-42. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Braach, Regina 2003. Eric Voegelins politische Anthropologie. Würzburg: Königshausen &
Neumann.

Breckman, Warren 2005. »Democracy between disenchantment and political theology: French
Post-Marxism and the return of religion«, in New German Critique 94, S. 72-105.

Breckman, Warren 2013. »Lefort and the symbolic dimension«, in Claude Lefort. Thinker of the
political, hrsg. v. Plot, Martin, S. 176-185. Houndsmills: Palgrave Macmillan.

Bröckling, Ulrich. Hrsg. 2010. Das Politische denken. Bielefeld: transcript.
Cassirer, Ernst 1994. Philosophie der symbolischen Formen. 3 Bände. Darmstadt: Wissenschaft-

liche Buchgesellschaft.
Cassirer, Ernst 2002. Vom Mythus des Staates. Hamburg: Felix Meiner.
Cassirer, Ernst 2007. Versuch über den Menschen. Hamburg: Felix Meiner.
Castells, Manuel 2002. Das Informationszeitalter. Band 2: Die Macht der Identität. Opladen:

Leske + Budrich.
Crouch, Colin 2008. Postdemokratie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Edelman, Murray 1990. Politik als Ritual. Die symbolische Funktion staatlicher Institutionen

und politischen Handelns. Frankfurt a. M., New York: Campus.
Flynn, Bernard 2005. The philosophy of Claude Lefort. Interpreting the political. Evanston:

Northwestern University Press.
Gauchet, Marcel 1990. »Tocqueville, Amerika und wir«, in Autonome Gesellschaft und radikale

Demokratie, hrsg. v. Rödel, Ulrich, S. 123-206. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

 
90 Ohne Frage ist Voegelin nicht der Einzige, dessen Forschungsinteresse in diese Richtung

geht. Hier wären weitere vergleichende Untersuchungen mit den Theorien von Autoren
wie Ernst Cassirer, Clifford Geertz, Paul Ricoeur oder auch Charles Taylor interessant.

91 Wie klassisch beispielsweise Lasswell 1951 oder Edelman 1990 betonen.
92 Siehe etwa Göhler 1999, S. 264 f.; oder auch die Hegemonietheorie von Laclau, Mouffe

2001. Zu einem mehrdimensionalen Begriff der politischen Symbolik siehe jetzt auch
Rohgalf 2015, vor allem S. 37-68.

588 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Geenens, Raf 2013. »Lefort und Clastres. Einheit und Teilung«, in Am leeren Ort der Macht. Das
Staats- und Politikverständnis Claude Leforts, hrsg. v. Wagner, Andreas, S. 49-68. Baden-
Baden: Nomos.

Göhler, Gerhard 1997. »Der Zusammenhang von Institution, Macht und Repräsentation«, in
Institution – Macht – Repräsentation. Wofür politische Institutionen stehen und was sie
bewirken, hrsg. v. Göhler, Gerhard et al., S. 11-62. Baden-Baden: Nomos.

Göhler, Gerhard 1999. »Rationalität und Symbolizität der Politik«, in Politische Theorie − heute.
Ansätze und Perspektiven, hrsg. v. Greven, Michael T.; Schmalz-Bruns, Rainer, S. 255-274.
Baden-Baden: Nomos.

Göhler, Gerhard 2015. »Symbolische Repräsentation aus deutscher und französischer Sicht«, in
Politische Repräsentation und das Symbolische. Historische, politische und soziologische
Perspektiven, hrsg. v. Diehl, Paula; Steilen, Felix, S. 23-49. Berlin: Springer (im Erscheinen).

Greenleaf, William H. 1964. Order, empiricism and politics. Two traditions of English political
thought 1500-1700. London et al.: University of Hull Publications.

Greven, Michael T. 2009. Die politische Gesellschaft. Kontingenz und Dezision als Probleme des
Regierens und der Politik. 2. Auflage. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Hebekus, Uwe; Völker, Jan 2012. Neue Philosophien des Politischen. Zur Einführung. Hamburg:
Junius Verlag.

Heil, Reinhard; Hetzel, Andreas. Hrsg. 2006. Die unendliche Aufgabe: Kritik und Perspektiven
der Demokratietheorie. Bielefeld: transcript.

Hirsch, Michael 2007. Zwei Seiten der Entpolitisierung. Zur politischen Theorie der Gegenwart.
Stuttgart: Franz Steiner.

Hirsch, Michael; Voigt, Rüdiger. Hrsg. 2009. Der Staat in der Postdemokratie. Staat, Politik,
Demokratie und Recht im neueren französischen Denken. Stuttgart: Franz Steiner.

Hollweck, Thomas 2003. Wie legitim ist die Moderne? Gedanken zu Eric Voegelins Begriff der
Moderne und Hans Blumenbergs Begriff der Neuzeit. Occasional Papers XXII. München:
Eric Voegelin Archiv.

Juergensmeyer, Mark 2008. Global rebellion. Religious challenges to the secular state. From
christian militias to al-Qaeda. Berkeley et al.: University of California Press.

Kantorowicz, Ernst H. 1994 [1957]. Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politischen
Theologie des Mittelalters. München: dtv.

Kessler, Udo 1995. Die Wiederentdeckung der Transzendenz. Ordnung von Mensch und Gesell-
schaft im Denken Eric Voegelins. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal 2001. Hegemony and socialist strategy. Towards a radical
democratic politics. London: Verso.

Lasswell, Harold D. 1951. »Politics: who gets what, when, how«, in The political writings of
Harold D. Lasswell, S. 295-461. Glencoe: Free Press.

Lefort, Claude 1986 a. »Outline of the genesis of ideology in modern societies«, in The political
forms of modern society, hrsg. v. Thompson, John B., S. 181-236. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1986 b. »The logic of totalitarianism«, in The political forms of modern society,
hrsg. v. Thompson, John B., S. 273-291. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1986 c. »The image of the body and totalitarianism«, in The political forms of
modern society, hrsg. v. Thompson, John B., S. 292-306. Cambridge: MIT Press.

Lefort, Claude 1988 a. »The question of democracy«, in Claude Lefort: Democracy and political
theory, S. 9-20. Minneapolis: Wiley.

Lefort, Claude 1988 b. »Human rights and the welfare state«, in Claude Lefort: Democracy and
political theory, S. 21-44. Minneapolis: Wiley.

Lefort, Claude 1988 c. »Permanence of the theologico-political?«, in Claude Lefort: Democracy
and political theory, S. 213-255. Minneapolis: Wiley.

Lefort, Claude 1990 a. »Vorwort zu Eléments d’une critique de la bureaucratie«, in Autonome
Gesellschaft und libertäre Demokratie, hrsg. v. Rödel, Ulrich, S. 30-53. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Lefort, Claude 1990 b. »Menschenrechte und Politik«, in Autonome Gesellschaft und libertäre
Demokratie, hrsg. v. Rödel, Ulrich, S. 239-280. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lefort, Claude 2000 a. »Humanism and anti-humanism: homage to Salman Rushdie«, in Claude
Lefort: Writing. The political test, S. 20-34. Durham, London: Duke University Press.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 589

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Lefort, Claude 2000 b. »The idea of humanity and the project of universal peace«, in Claude
Lefort: Writing. The political test, S. 142-158. Durham, London: Duke University Press.

Lefort, Claude 2000 c. »Three notes on Leo Strauss«, in Claude Lefort: Writing. The political test,
S. 172-206. Durham, London: Duke University Press.

Lefort, Claude 2000 d. »Reflections on the present«, in Claude Lefort: Writing. The political test,
S. 252-280. Durham, London: Duke University Press.

Lefort, Claude 2008. Die Bresche. Essays zum Mai 68. Wien: Turia und Kant Verlag.
Lefort, Claude 2012. Machiavelli in the making. Evanston: Northwestern University Press.
Lefort, Claude; Gauchet, Marcel 1990. »Über die Demokratie«, in Autonome Gesellschaft und

libertäre Demokratie, hrsg. v. Rödel, Ulrich, S. 93-122. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Lipset, Seymour M.; Rokkan, Stein 1967. »Cleavage structures. Party systems and voter align-

ments«, in Party systems and voter alignment. Cross-national perspectives, hrsg. v. Lipset,
Seymour M.; Rokkan, Stein, S. 1-64. New York: The Free Press.

Lovejoy, Arthur O. 1936. The great chain of being. A study of the history of an idea. Cambridge:
Harvard University Press.

Manow, Philip 2008. Der Schatten des Königs. Die politische Anatomie demokratischer Reprä-
sentation. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Marchart, Oliver 2006. »Die Theorie des zivilgesellschaftlichen Republikanismus: Claude Lefort
und Marcel Gauchet«, in Politische Theorien der Gegenwart. Band 2. 2. Auflage, hrsg. v.
Brodocz, André; Schaal, Gary S., S. 225-256. Opladen, Farmington Hills: Barbara Budrich.

Marchart, Oliver 2010. Die politische Differenz. Zum Denken des Politischen bei Nancy, Lefort,
Badiou, Laclau und Agamben. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Moyn, Samuel 2013. »Claude Lefort, political anthropology, and symbolic division«, in Claude
Lefort. Thinker of the political, hrsg. v. Plot, Martin, S. 51-70. Houndsmills: Palgrave
Macmillan.

Opitz, Peter J. 2007. »Eric Voegelin: Die Neue Wissenschaft der Politik (1952)«, in Geschichte des
Politischen Denkens, hrsg. v. Brocker, Manfred, S. 587-602. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Pitkin, Hannah 1967. The concept of representation. Berkeley: University of California Press.
Prader, Johanna 2006. Der gnostische Wahn. Eric Voegelin und die Zerstörung menschlicher

Ordnung in der Moderne. Wien: Passagen Verlag.
Rancière, Jacques 2002. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.: Suhr-

kamp.
Ranieri, John 1995. Eric Voegelin and the good society. Columbia, London: University of Mis-

souri Press.
Ricoeur, Paul 1986. Lectures on ideology and utopia. New York: Columbia University Press.
Rödel, Ulrich. Hrsg. 1990. Autonome Gesellschaft und libertäre Demokratie. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.
Rödel, Ulrich; Frankenberg, Günter; Dubiel, Helmut 1990. Die demokratische Frage. 2. Auflage.

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Rohgalf, Jan 2015. Jenseits der großen Erzählungen. Utopie und politischer Mythos in der

Moderne und Spätmoderne. Wiesbaden: Springer VS.
Roy, Olivier 2006. Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung und Radi-

kalisierung. München: Pantheon.
Sigwart, Hansjörg 2005. Das Politische und die Wissenschaft: Intellektuell-biographische Studien

zum Frühwerk Eric Voegelins. Würzburg: Königshausen & Neumann.
Taylor, Charles 2007. Modern social imaginaries. Durham: Duke University Press.
Thompson, John B. Hrsg. 1986. »Editor’s introduction«, in Claude Lefort: The political forms of

modern society, S. 1-28. Cambridge: MIT Press.
Trautmann, Felix 2013. »Die Fortdauer des Politisch-Imaginären: Das Symbolische der Macht

und die Phantasmen gesellschaftlicher Einheit nach Claude Lefort«, in Am leeren Ort der
Macht. Das Staats- und Politikverständnis Claude Leforts, hrsg. v. Wagner, Andreas,
S. 91-116. Baden-Baden: Nomos.

Voas, D. 2008. »The rise and fall of fuzzy fidelity in Europe«, in European Sociological Review
25, 2, S. 155-168.

Voegelin, Eric 1952. The new science of politics. An introduction. Chicago: University of Chicago
Press.

590 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Voegelin, Eric 1956. Order and history. Band I: Israel and revelation. Baton Rouge, London:
Louisiana State University Press.

Voegelin, Eric 1966. Anamnesis. Zur Theorie der Geschichte und Politik. München: Piper.
Voegelin, Eric 1988. »Äquivalenz von Erfahrungen und Symbolen in der Geschichte«, in Ord-

nung, Bewußtsein, Geschichte. Späte Schriften – eine Auswahl, hrsg. v. Opitz, Peter J.,
S. 99-126. Stuttgart: Klett Cotta.

Voegelin, Eric 1990. »The eclipse of reality«, in The collected works of Eric Voegelin. Band
XXVIII, S. 111-162. Baton Rouge: Louisiana State University Press.

Voegelin, Eric 1993. Die politischen Religionen. München: Fink.
Voegelin, Eric 1995 a. Die spielerische Grausamkeit der Humanisten. Eric Voegelins Studien zu

Niccolò Machiavelli und Thomas Morus. München: Fink.
Voegelin, Eric 1995 b. »On the form of the American mind«, in The collected works of Eric

Voegelin. Band I: On the form of the American mind. Baton Rouge: Louisiana State Uni-
versity Press.

Voegelin, Eric 1999 a. Der Gottesmord. Zur Genese und Gestalt der modernen politischen Gno-
sis. München: Fink.

Voegelin, Eric 1999 b. The collected works of Eric Voegelin. Band XXV: History of political ideas
(Vol. VII: The new order and last orientation). Columbia, London: University of Missouri
Press.

Voegelin, Eric 2000 a. »On totalitarianism«, in The collected works of Eric Voegelin. Band XI:
Published essays 1953-1965, S. 15-23. Columbia: University of Missouri Press.

Voegelin, Eric 2000 b. »The necessary moral bases of communication in a democracy«, in The
collected works of Eric Voegelin. Band XI: Published essays 1953-1965. Columbia: Uni-
versity of Missouri Press, S. 47-58.

Voegelin, Eric 2000 c. »Democracy in the New Europe«, in The collected works of Eric Voegelin.
Band XI: Published essays 1953-1965. Columbia: University of Missouri Press, S. 59-69.

Voegelin, Eric 2000 d. »Freedom and responsibility in economy and democracy«, in The collected
works of Eric Voegelin. Band XI: Published essays 1953-1965. Columbia: University of
Missouri Press, S. 70-82.

Voegelin, Eric 2000 e. »Liberalism and its history«, in The collected works of Eric Voegelin. Band
XI: Published essays 1953-1965, S. 83-99. Columbia: University of Missouri Press.

Voegelin, Eric 2000 f. »Industrial society in search of season«, in The collected works of Eric
Voegelin. Band XI: Published essays 1953-1965, S. 178-190. Columbia: University of Mis-
souri Press.

Voegelin. E. 2000 g. »Democracy and industrial society«, in The collected works of Eric Voegelin.
Band XI: Published essays 1953-1965, S. 207-223. Columbia: University of Missouri Press.

Wagner, Andreas 2013. »Bali, Florenz, Paris. Politische Anthropologie und die différence tem-
porelle bei Claude Lefort«, in Am leeren Ort der Macht. Das Staats- und Politikverständnis
Claude Leforts, hrsg. v. Wagner, Andreas, S. 17-48. Baden-Baden: Nomos.

Pathologische oder ambivalente Moderne? 591

Leviathan, 43. Jg., 4/2015

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567


Zusammenfassung: Vor allem aufgrund seiner vernichtenden Kritik der Moderne gehört Eric
Voegelin heute zu den wenig rezipierten Gründervätern der bundesdeutschen Politikwissen-
schaft. Dabei hat sein Werk gerade für die gegenwärtige Politikwissenschaft etwas anzubie-
ten, in der Themen wie die politische Symbolik, kollektive Identität, Erinnerung, Glaube,
Emotionen oder gemeinsame Vorstellungen eine wichtige Rolle spielen. In der Gegenüber-
stellung mit der politischen Philosophie Claude Leforts wird hier argumentiert, dass wesent-
liche Erkenntnisse von Voegelin fruchtbar gemacht werden können, ohne dass dazu dessen
Einschätzung einer pathologischen Moderne geteilt werden muss.

Stichworte: Eric Voegelin, Claude Lefort, politische Symbolik, das Politische, Moderne

Pathological or ambivalent modernity? A Lefortian approach to Eric Voegelin

Summary: Eric Voegelin was one of the founding fathers of political science in Western Ger-
many. However, because of his devastating criticism of modernity, he is rarely refered to
nowadays. Nonetheless, contemporary political science interested in subjects such as political
symbolism, collective identity, memory, beliefs or emotions could profit from Voegelin’s far-
flung work. This article engages in a comparative reading of Voegelin and the French
philosopher Claude Lefort in order to show that important insights of Voegelin’s work can
be salvaged for political science without having to accept his understanding of a pathological
modernity.

Keywords: Eric Voegelin, Claude Lefort, political symbolism, the political, modernity

Autor

Dr. Jan Rohgalf
Lehrstuhl für Politische Theorie und Ideengeschichte
Universität Rostock
Ulmenstraße 69
18057 Rostock

592 Jan Rohgalf

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 12:26:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2015-4-567

