
   

7 

Einleitung: Die neue Aufmerksamkeit für 

Religion in der Migrations- und 

Transnationalismusforschung. Ein Plädoyer für 

die ethnografische Mikro- und Kontextanalyse 

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

Ethnologische Forschungen haben in den letzten 15 Jahren dazu beigetragen, 
die transnationale Perspektive in der Migrationsforschung zu etablieren. 
Nicht nur die verschiedenen Aufenthalts-Orte von Migranten und Migrantin-
nen und ihren Familienangehörigen, sondern auch deren Transaktionen und 
Vernetzungen wurden ins Zentrum des wissenschaftlichen Interesses gerückt. 
Aus transnationaler Perspektive löst sich eine verbreitete dichotome Betrach-
tungsweise auf: Migrationserfahrungen als schwierige Integrationsprozesse 
im Aufnahmeland einerseits und langfristige Beziehungen zum Herkunftsland 
andererseits werden nicht länger als Antithesen analysiert, sondern als sich 
gegenseitig bedingende und formende Prozesse verstanden. Interessanterwei-
se spielt Religion im transnationalen Forschungsparadigma zunehmend eine 
exemplarische Rolle, weil insbesondere an Diaspora-Gruppen gezeigt werden 
konnte und kann, welche Kontinuität (nicht nur) religiöse Herkunftsidentitä-
ten entfalten können, die durch imaginäre wie konkrete Rückbezüge auf die 
Heimat eine besondere Stärkung oder Aufwertung bekommen.  

Die immer selbstverständlicher werdende Migration im Rahmen gestei-
gerter Mobilitätsmöglichkeiten lässt ›die Welt‹ zudem in ihrer Verschieden-
heit insbesondere in urbanen Zentren enger zusammenrücken. Metropolen 
sind nach wie vor die attraktiven Einwanderungsziele (Sassen 2001). Multi-
kulturelle Urbanität hatte immer auch multireligiöse Praxis im Schlepptau. So 
bildete konfessionelle Differenz oft eine entscheidende Grenzmarkierung für 
Quartiersbildung bei gleichzeitiger Aufmerksamkeit für die Anderen (z. B. 
die so genannten ›Judenviertel‹ in europäischen Großstädten). Bis heute las-
sen die einschlägigen Metropolen am ehesten religiöse Differenz durch ver-

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

8

schiedene Kirchenarchitektur und andere, öffentliche Formen der ›heiligen 
Stätte‹ sichtbar werden (Abusharaf 2002; Schmidt 2002; Baumann/Luchesi/ 
Wilke 2003), und das nicht nur im ›Westen‹, sondern z.B. in Khartum, Kairo 
und Kapstadt (Chidester/Tayob/Weisse 2004).  
 Dieses Nebeneinander unterschiedlicher Religionen im Einwanderungs-
kontext führt zu einer erhöhten Pluralisierung von religiöser Kultur1 (Leh-
mann, H. 2005; Barker 2005; Baumann/Behloul 2005), was verschiedenste 
Effekte bewirkt. Universale Ansprüche von Weltreligionen werden von ihren 
Mitgliedern in der Diaspora konkreter erfahren und ermöglichen neue Bünd-
nisse jenseits ethnischer und nationaler Loyalität (z.B. die weltweite Gemein-
de des Islam, die sog. ›umma‹, oder die pentekostale Bewegung). Umgekehrt 
setzen Differenzierungs- und Abgrenzungsdynamiken zwischen Religionen 
ein, die die säkularen Prinzipien moderner, nach wie vor national verfasster 
Einwanderungsgesellschaften herausfordern (Asad 2003; Lehmann, H. 2004, 
2005).

Religiöse Diversität bringt somit eine Diversifizierung von Diskursen um 
Säkularität hervor, insbesondere weil säkulare Prinzipien als Gegengewicht 
zu einer gesellschaftlichen Praxis betrachtet werden können, in der religiöses 
Handeln integriert, also nicht in separate Domänen verwiesen wird.2 Gerade 
im Kontext der Migrationsforschung ist zu berücksichtigen, dass jedes Ein-
wanderungsland eine Variante von Säkularisierung repräsentiert, und dass na-
türlich auch verschiedene Migrantengruppen verschiedene Vorerfahrungen 
mit säkularen Prinzipien oder Regeln der interreligiösen (In-)Toleranz aus ih-
ren Herkunftsländern mitbringen. Insofern ist nicht mehr von dem (westli-
chen) Modell eines säkularen Staates auszugehen, sondern anzunehmen, dass 
sich eine wachsende Vielfalt von religiösen und säkularen Manifestationen 
ausbildet (Barker 2005:162), was eingehender Untersuchungen bedarf. Dieses 
drängende Forschungsdesiderat kann gegenwärtig allerdings nicht davon ab-
lenken, dass religiöse Zugehörigkeiten weltweit für politische Lagerbildung 
und identifikatorische Stimmungsmache genutzt werden, von allen Seiten. In-
sofern muss es uns als zeitgenössische Kulturwissenschaftler zentral darum 
gehen, Stereotype und Feindbilder über fremde Religionen und blinde  
Flecken der eigenen Glaubenssysteme aufzubrechen. Ethnografische Mikro- 
und Kontextanalysen tragen zum Verstehen der diversen Sinnstiftungen durch 
religiöse Überzeugung, Praxis und Institutionen bei. Diese religiösen Sinnstif-
tungen vollziehen sich in kulturell komplexen Verhältnissen, wie wir sie ins-

                                             
1  Auch als ›religiöser Markt‹ bezeichnet, s. Auffarth (2005).
2 Asad (1993, 2003) verfolgt die historisch begründete These, dass Säkularismus 

sich erst in Abgrenzung zu gesellschaftlichen Realitäten entwickelt hat, in denen 
religiöse Praxis integriert, also nicht vom Weltlich-Politischen getrennt war, wie 
in einigen islamischen Gesellschaften bis heute, aber auch im mittelalterlichen 
Christentum.

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

9

besondere in modernen nationalstaatlich organisierten Einwanderungsgesell-
schaften vorfinden. Deshalb muss eine ethnologische Analyse religiöser Pra-
xen und Identitäten an dieser Komplexität ansetzen, und insbesondere die 
Wechselwirkung zwischen nationalen und transnationalen Dynamiken in den 
Blick nehmen. Durch den transnationalen Fokus werden insbesondere die Zu-
sammenhänge von nationalen und religiösen Identitätsformen neu befragt:

Inwieweit markieren religiöse Zugehörigkeiten auch nationale bzw. ethni-
sche Loyalitäten? 
Wann transformieren und queren religiöse Mitgliedschaften die national-
staatliche Dominanz? 
Wie wird mit zunehmender Diversität von kulturspezifischen und religiö-
sen Werten das Verhältnis von Nationalstaat und Religionen geregelt? 

Wie diese Fragen zur Identitätsbildung in der Wechselwirkung von Religion, 
Nation und Ethnizität untersucht werden können, insbesondere im Rahmen 
einer transnationalen Optik, sei im Folgenden dargelegt. 

Ident i tätsbi ldung im Zusammenhang von Rel igion,  
Ethniz i tät  und Nat ion 

Die Ergebnisse der Migrationsforschung lassen deutlich werden, dass sich für 
Menschen, die freiwillig oder gezwungen ihr Leben in fremdkultureller Um-
gebung zubringen, die Frage nach der eigenen Identität mit großer Intensität 
stellt. So kann geradezu von einer Notwendigkeit der Selbstpositionierung ge-
sprochen werden, die durch innere wie äußere Kräfte angestoßen wird. Reli-
gion, oder besser religiöse Orientierung ist – und das zeigt die Forschung be-
eindruckend klar – eine sehr wichtige Quelle der Selbstverortung (s. u.a. Leo-
nard 1997; G. Baumann 1998:97-102; Bankston/Zhou 1996; Bouma 1996; 
Coward/Hinnells/Williams 2000; Guest 2003; Goldschmidt/MacAlister 2004; 
Leonard/Stepick/Vasquez/Holdaway 2005; Richman 2005, Warner 1998, Van 
der Veer 2001, Chafetz/Ebaugh 2002, Levitt 2008; Kokot, Tölöliyan et al. 
2004; Adogame/Weißköppel 2005). Was ehedem unhinter-fragt Teil einer 
Tradition darstellte, wird unter den Bedingungen von Migration bewusst 
wahrgenommen, reflektiert und (häufig) nach außen gezeigt.  

»Paradoxically«, so schreibt Peter van der Veer, »migration to the lands of 
unbelievers strengthens the religious commitment of the migrants« (1994: 
119). Das hier angesprochene Paradox löst sich auf, wenn man bedenkt, dass 
Migration vielfach mit der Erfahrung von ökonomischer und sozialer Aus-
grenzung und Unterlegenheit verbunden ist. Migrantinnen und Migranten ste-
hen häufig zunächst auf den unteren Leitersprossen der Einwanderungsgesell-
schaft. Dies ist mit Demütigungen verbunden, die es zu kompensieren gilt. 
Hier erhält nicht zuletzt die eigene religiöse Tradition die Bedeutung, immer-

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

10

hin moralische Überlegenheit unter Beweis stellen zu können und damit das 
Selbstwertgefühl zu heben.  

Einen wichtigen Beitrag zur Erforschung von Prozessen der Identitätsbil-
dung unter den Bedingungen der Migration lieferte der Ethnologe Gerd Bau-
mann, der in London Identitätsdiskurse von Migranten untersuchte (Baumann, 
G. 1996, 1998). Identitätsbildungen, so zeigt Baumann, sind nichts für immer 
Gegebenes, sondern müssen in einem aktiven Prozess der Interpretation und 
Strukturierung, des strategischen Verhandelns erlangt werden und vollziehen 
sich innerhalb eines ›dynamischen Dreiecks‹ von nationalen, ethnischen und 
religiösen Zugehörigkeiten (Baumann, G. 1999). Dieses Modell soll hier grob 
skizziert werden: 

Der Nationalstaat ist keine neutrale Arena für die Realisierung pluraler 
Praxen, sondern selbst ein umkämpftes Feld. Nationalstaaten nutzen pseudo-
tribale Ideologien in der Repräsentation einer ›imagined community‹ genauso 
wie sie quasi-religiöse Ideologien als säkularen Konsens ausgeben. 

Ethnizitäten beziehen ihre Autorität aufgrund vorgeblich ›natürlicher Ab-
stammung‹. Diese essentialisierende Position ist gleichermaßen zu dekon-
struieren und erweist sich als sorgfältig kultivierte Strategie sozialen Han-
delns und Verhandelns. 

Religionen schließlich werden ähnlich wie Ethnizitäten häufig essentiali-
siert. So erscheinen Religionen verdinglicht, jenseits von Geschichte und im-
mun gegenüber Wandelprozessen. Diese essentialisierende Semantik ermög-
licht es, Religion als Übersetzung für andere Konfliktformen zu instrumenta-
lisieren. Solche Prozesse der Verdinglichung dienen häufig einerseits den 
Interessen religiöser Eliten, um sich gegen unwillkommenen Wandel zu 
stemmen und Kritik an der westlichen Moderne auszudrücken. Andererseits 
verleiht es den Gläubigen Halt in einer dynamischen, unsicheren Welt. Ethni-
sche in Verbindung mit religiöser Identität dient oft als Vehikel einer beab-
sichtigten Gemeinschaftsbildung. Religiöser Konservatismus oder Traditiona-
lismus erfordert dabei eine immense ideologische Arbeit. Diese neue Essen-
tialisierung von Kultur und Gemeinschaft wird eine strategische Ressource, 
eine situativ anwendbare ›useful fiction‹ (Baumann, G. 1999).

Sowohl nationale, ethnische wie auch religiöse Identifikationen stellen ei-
ne wirkungsvolle und strategisch wertvolle Arena gegen Ausgrenzung, Be-
nachteiligung und diskriminierende Gewalt zur Verfügung. Genannte Identi-
fikationen müssen jedoch ständig überprüft und neu ausgehandelt werden.  

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich die Einsicht, dass religiöse Zugehö-
rigkeiten in Wechselwirkung mit ethnischen und/oder nationalen Zugehörig-
keiten eine wichtige Ressource für notwendige Prozesse der Identitätsbildung 
im Kontext der Migration darstellen. Identität entfaltet sich diskursiv, narrativ 
und praktisch und ist aus dieser Sicht Ergebnis sozialer Interaktion. Identität 
ist eine »Aspiration« (Straub 2004:279), die unter den Bedingungen von Mi-

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

11

gration umso drängender hervortritt und alltäglich gelebt und artikuliert wer-
den will. 

Die durch Baumann angeregte Perspektive auf religiöse Identitäten im 
Wechselspiel zu nationalen und ethnischen Zugehörigkeiten fordert zu empi-
rischer Überprüfung auf. Diesem Appell folgen wir in diesem Buch, indem 
wir eine ethnologische Religionsforschung favorisieren, die ausgehend von 
religiösen Phänomenen Licht auf die komplexen Verflechtungen und Wir-
kungen mit anderen Domänen der Identitätskonstruktion (Ethnizität, Nationa-
lität, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus, Alter) werfen will, wie sie sich 
in kulturell pluralen Einwanderungsgesellschaften zeigen. 

Erkennbar werden in verschiedenen biografischen wie historischen, also 
generationsübergreifenden Stadien der Migration jeweils verschiedene Motiv-
lagen, um religiöse Identitäten aus ihren Herkunftskontexten fortzusetzen, 
neue anzueignen, Bedeutungssysteme zu schaffen und diese an bereits beste-
hende anzupassen oder mit diesen zu kombinieren (Schiffauer 2005; Gardner 
2002; Lewitt/Waters 2002; Smith-Hefner 1999). Das Spektrum reicht von re-
ligiösen Emigrations- oder Fluchtmotiven, bewussten missionarischen Strate-
gien abroad über die Kontinuität von religiöser Alltagskultur bis hin zu reli-
giöser Erweckung, Konversion und Teilnahme an neuen religiösen Bewegun-
gen ausgelöst durch die Migrationserfahrung (Van Dijk 2002).  

Je genauer und vielfältiger der empirische Blick ausfällt, desto klarer 
wird, dass religiöse Identitäten und Praxen von MigrantInnen nicht auf Be-
wältigungsstrategien in der Migration reduziert werden können, und die Be-
deutung des Religiösen in den Prozessen der Integration in die Einwande-
rungsländer nur als eine Seite der Medaille analysiert werden kann. Insbeson-
dere durch ethnografische ForscherInnen, die den MigrantInnen an unter-
schiedliche Orte ihrer Lebensgestaltung folgen und an diesen teilhaben, so-
wohl im Einwanderungskontext wie im Herkunftskontext, konnte der Blick 
geschärft werden für die komplexen Verflechtungen und Dynamiken zwi-
schen Herkunfts- und aktuellen Aufenthaltskontexten, in die religiöse Identi-
täten und Praxen verwoben sind. 

Genau diesen Räumen und Dynamiken widmet sich dieses Buch. Indem 
wir an die Postulate der Transnationalen Studien anknüpfen, beleuchten wir 
die einzelnen Forschungskontexte, in denen die Relevanz religiöser Identitä-
ten von MigrantInnen ethnografisch erschlossen wurde: Woran wird jeweils 
das Transnationale manifest, und was bedeutet das wiederum für die spezifi-
sche Performanz religiöser Identitäten? 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

12

Die transnat ionale Perspekt ive in der  
Migrat ionsforschung 

Der Blick auf religiöse Gruppierungen und Praktiken im Einwanderungsland 
wurde jüngst als ›Fensteröffner‹ in die komplexen inter- und transnationalen 
Verflechtungen religiöser Bewegungen und Organisationen charakterisiert: 
»The study of migration and religion […] provides an empirical window into 
ways of being and belonging that cannot be encompassed by a nation-state« 
(Levitt/Glick Schiller 2004:1027). 

Insofern kann die nun oft zitierte Wiederentdeckung des Religiösen aus 
empirischer Sicht vor allem dazu beitragen, deutlich zu machen, dass ›lokale‹ 
Entwicklungen heutzutage fast immer an ›globale‹ Zusammenhänge ange-
schlossen sind (Hauser-Schäublin/Braukämper 2002; Inda/Rosaldo 2002). 
Worin diese globalen Zusammenhänge bestehen, dafür bedarf es sorgfältiger 
Recherche und kreativer Fragestellungen (Loimeier/Neubert/Weißköppel 
2005): Welche konkreten Formen der Vernetzung und der Interdependenz be-
stehen? Mit welcher historischen Tiefe? Welche sozialen, politischen und 
ökonomischen Wechselbeziehungen lassen sich erkennen? Die Ansätze der 
Transnationalen Studien haben in dieser Hinsicht vorbildliche Arbeit geleis-
tet:

Eine zentrale Errungenschaft der Transnationalismus-Forschung geht auf 
die Identifizierung eines »transnational social space« nach Basch/Glick Schil-
ler/Szanton Blanc (1994) zurück. Diesen Forscherinnen ging es darum, die 
sozial und kulturell belebten Zwischenräume als ›soziale Felder‹ (Levitt/ 
Glick Schiller 2004) zu markieren, die durch die erhöhte Mobilität von Mi-
grantInnen zwischen ihren Herkunfts- und Aufnahme-Nationen entstehen. 
Genährt und empirisch bestätigt wurde dieses Postulat durch Ergebnisse von 
zahlreichen anderen, qualitativen Migrationsstudien seit den 1980er Jahren, 
die sowohl Ziel- wie Herkunftsgesellschaften in den Blick genommen und 
dadurch das Agieren von Migranten in meist familiären oder ökonomischen 
Netzwerken als zentrale Handlungskompetenz beschrieben haben (Basch/ 
Glick Schiller/Szanton Blanc 1994; Fog Olwig 1992, 1998; Fuglerud 1999; 
Glick Schiller 2003, 2004; Gardner 1995, 2002; Lauser 2004; Levitt 2001; 
Levitt/Glick Schiller 2004; Levitt/Waters 2002; Levitt/Jaworsky 2007; Ong 
1999, 2003; Werbner 2001, 2002). Deutlich wurde, dass Migration keine aus-
schließlich individuelle Strategie ist, sondern Teil eines verwandtschaftlichen 
oder ökonomischen Systems, das sich durch Erfahrungen aus der Geschichte 
oder durch Vorbilder in der Gegenwart bewährt hat. Insofern spricht man 
auch von »cultures of migration« (Hahn/Klute 2007:13f; Lauser 2004:65f). 

An der empirischen Aufdeckung transnationaler sozialer Räume wird 
nochmals bestätigt, dass durch Migration oftmals ein Prozess des Wandels 
mit unvorhersehbaren Entwicklungen (sog. »unintended consequences of ac-

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

13

tion« n. Giddens 1988:350-52) initiiert wird: An der türkischen Migration 
nach Deutschland ist inzwischen historisch gut zu beobachten, wie erst suk-
zessive über die verschiedenen Generationen ein ›transnational social space‹ 
entstanden ist (Faist 2000a), zunächst mehr unbewusst als gezielt organisiert, 
der der Verankerung an Orten und sozialen Beziehungen im Herkunfts- wie 
im Einwanderungsland bedurfte. 

Daher ist festzuhalten, dass transnationale Räume sich immer in der 
Spannung bewegen, geografische, deshalb nationale Grenzen zu überschrei-
ten, dadurch miteinander zu verbinden, gleichzeitig aber auch an diese ge-
bunden zu sein, zum Beispiel durch strukturelle Begrenzungen wie eine Auf-
enthalts- oder Arbeitserlaubnis, die das Handeln spezifisch einschränkt oder 
erst ermöglicht. Dieses Agieren in mindestens zwei staatlichen Bezugssyste-
men (Faist 2000a) muss als besondere Vereinbarkeitsleistung der Akteure 
zwischen verschiedenen sozialen, rechtlichen und ökonomischen Systemen 
thematisiert werden (Weißköppel 2004). 

»The political, economic, and cultural structures of power that span social 
fields must be taken seriously. State policies, philosophies of integration, citi-
zenship regimes, and cultural context matter«, formulieren Levitt und Jawors-
ky (2007:145), um zu betonen, dass transnationale Räume weniger jenseits, 
sondern eben zwischen und durch nationale und andere mächtige Strukturge-
bungen gedeihen. Aus strukturanalytischer Perspektive wird inzwischen von 
›simultaneous incorporation‹ gesprochen (Levitt/Glick Schiller 2004), um die 
mehrfache Integration in verschiedene soziale Felder beschreiben zu können, 
die nicht dem ›container‹-Modell (Pott 2001; Weißköppel 2004) des Natio-
nalstaats unterworfen sein müssen, sondern sich mit diesem überschneiden, 
aber auch unabhängig von diesem existieren können. Aktuelle Forschungen 
(u.a. Levitt/Jaworsky 2007; Glick Schiller et al. 2006; Nieswand und Falge in 
diesem Buch) zeigen, auf welche Weise verschiedene »pathways of incorpo-
ration« (Glick Schiller et al. 2006) in verschiedenen Gesellschaften durch das 
Handeln von Migranten miteinander kombiniert werden können oder müssen
(Müller-Mahn 2005). Denn diese Vereinbarkeitsleistung sollte keineswegs 
idealisiert werden, sondern ist Ausdruck dessen, wie Akteure mit struktureller 
Ungleichheit umgehen bzw. wie sie die ›paradoxes of migration‹ versuchen 
auszubalancieren (Nieswand 2005a, Lauser 2008).  

Nieswand (in diesem Buch) betont im Anschluss an Wimmer/Glick Schil-
ler (2002) und Glick Schiller et. al. (2005), wie wichtig es ist, nicht nur den 
theoretischen, sondern auch den methodologischen Nationalismus in empiri-
schen Forschungsdesigns3 zu durchbrechen (s.a. Beck/Sznaider 2006): Wenn 

                                             
3  Nicht zuletzt hat sich deshalb in den Transnationalen Studien eine ›multi-sited-

ethnography‹ durchgesetzt, die den Forschungsgegenstand von verschiedenen 
Angelpunkten der Untersuchung einkreist (s. Marcus 1995; Lauser 2005; Weiß-
köppel 2005c; Falzon 2008). 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

14 

wir uns ausschließlich darauf konzentrieren, wie sich MigrantInnen im natio-
nalen Einwanderungskontext integrieren, oder sich diesem verweigern, igno-
rieren wir andere relevante Prozesse, die ihre verschiedenen Lebenswelten 
verbinden und auf eine multilokale Kompetenz hinweisen. Nieswand argu-
mentiert daher, dass die Einsichten über ›simultaneous incorporation‹ das In-
tegrations- bzw. Assimilations-Paradigma bezogen auf Nationalstaaten pro-
duktiv erweitern können (statt es zu diskreditieren; vgl. Lucassen 2006). 
Wenn Integration nämlich mehr als situativer und multipler Vorgang betrach-
tet wird, und weniger als holistische bzw. lineare Entwicklung gemessen an 
national festgelegten Erfolgskriterien, dann können die spezifischen In- und 
Exklusionen, ihre Verkettung und Kopplungspotenziale letztlich in Bezug auf 
einen weltgesellschaftlichen Bezugsrahmen sichtbarer werden.  

Ob solch ein Makro-Bezugsrahmen von ›Weltgesellschaft‹ in anderer 
Hinsicht (zum Beispiel aus postkolonialer Perspektive) theoretisch produktiv 
ist, sei dahin gestellt; aber durch die Perspektive von simultaner und situativer 
Integration, noch bezogen auf Nationalstaaten, hat sich die Einsicht aufge-
drängt, dass der Stellenwert nationalstaatlicher Strukturierung in seiner Do-
minanz relativiert wird. Transnationale Akteure greifen eher punktuell, wenn 
auch sehr interessengerichtet auf staatliche Strukturen oder Dienstleistungen 
zu, während sie sie in anderen Fragen ignorieren oder umgehen. Die damit 
einhergehenden ambivalenten Loyalitäten gegenüber den Nationalstaaten 
werden als potenzielle Unterhöhlung nationalstaatlicher Zugehörigkeitspolitik 
bewertet (Tölöliyan 1991; Faist 2000b; Nord-Süd-aktuell 2005). Unabhängig 
von solch politisch aufgeladenen Einschätzungen ist nüchterner festzuhalten, 
dass durch transnationale Beziehungen sowohl in den Herkunfts- wie in den 
Einwanderungsgesellschaften verschiedene Dimensionen der ökonomischen, 
sozialen und kulturellen Transformation (Vertovec 2004) angeschoben wer-
den können. Empirische Beispiele über die ›money remittances‹ von Migran-
ten in ihre Herkunftsländer (v.a. des ›Südens‹) zeigen anschaulich (Parreñas 
2002, 2005; Ong 1999; Levitt/Jaworsky 2007:134), dass durch diese transna-
tionalen Geld- und Güterflüsse nicht nur internationale Dienstleister wie Ban-
ken profitieren, sondern ganze Volkswirtschaften am Leben gehalten oder 
wieder aufgebaut werden (s. Beitrag von Falge).  

Hier knüpft eine weitere wichtige Frage an, wieweit die transnationalen 
Beziehungen und organisierten Netzwerke von dauerhaftem Charakter sind, 
also ob Qualitäten der Stabilisierung ausgebildet werden (Weißköppel 2005b; 
Nieswand 2005b): Überleben transnationale Räume den Wechsel von zweiter 
und dritter Generation, wenn diese zunehmend in den Einwanderungsländern 
sesshaft werden (Cadge/Ecklund 2007:368)? Oder kommt es zu Revitalisie-
rungs- und Rückkehrbewegungen in die ›Heimat‹ gerade dann, wenn ange-
sichts von Tod, Sterben und Vergänglichkeit die Fragen nach Zugehörigkeiten 
noch einmal zugespitzt werden (s. Beitrag von Lauser)? 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

15

Vor diesem Hintergrund zentraler Erkenntnisse aus den Transnationalen Stu-
dien müssen auch bisherige Beobachtungen und Theorien über religiöse Iden-
titäten und Praxen in der Migration präzisiert werden, wozu unser Buch zent-
rale und weiterführende Beiträge liefert. 

Die Bedeutung von Rel igion im 
transnat ionalen Raum 

Religion wird in zahlreichen transnationalen Forschungen als zentrales Poten-
zial von MigrantInnen beschrieben, mit dem Strategien der simultanen Inte-
gration möglich werden (u.a. Levitt/Glick Schiller 2004; Smith-Hefner 1999; 
Kokot/Tölöliyan 2004; Sökefeld 2002, 2006, 2008; Ukah 2005) und dadurch 
soziales Kapital gebildet und erhöht werden kann (Levitt/Jaworsky 2007:141; 
Cadge/Ecklund 2007; Adogame/Weißköppel 2005). In Pendelbewegungen 
zwischen Einwanderungs- und Herkunftsländern werden neue Räume der 
Verbindung und des Austausches geschaffen, die von einer mehr oder weni-
ger ausgeprägten Institutionalisierung begleitet sind (Levitt 2001b, 2002; 
Ebaugh/Chafetz 2002; Spellman 2004).4 Die empirisch nachvollziehbare Be-
wegung, Kreativität, Diversität und Konformität in den verschiedenen religiö-
sen Netzwerken verweist dabei auf zwei miteinander verbundene Dynamiken: 

Auf der einen Seite führt die Zirkulation von religiösen Ideen wie Gütern 
zu einer Geltendmachung von Alternativen, oft verbunden mit hybriden Iden-
titäten, Praktiken und Institutionen. Auf der anderen Seite führen Fragmentie-
rung und Instabilität oft zu einer erneuten Verfestigung primordialer Identitä-
ten, die extrem exklusiv formuliert werden. Zentrales Erkenntnisinteresse ist 
hier, wie die Dynamiken von Selbstbehauptung und Gemeinschaftsbildung 
mit der Bestätigung religiöser Orthodoxie und Reinheit und/oder mit der 
Wiederentdeckung und Erfindung (›invention of tradition‹ n. Hobsbawm/ 
Ranger 1992) von religiöser Tradition und Erinnerung verbunden sind. Diese 
Zusammenhänge kommen auf mindestens drei Ebenen sozio-religiöser Erfah-
rungen zum Tragen: 

Eine grundlegende Ebene stellen die individuellen und familiären Glau-
bensvorstellungen und Praktiken dar. Migranten und Migrantinnen nutzen 
und beziehen sich auf ›Religion‹, um Zugehörigkeiten in (durchaus) vielfälti-
gen Gemeinschaften geltend zu machen. So halten Migranten ihre Mitglied-
schaften auch in weit entfernten (vor-migratorischen) religiösen Organisatio-
nen und familiären Räumen aufrecht, unterstützen diese finanziell, nehmen 

                                             
4  Die erhöhte Ausbreitung pentekostaler Kirchen zum Beispiel in Afrika ist als ein 

Effekt der Evangelisierung der afrikanischen Diaspora in den USA zu betrach-
ten, der schließlich auf die Herkunftsländer in Afrika zurückwirkt und von dort 
aus (mit Unterstützung aus den USA) heute europäische Einwanderungsländer 
›re-missioniert‹ werden (s. Ukah 2005, Adogame 2005). 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

16

während ihrer ›Heimreisen‹ an den religiösen Festen und Ereignissen teil und 
sorgen für (Gast)-Besuche religiöser Führer und deren spirituelle und prakti-
sche Anweisungen, auch über weite Entfernungen hinweg. Sie partizipieren 
an religiösen Pilgerfahrten (s. Beitrag von Liebelt), verehren spezifische Hei-
lige oder Gottheiten (s. Beiträge von Drotbohm und Rossbach de Olmos), und 
üben mehr oder weniger informelle religiöse Handlungen aus (s. Beiträge von 
Nadig und Zillinger), um mit einer bestimmten Gruppe oder einem bestimm-
ten Platz im Herkunftsland in Verbindung zu bleiben. Umgekehrt nehmen 
auch die lokalen Praktiken Bezug auf translokale Zusammenhänge, indem 
beispielsweise Rituale verändert, neue Paraphernalien und Symbole aufge-
nommen oder Abwesende in die Gebete einbezogen werden (s. Beitrag von 
Lauser). Solche ›populären‹ Religionsformen betonen ein Religionshandeln, 
das als performativ bezeichnet werden kann (u.a. Kreinath/Snoek/Stausberg 
2006; Harth 2004): Über Rituale und Körperpraktiken werden neue sakrale 
Räume geschaffen ebenso wie eine reiche materielle Kultur, angefangen bei 
religiösen Artefakten bis zu reisenden Reliquien (Gardner/Grillo 2002; Gard-
ner 2002).

Eine zweite Ebene bilden religiöse Institutionen, Organisationen oder 
Kongregationen und deren Strukturen (Ebaugh/Chafetz 2002; Baumann/Lu-
chesi/Wilke 2003; Baumann, M. 2000, 2003; Hüwelmeier 2006). Tatsache ist, 
dass religiöse Gemeinschaften – wie Sufi-Orden und andere muslimische 
Bruderschaften, katholische Missionare und Missionsorden, oder buddhis-
tische Mönche – zu den historisch ältesten transnationalen Gemeinschaften 
gehören. Über institutionelle, aber örtlich flexible Netzwerke haben diese Re-
ligionen über viele Jahrhunderte eine transnationale Dimension ausgebildet 
und agieren bis heute darin. In der gegenwärtigen Landschaft religiöser Viel-
falt in Einwanderungsgesellschaften spielt die transnationale, institutionali-
sierte Vernetzung dieser Organisationen eine zentrale Rolle. So gehören Mi-
granten religiösen Institutionen an, die über formale Strukturen Herkunftsland 
und Aufnahmeland miteinander verbinden, und es sind häufig religiöse Insti-
tutionen, die im Aufnahmeland als ›Türöffner‹ dienen. Andererseits – und 
gleichzeitig – werden die Aktivitäten im Aufnahmeland häufig von religiösen 
Experten und Autoritäten aus dem Herkunftsland geleitet und überwacht 
(Weißköppel 2005a).

Eine dritte Ebene, die die vielschichtige Beziehung zwischen Religion 
und Globalisierung formt, ist der Staat und das legislative Regelwerk. Sowohl 
Herkunftsland als auch Aufnahmeland regulieren Migrationspolitiken sowie 
die Organisationen und Institutionen religiösen Lebens. In welchem Ausmaß 
Migranten und Migrantinnen sich in transnationalen religiösen Arenen bewe-
gen können, wird in einem nicht zu unterschätzenden Umfang von den  
Staaten kontrolliert. Das Verhältnis von Recht und Religion in seiner konkre-

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

17

ten national-staatlichen Verfasstheit ist für unser Thema von besonderer 
Wichtigkeit.

Rel igiöses Handeln aus ethnologischer und 
kulturwissenschaft l icher Perspekt ive 

Betrachten wir die erste Ebene des individuellen und familiären religiösen 
Handelns etwas eingehender, weil diese einen Schwerpunkt unserer Beiträge 
bildet, bietet es sich an, von einem prozessualen Religionshandeln auszuge-
hen, wie es Nye unter dem Begriff ›religioning‹ vorstellt (Nye 2000). Nie-
mand kann ›Religion an sich‹ praktizieren oder glauben. Empirisch zugäng-
lich sind kulturell, sozial und historisch konkrete Praktiken und artikulierte 
Glaubensvorstellungen. Für Religion gibt es keine Evidenz an sich, sondern 
der Gegenstand ethnologischer Religionsforschung sind die öffentlichen – 
kommunikativen und diskursiven – Aushandlungsprozesse über Weltdeutun-
gen (Kippenberg/von Stuckrad 2003). Wie werden Weltbilder (Kosmologien) 
in Handlungen anschaulich, und wie werden Handlungen durch Weltbilder 
begründet (Geertz 1987; Bowie 2000)?  

Religiöse Praxen und ›belief systems‹ gilt es nicht nur als Ausdruck eines 
spezifischen Menschen- und Gottesbildes sowie der damit verbundenen Welt-
erklärung zu analysieren, sondern es geht vor allem auch darum, religiöses 
Handeln in übergreifende soziale, politische und ökonomische, eben kulturel-
le Prozesse und Phänomene einzubetten.5

Dabei sind nochmals drei Ebenen von Religionshandeln zu unterscheiden: 
Akteursstrategien als Dimension von Personen-zentriertem Handeln, 
ebenso wie von Glauben und Transzendenzerfahrungen sowie von religiö-
sen Identitätsfragen 
Wissensformen als Dimension von kollektiv produzierten und zugängli-
chen Dokumenten, Quellen und Medien, aber auch Erfahrungswissen so-
wie Spezialistentum und professionell erworbene Kompetenzen 
Typen der Sozialorganisation zwischen lockerer Bewegung und hierar-
chisch durchstrukturierter Institution (vgl. Krech 2005:140) 

                                             
5  Solch ein kontextualisierter Zugriff auf Religion ist durch die Ethnologie immer 

befördert worden, gerade auch durch den Kulturenvergleich und die fundierte 
empirische Arbeit, sowie durch die theoretische Perspektive, Religion als Teil-
system eines Gesellschaftssystems zu begreifen (Malinowski 1983) oder als 
spezifische Form der symbolischen Verdichtung zentraler Bedeutungssysteme 
(Geertz 1987), oder als ideologischen Ausdruck eines Meta- bzw. Machtsystem 
spez. Gesellschaftsformen und ihrer Gegenspieler (z.B. ›Orient‹ versus ›Okzi-
dent‹, s. Asad 1993, 2003). 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

18

Wir folgen dieser analytisch motivierten Unterscheidung, um den ethnogra-
fisch erarbeiteten, dichten ›Berg‹ an Daten durchdringen und erhellen zu kön-
nen, der letztlich aber widerspiegelt, dass es in gesellschaftlicher Realität fast 
immer darum geht, wie diese verschiedenen Ebenen und Instanzen miteinan-
der agieren. Gerade in dieser Schnittmenge von Religionshandeln (s.o. reli-
gioning) sprechen EthnologInnen von religiöser Praxis, um zu betonen, dass 
auch strukturelle und institutionalisierte Realitäten letztlich auf Ko-Akteure 
und auf historische Prozesse der machtvollen Bedeutungskonstruktion zu-
rückgehen. Und nicht zuletzt sind religiöse Praxen in besonderem Maße ge-
prägt durch rituelles Handeln, indem historisch überlieferte Bedeutungen und 
Symbole in der Gegenwart von Menschen in institutionalisiertem Rahmen ak-
tiviert und aktualisiert werden (Kreinath/Snoek/Stausberg 2006). 

Insgesamt ist es in der Analyse von religiösen Praxen wichtig zu differen-
zieren, ob Laien oder Gelehrte zu Wort kommen oder zu Taten schreiten, 
welche Gruppierungen welche Form der Sozialorganisation (Netzwerk, Ge-
meinde, Organisation) ausbilden und wer sich auf welche Dogmen und Über-
lieferungen beruft. Mit anderen Worten, jeder kulturelle ›Text‹ – ob aus aka-
demischer Feder oder rituell praktiziert – sollte repräsentationskritisch auf 
seine Aussagekraft befragt werden: Wer spricht wann, für wen und in welcher
Intention?

Auch wenn in den folgenden Beiträgen nicht immer in aller Schärfe diese 
Differenzierungen expliziert werden, ist festzuhalten, dass unsere AutorInnen 
einem akteurzentrierten Ansatz folgen, um daran institutionelle Einbindungen 
und strukturbedingte Positionierungen der Subjekte mehr sukzessive nach-
vollziehbar zu machen, statt vorschnell Kategorisierungen oder Typisierungen 
zu verwenden Wir gehen in unseren Beiträgen zurückhaltend mit begriffli-
chen Zuordnungen zur Mikro- oder Makro-Ebene oder zu einem ›kleinen ver-
sus großen‹ Transnationalismus um. Ähnlich wie andere Autorinnen (s. Le-
vitt/Jaworsky 2007:142) wollen wir dichotome Zuweisungen überwinden, da 
sie immer wieder Reduzierungen bedeuten. Uns geht es darum, die Verbin-
dungen zwischen ›oben‹ und ›unten‹, die ambivalenten Rollen von Akteuren 
und die strategischen Momente einzufangen, wo aus Handlung Struktur wird 
und umgekehrt Strukturen ›agency‹ befördern können (s. Beiträge von Lauser 
und Weißköppel). Auf diesem Wege werden zig Spielarten transparent, wie 
durch das vernetzte Handeln religiös motivierter Akteure und ihrer Organisa-
tionsformen transnationale, eben grenzüberschreitende Räume und Identitä-
ten entstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

19

Rel igionen in Bewegung.
Ethnograf ische Mikro-  und Kontextanalysen  

Nach diesen Ausführungen über die Spezifik ethnologischer Religionsfor-
schung im transnationalen Kontext wollen wir nun in das Spektrum der vor-
liegenden Beiträge eintauchen. Alle Autoren verfolgen das Ziel, religiöse 
Praxen und Identitäten, die sich in ihren Forschungen als relevant herausstell-
ten, als Dreh- und Angelpunkt zu verwenden, um darüber die komplexe Situa-
tion im transnationalen Raum wie im jeweiligen Einwanderungskontext zu 
erhellen und zu erschließen.  

Das ethnologische Erkenntnisinteresse dabei ist weniger, systematische 
›Topographien‹ (Lehmann, H. 2005:9) und entsprechende Kategoriebildung
über die neu entstehende religiöse Landschaft in Einwanderungsländern zu 
betreiben (Krech 2005:125f). Sondern unsere Autorinnen konzentrieren sich 
auf die Frage, von welcher Bedeutung oder Funktion6 die Religion im trans-
nationalen Kontext ist: Wofür und warum wird Religion von den MigrantIn-
nen genutzt, aktiviert oder kultiviert? Welche Bedürfnisse werden durch sie 
erfüllt, welche Handlungsmöglichkeiten bietet das religiöse Netzwerk, welche 
Bewältigungsformen der Migrationserfahrung finden sich im Rahmen der Re-
ligionsausübung? Welche (neuen) Sinnstiftungen werden dadurch sichtbar? 

Die Gruppierung unserer Beiträge folgt zwei Leitfragen: 
I) Wie zeigt sich religiöses Handeln zwischen Transnationalismus und natio-
nalstaatlicher Integration? 
II) Welche rituellen Praxen geben über die Situierung in transnationalen 
Räumen Aufschluss? 

In den Beiträgen von Nieswand, Falge und Weißköppel über afrikanische 
Migranten wird deutlich, wie diese erstaunlich ungebrochen an christliche 
Netzwerke und Identitäten anknüpfen, die sie durch Mission und postkolonia-
len Einfluss in ihren Herkunftsländern Nigeria und Sudan angeeignet haben – 
und in westlichen Wohlfahrtsstaaten ihnen diese christliche Identität zu Sta-
tus- und Ressourcengewinn verhilft.  

Boris Nieswand zeigt am Beispiel selbstinitiierter pentekostaler Gemein-
den in Berlin, wie Migranten aus Ghana mit anderen Einwanderern und Deut-
schen Gemeinsamkeit jenseits nationaler und ethnischer Zuordnung kon-
struieren, eben durch die Imagination eines weltumspannenden, christlichen 
Glaubens. Die Rolle der Pastoren und Prediger sticht aus seinem ethnografi-
schen Material besonders hervor, weil an ihren Aussagen deutlich wird, dass 
sie eine Art transnationalen, religiösen ›Integrations‹-Diskurs etablieren, der 
darauf zielt, möglichst viele Mitglieder unterschiedlicher nationaler und kul-
                                             
6  Hier lässt sich die strukturfunktionalistische Tradition der Religionsethnologie 

sowie -soziologie nicht leugnen in Anschluss an E. Durkheim, B. Malinowski, 
E. Evans-Pritchard, V. Turner unter anderen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

20

tureller Herkunft in ihren Gemeinden zu vereinen. Umgekehrt macht Nies-
wand daran plausibel, wie durch die Internationalität und Multikulturalität 
solcher Gemeinschaften potenzielle, eben multiple und situative Inklusions-
möglichkeiten für MigrantInnen in ihren jeweiligen transnationalen Hand-
lungsfeldern gesteigert werden.

Cordula Weißköppel verfolgt in ihrem Beitrag, wie südsudanesische 
Kriegsflüchtlinge fast ausschließlich die Infrastruktur und sozialen Netzwerke 
einer protestantischen Kirchengemeinde nutzten, um die durchaus bedrohte 
Existenz als Asylbewerber und als transnationale Exilanten zu bewältigen. 
Mit dem emischen Statement »you don’t get lost« nimmt sie eine Binnen-
perspektive auf, aus der hervorgeht, dass unter den Akteuren zum einen eine 
große Hoffnung artikuliert wird, den Gefahren der Migration zu trotzen. Um-
gekehrt kann man daran aber auch erschließen, welche realen Gefahren und 
Unwägbarkeiten durchlebt und mit welchen Handlungsstrategien darauf rea-
giert wurde. Das zeigt sie exemplarisch an einer Flüchtlingsbiografie, die so-
wohl durch Motive der Bildungsmigration als auch durch kollektive Überle-
bensstrategien während des Bürgerkrieges geprägt ist. An diesem Fall macht 
sie transparent, wie das transnationale Handeln Einzelner ineinander greift mit 
Handlungsformen einer kirchlichen Organisation, die in einer langen, transna-
tional-politischen Tradition steht, humanitäre, und gerade nicht staatliche Zie-
le zu verfolgen. 

Christiane Falge hingegen warnt in ihrem Beitrag davor, die Performanz 
christlicher Identitäten afrikanischer Migranten und Flüchtlinge ausschließlich 
unter dem Gesichtspunkt der psychisch-seelischen, politisch-rechtlichen oder 
materiellen Unterstützung zu deuten. In ihrem Fall, den Nuer, die in den USA 
leben, beobachtete sie, wie gerade die lutheranisch-christliche Identität dazu 
verhelfen konnte, das verbreitete Stigma des ›schwarzen Afroamerikaners‹ 
abzuwenden und sich eher der christlich-amerikanischen Mittelklasse zuzu-
rechnen, die zudem moralische und missionarische Unterstützung von den 
›roots‹ aus Afrika benötige. Neben dieser Statusaufwertung werden die von 
den Nuer gegründeten Kirchen für die Zusammenführung verwandtschaftli-
cher Netzwerke in der Diaspora genutzt sowie für die Mobilisierung von Res-
sourcen (Spenden, Jobs, Stipendien) für Kirchen in den vom Krieg zerrütteten 
Heimatregionen.  

Heike Drotbohm verfolgt bei haitianischen Katholiken in Montréal, wie 
sie durch die symbolische Repräsentanz einer schwarzen Madonna den 
schmalen Grat begehen, die früheren Voudou-Bedeutungssysteme in den do-
minierenden Katholizismus der einstigen Kolonisatoren, jetzt im Einwande-
rungsland Kanada zu integrieren. Besonders anschaulich wird, dass bei den 
konkurrierenden Deutungen um die Madonna nicht nur ethnische Identitäten 
eine Rolle spielen, sondern vor allem Klassenzugehörigkeiten und das Begeh-
ren, zur dominanten Gruppe, also zur Mehrheitskultur der orthodoxen Katho-

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

21

liken gehören zu wollen, wäre da nicht ein diplomatischer Priester, der infor-
mell auch noch andere Auslegungen und Kulte um die Madonna zulässt.  

Die Bedeutung von religiösen Führungs- oder Autoritätsfiguren spielt 
auch bei Lioba Rossbach de Olmos eine zentrale Rolle, die beschreibt, wie in-
itiierte Orisha-Priester von den Kariben ihren traditionell-rituellen Verpflich-
tungen in Deutschland nachkommen (müssen), obwohl sie gleichzeitig Büh-
nen der Popkultur und der Weltmusik für ihre Popularität, aber auch für ihre 
ökonomische Existenz bedienen. Damit verbunden sind u.a. extensive Pen-
delmigrationen, weil die Initiation an ihren Herkunftsort gebunden ist, und 
diese Verbindung gehalten werden muss, um spirituelle bzw. heilende Kräfte 
entfalten zu können. Rossbach ist daher skeptisch, ob von einer transkulturel-
len, hybriden Praxis gesprochen werden sollte, weil die religiösen Elemente 
der Priester eindeutig an die Herkunftstraditionen angebunden werden (vgl. 
Dorsch 2006). Andererseits wird deutlich, dass die Akteure in hohem Maße 
eine transnationale Vereinbarkeitsleistung praktizieren, indem sie ihre religiö-
sen Identitäten in die Latino-Musik- und Tanzszene des ›Westens‹ einbetten.

In den Beiträgen von Rossbach und Drotbohm wird deutlich, wie religiö-
se, hier afroamerikanische Minderheiten darauf angewiesen sind, sich an do-
minante Strukturen des religiösen Marktes im Einwanderungskontext anzu-
passen, also eine Art ›mimikry‹ zu betreiben, um das Eigene erhalten zu kön-
nen. Gleichzeitig verändern und bereichern sie damit aber die religiöse, eben 
pluraler werdende Landschaft insgesamt.  

In der zweiten Rubrik werden religiöse Rituale und Performanzen in den Mit-
telpunkt gestellt. Die Analyse rituellen Handelns wird jeweils genutzt, um be-
sondere Einblicke in die Mikroperspektive von Akteuren zu gewähren, die 
sich durch dieses rituelle Handeln neu oder zumindest anders im transnationa-
len Raum positionieren können – oder durch die symbolischen und traditio-
nellen bzw. folkloristischen Gehalte des Rituals vielfältige Bezüge zu relevan-
ten (Herkunfts-)Identitäten hergestellt werden können. 

Andrea Lauser geht in ihrem Beitrag über Ahnenverehrung und Todesri-
tuale von Vietnamesen in einem transnationalen Raum der Frage nach, wie 
vietnamesische Identität auf verschiedenen, sich gegenseitig bedingenden 
Ebenen der gemeinsamen Abstammung als Praxis des Gedenkens hergestellt 
wird. Von der familiären Sphäre bis zur politischen Instrumentalisierung auf 
nationaler Ebene dient die Ahnenverehrung als ein Modell des Kommens und 
Gehens. So wie die Toten nach Hause und an die Ahnen-Altäre gerufen wer-
den, fühlen sich auch die Lebenden zu diesem Zusammenkommen und zur 
Rückkehr verpflichtet. Und im Zelebrieren der Rückkehr ist gleichzeitig eine 
zyklische Bewegung von Aufbruch, Rückkehr und Wiederaufbruch impli-
ziert. Indem die gegenwärtige spätsozialistische Regierung Vietnams zur 
Heimkehrbewegung ermutigt, wird gleichzeitig die Rolle von Mobilität und 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

22

Zirkulation in einer Erfahrung von Vietnamesisch-Sein zwischen Nation und 
Transnation, zwischen nord- und südvietnamesicher Herkunft bis in die Fami-
lien hinein normalisiert. 

Claudia Liebelt illustriert an Philippinas in Israel, wie durch Pilgerausflü-
ge an den See Genezareth nicht nur rituell-religiöse Verpflichtungen von Ka-
tholikinnen vollzogen werden. Hier wird vor allem ein anti-strukutrelles, eben 
in der Freizeit angesiedeltes Sozial- und Gemeinschaftsleben kultiviert, was 
angesichts der Arbeitsstrukturen von häuslichen Pflegekräften (Wochen-
schichten, Wohnen bei den Arbeitgebern) sonst kaum Platz findet. Die struk-
turelle Statusdegradierung, die sie als Arbeitsmigranten im überwiegend in-
formellen Sektor hinnehmen müssen, wird auf diesem Wege ausbalanciert, 
indem ihr Status als fromme Gläubige durch die Pilgerfahrten und entsprech-
ende Anerkennung in der Heimat wächst. Das Abfüllen von heiligem Wasser 
aus dem Jordanfluss in transportable Fläschchen und das Sammeln von Kie-
selsteinen dient sowohl dem eigenen Heil in der Migrationssituation als auch 
für den Authentizitäts-Beweis des ›im Heiligen Land (gewesen) sein‹ bei der 
Rückkehr auf die Philippinen. 

Im Beitrag von Bettina Horn-Udeze wird eindrucksvoll nachvollzogen,
warum eine nigerianische Transmigrantin auf Teneriffa, eine Remigrantin aus 
Europa, die sich aus Milieus des Frauenhandels und der Prostitution befreien 
konnte, sich dem ›born-again‹-Ritual der Pentekostalen Kirche hingegeben 
hat. ›Becoming born again‹ durch eine Reinigungs- und Taufzeremonie be-
siegelt hier sowohl einen biografischen Neubeginn als auch das Interesse, das 
öffentliche Image einer moralisch integeren Frau (wieder) zu erwerben. Im 
inszenierten Ritual, dem konkreten Eintauchen in den Atlantik, kann dies al-
len Anwesenden der Gemeinde demonstriert werden, und die Frau selbst er-
lebt eine sinnlich spürbare Reinigung von alten Sünden und empfängt ein 
neues, möglichst Heil bringendes Bedeutungssystem. Dass diese Entschei-
dung zur Konversion im Transit nach den Härten der Migration und vor der 
ersehnten Rückkehr ins Heimatland stattfindet (s. a. Spellman 2004), bestätigt 
klassische Theorien zu Statuspassagen (Van Gennep 1999).  

Martin Zillinger wurde durch seine Feldforschung unter marokkanischen 
Sufis in das transnationale Feld marokkanischer Migranten aus Europa und 
den USA hineingezogen, als er vermehrt auf Hochzeiten eingeladen wurde, 
die von ihnen in der Heimat ausgerichtet wurden. Die Integration sufisch-
ritueller Praxis von Besessenheit und Ekstase in diese Hochzeitsfeste zeigte 
sich als eine zentrale Strategie, ›authentische‹, wenn auch folklorehafte Her-
kunftsidentität zu kultivieren, und sich damit gerade im transnationalen Raum 
zwischen Migration und sporadischer Rückkehr der nationalen, marokkani-
schen Identität zu versichern. Zillinger analysiert in plausibler Weise, wie 
Ambivalenzen der Migranten zwischen ihrem ›modernem‹ Leben als Migran-
ten und dem ›traditionellen‹ als nach wie vor Zugehörige zu ihrer Herkunfts-

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

23

gruppe und -nation durch einen situativen Kontrollverlust aufgelöst werden, 
was (nur noch) im Rituell-Performativen möglich wird. Deshalb spielen Film- 
und Musikaufnahmen dieser sufischen Rituale dann im weiteren transnationa-
len Raum  eine zentrale Rolle, weil sie auch hier dazu genutzt werden können, 
›Lücken‹ im brüchigen Habitus von Migranten zwischen Herkunfts- und 
Einwanderer-Identität zu füllen. 
 Maya Nadig widmet sich einer jüngeren religiösen Bewegung in Mexiko, 
den Danzantes Aztekas, die vor allem von Land-Stadt-Migranten frequentiert 
wird, aber inter- und transnational mit anderen Mexikanern bzw. Indianern 
vernetzt ist. Im zentralen Ritual des gemeinsamen Tanzes in den früheren, az-
tekischen Tempelanlagen kann Nadig durch teilnehmende Beobachtung und 
Gespräche erschließen, dass sich die Kombination von aztekischen Kosmolo-
gien und Heilspraxen mit gegenwärtigen Formen des Katholizismus, vor al-
lem des Marienkultes sowie Elementen aus verschiedensten spirituellen Pra-
xen des New Age sinnvoll mischt. Das performative Erleben des eigenen 
Körpers in der Ko-Aktion mit anderen TänzerInnen führt zu spirituellen und 
transzendenten Erfahrungsräumen, die das psychisch Brüchige und Abgespal-
tene genauso zusammenführen wie die verschiedenen religiösen Bedeutungs-
fragmente, die in der postkolonialen Geschichte mexikanischer Indios inklu-
sive aktueller Entwicklungen eine Relevanz haben. Während sich zeitgenös-
sische Wissenschaftler darüber streiten, inwieweit diese Praxis als authentisch 
indianisch oder als Derivat des New Age zu bewerten sei, stellt sich aus Pers-
pektive der Mitglieder kaum die Frage nach Authentizität oder Mimesis, son-
dern durchaus Widersprüchliches wird durch die rituelle Praxis neu miteinan-
der kombiniert und dadurch als Gemeinsames vereint (s. bricolage-Konzept 
n. Levi-Strauss 1970). 

Das Spektrum unserer Beiträge macht einmal mehr deutlich, welche verschie-
denen Dynamiken von religiösen Identitäten und Praxen sich zeigen, wenn 
man Zeit und Geld zur Verfügung hat, an den Peripherien und Zentren ge-
genwärtiger Ein- und Auswanderungsländer zu forschen.

Alle vertretenen Beiträge sind durch ›long term‹- und/oder ›multi sited‹-
Feldforschung ethnografisch fundiert und repräsentieren die für die Ethnolo-
gie so ausweisende Mikroperspektive von agierenden Subjekten, nicht zuletzt, 
weil es unsere Interaktionspartner waren, mit denen wir lange und wiederhol-
te Gespräche führten, und von denen wir in tendenziell fremde religiöse Mi-
lieus und entsprechende rituelle Praxen eingeführt wurden.

Während zeitgenössische Ethnologen und Kulturwissenschaftlerinnen 
recht selbstverständlich Wert darauf legen, diese intersubjektiv gewonnene 
Perspektive (Baal 2006:9-10) in die gesellschaftlichen und politischen Kon-
texte einzubetten, geht es in einzelnen Beiträgen dieses Buches verstärkt dar-
um, auch verborgene Dimensionen des Handelns von Subjekten zu beleuch-

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

24

ten. Menschliches Handeln, insbesondere nach kulturspezifischen Mustern 
und Vorstellungen in transkulturellen Kontaktsituationen, lässt sich nicht auf 
eine Perspektive von rational choice reduzieren. Wir wollen den Blick auf die 
komplexen Verkettungen von Gefühl, Bedürfnis, Verpflichtung, strategischer 
Entscheidung mit ungeahnten Effekten, Kompromissbildung und Ambivalen-
zen richten. In dieser Zielrichtung greifen wir eine Anregung von Schnepel 
(2005) auf: Er schlägt vor, das Begriffsfeld um ›agency‹ im Sinne von selbst-
bestimmter und bewusster Handlungsfähigkeit um das von ›patiency‹ im Sin-
ne prozesshafter, nicht direkt steuerbarer Erfahrungen und Entwicklungen zu 
erweitern (weitere Erläuterungen in den Beiträgen von Liebelt, Horn-Udeze 
und Weißköppel). Damit wollen wir betonen, dass religiöses wie anderes so-
ziales Handeln im Kontext von Flucht, transnationaler Migration und Integra-
tion durch Formen des Erleidens, Erduldens, aber auch der Erwartung und 
Hoffnung von Menschen geprägt ist, die einzelne Entscheidungen oder lang-
fristige Gefühlslagen und Verhaltensweisen oftmals unsichtbar bestimmen, 
bis es in konkrete oder symbolisch-rituelle Handlungen gerinnt. Die ethnogra-
fische Aufdeckung religiöser, also auch irrationaler und imaginärer Phäno-
mene im transnationalen Raum hat Bühnen und Nischen für die Kulturwis-
senschaften geöffnet, durch die nicht nur neue Strategien zwischenmenschli-
cher Interaktionen in globalisierten Verhältnissen zu Tage befördert werden. 
Permanent werden damit auch existenzielle Grenzerfahrungen von Menschen 
dokumentiert, deren individuelle wie kulturelle Bewältigungsformen systema-
tisch verglichen, theoretisch befriedigend geklärt und ins öffentliche Bewusst-
sein gerückt werden müssen. 

Literatur

Abusharaf, Rogaia M. (2002): Wanderings. Sudanese Migrants and Exiles in 
North America. Ithaca/London: Cornell University Press. 

Adogame, Afe (2005): To be or not to be? Politics of Belonging and African 
Christian Communities in Germany. In: A. Adogame/C. Weißköppel 
(Hg.): Religion in the context of African Migration. Bayreuth: Rosch, S. 
95-112. 

Adogame, Afe/Weißköppel, Cordula (Hg.) (2005): Religion in the Context of 
African Migration. Bayreuth: Rosch. 

Asad, Talal (1993): Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Pow-
er in Christianity and Islam. Baltimore/London: John Hopkins University 
Press. 

Asad, Talal (2003): Formations of the Secular. Christianity, Islam, Moderni-
ty. Stanford, California: Stanford University Press. 

Auffarth, Christoph (2005): ›Weltreligion‹ als ein Leitbegriff der Religions-
wissenschaft im Imperialismus. In: U. Van der Heyden/H. Stoecker (Hg.): 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

25

Mission und Macht im Wandel politischer Orientierungen. Europäische 
Missionsgesellschaften in politischen Spannungsfeldern in Afrika und 
Asien zwischen 1800 und 1945. Wiesbaden/Stuttgart: Franz Steiner Ver-
lag, S. 17-36.

Baal, Mieke (2006): Kulturanalyse. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 
Bankston, Carl L./Zhou, Min(1996): The Ethic Church, Ethic Identification, 

and Social Adjustment of Vietnamese Adolescoents. In: Review of Reli-
gious Research 38 (1), S. 18-37.

Barker, Eileen (2005): Yet more Varieties of Religious Experiences. Diversity 
and Pluralism in Contemporary Europe. In: H. Lehmann (Hg.): Religiöser
Pluralismus im vereinten Europa. Freikirchen und Sekten. Göttingen, 
Wallstein, S. 156-172. 

Basch, Linda/Glick Schiller, Nina/Szanton Blanc, Cristina (1994). Nations
Unbound. Amsterdam: De Gruyter. 

Baumann, Gerd (1996): Contesting Culture. Discourses of identity in Multi-
ethnic London. Cambridge: Cambridge University Press. 

Baumann, Gerd (1998): Ethnische Identität als duale diskursive Konstruktion. 
Dominante und demotische Identitätsdiskurse in einer multiethnischen 
Vorstadt von London. In: Aleida Assmann/Heidrun Friese (Hg.): Identitä-
ten. Erinnerung, Geschichte, Identität 3. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 
288-313. 

Baumann, Gerd (1999): The multicultural riddle. Rethinking national, ethnic 
and religious identities. London: Routledge. 

Baumann, Martin (2000): Migration, Religion, Integration: Vietnamesische 
Buddhisten und tamilische Hindus in Deutschland. Marburg: diagonal. 

Baumann, Martin (2002): Migrant Settlement, Religion and Phases of Diaspo-
ra. In: Migration. A European Journal of International Migration and 
Ethnic Relations 33/34/35, S. 93-117. 

Baumann, Martin (2003): Organising Hindu Traditions in Europe, the case of 
Tamil migrants from Sri Lanka. In: Karl-Fritz Daiber/Gerdien Jonker 
(Hg.): Local forms of religious organisation as structural modernization: 
effects of religious community building and globalization. [workshop Do-
kumentation]. Marburg, http://archiv.ub.uni-marburg.de/uni/2003/0001/rel
org.pdf, S. 64-75. 

Baumann, Martin (2005): Religionspluralität in Deutschland – Religiöse Dif-
ferenz und kulturelle ›Kompatibilität‹ asiatischer Zuwanderer. In: 
Ders,/Samuel M. Behloul (Hg.): Religiöser Pluralismus. Empirische Stu-
dien und analytische Perspektiven. Bielefeld: transcript, S. 123-144. 

Baumann, Martin/Behloul, Samuel M. (Hg.) (2005): Religiöser Pluralismus. 
Empirische Studien und analytische Perspektiven. Bielefeld: transcript.

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

26

Baumann, Martin/Luchesi, Brigitte/Wilke, Annette (Hg.) (2003): Tempel und 
Tamilen in zweiter Heimat. Hindus aus Sri Lanka im deutschsprachigen 
und skandinavischen Raum. Würzburg: Ergon. 

Beck, Ulrich/Sznaider, Nathan (2006): Unpacking cosmopolitanism. In: The 
British Journal of Sociology 57 (1), S. 1-23. 

Bouma, Gary D. (Hg.) (1996): Many Religions, All Australians. Religious Set-
tlement, Identity and Cultural Diversity. Kew: The Christian Research As-
sociation.

Bowie, Fiona (2000): The Anthropology of Religion. An Introduction. Oxford, 
Blackwell.

Brettell, Caroline B. (Hg.) (2007): Constructing borders/crossing boundaries: 
race, ethnicity, and immigration. Lanham, Md. [u.a.]: Lexington Books. 

Cadge, W./Ecklund, E. H. (2007): Immigration and Religion. In: Annual Re-
view of Sociology 33, S. 359-379. 

Chidester, David/Tayob, Abdulkader/Weisse, Wolfram (Hg.) (2004): Relig-
ion, Politics, and Identity in a changing South Africa. Münster: Wax-
mann. 

Coward, Harold/Hinnells, John R./Williams, Raymond B. (Hg.) (2000): The
South Asian Religious Diaspora in Britain, Canada, and the United 
States. Albany, NY.: State University of New York Press. 

Dorsch, Hauke (2006). Globale Griots. Performanz in der afrikanischen 
Diaspora. Münster/Hamburg, Lit. 

Ebaugh, Helen Rose/Chafetz, Janet (2002): Religion Across Borders: Trans-
national Religious Networks. Walnut Creek: Altamira Press. 

Faist, Thomas (2000a): Grenzen überschreiten. Das Konzept Transstaatliche 
Räume und seine Anwendungen. In: Ders. (Hg.): Transstaatliche Räume. 
Politik, Wirtschaft und Kultur in und zwischen Deutschland und der Tür-
kei. Bielefeld, transcript, S. 9-56. 

Faist, Thomas (2000b). Jenseits von Nation und Postnation. Eine neue Pers-
pektive für die Integrationsforschung. In: Ders. (Hg.): Transstaatliche
Räume. Politik, Wirtschaft und Kultur in und zwischen Deutschland und 
der Türkei. Bielefeld, transcript: S. 339-392. 

Falzon, Mark-Anthony (Hg.) (2008): Multi-sited Ethnography: Theory, Prax-
is, and Locality in contemporary Social Research. Aldershot:Ashgate [im 
Druck].  

Fog Olwig, Karen (1992): Global Culture, Island Identity. Continuity and 
Change in the Carribean Community of Nevis. Reading: Harwood Aca-
demic Publishers. 

Fog Olwig, Karen (1998): Contested Homes: Home-making and the Making 
of Anthropology. In: Nigel Rapport/Andrew Dawson (Hg.): Migrants of 
Identity. Perceptions of Home in a World of Movement. Oxford: Berg, S. 
225-237. 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

27

Fuglerud, Oivind (1999): Life on the Outside. The Tamil Diaspora and Long 
Distance Nationalism. London: Pluto Press. 

Gardner, Katy (1995): Global Migrants, Local Lives: Migration and Trans-
formation in Rural Bangladesh. Oxford: Oxford University Press. 

Gardner, Katy (2002): Narrative, Age and Migration: Life history and the Life 
Course Amongst Bengali Elders in London. Oxford, Berg. 

Gardner, Kate/Grillo, Ralph (2002): Transnational households and ritual. In: 
Global Networks 2 (3), S. 179-190. 

Geertz, Clifford (1987): Religion als kulturelles System. In: Ders.: Dichte Be
 schreibung. Frankfurt a. M., Suhrkamp, S. 44-95. 
Giddens, Anthony (1988): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge ei-

ner Theorie der Strukturierung. Frankfurt a. M./New York: Campus, 
[orig. engl. 1984]. 

Glick Schiller, Nina (2003): Transnational Theory and Beyond. In: David 
Nugent/Joan Vincent (Hg.): A Companion to the Anthropology of Politics.
Malden, MA: Blackwell. 

Glick Schiller, Nina/Basch, Linda/Szanton Blanc, Cristina (1995): From Im-
migrant to Transmigrant: Theorizing transnational Migration. In: Anthro-
pological Quaterly 68 (1), S. 48-63. 

Glick Schiller, Nina (2004): Transnationality. In: A companion to the anthro-
pology of politics. Malden, Mass. [u.a.]: Blackwell, S. 448-467. 

Glick Schiller, Nina/Nieswand, Boris/Schlee, Günther/Darieva, Tsypylma/ 
 Yalçin-Heckmann, Lale/Fosztó, László (2005): Pathways of migrant in
 corporation in Germany. In: Transit 1 (1), retrieved from: http://rep 
 ositories.cdlib.org/ucbgerman/transit/vol1/iss1/art50911.
Glick Schiller, Nina/Çaglar, Ayse/Guldbrandsen, Thaddeus C. (2006): Be-

yond the ethnic lens: Locality, globality, and born-again incorporation. In: 
American Ethnologist 33(4), S. 621-633. 

Goldschmidt, Henry/McAlister, Elizabeth (Hg.) (2004): Race, Nation, and 
Religion in the Americas. New York: Oxford University Press. 

Harth, Dietrich (2004): Handlungstheoretische Aspekte der Ritualdynamik. 
In: D. Harth/ G. J. Schenk (Hg.): Ritualdynamik. Kulturübergreifende 
Studien zur Theorie und Geschichte rituellen Handelns. Heidelberg, Syn-
chron, S. 95-116. 

Hauser-Schäublin, Brigitta/Braukämper, Ulrich (Hg.) (2002): Ethnologie der 
Globalisierung. Perspektiven kultureller Verflechtungen. Berlin, Reimer. 

Hobsbawm, E. J./Ranger, T. (Hg.) (1992): The Invention of Tradition. Cam-
bridge: Cambridge University Press. 

Hock, Klaus (2002): Religionsökonomik. In: Ders.: Einführung in die Religi-
onswissenschaft. Darmstadt: Primus, S. 154-157. 

Hüwelmeier, Gertrud (2006): Transnationale Ordensgemeinschaften – Aus-
handlungsprozesse kultureller Differenzen. In: Thomas Hengartner/Jo-

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

28

hannes Moser (Hg.): Grenzen & Differenzen. Zur Macht sozialer und 
 kultureller Grenzziehungen. Leipzig: Leipziger Universitätsverlag,  
S. 453- 460.

Inda, Jonathan Xavier/Rosaldo, Renato (Hg.) (2002): The anthropology of 
globalization: A reader. Oxford: Blackwell. 

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (2003): Einführung in die Religi-
onswissenschaft. Gegenstände und Begriffe. München: C.H. Beck.

Kokot, Waltraud/Alfonso, Carolin/Tölöyan Kachig (Hg) (2004): Diaspora, 
identity and religion: new directions in theory and research. London: 
Routledge.

Krech, Volker (2005): Kleine Religionsgemeinschaften in Deutschland – eine 
religionssoziologische Bestandsaufnahme. In: H. Lehmann (Hg.): Religiö-
ser Pluralismus im vereinten Europa. Freikirchen und Sekten. Göttingen, 
Wallstein. S. 116-144. 

Kreinath, Jens/Snoek, Jan/Stausberg, Michael (Hg.) (2006): Theorizing Ri-
tuals: Issues, Topics, Approaches, Concepts. Leiden/Boston: Brill. 

Lauser, Andrea (2004): »Ein guter Mann ist harte Arbeit.« Eine ethnographi-
sche Studie zu philippinischen Heiratsmigrantinnen. Bielefeld: transcript. 

Lauser, Andrea (2005): Translokale Ethnographie [49 Absätze]. In: FQS – 
Forum Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualitative Social Research
[Online Journal], 6 (3), Art. 7. Verfügbar über: http://www.qualitative-
research.net/fqs-texte/3-05/05-3-7-d.htm [seit Juli 2005].

Lauser, Andrea (2008): Philippine Women on the Move: Marriage across 
Borders. International Migration 46 (4), [im Druck]. 

Lehmann, Hartmut (2004): Säkularisierung. Der europäische Sonderweg in 
Sachen Religion. Göttingen, Wallstein. 

Lehmann, Hartmut (2005): Freikirchen und Sekten in Europa am Beginn des 
21. Jahrhunderts. Einführende Bemerkungen. In: Ders. (Hg.): Religiöser 
Pluralismus im Vereinten Europa. Göttingen, Wallstein, S.  7-12. 

Lehmann, Karsten (2004): Migration und die dadurch bedingten religiösen 
Pluralisierungsprozesse. In: Beauftragte der Bundesregierung für Migrati-
on, Flüchtlinge und Integration (Hg.): Religion-Migration-Integration in 
Wissenschaft, Politik und Gesellschaft. Fachtagung am 22. April 2004. 
Berlin/Bonn: Druckhaus Bernd Brümmer, S. 31-46. 

Lehmann, Karsten, (2006): Institutionen religiöser Pluralität. Vergleichende 
Analyse der christlichen und muslimischen Migrantengemeinden in 
Frankfurt am Main. In: Zeitschrift für Religionswissenschaft 14, S. 25-52. 

Leonard, Karen (1997): South Asian Americans. Westport: Greenwood Press. 
Leonard, Karen I./Stepick, Alex/Vásquez, Manuel A./Holdaway, Jennifer  

(Hg.) (2005): Immigrant Faiths: Transforming Religious Life in America.
Walnut Creek: AltaMira Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

29

Levi-Strauss, Claude (1970): The Science of the Concrete. In: Ders.: Savage 
Mind. Chicago: The University of Chicago Press, S. 1-33. 

Levitt, Peggy (2001a): The Transnational Villagers. Berkeley/Los Angeles: 
University of California Press. 

Levitt, Peggy (2001b): Between God, Ethnicity, and Country: An Approach 
To The Study Of Transnational Religion. Oxford: Transnational Commu-
nities Programme Working Paper WPTC-01-13, www.transcomm.ox. 
ac.uk.

Levitt, Peggy (2002): The Ties that Change: Relations to the Ancestral Home 
over the Life Cycle. In: Dies./Mary Waters (Hg.): The Changing Face of 
Home: The Transnational Lives of the Second Generation. New York: 
Russell Sage Publications, S. 123-144. 

Levitt, Peggy (2003): You Know, Abraham Really was the First Immigrant: 
Religion and Transnational Migration. In: International Migration Review 
37 (3), S. 847-873. 

Levitt, Peggy (2008): Religion as a Path to Civic Engagement and Civically-
Infused Religion. In: Racial and Ethnic Studies. (Special Volume heraus-
gegeben von Marco Martinelli/Jean-Michel LeFleur) [im Druck] http:// 
www.peggylevitt.org/pdfs/levitt.imiscoe4.pdf.

Levitt, Peggy/Jaworsky, Nadya B. (2007): Transnational Migration Studies: 
Past Developments and Future Trends. In: Annual Review of Sociology
33, S. 129-56. 

Levitt, Peggy/Glick Schiller, Nina (2004): Conceptualizing Simultaneity: A 
Transnational Social Field Perspective on Society. In: International Mi-
gration Review 38 (3), S. 1002-1039. 

Levitt, Peggy/Waters, Mary (Hg.) (2002): The Changing Face of Home: The 
Transnational Lives of the Second Generation. New York: Russell Sage 
Publications.

Loimeier, Roman/Neubert, Dieter/Weißköppel, Cordula (2005): Globalisie-
rung im lokalen Kontext. Perspektiven und Konzepte von Handeln in Af-
rika. Einleitung. In: Dies. (Hg.): Globalisierung im lokalen Kontext. Pers-
pektiven und Konzepte von Handeln in Afrika. Münster/Hamburg: Lit., S. 
1-30. 

Lucassen, Leo (2006): Is transnationalism compatible with assimilation? Ex-
amples from Western Europe since 1850. In: IMIS-Beiträge 29: 15-36. 

Malinowski, Bronislaw (1983): Magie, Wissenschaft und Religion und andere 
Schriften. Frankfurt a. M.: Fischer. 

Marcus, George E. (1995): Ethnography in/of the World System: the Emer-
gence of Multi-sited-Ethnography. In: Annual Review of Anthropology 24, 
S. 95-117. 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

30

Müller-Mahn, Detlef (2005): Transnational spaces and migrant networks: A 
case study of Egyptians in Paris. In: Nord-Süd-aktuell: Sonderheft
»Transnationale Räume« 19 (1), S. 29-33. 

Nieswand, Boris (2005a): Charismatic Christianity in the Context of Migra-
tion: Social Status, the Experience of Migration and the Construction of 
Selves among Ghanaian Migrants in Berlin. In: A. Adogame/C. 
Weißköppel (Hg.): Religion in the context of African Migration. Bayreuth. 
Bd. 75: S. 243-266. 

Nieswand, Boris (2005b): Die Stabilisierung transnationaler Felder. Grenzü-
berschreitende Beziehungen ghanaischer Migranten in Deutschland. In: 
Nord-Süd-aktuell: Sonderhaft »Transnationale Räume« 19 (1): S. 45-56. 

Nord-Süd-aktuell (2005): Transnationale Räume. Hamburg, Deutsches Über-
seeinstitut Hamburg. 

Nye, Malory (2000): Religion is Religioning? Anthropology and the Cultural 
Study of Religion. In: Scottish Journal of Religious Studies 20 (2). 193-
234.

Ong, Aihwa (1999): Flexible Citizenship. The Cultural Logics of Transna-
tionality. Durham: Duke University Press, [auf deutsch bei suhrkamp: 
Flexible Staatsbürgerschaften. Die kulturelle Logik von Transnationali-
tät].

Ong, Aihwa (2003): Buddha Is Hiding. Refugees, Citizenship, the New Ame-
rica. Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press. 

Parreñas, Rhacel Salazar (2001): Servants of globalization: women, migration 
and domestic work. Stanford, California: Stanford University Press. 

Parreñas, Rhacel Salazar (2005): Children of global migration: transnational 
families and gendered woes. Stanford, California: Stanford University 
Press. 

Pott, Andreas (2001): Der räumliche Blick. Zum Zusammenhang von Raum 
und städtischer Segregation von Migranten. In: N. Gestring (Hg.): Jahr-
buch Stadtregion 2001. Schwerpunkt: Einwanderungsstadt. Opladen: 
Leske+Budrich: 57-74. 

Richman, Karen E. (2005): Migration and Vodou. Gainesville: University 
Press of Florida. 

Salih, Ruba (2003): Gender in Transnationalism. Home, longing and belong-
ing among Maroccan migrant women. London/New York:Routledge. 

Sassen, Saskia (2001): The global City: New York, London, Tokyo. Princeton, 
Princeton University Press. 

Schiffauer, Werner, (2005): Migration und Religion. In: Atac Eryilmaz (Hg.): 
Projekt Migration. Köln: DuMont [Ausstellungskatalog], S. 562-571. 

Schmidt, Bettina (2002): Karibische Diaspora in New York: vom ›wilden 
Denken‹ zur ›polyphonen Kultur‹. Berlin, Reimer. 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

31

Schnepel, Burkhard (2005): »In sleep a king...«: the politics of dreaming in a 
cross-cultural perspective. In: Paideuma 51, S. 209-220. 

Smith-Hefner, Nancy J. (1999): Khmer American. Identity and Moral Educa-
tion in a Diasporic Community. Berkeley/Los Angeles/London: Univer-
sity of California Press. 

Sökefeld, Martin (2002): Alevism Online: Re-Imagining a Community in Vir-
tual Space. In: Diaspora – A Journal of Transnational Studies 11,  
S. 85-123.

Sökefeld, Martin (2006): Mobilizing in transnational space: a social move-
ment approach to the formation of diaspora. In: Global Networks 6 (3), S. 
265-284. 

Sökefeld, Martin (2008): Aleviten in Deutschland. Identitätsprozesse einer 
Religionsgemeinschaft in der Diaspora. Bielefeld: transcript. 

Sörensen, Ninna Nyberg (1994): Telling Migrants Apart: The Experience of 
Migrancy Among Dominician Locals and Transnationals. Copenhagen: 
Blackwell Publishers Ltd. 

Spellman, Kathryn (2004): Religion and Nation. Iranian local and transna-
tional networks in Britain. New York/Oxford: Berghahn Books. 

Straub, Jürgen (2004): Identität. In: Friedrich Jäger/Burkhard Liebsch/Jürgen 
Straub/Jörn Rüsen (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften 1. Grund-
lagen und Schlüsselbegriffe. Stuttgart: J.B. Metzler Verlag, S. 277-303. 

Tölöliyan, Kachig (1991): The Nation-State and its Others: In Lieu of a Pre-
face. In: Diaspora 1(1): 3-7. 

Ukah, Asonzeh (2005): Mobilities, Migration and Multiplication: the Expan-
sion of the Religious Field of the Redeemed Christian Church of God, Ni-
geria. In: A. Adogame/C. Weißköppel (Hg.). Religion in the context of 
African Migration. Bayreuth, Rosch: S. 317-332. 

Van der Veer, Peter (1994): Religious Nationalism. Berkeley: University of 
California Press. 

Van der Veer, Peter (2001): Transnational Religion. Oxford: Transnational 
Communities Programme Working Paper WPTC-01-08, www.trans 
comm.ox.ac.uk. 

Van Dijk, Rijk A. (2002): Religion, Reciprocity and Restructuring Family. 
Responsibility in the Ghanaian Pentecostal Diaspora. In: Deborah Bry-
ceson/Ulla Vuorela (Hg.): The Transnational Family. New European 
Frontiers and Global Networks. Oxford/New York: Berg, S. 173-196. 

Van Dijk, Rijk A. (2002): The Soul is the Stranger: Ghanaian Pentecostalism 
and the Diasporic contestation of ›Flow‹ and ›Individuality‹. In: Culture
and Religion 3 (1), S. 49-65. 

Van Gennep, Arnold (1999): Übergangsriten. Studienausgabe, Frankfurt a. 
M.: Campus. [Orig. franz. 1908]. 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKÖPPEL

32

Vertovec, Steven, (2000): The Hindu Diaspora. Comparative Patterns. Lon-
don: Routledge. 

Vertovec, Steven (2001): Religion and Diaspora: New Landscapes of Reli-
gion in the West. Oxford: Transnational Communities Programme Work-
ing Paper WPTC-01-01, www.transcomm.ox.ac.uk.  

Vertovec, Steven (2002): Religion in Migration, Diasporas and Transnation-
alism. Research on Immigration and Integration in the Metropolis, Uni-
versity of British Columbia Working Paper 02-07, www.riim.metropo 
lis.net.

Vertovec, Steven (2004): Migrant transnationalism and modes of transforma-
tion. In: International Migration Review 38 (3), S. 971-1001. 

Vertovec, Steven (2005): The Political Importance of Diasporas.
http://www.migrationinformation.org/Feature/print.cfm?ID=313.

Vertovec, Steven/Cohen, Robin (Hg.) (1999): Migration, Diasporas and 
Transnationalism. Aldershot: Edward Elgar. 

Warner, Stephen R. (1998): Immigration and Religious Communities in the 
United States. In: Stephen R. Warner/Judith G. Wittner (Hg.): Gatherings 
in Diaspora. Religious Communities and the New Immigration. Philadel-
phia: Temple University Press, S. 2-24. 

Weißköppel, Cordula (2004): Nationalstaatliche Integration und transnationa-
le Beziehungspraxis. Aktuelle Tendenzen in der Migrationsforschung. In: 
R. Monheim (Hg.): Transkontinentale Migration im Mittelmeerraum.
Bayreuth: Naturwissenschaftliche Gesellschaft Bayreuth e. V. 24, S. 11-
26. 

Weißköppel, Cordula (2005a): In and Out: Doing Ethnographic Research in a 
German Sudanese Sufi Brotherhood. In: A. Adogame/C. Weißköppel  
(Hg.): Religion in the Context of African Migration. Bayreuth: Rosch, S. 
113-154. 

Weißköppel, Cordula (2005b): Transnationale Qualitäten in Netzwerken von 
Sudanesen in Deutschland. In: Nord-Süd-aktuell: Sonderheft »Transna-
tionale Räume« 19 (1), S. 34-44. 

Weißköppel, Cordula (2005c): Kreuz und quer. Zur Theorie und Praxis der 
multi-sited-ethnography. In: Zeitschrift für Ethnologie 130 (1): S. 45-68. 

Werbner, Pnina (2001): Pilgrims of Love: The Anthropology of a Global Sufi 
Cult. London: Hurst. 

Werbner, Pnina (2002): Imagined Diasporas among Manchester Muslims. 
The Public Performance of Pakistani Transnational Identity Politics. Ox-
ford/Santa Fe: James Curry Publishers. 

Wimmer, Andreas/Glick Schiller, Nina (2002): Methodological nationalism 
 and beyond. Nation-state building, migration and the social sciences. In: 

Global Networks 2 (4), S. 301-334. 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro - am 14.02.2026, 12:47:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

