Einleitung: Die neue Aufmerksamkeit fir
Religion in der Migrations- und
Transnationalismusforschung. Ein Pladoyer fir
die ethnografische Mikro- und Kontextanalyse

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

Ethnologische Forschungen haben in den letzten 15 Jahren dazu beigetragen,
die transnationale Perspektive in der Migrationsforschung zu etablieren.
Nicht nur die verschiedenen Aufenthalts-Orte von Migranten und Migrantin-
nen und ihren Familienangehorigen, sondern auch deren Transaktionen und
Vernetzungen wurden ins Zentrum des wissenschaftlichen Interesses geriickt.
Aus transnationaler Perspektive 16st sich eine verbreitete dichotome Betrach-
tungsweise auf: Migrationserfahrungen als schwierige Integrationsprozesse
im Aufnahmeland einerseits und langfristige Beziehungen zum Herkunftsland
andererseits werden nicht ldnger als Antithesen analysiert, sondern als sich
gegenseitig bedingende und formende Prozesse verstanden. Interessanterwei-
se spielt Religion im transnationalen Forschungsparadigma zunehmend eine
exemplarische Rolle, weil insbesondere an Diaspora-Gruppen gezeigt werden
konnte und kann, welche Kontinuitit (nicht nur) religiose Herkunftsidentiti-
ten entfalten konnen, die durch imaginidre wie konkrete Riickbeziige auf die
Heimat eine besondere Stirkung oder Aufwertung bekommen.

Die immer selbstverstindlicher werdende Migration im Rahmen gestei-
gerter Mobilitdtsmoglichkeiten lédsst >die Welt< zudem in ihrer Verschieden-
heit insbesondere in urbanen Zentren enger zusammenriicken. Metropolen
sind nach wie vor die attraktiven Einwanderungsziele (Sassen 2001). Multi-
kulturelle Urbanitit hatte immer auch multireligiose Praxis im Schlepptau. So
bildete konfessionelle Differenz oft eine entscheidende Grenzmarkierung fiir
Quartiersbildung bei gleichzeitiger Aufmerksamkeit fiir die Anderen (z. B.
die so genannten »Judenviertel< in europidischen GroBstddten). Bis heute las-
sen die einschlidgigen Metropolen am ehesten religiose Differenz durch ver-

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

schiedene Kirchenarchitektur und andere, 6ffentliche Formen der jheiligen
Stitte< sichtbar werden (Abusharaf 2002; Schmidt 2002; Baumann/Luchesi/
Wilke 2003), und das nicht nur im »Westeng, sondern z.B. in Khartum, Kairo
und Kapstadt (Chidester/Tayob/Weisse 2004).

Dieses Nebeneinander unterschiedlicher Religionen im Einwanderungs-
kontext fiihrt zu einer erhShten Pluralisierung von religioser Kultur' (Leh-
mann, H. 2005; Barker 2005; Baumann/Behloul 2005), was verschiedenste
Effekte bewirkt. Universale Anspriiche von Weltreligionen werden von ihren
Mitgliedern in der Diaspora konkreter erfahren und erméglichen neue Biind-
nisse jenseits ethnischer und nationaler Loyalitét (z.B. die weltweite Gemein-
de des Islam, die sog. yummac, oder die pentekostale Bewegung). Umgekehrt
setzen Differenzierungs- und Abgrenzungsdynamiken zwischen Religionen
ein, die die sékularen Prinzipien moderner, nach wie vor national verfasster
Einwanderungsgesellschaften herausfordern (Asad 2003; Lehmann, H. 2004,
2005).

Religiose Diversitét bringt somit eine Diversifizierung von Diskursen um
Sakularitdt hervor, insbesondere weil sdkulare Prinzipien als Gegengewicht
zu einer gesellschaftlichen Praxis betrachtet werden konnen, in der religidses
Handeln integriert, also nicht in separate Dominen verwiesen wird.> Gerade
im Kontext der Migrationsforschung ist zu beriicksichtigen, dass jedes Ein-
wanderungsland eine Variante von Sdkularisierung repriasentiert, und dass na-
tirlich auch verschiedene Migrantengruppen verschiedene Vorerfahrungen
mit sékularen Prinzipien oder Regeln der interreligiosen (In-)Toleranz aus ih-
ren Herkunftslindern mitbringen. Insofern ist nicht mehr von dem (westli-
chen) Modell eines sikularen Staates auszugehen, sondern anzunehmen, dass
sich eine wachsende Vielfalt von religiésen und sidkularen Manifestationen
ausbildet (Barker 2005:162), was eingehender Untersuchungen bedarf. Dieses
dringende Forschungsdesiderat kann gegenwirtig allerdings nicht davon ab-
lenken, dass religiése Zugehorigkeiten weltweit fiir politische Lagerbildung
und identifikatorische Stimmungsmache genutzt werden, von allen Seiten. In-
sofern muss es uns als zeitgendssische Kulturwissenschaftler zentral darum
gehen, Stereotype und Feindbilder iiber fremde Religionen und blinde
Flecken der eigenen Glaubenssysteme aufzubrechen. Ethnografische Mikro-
und Kontextanalysen tragen zum Verstehen der diversen Sinnstiftungen durch
religiose Uberzeugung, Praxis und Institutionen bei. Diese religiésen Sinnstif-
tungen vollziehen sich in kulturell komplexen Verhiltnissen, wie wir sie ins-

[

Auch als >religiéser Markt« bezeichnet, s. Auffarth (2005).

2 Asad (1993, 2003) verfolgt die historisch begriindete These, dass Sékularismus
sich erst in Abgrenzung zu gesellschaftlichen Realititen entwickelt hat, in denen
religiose Praxis integriert, also nicht vom Weltlich-Politischen getrennt war, wie
in einigen islamischen Gesellschaften bis heute, aber auch im mittelalterlichen
Christentum.

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

besondere in modernen nationalstaatlich organisierten Einwanderungsgesell-

schaften vorfinden. Deshalb muss eine ethnologische Analyse religioser Pra-

xen und Identititen an dieser Komplexitdt ansetzen, und insbesondere die

Wechselwirkung zwischen nationalen und transnationalen Dynamiken in den

Blick nehmen. Durch den transnationalen Fokus werden insbesondere die Zu-

sammenhinge von nationalen und religiosen Identititsformen neu befragt:

o Inwieweit markieren religiose Zugehorigkeiten auch nationale bzw. ethni-
sche Loyalititen?

e Wann transformieren und queren religiose Mitgliedschaften die national-
staatliche Dominanz?

e Wie wird mit zunehmender Diversitit von kulturspezifischen und religio-
sen Werten das Verhéltnis von Nationalstaat und Religionen geregelt?

Wie diese Fragen zur Identititsbildung in der Wechselwirkung von Religion,
Nation und Ethnizitit untersucht werden kénnen, insbesondere im Rahmen
einer transnationalen Optik, sei im Folgenden dargelegt.

Identitatsbildung im Zusammenhang von Religion,
Ethnizitdt und Nation

Die Ergebnisse der Migrationsforschung lassen deutlich werden, dass sich fiir
Menschen, die freiwillig oder gezwungen ihr Leben in fremdkultureller Um-
gebung zubringen, die Frage nach der eigenen Identitit mit groBer Intensitit
stellt. So kann geradezu von einer Notwendigkeit der Selbstpositionierung ge-
sprochen werden, die durch innere wie duflere Krifte angestolen wird. Reli-
gion, oder besser religiése Orientierung ist — und das zeigt die Forschung be-
eindruckend klar — eine sehr wichtige Quelle der Selbstverortung (s. u.a. Leo-
nard 1997; G. Baumann 1998:97-102; Bankston/Zhou 1996; Bouma 1996;
Coward/Hinnells/Williams 2000; Guest 2003; Goldschmidt/MacAlister 2004;
Leonard/Stepick/Vasquez/Holdaway 2005; Richman 2005, Warner 1998, Van
der Veer 2001, Chafetz/Ebaugh 2002, Levitt 2008; Kokot, T6l6liyan et al.
2004; Adogame/Weillkoppel 2005). Was ehedem unhinter-fragt Teil einer
Tradition darstellte, wird unter den Bedingungen von Migration bewusst
wahrgenommen, reflektiert und (hiufig) nach aulen gezeigt.

»Paradoxically«, so schreibt Peter van der Veer, »migration to the lands of
unbelievers strengthens the religious commitment of the migrants« (1994:
119). Das hier angesprochene Paradox 16st sich auf, wenn man bedenkt, dass
Migration vielfach mit der Erfahrung von 6konomischer und sozialer Aus-
grenzung und Unterlegenheit verbunden ist. Migrantinnen und Migranten ste-
hen hiufig zunichst auf den unteren Leitersprossen der Einwanderungsgesell-
schaft. Dies ist mit Demiitigungen verbunden, die es zu kompensieren gilt.
Hier erhilt nicht zuletzt die eigene religiose Tradition die Bedeutung, immer-

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

hin moralische Uberlegenheit unter Beweis stellen zu kénnen und damit das
Selbstwertgefiihl zu heben.

Einen wichtigen Beitrag zur Erforschung von Prozessen der Identitétsbil-
dung unter den Bedingungen der Migration lieferte der Ethnologe Gerd Bau-
mann, der in London Identititsdiskurse von Migranten untersuchte (Baumann,
G. 1996, 1998). Identititsbildungen, so zeigt Baumann, sind nichts fiir immer
Gegebenes, sondern miissen in einem aktiven Prozess der Interpretation und
Strukturierung, des strategischen Verhandelns erlangt werden und vollziehen
sich innerhalb eines »dynamischen Dreiecks< von nationalen, ethnischen und
religiosen Zugehorigkeiten (Baumann, G. 1999). Dieses Modell soll hier grob
skizziert werden:

Der Nationalstaat ist keine neutrale Arena fiir die Realisierung pluraler
Praxen, sondern selbst ein umkampftes Feld. Nationalstaaten nutzen pseudo-
tribale Ideologien in der Représentation einer »imagined community< genauso
wie sie quasi-religiose Ideologien als sdkularen Konsens ausgeben.

Ethnizitdten beziehen ihre Autoritdt aufgrund vorgeblich >natiirlicher Ab-
stammung<. Diese essentialisierende Position ist gleichermaBlen zu dekon-
struieren und erweist sich als sorgfiltig kultivierte Strategie sozialen Han-
delns und Verhandelns.

Religionen schlieBlich werden dhnlich wie Ethnizitdten haufig essentiali-
siert. So erscheinen Religionen verdinglicht, jenseits von Geschichte und im-
mun gegeniiber Wandelprozessen. Diese essentialisierende Semantik ermog-
licht es, Religion als Ubersetzung fiir andere Konfliktformen zu instrumenta-
lisieren. Solche Prozesse der Verdinglichung dienen héufig einerseits den
Interessen religiéser Eliten, um sich gegen unwillkommenen Wandel zu
stemmen und Kritik an der westlichen Moderne auszudriicken. Andererseits
verleiht es den Gldubigen Halt in einer dynamischen, unsicheren Welt. Ethni-
sche in Verbindung mit religioser Identitét dient oft als Vehikel einer beab-
sichtigten Gemeinschaftsbildung. Religioser Konservatismus oder Traditiona-
lismus erfordert dabei eine immense ideologische Arbeit. Diese neue Essen-
tialisierung von Kultur und Gemeinschaft wird eine strategische Ressource,
eine situativ anwendbare »useful fiction< (Baumann, G. 1999).

Sowohl nationale, ethnische wie auch religiose Identifikationen stellen ei-
ne wirkungsvolle und strategisch wertvolle Arena gegen Ausgrenzung, Be-
nachteiligung und diskriminierende Gewalt zur Verfligung. Genannte Identi-
fikationen miissen jedoch sténdig tiberpriift und neu ausgehandelt werden.

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich die Einsicht, dass religiose Zugeho-
rigkeiten in Wechselwirkung mit ethnischen und/oder nationalen Zugehérig-
keiten eine wichtige Ressource fiir notwendige Prozesse der Identitétsbildung
im Kontext der Migration darstellen. Identitét entfaltet sich diskursiv, narrativ
und praktisch und ist aus dieser Sicht Ergebnis sozialer Interaktion. Identitét
ist eine »Aspiration« (Straub 2004:279), die unter den Bedingungen von Mi-

10

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

gration umso dringender hervortritt und alltiglich gelebt und artikuliert wer-
den will.

Die durch Baumann angeregte Perspektive auf religiose Identititen im
Wechselspiel zu nationalen und ethnischen Zugehérigkeiten fordert zu empi-
rischer Uberpriifung auf. Diesem Appell folgen wir in diesem Buch, indem
wir eine ethnologische Religionsforschung favorisieren, die ausgehend von
religiosen Phanomenen Licht auf die komplexen Verflechtungen und Wir-
kungen mit anderen Doménen der Identitétskonstruktion (Ethnizitdt, Nationa-
litat, Geschlecht, Klassen- und Bildungsstatus, Alter) werfen will, wie sie sich
in kulturell pluralen Einwanderungsgesellschaften zeigen.

Erkennbar werden in verschiedenen biografischen wie historischen, also
generationsiibergreifenden Stadien der Migration jeweils verschiedene Motiv-
lagen, um religiose Identitdten aus ihren Herkunftskontexten fortzusetzen,
neue anzueignen, Bedeutungssysteme zu schaffen und diese an bereits beste-
hende anzupassen oder mit diesen zu kombinieren (Schiffauer 2005; Gardner
2002; Lewitt/Waters 2002; Smith-Hefner 1999). Das Spektrum reicht von re-
ligiosen Emigrations- oder Fluchtmotiven, bewussten missionarischen Strate-
gien abroad iiber die Kontinuitit von religioser Alltagskultur bis hin zu reli-
gioser Erweckung, Konversion und Teilnahme an neuen religiésen Bewegun-
gen ausgelost durch die Migrationserfahrung (Van Dijk 2002).

Je genauer und vielfdltiger der empirische Blick ausfillt, desto klarer
wird, dass religiose Identitdten und Praxen von Migrantlnnen nicht auf Be-
wdltigungsstrategien in der Migration reduziert werden konnen, und die Be-
deutung des Religiosen in den Prozessen der Integration in die Einwande-
rungslénder nur als eine Seite der Medaille analysiert werden kann. Insbeson-
dere durch ethnografische Forscherlnnen, die den Migrantlnnen an unter-
schiedliche Orte ihrer Lebensgestaltung folgen und an diesen teilhaben, so-
wohl im Einwanderungskontext wie im Herkunftskontext, konnte der Blick
geschirft werden fiir die komplexen Verflechtungen und Dynamiken zwi-
schen Herkunfts- und aktuellen Aufenthaltskontexten, in die religiose Identi-
titen und Praxen verwoben sind.

Genau diesen R&umen und Dynamiken widmet sich dieses Buch. Indem
wir an die Postulate der Transnationalen Studien ankniipfen, beleuchten wir
die einzelnen Forschungskontexte, in denen die Relevanz religioser Identitd-
ten von MigrantInnen ethnografisch erschlossen wurde: Woran wird jeweils
das Transnationale manifest, und was bedeutet das wiederum fiir die spezifi-
sche Performanz religioser Identitidten?

11

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

Die transnationale Perspektive in der
Migrationsforschung

Der Blick auf religiose Gruppierungen und Praktiken im Einwanderungsland
wurde jlingst als »Fensteroffner< in die komplexen inter- und transnationalen
Verflechtungen religioser Bewegungen und Organisationen charakterisiert:
»The study of migration and religion [...] provides an empirical window into
ways of being and belonging that cannot be encompassed by a nation-state«
(Levitt/Glick Schiller 2004:1027).

Insofern kann die nun oft zitierte Wiederentdeckung des Religiosen aus
empirischer Sicht vor allem dazu beitragen, deutlich zu machen, dass »lokale«
Entwicklungen heutzutage fast immer an >globale« Zusammenhinge ange-
schlossen sind (Hauser-Schaublin/Braukdmper 2002; Inda/Rosaldo 2002).
Worin diese globalen Zusammenhénge bestehen, dafiir bedarf es sorgfiltiger
Recherche und kreativer Fragestellungen (Loimeier/Neubert/WeiBlkoppel
2005): Welche konkreten Formen der Vernetzung und der Interdependenz be-
stehen? Mit welcher historischen Tiefe? Welche sozialen, politischen und
6konomischen Wechselbeziehungen lassen sich erkennen? Die Ansétze der
Transnationalen Studien haben in dieser Hinsicht vorbildliche Arbeit geleis-
tet:

Eine zentrale Errungenschaft der Transnationalismus-Forschung geht auf
die Identifizierung eines »transnational social space« nach Basch/Glick Schil-
ler/Szanton Blanc (1994) zuriick. Diesen Forscherinnen ging es darum, die
sozial und kulturell belebten Zwischenrdume als >soziale Felder< (Levitt/
Glick Schiller 2004) zu markieren, die durch die erhohte Mobilitit von Mi-
grantlnnen zwischen ihren Herkunfts- und Aufnahme-Nationen entstehen.
Genihrt und empirisch bestitigt wurde dieses Postulat durch Ergebnisse von
zahlreichen anderen, qualitativen Migrationsstudien seit den 1980er Jahren,
die sowohl Ziel- wie Herkunftsgesellschaften in den Blick genommen und
dadurch das Agieren von Migranten in meist familidren oder 6konomischen
Netzwerken als zentrale Handlungskompetenz beschrieben haben (Basch/
Glick Schiller/Szanton Blanc 1994; Fog Olwig 1992, 1998; Fuglerud 1999;
Glick Schiller 2003, 2004; Gardner 1995, 2002; Lauser 2004; Levitt 2001;
Levitt/Glick Schiller 2004; Levitt/Waters 2002; Levitt/Jaworsky 2007; Ong
1999, 2003; Werbner 2001, 2002). Deutlich wurde, dass Migration keine aus-
schlieBlich individuelle Strategie ist, sondern Teil eines verwandtschaftlichen
oder 6konomischen Systems, das sich durch Erfahrungen aus der Geschichte
oder durch Vorbilder in der Gegenwart bewéhrt hat. Insofern spricht man
auch von »cultures of migration« (Hahn/Klute 2007:13f; Lauser 2004:65f).

An der empirischen Aufdeckung transnationaler sozialer Raume wird
nochmals bestdtigt, dass durch Migration oftmals ein Prozess des Wandels
mit unvorhersehbaren Entwicklungen (sog. »unintended consequences of ac-

12

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

tion« n. Giddens 1988:350-52) initiiert wird: An der tiirkischen Migration
nach Deutschland ist inzwischen historisch gut zu beobachten, wie erst suk-
zessive iiber die verschiedenen Generationen ein >transnational social space«
entstanden ist (Faist 2000a), zunidchst mehr unbewusst als gezielt organisiert,
der der Verankerung an Orten und sozialen Beziehungen im Herkunfts- wie
im Einwanderungsland bedurfte.

Daher ist festzuhalten, dass transnationale Riume sich immer in der
Spannung bewegen, geografische, deshalb nationale Grenzen zu iiberschrei-
ten, dadurch miteinander zu verbinden, gleichzeitig aber auch an diese ge-
bunden zu sein, zum Beispiel durch strukturelle Begrenzungen wie eine Auf-
enthalts- oder Arbeitserlaubnis, die das Handeln spezifisch einschrinkt oder
erst ermdglicht. Dieses Agieren in mindestens zwei staatlichen Bezugssyste-
men (Faist 2000a) muss als besondere Vereinbarkeitsleistung der Akteure
zwischen verschiedenen sozialen, rechtlichen und 6konomischen Systemen
thematisiert werden (Weillkoppel 2004).

»The political, economic, and cultural structures of power that span social
fields must be taken seriously. State policies, philosophies of integration, citi-
zenship regimes, and cultural context matter«, formulieren Levitt und Jawors-
ky (2007:145), um zu betonen, dass transnationale Rdume weniger jenseits,
sondern eben zwischen und durch nationale und andere méchtige Strukturge-
bungen gedeihen. Aus strukturanalytischer Perspektive wird inzwischen von
>simultaneous incorporation< gesprochen (Levitt/Glick Schiller 2004), um die
mehrfache Integration in verschiedene soziale Felder beschreiben zu konnen,
die nicht dem »>container<-Modell (Pott 2001; WeilSkoppel 2004) des Natio-
nalstaats unterworfen sein miissen, sondern sich mit diesem iiberschneiden,
aber auch unabhingig von diesem existieren konnen. Aktuelle Forschungen
(u.a. Levitt/Jaworsky 2007; Glick Schiller et al. 2006; Nieswand und Falge in
diesem Buch) zeigen, auf welche Weise verschiedene »pathways of incorpo-
ration« (Glick Schiller et al. 2006) in verschiedenen Gesellschaften durch das
Handeln von Migranten miteinander kombiniert werden konnen oder miissen
(Miiller-Mahn 2005). Denn diese Vereinbarkeitsleistung sollte keineswegs
idealisiert werden, sondern ist Ausdruck dessen, wie Akteure mit struktureller
Ungleichheit umgehen bzw. wie sie die »paradoxes of migration< versuchen
auszubalancieren (Nieswand 2005a, Lauser 2008).

Nieswand (in diesem Buch) betont im Anschluss an Wimmer/Glick Schil-
ler (2002) und Glick Schiller et. al. (2005), wie wichtig es ist, nicht nur den
theoretischen, sondern auch den methodologischen Nationalismus in empiri-
schen Forschungsdesigns® zu durchbrechen (s.a. Beck/Sznaider 2006): Wenn

3 Nicht zuletzt hat sich deshalb in den Transnationalen Studien eine >multi-sited-
ethnography« durchgesetzt, die den Forschungsgegenstand von verschiedenen
Angelpunkten der Untersuchung einkreist (s. Marcus 1995; Lauser 2005; Weil3-
koppel 2005¢; Falzon 2008).

13

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

wir uns ausschlieBlich darauf konzentrieren, wie sich Migrantlnnen im natio-
nalen Einwanderungskontext integrieren, oder sich diesem verweigern, igno-
rieren wir andere relevante Prozesse, die ihre verschiedenen Lebenswelten
verbinden und auf eine multilokale Kompetenz hinweisen. Nieswand argu-
mentiert daher, dass die Einsichten {iber >simultaneous incorporation«< das In-
tegrations- bzw. Assimilations-Paradigma bezogen auf Nationalstaaten pro-
duktiv erweitern konnen (statt es zu diskreditieren; vgl. Lucassen 2006).
Wenn Integration namlich mehr als situativer und multipler Vorgang betrach-
tet wird, und weniger als holistische bzw. lineare Entwicklung gemessen an
national festgelegten Erfolgskriterien, dann konnen die spezifischen In- und
Exklusionen, ihre Verkettung und Kopplungspotenziale letztlich in Bezug auf
einen weltgesellschaftlichen Bezugsrahmen sichtbarer werden.

Ob solch ein Makro-Bezugsrahmen von >Weltgesellschaft< in anderer
Hinsicht (zum Beispiel aus postkolonialer Perspektive) theoretisch produktiv
ist, sei dahin gestellt; aber durch die Perspektive von simultaner und situativer
Integration, noch bezogen auf Nationalstaaten, hat sich die Einsicht aufge-
drédngt, dass der Stellenwert nationalstaatlicher Strukturierung in seiner Do-
minanz relativiert wird. Transnationale Akteure greifen eher punktuell, wenn
auch sehr interessengerichtet auf staatliche Strukturen oder Dienstleistungen
zu, wihrend sie sie in anderen Fragen ignorieren oder umgehen. Die damit
einhergehenden ambivalenten Loyalititen gegeniiber den Nationalstaaten
werden als potenzielle Unterh6hlung nationalstaatlicher Zugehdorigkeitspolitik
bewertet (T6loliyan 1991; Faist 2000b; Nord-Stid-aktuell 2005). Unabhingig
von solch politisch aufgeladenen Einschédtzungen ist niichterner festzuhalten,
dass durch transnationale Beziehungen sowohl in den Herkunfts- wie in den
Einwanderungsgesellschaften verschiedene Dimensionen der 6konomischen,
sozialen und kulturellen Transformation (Vertovec 2004) angeschoben wer-
den konnen. Empirische Beispiele iiber die >money remittances< von Migran-
ten in ihre Herkunftsldnder (v.a. des »>Siidens<) zeigen anschaulich (Parrefias
2002, 2005; Ong 1999; Levitt/Jaworsky 2007:134), dass durch diese transna-
tionalen Geld- und Giiterfliisse nicht nur internationale Dienstleister wie Ban-
ken profitieren, sondern ganze Volkswirtschaften am Leben gehalten oder
wieder aufgebaut werden (s. Beitrag von Falge).

Hier kniipft eine weitere wichtige Frage an, wieweit die transnationalen
Beziehungen und organisierten Netzwerke von dauerhaftem Charakter sind,
also ob Qualitédten der Stabilisierung ausgebildet werden (Weil3koppel 2005b;
Nieswand 2005b): Uberleben transnationale Raume den Wechsel von zweiter
und dritter Generation, wenn diese zunehmend in den Einwanderungsldndern
sesshaft werden (Cadge/Ecklund 2007:368)? Oder kommt es zu Revitalisie-
rungs- und Riickkehrbewegungen in die >Heimat« gerade dann, wenn ange-
sichts von Tod, Sterben und Verginglichkeit die Fragen nach Zugehorigkeiten
noch einmal zugespitzt werden (s. Beitrag von Lauser)?

14

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Vor diesem Hintergrund zentraler Erkenntnisse aus den Transnationalen Stu-
dien miissen auch bisherige Beobachtungen und Theorien iiber religiose Iden-
titdten und Praxen in der Migration prizisiert werden, wozu unser Buch zent-
rale und weiterfiihrende Beitréige liefert.

Die Bedeutung von Religion im
transnationalen Raum

Religion wird in zahlreichen transnationalen Forschungen als zentrales Poten-
zial von MigrantInnen beschrieben, mit dem Strategien der simultanen Inte-
gration moglich werden (u.a. Levitt/Glick Schiller 2004; Smith-Hefner 1999;
Kokot/T6l6liyan 2004; Sokefeld 2002, 2006, 2008; Ukah 2005) und dadurch
soziales Kapital gebildet und erhoht werden kann (Levitt/Jaworsky 2007:141;
Cadge/Ecklund 2007; Adogame/Weilkoppel 2005). In Pendelbewegungen
zwischen Einwanderungs- und Herkunftslindern werden neue Réume der
Verbindung und des Austausches geschaffen, die von einer mehr oder weni-
ger ausgeprigten Institutionalisierung begleitet sind (Levitt 2001b, 2002;
Ebaugh/Chafetz 2002; Spellman 2004).* Die empirisch nachvollzichbare Be-
wegung, Kreativitit, Diversitit und Konformitét in den verschiedenen religio-
sen Netzwerken verweist dabei auf zwei miteinander verbundene Dynamiken:

Auf der einen Seite fiihrt die Zirkulation von religiosen Ideen wie Giitern
zu einer Geltendmachung von Alternativen, oft verbunden mit hybriden Iden-
titdten, Praktiken und Institutionen. Auf der anderen Seite fithren Fragmentie-
rung und Instabilitét oft zu einer erneuten Verfestigung primordialer Identité-
ten, die extrem exklusiv formuliert werden. Zentrales Erkenntnisinteresse ist
hier, wie die Dynamiken von Selbstbehauptung und Gemeinschaftsbildung
mit der Bestdtigung religioser Orthodoxie und Reinheit und/oder mit der
Wiederentdeckung und Erfindung (>invention of tradition< n. Hobsbawm/
Ranger 1992) von religioser Tradition und Erinnerung verbunden sind. Diese
Zusammenhinge kommen auf mindestens drei Ebenen sozio-religioser Erfah-
rungen zum Tragen:

Eine grundlegende Ebene stellen die individuellen und familidiren Glau-
bensvorstellungen und Praktiken dar. Migranten und Migrantinnen nutzen
und beziehen sich auf >Religion<, um Zugehdorigkeiten in (durchaus) vielfalti-
gen Gemeinschaften geltend zu machen. So halten Migranten ihre Mitglied-
schaften auch in weit entfernten (vor-migratorischen) religiosen Organisatio-
nen und familidgren Riaumen aufrecht, unterstiitzen diese finanziell, nehmen

4 Die erhohte Ausbreitung pentekostaler Kirchen zum Beispiel in Afrika ist als ein
Effekt der Evangelisierung der afrikanischen Diaspora in den USA zu betrach-
ten, der schlieBlich auf die Herkunftslinder in Afrika zuriickwirkt und von dort
aus (mit Unterstiitzung aus den USA) heute europiische Einwanderungsldnder
>re-missioniert« werden (s. Ukah 2005, Adogame 2005).

15

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

wihrend ihrer »Heimreisen< an den religiosen Festen und Ereignissen teil und
sorgen fiir (Gast)-Besuche religioser Fithrer und deren spirituelle und prakti-
sche Anweisungen, auch tiber weite Entfernungen hinweg. Sie partizipieren
an religiosen Pilgerfahrten (s. Beitrag von Liebelt), verehren spezifische Hei-
lige oder Gottheiten (s. Beitridge von Drotbohm und Rossbach de Olmos), und
tiben mehr oder weniger informelle religise Handlungen aus (s. Beitrédge von
Nadig und Zillinger), um mit einer bestimmten Gruppe oder einem bestimm-
ten Platz im Herkunftsland in Verbindung zu bleiben. Umgekehrt nehmen
auch die lokalen Praktiken Bezug auf translokale Zusammenhinge, indem
beispielsweise Rituale verdndert, neue Paraphernalien und Symbole aufge-
nommen oder Abwesende in die Gebete einbezogen werden (s. Beitrag von
Lauser). Solche >populdren< Religionsformen betonen ein Religionshandeln,
das als performativ bezeichnet werden kann (u.a. Kreinath/Snoek/Stausberg
2006; Harth 2004): Uber Rituale und Korperpraktiken werden neue sakrale
Raume geschaffen ebenso wie eine reiche materielle Kultur, angefangen bei
religiosen Artefakten bis zu reisenden Reliquien (Gardner/Grillo 2002; Gard-
ner 2002).

Eine zweite Ebene bilden religiose Institutionen, Organisationen oder
Kongregationen und deren Strukturen (Ebaugh/Chafetz 2002; Baumann/Lu-
chesi/Wilke 2003; Baumann, M. 2000, 2003; Hiiwelmeier 2006). Tatsache ist,
dass religiose Gemeinschaften — wie Sufi-Orden und andere muslimische
Bruderschaften, katholische Missionare und Missionsorden, oder buddhis-
tische Monche — zu den historisch dltesten transnationalen Gemeinschaften
gehoren. Uber institutionelle, aber ortlich flexible Netzwerke haben diese Re-
ligionen iiber viele Jahrhunderte eine transnationale Dimension ausgebildet
und agieren bis heute darin. In der gegenwirtigen Landschaft religioser Viel-
falt in Einwanderungsgesellschaften spielt die transnationale, institutionali-
sierte Vernetzung dieser Organisationen eine zentrale Rolle. So gehdren Mi-
granten religidsen Institutionen an, die tiber formale Strukturen Herkunftsland
und Aufnahmeland miteinander verbinden, und es sind héufig religiose Insti-
tutionen, die im Aufnahmeland als >Tiiroffner< dienen. Andererseits — und
gleichzeitig — werden die Aktivititen im Aufnahmeland haufig von religiésen
Experten und Autorititen aus dem Herkunftsland geleitet und {iberwacht
(WeiBkoppel 2005a).

Eine dritte Ebene, die die vielschichtige Beziehung zwischen Religion
und Globalisierung formt, ist der Staat und das legislative Regelwerk. Sowohl
Herkunftsland als auch Aufnahmeland regulieren Migrationspolitiken sowie
die Organisationen und Institutionen religiosen Lebens. In welchem Ausmal3
Migranten und Migrantinnen sich in transnationalen religiésen Arenen bewe-
gen konnen, wird in einem nicht zu unterschdtzenden Umfang von den
Staaten kontrolliert. Das Verhéltnis von Recht und Religion in seiner konkre-

16

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ten national-staatlichen Verfasstheit ist fiir unser Thema von besonderer
Wichtigkeit.

Religiéses Handeln aus ethnologischer und
kulturwissenschaftlicher Perspektive

Betrachten wir die erste Ebene des individuellen und familidren religiosen
Handelns etwas eingehender, weil diese einen Schwerpunkt unserer Beitrage
bildet, bietet es sich an, von einem prozessualen Religionshandeln auszuge-
hen, wie es Nye unter dem Begriff >religioning« vorstellt (Nye 2000). Nie-
mand kann >Religion an sich« praktizieren oder glauben. Empirisch zugéng-
lich sind kulturell, sozial und historisch konkrete Praktiken und artikulierte
Glaubensvorstellungen. Fiir Religion gibt es keine Evidenz an sich, sondern
der Gegenstand ethnologischer Religionsforschung sind die offentlichen —
kommunikativen und diskursiven — Aushandlungsprozesse {iber Weltdeutun-
gen (Kippenberg/von Stuckrad 2003). Wie werden Weltbilder (Kosmologien)
in Handlungen anschaulich, und wie werden Handlungen durch Weltbilder
begriindet (Geertz 1987; Bowie 2000)?

Religiose Praxen und »belief systems« gilt es nicht nur als Ausdruck eines
spezifischen Menschen- und Gottesbildes sowie der damit verbundenen Welt-
erkldrung zu analysieren, sondern es geht vor allem auch darum, religioses
Handeln in tibergreifende soziale, politische und 6konomische, eben kulturel-
le Prozesse und Phiinomene einzubetten.’

Dabei sind nochmals drei Ebenen von Religionshandeln zu unterscheiden:
o Akteursstrategien als Dimension von Personen-zentriertem Handeln,

ebenso wie von Glauben und Transzendenzerfahrungen sowie von religio-

sen Identitdtsfragen

e Wissensformen als Dimension von kollektiv produzierten und zugéingli-
chen Dokumenten, Quellen und Medien, aber auch Erfahrungswissen so-
wie Spezialistentum und professionell erworbene Kompetenzen

o Typen der Sozialorganisation zwischen lockerer Bewegung und hierar-
chisch durchstrukturierter Institution (vgl. Krech 2005:140)

5 Solch ein kontextualisierter Zugriff auf Religion ist durch die Ethnologie immer
befordert worden, gerade auch durch den Kulturenvergleich und die fundierte
empirische Arbeit, sowie durch die theoretische Perspektive, Religion als Teil-
system eines Gesellschaftssystems zu begreifen (Malinowski 1983) oder als
spezifische Form der symbolischen Verdichtung zentraler Bedeutungssysteme
(Geertz 1987), oder als ideologischen Ausdruck eines Meta- bzw. Machtsystem
spez. Gesellschaftsformen und ihrer Gegenspieler (z.B. »>Orient< versus >Okzi-
dentq, s. Asad 1993, 2003).

17

14.02.2028, 12:47:17. O


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

Wir folgen dieser analytisch motivierten Unterscheidung, um den ethnogra-
fisch erarbeiteten, dichten »Berg« an Daten durchdringen und erhellen zu kon-
nen, der letztlich aber widerspiegelt, dass es in gesellschaftlicher Realitit fast
immer darum geht, wie diese verschiedenen Ebenen und Instanzen miteinan-
der agieren. Gerade in dieser Schnittmenge von Religionshandeln (s.o. reli-
gioning) sprechen Ethnologlnnen von religiéser Praxis, um zu betonen, dass
auch strukturelle und institutionalisierte Realititen letztlich auf Ko-Akteure
und auf historische Prozesse der machtvollen Bedeutungskonstruktion zu-
riickgehen. Und nicht zuletzt sind religiose Praxen in besonderem Malle ge-
pragt durch rituelles Handeln, indem historisch tiberlieferte Bedeutungen und
Symbole in der Gegenwart von Menschen in institutionalisiertem Rahmen ak-
tiviert und aktualisiert werden (Kreinath/Snoek/Stausberg 2006).

Insgesamt ist es in der Analyse von religiosen Praxen wichtig zu differen-
zieren, ob Laien oder Gelehrte zu Wort kommen oder zu Taten schreiten,
welche Gruppierungen welche Form der Sozialorganisation (Netzwerk, Ge-
meinde, Organisation) ausbilden und wer sich auf welche Dogmen und Uber-
lieferungen beruft. Mit anderen Worten, jeder kulturelle >Text« — ob aus aka-
demischer Feder oder rituell praktiziert — sollte représentationskritisch auf
seine Aussagekraft befragt werden: Wer spricht wann, fiir wen und in welcher
Intention?

Auch wenn in den folgenden Beitrdgen nicht immer in aller Schirfe diese
Differenzierungen expliziert werden, ist festzuhalten, dass unsere Autorlnnen
einem akteurzentrierten Ansatz folgen, um daran institutionelle Einbindungen
und strukturbedingte Positionierungen der Subjekte mehr sukzessive nach-
vollziehbar zu machen, statt vorschnell Kategorisierungen oder Typisierungen
zu verwenden Wir gehen in unseren Beitrdgen zuriickhaltend mit begriffli-
chen Zuordnungen zur Mikro- oder Makro-Ebene oder zu einem >kleinen ver-
sus groBen< Transnationalismus um. Ahnlich wie andere Autorinnen (s. Le-
vitt/Jaworsky 2007:142) wollen wir dichotome Zuweisungen tiberwinden, da
sie immer wieder Reduzierungen bedeuten. Uns geht es darum, die Verbin-
dungen zwischen »oben< und »unten¢, die ambivalenten Rollen von Akteuren
und die strategischen Momente einzufangen, wo aus Handlung Struktur wird
und umgekehrt Strukturen >agency« beférdern kénnen (s. Beitrdge von Lauser
und WeiBkoppel). Auf diesem Wege werden zig Spielarten transparent, wie
durch das vernetzte Handeln religios motivierter Akteure und ihrer Organisa-
tionsformen transnationale, eben grenziiberschreitende Rdume und Identiti-
ten entstehen.

18

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Religionen in Bewegung.
Ethnografische Mikro- und Kontextanalysen

Nach diesen Ausfithrungen iiber die Spezifik ethnologischer Religionsfor-
schung im transnationalen Kontext wollen wir nun in das Spektrum der vor-
liegenden Beitrdge eintauchen. Alle Autoren verfolgen das Ziel, religiose
Praxen und Identitdten, die sich in ihren Forschungen als relevant herausstell-
ten, als Dreh- und Angelpunkt zu verwenden, um dariiber die komplexe Situa-
tion im transnationalen Raum wie im jeweiligen Einwanderungskontext zu
erhellen und zu erschlielen.

Das ethnologische Erkenntnisinteresse dabei ist weniger, systematische
»Topographien< (Lehmann, H. 2005:9) und entsprechende Kategoriebildung
tiber die neu entstehende religiose Landschaft in Einwanderungsldndern zu
betreiben (Krech 2005:125f). Sondern unsere Autorinnen konzentrieren sich
auf die Frage, von welcher Bedeutung oder Funktion® die Religion im trans-
nationalen Kontext ist: Wofiir und warum wird Religion von den MigrantIn-
nen genutzt, aktiviert oder kultiviert? Welche Bediirfnisse werden durch sie
erfiillt, welche Handlungsmoglichkeiten bietet das religiose Netzwerk, welche
Bewiltigungsformen der Migrationserfahrung finden sich im Rahmen der Re-
ligionsausiibung? Welche (neuen) Sinnstiftungen werden dadurch sichtbar?

Die Gruppierung unserer Beitrédge folgt zwei Leitfragen:

I) Wie zeigt sich religioses Handeln zwischen Transnationalismus und natio-
nalstaatlicher Integration?

II) Welche rituellen Praxen geben iiber die Situierung in transnationalen
Réumen Aufschluss?

In den Beitrdgen von Nieswand, Falge und WeiB3koppel iiber afrikanische
Migranten wird deutlich, wie diese erstaunlich ungebrochen an christliche
Netzwerke und Identitéten ankniipfen, die sie durch Mission und postkolonia-
len Einfluss in ihren Herkunftsldndern Nigeria und Sudan angeeignet haben —
und in westlichen Wohlfahrtsstaaten ihnen diese christliche Identitit zu Sta-
tus- und Ressourcengewinn verhilft.

Boris Nieswand zeigt am Beispiel selbstinitiierter pentekostaler Gemein-
den in Berlin, wie Migranten aus Ghana mit anderen Einwanderern und Deut-
schen Gemeinsamkeit jenseits nationaler und ethnischer Zuordnung kon-
struieren, eben durch die Imagination eines weltumspannenden, christlichen
Glaubens. Die Rolle der Pastoren und Prediger sticht aus seinem ethnografi-
schen Material besonders hervor, weil an ihren Aussagen deutlich wird, dass
sie eine Art transnationalen, religidsen >Integrations<-Diskurs etablieren, der
darauf zielt, moglichst viele Mitglieder unterschiedlicher nationaler und kul-

6  Hier lédsst sich die strukturfunktionalistische Tradition der Religionsethnologie
sowie -soziologie nicht leugnen in Anschluss an E. Durkheim, B. Malinowski,
E. Evans-Pritchard, V. Turner unter anderen.

19

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

tureller Herkunft in ihren Gemeinden zu vereinen. Umgekehrt macht Nies-
wand daran plausibel, wie durch die Internationalitit und Multikulturalitit
solcher Gemeinschaften potenzielle, eben multiple und situative Inklusions-
moglichkeiten fiir Migrantlnnen in ihren jeweiligen transnationalen Hand-
lungsfeldern gesteigert werden.

Cordula WeiBkoppel verfolgt in ihrem Beitrag, wie siidsudanesische
Kriegsfliichtlinge fast ausschlieBlich die Infrastruktur und sozialen Netzwerke
einer protestantischen Kirchengemeinde nutzten, um die durchaus bedrohte
Existenz als Asylbewerber und als transnationale Exilanten zu bewiltigen.
Mit dem emischen Statement »you don’t get lost« nimmt sie eine Binnen-
perspektive auf, aus der hervorgeht, dass unter den Akteuren zum einen eine
grofle Hoffnung artikuliert wird, den Gefahren der Migration zu trotzen. Um-
gekehrt kann man daran aber auch erschliefen, welche realen Gefahren und
Unwigbarkeiten durchlebt und mit welchen Handlungsstrategien darauf rea-
giert wurde. Das zeigt sie exemplarisch an einer Fliichtlingsbiografie, die so-
wohl durch Motive der Bildungsmigration als auch durch kollektive Uberle-
bensstrategien wihrend des Biirgerkrieges geprégt ist. An diesem Fall macht
sie transparent, wie das transnationale Handeln Einzelner ineinander greift mit
Handlungsformen einer kirchlichen Organisation, die in einer langen, transna-
tional-politischen Tradition steht, humanitcre, und gerade nicht staatliche Zie-
le zu verfolgen.

Christiane Falge hingegen warnt in ihrem Beitrag davor, die Performanz
christlicher Identitdten afrikanischer Migranten und Fliichtlinge ausschlieSlich
unter dem Gesichtspunkt der psychisch-seelischen, politisch-rechtlichen oder
materiellen Unterstiitzung zu deuten. In ihrem Fall, den Nuer, die in den USA
leben, beobachtete sie, wie gerade die lutheranisch-christliche Identitdt dazu
verhelfen konnte, das verbreitete Stigma des >schwarzen Afroamerikaners<
abzuwenden und sich eher der christlich-amerikanischen Mittelklasse zuzu-
rechnen, die zudem moralische und missionarische Unterstlitzung von den
yroots< aus Afrika benétige. Neben dieser Statusaufwertung werden die von
den Nuer gegriindeten Kirchen fiir die Zusammenfithrung verwandtschaftli-
cher Netzwerke in der Diaspora genutzt sowie fiir die Mobilisierung von Res-
sourcen (Spenden, Jobs, Stipendien) fiir Kirchen in den vom Krieg zerriitteten
Heimatregionen.

Heike Drotbohm verfolgt bei haitianischen Katholiken in Montréal, wie
sie durch die symbolische Reprisentanz einer schwarzen Madonna den
schmalen Grat begehen, die fritheren Voudou-Bedeutungssysteme in den do-
minierenden Katholizismus der einstigen Kolonisatoren, jetzt im Einwande-
rungsland Kanada zu integrieren. Besonders anschaulich wird, dass bei den
konkurrierenden Deutungen um die Madonna nicht nur ethnische Identitéten
eine Rolle spielen, sondern vor allem Klassenzugehorigkeiten und das Begeh-
ren, zur dominanten Gruppe, also zur Mehrheitskultur der orthodoxen Katho-

20

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

liken gehoren zu wollen, wire da nicht ein diplomatischer Priester, der infor-
mell auch noch andere Auslegungen und Kulte um die Madonna zulésst.

Die Bedeutung von religiosen Fiihrungs- oder Autorititsfiguren spielt
auch bei Lioba Rossbach de Olmos eine zentrale Rolle, die beschreibt, wie in-
itiierte Orisha-Priester von den Kariben ihren traditionell-rituellen Verpflich-
tungen in Deutschland nachkommen (miissen), obwohl sie gleichzeitig Biih-
nen der Popkultur und der Weltmusik fiir ihre Popularitét, aber auch fir ihre
6konomische Existenz bedienen. Damit verbunden sind u.a. extensive Pen-
delmigrationen, weil die Initiation an ihren Herkunftsort gebunden ist, und
diese Verbindung gehalten werden muss, um spirituelle bzw. heilende Krifte
entfalten zu kénnen. Rossbach ist daher skeptisch, ob von einer transkulturel-
len, hybriden Praxis gesprochen werden sollte, weil die religiosen Elemente
der Priester eindeutig an die Herkunftstraditionen angebunden werden (vgl.
Dorsch 2006). Andererseits wird deutlich, dass die Akteure in hohem Malle
eine transnationale Vereinbarkeitsleistung praktizieren, indem sie ihre religio-
sen Identitéten in die Latino-Musik- und Tanzszene des »Westens« einbetten.

In den Beitridgen von Rossbach und Drotbohm wird deutlich, wie religio-
se, hier afroamerikanische Minderheiten darauf angewiesen sind, sich an do-
minante Strukturen des religiosen Marktes im Einwanderungskontext anzu-
passen, also eine Art »mimikry< zu betreiben, um das Eigene erhalten zu kon-
nen. Gleichzeitig verdndern und bereichern sie damit aber die religiése, eben
pluraler werdende Landschaft insgesamt.

In der zweiten Rubrik werden religiose Rituale und Performanzen in den Mit-
telpunkt gestellt. Die Analyse rituellen Handelns wird jeweils genutzt, um be-
sondere Einblicke in die Mikroperspektive von Akteuren zu gewihren, die
sich durch dieses rituelle Handeln neu oder zumindest anders im transnationa-
len Raum positionieren kénnen — oder durch die symbolischen und traditio-
nellen bzw. folkloristischen Gehalte des Rituals vielféltige Beziige zu relevan-
ten (Herkunfts-)Identitéiten hergestellt werden kénnen.

Andrea Lauser geht in ihrem Beitrag iber Ahnenverehrung und Todesri-
tuale von Vietnamesen in einem transnationalen Raum der Frage nach, wie
vietnamesische Identitit auf verschiedenen, sich gegenseitig bedingenden
Ebenen der gemeinsamen Abstammung als Praxis des Gedenkens hergestellt
wird. Von der familidren Sphére bis zur politischen Instrumentalisierung auf
nationaler Ebene dient die Ahnenverehrung als ein Modell des Kommens und
Gehens. So wie die Toten nach Hause und an die Ahnen-Altédre gerufen wer-
den, fiihlen sich auch die Lebenden zu diesem Zusammenkommen und zur
Riickkehr verpflichtet. Und im Zelebrieren der Riickkehr ist gleichzeitig eine
zyklische Bewegung von Aufbruch, Riickkehr und Wiederaufbruch impli-
ziert. Indem die gegenwirtige spétsozialistische Regierung Vietnams zur
Heimkehrbewegung ermutigt, wird gleichzeitig die Rolle von Mobilitit und

21

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

Zirkulation in einer Erfahrung von Vietnamesisch-Sein zwischen Nation und
Transnation, zwischen nord- und siidvietnamesicher Herkunft bis in die Fami-
lien hinein normalisiert.

Claudia Liebelt illustriert an Philippinas in Israel, wie durch Pilgerausflii-
ge an den See Genezareth nicht nur rituell-religiése Verpflichtungen von Ka-
tholikinnen vollzogen werden. Hier wird vor allem ein anti-strukutrelles, eben
in der Freizeit angesiedeltes Sozial- und Gemeinschaftsleben kultiviert, was
angesichts der Arbeitsstrukturen von héuslichen Pflegekriften (Wochen-
schichten, Wohnen bei den Arbeitgebern) sonst kaum Platz findet. Die struk-
turelle Statusdegradierung, die sie als Arbeitsmigranten im {iberwiegend in-
formellen Sektor hinnehmen miissen, wird auf diesem Wege ausbalanciert,
indem ihr Status als fromme Glaubige durch die Pilgerfahrten und entsprech-
ende Anerkennung in der Heimat wichst. Das Abfiillen von heiligem Wasser
aus dem Jordanfluss in transportable Fldschchen und das Sammeln von Kie-
selsteinen dient sowohl dem eigenen Heil in der Migrationssituation als auch
fur den Authentizitits-Beweis des »im Heiligen Land (gewesen) sein< bei der
Riickkehr auf die Philippinen.

Im Beitrag von Bettina Horn-Udeze wird eindrucksvoll nachvollzogen,
warum eine nigerianische Transmigrantin auf Teneriffa, eine Remigrantin aus
Europa, die sich aus Milieus des Frauenhandels und der Prostitution befreien
konnte, sich dem >born-again<-Ritual der Pentekostalen Kirche hingegeben
hat. »Becoming born again< durch eine Reinigungs- und Taufzeremonie be-
siegelt hier sowohl einen biografischen Neubeginn als auch das Interesse, das
offentliche Image einer moralisch integeren Frau (wieder) zu erwerben. Im
inszenierten Ritual, dem konkreten Eintauchen in den Atlantik, kann dies al-
len Anwesenden der Gemeinde demonstriert werden, und die Frau selbst er-
lebt eine sinnlich spiirbare Reinigung von alten Stinden und empfingt ein
neues, moglichst Heil bringendes Bedeutungssystem. Dass diese Entschei-
dung zur Konversion im Transit nach den Hérten der Migration und vor der
ersehnten Riickkehr ins Heimatland stattfindet (s. a. Spellman 2004), bestatigt
klassische Theorien zu Statuspassagen (Van Gennep 1999).

Martin Zillinger wurde durch seine Feldforschung unter marokkanischen
Sufis in das transnationale Feld marokkanischer Migranten aus Europa und
den USA hineingezogen, als er vermehrt auf Hochzeiten eingeladen wurde,
die von ihnen in der Heimat ausgerichtet wurden. Die Integration sufisch-
ritueller Praxis von Besessenheit und Ekstase in diese Hochzeitsfeste zeigte
sich als eine zentrale Strategie, »authentische<, wenn auch folklorehafte Her-
kunftsidentitit zu kultivieren, und sich damit gerade im transnationalen Raum
zwischen Migration und sporadischer Riickkehr der nationalen, marokkani-
schen Identitdt zu versichern. Zillinger analysiert in plausibler Weise, wie
Ambivalenzen der Migranten zwischen ihrem »modernem« Leben als Migran-
ten und dem >traditionellen< als nach wie vor Zugehorige zu ihrer Herkunfts-

22

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

gruppe und -nation durch einen situativen Kontrollverlust aufgeldst werden,
was (nur noch) im Rituell-Performativen méglich wird. Deshalb spielen Film-
und Musikaufnahmen dieser sufischen Rituale dann im weiteren transnationa-
len Raum eine zentrale Rolle, weil sie auch hier dazu genutzt werden konnen,
»Liicken< im briichigen Habitus von Migranten zwischen Herkunfts- und
Einwanderer-Identitit zu fiillen.

Maya Nadig widmet sich einer jiingeren religiosen Bewegung in Mexiko,
den Danzantes Aztekas, die vor allem von Land-Stadt-Migranten frequentiert
wird, aber inter- und transnational mit anderen Mexikanern bzw. Indianern
vernetzt ist. Im zentralen Ritual des gemeinsamen Tanzes in den fritheren, az-
tekischen Tempelanlagen kann Nadig durch teilnehmende Beobachtung und
Gespriche erschlieBen, dass sich die Kombination von aztekischen Kosmolo-
gien und Heilspraxen mit gegenwirtigen Formen des Katholizismus, vor al-
lem des Marienkultes sowie Elementen aus verschiedensten spirituellen Pra-
xen des New Age sinnvoll mischt. Das performative Erleben des eigenen
Korpers in der Ko-Aktion mit anderen TénzerInnen fiihrt zu spirituellen und
transzendenten Erfahrungsraumen, die das psychisch Briichige und Abgespal-
tene genauso zusammenfiithren wie die verschiedenen religiésen Bedeutungs-
fragmente, die in der postkolonialen Geschichte mexikanischer Indios inklu-
sive aktueller Entwicklungen eine Relevanz haben. Wihrend sich zeitgends-
sische Wissenschaftler dariiber streiten, inwieweit diese Praxis als authentisch
indianisch oder als Derivat des New Age zu bewerten sei, stellt sich aus Pers-
pektive der Mitglieder kaum die Frage nach Authentizitit oder Mimesis, son-
dern durchaus Widerspriichliches wird durch die rituelle Praxis neu miteinan-
der kombiniert und dadurch als Gemeinsames vereint (s. bricolage-Konzept
n. Levi-Strauss 1970).

Das Spektrum unserer Beitrdge macht einmal mehr deutlich, welche verschie-
denen Dynamiken von religiosen Identititen und Praxen sich zeigen, wenn
man Zeit und Geld zur Verfiigung hat, an den Peripherien und Zentren ge-
genwirtiger Ein- und Auswanderungslénder zu forschen.

Alle vertretenen Beitrdge sind durch >long term«- und/oder >multi sited«-
Feldforschung ethnografisch fundiert und représentieren die fiir die Ethnolo-
gie so ausweisende Mikroperspektive von agierenden Subjekten, nicht zuletzt,
weil es unsere Interaktionspartner waren, mit denen wir lange und wiederhol-
te Gespriche fiihrten, und von denen wir in tendenziell fremde religiose Mi-
lieus und entsprechende rituelle Praxen eingefiihrt wurden.

Wiéhrend zeitgenossische Ethnologen und Kulturwissenschaftlerinnen
recht selbstverstindlich Wert darauf legen, diese intersubjektiv gewonnene
Perspektive (Baal 2006:9-10) in die gesellschaftlichen und politischen Kon-
texte einzubetten, geht es in einzelnen Beitrigen dieses Buches verstérkt dar-
um, auch verborgene Dimensionen des Handelns von Subjekten zu beleuch-

23

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

ten. Menschliches Handeln, insbesondere nach kulturspezifischen Mustern
und Vorstellungen in transkulturellen Kontaktsituationen, lasst sich nicht auf
eine Perspektive von rational choice reduzieren. Wir wollen den Blick auf die
komplexen Verkettungen von Gefiihl, Bediirfnis, Verpflichtung, strategischer
Entscheidung mit ungeahnten Effekten, Kompromissbildung und Ambivalen-
zen richten. In dieser Zielrichtung greifen wir eine Anregung von Schnepel
(2005) auf: Er schldgt vor, das Begriffsfeld um >agency<« im Sinne von selbst-
bestimmter und bewusster Handlungsfahigkeit um das von »patiency< im Sin-
ne prozesshafter, nicht direkt steuerbarer Erfahrungen und Entwicklungen zu
erweitern (weitere Erlduterungen in den Beitrdgen von Liebelt, Horn-Udeze
und WeiBlképpel). Damit wollen wir betonen, dass religiéses wie anderes so-
ziales Handeln im Kontext von Flucht, transnationaler Migration und Integra-
tion durch Formen des Erleidens, Erduldens, aber auch der Erwartung und
Hoffnung von Menschen geprégt ist, die einzelne Entscheidungen oder lang-
fristige Gefiihlslagen und Verhaltensweisen oftmals unsichtbar bestimmen,
bis es in konkrete oder symbolisch-rituelle Handlungen gerinnt. Die ethnogra-
fische Aufdeckung religioser, also auch irrationaler und imaginédrer Phéno-
mene im transnationalen Raum hat Bithnen und Nischen fiir die Kulturwis-
senschaften gedffnet, durch die nicht nur neue Strategien zwischenmenschli-
cher Interaktionen in globalisierten Verhéltnissen zu Tage befordert werden.
Permanent werden damit auch existenzielle Grenzerfahrungen von Menschen
dokumentiert, deren individuelle wie kulturelle Bewiltigungsformen systema-
tisch verglichen, theoretisch befriedigend geklirt und ins 6ffentliche Bewusst-
sein gertickt werden miissen.

Literatur

Abusharaf, Rogaia M. (2002): Wanderings. Sudanese Migrants and Exiles in
North America. Ithaca/London: Cornell University Press.

Adogame, Afe (2005): To be or not to be? Politics of Belonging and African
Christian Communities in Germany. In: A. Adogame/C. Weillkoppel
(Hg.): Religion in the context of African Migration. Bayreuth: Rosch, S.
95-112.

Adogame, Afe/Weillkoppel, Cordula (Hg.) (2005): Religion in the Context of
African Migration. Bayreuth: Rosch.

Asad, Talal (1993): Genealogies of Religion. Discipline and Reasons of Pow-
er in Christianity and Islam. Baltimore/London: John Hopkins University
Press.

Asad, Talal (2003): Formations of the Secular. Christianity, Islam, Moderni-
ty. Stanford, California: Stanford University Press.

Auffarth, Christoph (2005): »Weltreligion« als ein Leitbegriff der Religions-
wissenschaft im Imperialismus. In: U. Van der Heyden/H. Stoecker (Hg.):

24

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Mission und Macht im Wandel politischer Orientierungen. Europdische
Missionsgesellschaften in politischen Spannungsfeldern in Afrika und
Asien zwischen 1800 und 1945. Wiesbaden/Stuttgart: Franz Steiner Ver-
lag, S. 17-36.

Baal, Mieke (2006): Kulturanalyse. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Bankston, Carl L./Zhou, Min(1996): The Ethic Church, Ethic Identification,
and Social Adjustment of Vietnamese Adolescoents. In: Review of Reli-
gious Research 38 (1), S. 18-37.

Barker, Eileen (2005): Yet more Varieties of Religious Experiences. Diversity
and Pluralism in Contemporary Europe. In: H. Lehmann (Hg.): Religidser
Pluralismus im vereinten Europa. Freikirchen und Sekten. Géttingen,
Wallstein, S. 156-172.

Basch, Linda/Glick Schiller, Nina/Szanton Blanc, Cristina (1994). Nations
Unbound. Amsterdam: De Gruyter.

Baumann, Gerd (1996): Contesting Culture. Discourses of identity in Multi-
ethnic London. Cambridge: Cambridge University Press.

Baumann, Gerd (1998): Ethnische Identitit als duale diskursive Konstruktion.
Dominante und demotische Identititsdiskurse in einer multiethnischen
Vorstadt von London. In: Aleida Assmann/Heidrun Friese (Hg.): Identitd-
ten. Erinnerung, Geschichte, Identitit 3. Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S.
288-313.

Baumann, Gerd (1999): The multicultural riddle. Rethinking national, ethnic
and religious identities. London: Routledge.

Baumann, Martin (2000): Migration, Religion, Integration: Vietnamesische
Buddhisten und tamilische Hindus in Deutschland. Marburg: diagonal.
Baumann, Martin (2002): Migrant Settlement, Religion and Phases of Diaspo-
ra. In: Migration. A European Journal of International Migration and

Ethnic Relations 33/34/35, S. 93-117.

Baumann, Martin (2003): Organising Hindu Traditions in Europe, the case of
Tamil migrants from Sri Lanka. In: Karl-Fritz Daiber/Gerdien Jonker
(Hg.): Local forms of religious organisation as structural modernization:
effects of religious community building and globalization. [workshop Do-
kumentation]. Marburg, http://archiv.ub.uni-marburg.de/uni/2003/0001/rel
org.pdf, S. 64-75.

Baumann, Martin (2005): Religionspluralitit in Deutschland — Religiose Dif-
ferenz und kulturelle >Kompatibilitdt« asiatischer Zuwanderer. In:
Ders,/Samuel M. Behloul (Hg.): Religioser Pluralismus. Empirische Stu-
dien und analytische Perspektiven. Bielefeld: transcript, S. 123-144.

Baumann, Martin/Behloul, Samuel M. (Hg.) (2005): Religidser Pluralismus.
Empirische Studien und analytische Perspektiven. Bielefeld: transcript.

25

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

Baumann, Martin/Luchesi, Brigitte/Wilke, Annette (Hg.) (2003): Tempel und
Tamilen in zweiter Heimat. Hindus aus Sri Lanka im deutschsprachigen
und skandinavischen Raum. Wiirzburg: Ergon.

Beck, Ulrich/Sznaider, Nathan (2006): Unpacking cosmopolitanism. In: The
British Journal of Sociology 57 (1), S. 1-23.

Bouma, Gary D. (Hg.) (1996): Many Religions, All Australians. Religious Set-
tlement, Identity and Cultural Diversity. Kew: The Christian Research As-
sociation.

Bowie, Fiona (2000): The Anthropology of Religion. An Introduction. Oxford,
Blackwell.

Brettell, Caroline B. (Hg.) (2007): Constructing borders/crossing boundaries:
race, ethnicity, and immigration. Lanham, Md. [u.a.]: Lexington Books.
Cadge, W./Ecklund, E. H. (2007): Immigration and Religion. In: Annual Re-

view of Sociology 33, S. 359-379.

Chidester, David/Tayob, Abdulkader/Weisse, Wolfram (Hg.) (2004): Relig-
ion, Politics, and Identity in a changing South Africa. Miinster: Wax-
mann.

Coward, Harold/Hinnells, John R./Williams, Raymond B. (Hg.) (2000): The
South Asian Religious Diaspora in Britain, Canada, and the United
States. Albany, NY.: State University of New York Press.

Dorsch, Hauke (2006). Globale Griots. Performanz in der afrikanischen
Diaspora. Miinster/Hamburg, Lit.

Ebaugh, Helen Rose/Chafetz, Janet (2002): Religion Across Borders: Trans-
national Religious Networks. Walnut Creek: Altamira Press.

Faist, Thomas (2000a): Grenzen iiberschreiten. Das Konzept Transstaatliche
Réume und seine Anwendungen. In: Ders. (Hg.): Transstaatliche Réume.
Politik, Wirtschaft und Kultur in und zwischen Deutschland und der Tiir-
kei. Bielefeld, transcript, S. 9-56.

Faist, Thomas (2000b). Jenseits von Nation und Postnation. Eine neue Pers-
pektive fiir die Integrationsforschung. In: Ders. (Hg.): Tranmsstaatliche
Rdaume. Politik, Wirtschaft und Kultur in und zwischen Deutschland und
der Tiirkei. Bielefeld, transcript: S. 339-392.

Falzon, Mark-Anthony (Hg.) (2008): Multi-sited Ethnography: Theory, Prax-
is, and Locality in contemporary Social Research. Aldershot:Ashgate [im
Druck].

Fog Olwig, Karen (1992): Global Culture, Island Identity. Continuity and
Change in the Carribean Community of Nevis. Reading: Harwood Aca-
demic Publishers.

Fog Olwig, Karen (1998): Contested Homes: Home-making and the Making
of Anthropology. In: Nigel Rapport/Andrew Dawson (Hg.): Migrants of
Identity. Perceptions of Home in a World of Movement. Oxford: Berg, S.
225-237.

26

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Fuglerud, Oivind (1999): Life on the Outside. The Tamil Diaspora and Long
Distance Nationalism. London: Pluto Press.

Gardner, Katy (1995): Global Migrants, Local Lives: Migration and Trans-
formation in Rural Bangladesh. Oxford: Oxford University Press.

Gardner, Katy (2002): Narrative, Age and Migration: Life history and the Life
Course Amongst Bengali Elders in London. Oxford, Berg.

Gardner, Kate/Grillo, Ralph (2002): Transnational households and ritual. In:
Global Networks 2 (3), S. 179-190.

Geertz, Clifford (1987): Religion als kulturelles System. In: Ders.: Dichte Be
schreibung. Frankfurt a. M., Suhrkamp, S. 44-95.

Giddens, Anthony (1988): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundziige ei-
ner Theorie der Strukturierung. Frankfurt a. M./New York: Campus,
[orig. engl. 1984].

Glick Schiller, Nina (2003): Transnational Theory and Beyond. In: David
Nugent/Joan Vincent (Hg.): A Companion to the Anthropology of Politics.
Malden, MA: Blackwell.

Glick Schiller, Nina/Basch, Linda/Szanton Blanc, Cristina (1995): From Im-
migrant to Transmigrant: Theorizing transnational Migration. In: Anthro-
pological Quaterly 68 (1), S. 48-63.

Glick Schiller, Nina (2004): Transnationality. In: 4 companion to the anthro-
pology of politics. Malden, Mass. [u.a.]: Blackwell, S. 448-467.

Glick Schiller, Nina/Nieswand, Boris/Schlee, Giinther/Darieva, Tsypylma/
Yal¢in-Heckmann, Lale/Foszto, Laszlo (2005): Pathways of migrant in
corporation in Germany. In: Tranmsit 1 (1), retrieved from: http://rep
ositories.cdlib.org/ucbgerman/transit/vol1/iss1/art50911.

Glick Schiller, Nina/Caglar, Ayse/Guldbrandsen, Thaddeus C. (2006): Be-
yond the ethnic lens: Locality, globality, and born-again incorporation. In:
American Ethnologist 33(4), S. 621-633.

Goldschmidt, Henry/McAlister, Elizabeth (Hg.) (2004): Race, Nation, and
Religion in the Americas. New York: Oxford University Press.

Harth, Dietrich (2004): Handlungstheoretische Aspekte der Ritualdynamik.
In: D. Harth/ G. J. Schenk (Hg.): Ritualdynamik. Kulturiibergreifende
Studien zur Theorie und Geschichte rituellen Handelns. Heidelberg, Syn-
chron, S. 95-116.

Hauser-Schaublin, Brigitta/Braukdamper, Ulrich (Hg.) (2002): Ethnologie der
Globalisierung. Perspektiven kultureller Verflechtungen. Berlin, Reimer.

Hobsbawm, E. J./Ranger, T. (Hg.) (1992): The Invention of Tradition. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Hock, Klaus (2002): Religionsékonomik. In: Ders.: Einfiihrung in die Religi-
onswissenschaft. Darmstadt: Primus, S. 154-157.

Huwelmeier, Gertrud (2006): Transnationale Ordensgemeinschaften — Aus-
handlungsprozesse kultureller Differenzen. In: Thomas Hengartner/Jo-

27

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

hannes Moser (Hg.): Grenzen & Differenzen. Zur Macht sozialer und
kultureller Grenzziehungen. Leipzig: Leipziger Universititsverlag,
S. 453- 460.

Inda, Jonathan Xavier/Rosaldo, Renato (Hg.) (2002): The anthropology of
globalization: A reader. Oxford: Blackwell.

Kippenberg, Hans G./von Stuckrad, Kocku (2003): Einfiihrung in die Religi-
onswissenschaft. Gegenstcinde und Begriffe. Miinchen: C.H. Beck.

Kokot, Waltraud/Alfonso, Carolin/T6l6yan Kachig (Hg) (2004): Diaspora,
identity and religion: new directions in theory and research. London:
Routledge.

Krech, Volker (2005): Kleine Religionsgemeinschaften in Deutschland — eine
religionssoziologische Bestandsaufnahme. In: H. Lehmann (Hg.): Religio-
ser Pluralismus im vereinten Europa. Freikirchen und Sekten. Gottingen,
Wallstein. S. 116-144.

Kreinath, Jens/Snoek, Jan/Stausberg, Michael (Hg.) (2006): Theorizing Ri-
tuals: Issues, Topics, Approaches, Concepts. Leiden/Boston: Brill.

Lauser, Andrea (2004): »Ein guter Mann ist harte Arbeit.« Eine ethnographi-
sche Studie zu philippinischen Heiratsmigrantinnen. Bielefeld: transcript.

Lauser, Andrea (2005): Translokale Ethnographie [49 Absitze]. In: FOS —
Forum Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualitative Social Research
[Online Journal], 6 (3), Art. 7. Verfiigbar tiber: http://www.qualitative-
research.net/fgs-texte/3-05/05-3-7-d.htm [seit Juli 2005].

Lauser, Andrea (2008): Philippine Women on the Move: Marriage across
Borders. International Migration 46 (4), [im Druck].

Lehmann, Hartmut (2004): Sdkularisierung. Der europdische Sonderweg in
Sachen Religion. Gottingen, Wallstein.

Lehmann, Hartmut (2005): Freikirchen und Sekten in Europa am Beginn des
21. Jahrhunderts. Einfiihrende Bemerkungen. In: Ders. (Hg.): Religidser
Pluralismus im Vereinten Europa. Géttingen, Wallstein, S. 7-12.

Lehmann, Karsten (2004): Migration und die dadurch bedingten religiésen
Pluralisierungsprozesse. In: Beauftragte der Bundesregierung fiir Migrati-
on, Fliichtlinge und Integration (Hg.): Religion-Migration-Integration in
Wissenschaft, Politik und Gesellschafi. Fachtagung am 22. April 2004.
Berlin/Bonn: Druckhaus Bernd Briimmer, S. 31-46.

Lehmann, Karsten, (2006): Institutionen religioser Pluralitit. Vergleichende
Analyse der christlichen und muslimischen Migrantengemeinden in
Frankfurt am Main. In: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 14, S. 25-52.

Leonard, Karen (1997): South Asian Americans. Westport: Greenwood Press.

Leonard, Karen I./Stepick, Alex/Vasquez, Manuel A./Holdaway, Jennifer
(Hg.) (2005): Immigrant Faiths: Transforming Religious Life in America.
Walnut Creek: AltaMira Press.

28

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Levi-Strauss, Claude (1970): The Science of the Concrete. In: Ders.: Savage
Mind. Chicago: The University of Chicago Press, S. 1-33.

Levitt, Peggy (2001a): The Transnational Villagers. Berkeley/Los Angeles:
University of California Press.

Levitt, Peggy (2001b): Between God, Ethnicity, and Country: An Approach
To The Study Of Transnational Religion. Oxford: Transnational Commu-
nities Programme Working Paper WPTC-01-13, www.transcomm.ox.
ac.uk.

Levitt, Peggy (2002): The Ties that Change: Relations to the Ancestral Home
over the Life Cycle. In: Dies./Mary Waters (Hg.): The Changing Face of
Home: The Transnational Lives of the Second Generation. New York:
Russell Sage Publications, S. 123-144.

Levitt, Peggy (2003): You Know, Abraham Really was the First Immigrant:
Religion and Transnational Migration. In: International Migration Review
37 (3), S. 847-873.

Levitt, Peggy (2008): Religion as a Path to Civic Engagement and Civically-
Infused Religion. In: Racial and Ethnic Studies. (Special Volume heraus-
gegeben von Marco Martinelli/Jean-Michel LeFleur) [im Druck] http:/
www.peggylevitt.org/pdfs/levitt.imiscoe4.pdf.

Levitt, Peggy/Jaworsky, Nadya B. (2007): Transnational Migration Studies:
Past Developments and Future Trends. In: Annual Review of Sociology
33, S. 129-56.

Levitt, Peggy/Glick Schiller, Nina (2004): Conceptualizing Simultaneity: A
Transnational Social Field Perspective on Society. In: International Mi-
gration Review 38 (3), S. 1002-1039.

Levitt, Peggy/Waters, Mary (Hg.) (2002): The Changing Face of Home: The
Transnational Lives of the Second Generation. New York: Russell Sage
Publications.

Loimeier, Roman/Neubert, Dieter/Weilkoppel, Cordula (2005): Globalisie-
rung im lokalen Kontext. Perspektiven und Konzepte von Handeln in Af-
rika. Einleitung. In: Dies. (Hg.): Globalisierung im lokalen Kontext. Pers-
pektiven und Konzepte von Handeln in Afrika. Munster/Hamburg: Lit., S.
1-30.

Lucassen, Leo (2006): Is transnationalism compatible with assimilation? Ex-
amples from Western Europe since 1850. In: IMIS-Beitrdge 29: 15-36.
Malinowski, Bronislaw (1983): Magie, Wissenschaft und Religion und andere

Schriften. Frankfurt a. M.: Fischer.

Marcus, George E. (1995): Ethnography in/of the World System: the Emer-
gence of Multi-sited-Ethnography. In: Annual Review of Anthropology 24,
S.95-117.

29

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

Miiller-Mahn, Detlef (2005): Transnational spaces and migrant networks: A
case study of Egyptians in Paris. In: Nord-Siid-aktuell: Sonderheft
»Transnationale Riaume« 19 (1), S. 29-33.

Nieswand, Boris (2005a): Charismatic Christianity in the Context of Migra-
tion: Social Status, the Experience of Migration and the Construction of
Selves among Ghanaian Migrants in Berlin. In: A. Adogame/C.
WeiBkoppel (Hg.): Religion in the context of African Migration. Bayreuth.
Bd. 75: S. 243-266.

Nieswand, Boris (2005b): Die Stabilisierung transnationaler Felder. Grenzii-
berschreitende Beziehungen ghanaischer Migranten in Deutschland. In:
Nord-Siid-aktuell: Sonderhaft » Transnationale Rédume« 19 (1): S. 45-56.

Nord-Siid-aktuell (2005): Transnationale Riume. Hamburg, Deutsches Uber-
seeinstitut Hamburg.

Nye, Malory (2000): Religion is Religioning? Anthropology and the Cultural
Study of Religion. In: Scottish Journal of Religious Studies 20 (2). 193-
234.

Ong, Aihwa (1999): Flexible Citizenship. The Cultural Logics of Transna-
tionality. Durham: Duke University Press, [auf deutsch bei suhrkamp:
Flexible Staatsbiirgerschaften. Die kulturelle Logik von Transnationali-
tit].

Ong, Aihwa (2003): Buddha Is Hiding. Refugees, Citizenship, the New Ame-
rica. Berkeley/Los Angeles/London: University of California Press.

Parrefias, Rhacel Salazar (2001): Servants of globalization: women, migration
and domestic work. Stanford, California: Stanford University Press.

Parrefias, Rhacel Salazar (2005): Children of global migration: transnational
families and gendered woes. Stanford, California: Stanford University
Press.

Pott, Andreas (2001): Der rdumliche Blick. Zum Zusammenhang von Raum
und stddtischer Segregation von Migranten. In: N. Gestring (Hg.): Jahr-
buch Stadtregion 2001. Schwerpunkt: Einwanderungsstadt. Opladen:
Leske+Budrich: 57-74.

Richman, Karen E. (2005): Migration and Vodou. Gainesville: University
Press of Florida.

Salih, Ruba (2003): Gender in Transnationalism. Home, longing and belong-
ing among Maroccan migrant women. London/New York:Routledge.

Sassen, Saskia (2001): The global City: New York, London, Tokyo. Princeton,
Princeton University Press.

Schiffauer, Werner, (2005): Migration und Religion. In: Atac Eryilmaz (Hg.):
Projekt Migration. K6ln: DuMont [ Ausstellungskatalog], S. 562-571.

Schmidt, Bettina (2002): Karibische Diaspora in New York: vom »wilden
Denkenc¢ zur »polyphonen Kultur<. Berlin, Reimer.

30

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Schnepel, Burkhard (2005): »In sleep a king...«: the politics of dreaming in a
cross-cultural perspective. In: Paideuma 51, S. 209-220.

Smith-Hefner, Nancy J. (1999): Khmer American. Identity and Moral Educa-
tion in a Diasporic Community. Berkeley/Los Angeles/London: Univer-
sity of California Press.

Sokefeld, Martin (2002): Alevism Online: Re-Imagining a Community in Vir-
tual Space. In: Diaspora — A Journal of Transnational Studies 11,
S. 85-123.

Sokefeld, Martin (2006): Mobilizing in transnational space: a social move-
ment approach to the formation of diaspora. In: Global Networks 6 (3), S.
265-284.

Sokefeld, Martin (2008): Aleviten in Deutschland. Identitdiitsprozesse einer
Religionsgemeinschaft in der Diaspora. Bielefeld: transcript.

Sorensen, Ninna Nyberg (1994): Telling Migrants Apart: The Experience of
Migrancy Among Dominician Locals and Transnationals. Copenhagen:
Blackwell Publishers Ltd.

Spellman, Kathryn (2004): Religion and Nation. Iranian local and transna-
tional networks in Britain. New Y ork/Oxford: Berghahn Books.

Straub, Jirgen (2004): Identitdt. In: Friedrich Jager/Burkhard Liebsch/Jirgen
Straub/Jorn Riisen (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften 1. Grund-
lagen und Schliisselbegriffe. Stuttgart: J.B. Metzler Verlag, S. 277-303.

Tololiyan, Kachig (1991): The Nation-State and its Others: In Lieu of a Pre-
face. In: Diaspora 1(1): 3-7.

Ukah, Asonzeh (2005): Mobilities, Migration and Multiplication: the Expan-
sion of the Religious Field of the Redeemed Christian Church of God, Ni-
geria. In: A. Adogame/C. WeiBlkoppel (Hg.). Religion in the context of
African Migration. Bayreuth, Rosch: S. 317-332.

Van der Veer, Peter (1994): Religious Nationalism. Berkeley: University of
California Press.

Van der Veer, Peter (2001): Transnational Religion. Oxford: Transnational
Communities Programme Working Paper WPTC-01-08, www.trans
comm.ox.ac.uk.

Van Dijk, Rijk A. (2002): Religion, Reciprocity and Restructuring Family.
Responsibility in the Ghanaian Pentecostal Diaspora. In: Deborah Bry-
ceson/Ulla Vuorela (Hg.): The Transnational Family. New European
Frontiers and Global Networks. Oxford/New York: Berg, S. 173-196.

Van Dijk, Rijk A. (2002): The Soul is the Stranger: Ghanaian Pentecostalism
and the Diasporic contestation of »Flow« and >Individuality«. In: Culture
and Religion 3 (1), S. 49-65.

Van Gennep, Arnold (1999): Ubergangsriten. Studienausgabe, Frankfurt a.
M.: Campus. [Orig. franz. 1908].

31

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREA LAUSER UND CORDULA WEISSKOPPEL

Vertovec, Steven, (2000): The Hindu Diaspora. Comparative Patterns. Lon-
don: Routledge.

Vertovec, Steven (2001): Religion and Diaspora: New Landscapes of Reli-
gion in the West. Oxford: Transnational Communities Programme Work-
ing Paper WPTC-01-01, www.transcomm.ox.ac.uk.

Vertovec, Steven (2002): Religion in Migration, Diasporas and Transnation-
alism. Research on Immigration and Integration in the Metropolis, Uni-
versity of British Columbia Working Paper 02-07, www.riim.metropo
lis.net.

Vertovec, Steven (2004): Migrant transnationalism and modes of transforma-
tion. In: International Migration Review 38 (3), S. 971-1001.

Vertovec, Steven (2005): The Political Importance of Diasporas.
http://www.migrationinformation.org/Feature/print.cfm?ID=313.

Vertovec, Steven/Cohen, Robin (Hg.) (1999): Migration, Diasporas and
Transnationalism. Aldershot: Edward Elgar.

Warner, Stephen R. (1998): Immigration and Religious Communities in the
United States. In: Stephen R. Warner/Judith G. Wittner (Hg.): Gatherings
in Diaspora. Religious Communities and the New Immigration. Philadel-
phia: Temple University Press, S. 2-24.

WeiBkoppel, Cordula (2004): Nationalstaatliche Integration und transnationa-
le Beziehungspraxis. Aktuelle Tendenzen in der Migrationsforschung. In:
R. Monheim (Hg.): Tramskontinentale Migration im Mittelmeerraum.
Bayreuth: Naturwissenschaftliche Gesellschaft Bayreuth e. V. 24, S. 11-
26.

WeiBkoppel, Cordula (2005a): In and Out: Doing Ethnographic Research in a
German Sudanese Sufi Brotherhood. In: A. Adogame/C. Weillkoppel
(Hg.): Religion in the Context of African Migration. Bayreuth: Rosch, S.
113-154.

Weillkoppel, Cordula (2005b): Transnationale Qualititen in Netzwerken von
Sudanesen in Deutschland. In: Nord-Siid-aktuell: Sonderheft » Transna-
tionale Raume« 19 (1), S. 34-44.

Weilkoppel, Cordula (2005¢): Kreuz und quer. Zur Theorie und Praxis der
multi-sited-ethnography. In: Zeitschrift fiir Ethnologie 130 (1): S. 45-68.

Werbner, Pnina (2001): Pilgrims of Love: The Anthropology of a Global Sufi
Cult. London: Hurst.

Werbner, Pnina (2002): Imagined Diasporas among Manchester Muslims.
The Public Performance of Pakistani Transnational Identity Politics. Ox-
ford/Santa Fe: James Curry Publishers.

Wimmer, Andreas/Glick Schiller, Nina (2002): Methodological nationalism
and beyond. Nation-state building, migration and the social sciences. In:
Global Networks 2 (4), S. 301-334.

32

14.02.2026, 12:47417. =T


https://doi.org/10.14361/9783839409404-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

