
ANTHROPOS

102.2007: 515–529

Quo vadis Fidschi?

Ein multikultureller Staat zwischen ethnischen Spannungen
und traditionellen Rivalitäten

Dominik E. Schieder

Abstract. – In 1987, two coups d’état took place in Fiji, which is
a multicultural state characterized by two leading ethnic groups.
These are the Fijians, who are the original Melanesians, and the
Indo-Fijians, who are the descendants of plantation workers and
free immigrants from India during the colonial period. The goal
of the insurgencies was to reinforce the Paramountcy of Fijian
Interests. Until now the Indo-Fijians fight for equal rights. The
Fijians themselves are also divided along traditional rivalries.
The aftermath of colonial times led to a third coup in the year
2000. In 2006 new tensions between the government and the Fiji
Military Forces broke out. Six years after the last political crisis
Fiji is standing on the edge of another conflict. [Oceania, Fiji,
crisis, ethnic conflicts, traditional rivalries, colonial history]

Dominik E. Schieder, M. A. (Bayreuth 2006), Studium der
Ethnologie, Soziologie und Religionswissenschaft. Doktorand
im Internationalen Promotionsprogramm “Kulturbegegnungen –
Cultural Encounters – Rencontres Culturelles” an der Universi-
tät Bayreuth.

1 Politische und gesellschaftliche Instabilität
als Folgen der Kolonialzeit

Im Jahre 1987 waren die Fidschi-Inseln1 Schau-
platz der beiden ersten Staatsstreiche des Pazifiks.
Ziel war die Wiederherstellung der politischen und
gesellschaftlichen Vormachtstellung der Fidschia-
ner. Der multiethnische Staat ist geprägt durch
zwei nahezu gleich große Bevölkerungsgruppen,
Fidschianer auf der einen, Indo-Fidschianer auf
der anderen Seite.2 Die beiden Gruppen besitzen
unterschiedliche kulturelle Wurzeln und leben bis
heute relativ isoliert voneinander. Darüber hinaus

führten traditionelle Rivalitäten zwischen einzelnen
Häuptlingstümern, die nach dem zweiten Staats-
streich wieder vehement aufbrachen, zu einer ver-
stärkten Destabilisierung. Im Jahre 2000 erschüt-
terte ein dritter Staatsstreich, der sich in einigen
Belangen maßgeblich von den beiden ersten un-
terschied, das Land. Hiervon hat sich Fidschi bis
heute nicht erholt. Die Regierung um den Premier-
minister Laisena Quarase hat zu Beginn des neu-
en Jahrtausends versucht, die ethnische Gruppe der
Fidschianer hinter ihrer Partei zu vereinen. Indo-
Fidschianer wurden hierbei aus Regierungsbelan-
gen maßgeblich ausgeschlossen. Die Wahlen 2006
waren mehr denn je geprägt durch eine Politik der
strikten ethnischen Trennung. Die amtierende Re-
gierungspartei blieb im Amt. Das Angebot Quara-

1 Die Fidschi-Inseln befinden sich an der Schnittstelle der bei-
den pazifischen Großräume Melanesien und Polynesien. Sie
besitzen eine Gesamtfläche von ca. 18.500 km2, wobei die
beiden Hauptinseln Viti Levu und Vanua Levu etwa 87 %
der Landmasse ausmachen. Im Jahre 2004 umfasste die Ge-
samtbevölkerung ca. 881.000 Personen, verteilt auf 51 %
Fidschianer, 44 % Indo-Fidschianer und 5 % andere Natio-
nalitäten. Global gesehen ist Fidschi ein Kleinstaat, regional
gesehen ein Hauptverkehrsknotenpunkt von wirtschaftlicher
und politischer Bedeutung.

2 Mit der Zuschreibung “Fidschianer” ist im Folgenden der
melanesische Teil der Bevölkerung gemeint. Im Text wird
der Begriff “Inder” für jene Teile der Bevölkerung benutzt,
die als Kontraktarbeiter und später als Geschäftsleute, Ärzte
und Anwälte nach Fidschi kamen. “Indo-Fidschianer” sind
die Nachfahren dieser Immigranten.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


516 Dominik E. Schieder

ses, eine Regierung der nationalen Einheit zu bil-
den, konnte jedoch nicht darüber hinwegtäuschen,
dass nach wie vor Fidschianer eine nominelle Al-
leinherrschaft im Land besitzen.

Mitte des Jahres 2006 verstärkten sich die Span-
nungen zwischen der Regierung Quarases und dem
Militär um Commodore Frank Voreqe Bainimara-
ma, der schon im Jahre 2005 die Korruption und
den Nepotismus des Staatsapparates angeprangert
hatte. Darüber hinaus warf er Quarase das Schüren
ethnischer Spannungen vor. Diese Anschuldigun-
gen wurden nach der Wiederwahl der Regierung
erneut aufgeworfen. Am 5. 12. 2006 vollzog das
Militär einen unblutigen Staatsstreich der bis dato
anhält.

Im Folgenden soll aufgezeigt werden, dass sich
die Ursachen der Ereignisse der letzten knapp
zwanzig Jahre schon in kolonialer und vorkolo-
nialer Zeit finden lassen. Durch die Maßnahmen
der britischen Kolonialverwaltung kam es zwischen
1874 und 1970 zu schwerwiegenden gesellschaft-
lichen Wandlungsprozessen, die in ihrer Summe
nach der Unabhängigkeit zu weit reichenden Pro-
blemen für die fidschianische Gesellschaft führten.

Darüber hinaus bilden die Entwicklungen in Fi-
dschi die einmalige Gelegenheit, eine multiethni-
sche und multikulturelle Gemengelage in einem
vergleichbar überschaubaren regionalen Rahmen
zu untersuchen.

2 Fidschi vor 1874

2.1 Die europäische Einflussnahme in Fidschi

Im Jahre 1643 kreuzte der Holländer Abel Jans-
zoon Tasman in fidschianischen Gewässer nordöst-
lich von Vanua Levu. Zurück in Batavia berichte-
te er von seinen Entdeckungen. Am 2. Juni 1774
warf die HMS Resolution Anker vor der Küste Va-
toas. Cooks Besatzung konnte zwar einige Perso-
nen in Kanus ausmachen, eine Kontaktaufnahme
schlug jedoch fehl. Erst 17 Jahre später kam es zu
ersten bezeugten Kontakten zwischen Europäern
und Fidschianern. Die Folgen waren gravierend, da
eine Epidemie ausbrach. Die ersten Kontakte lie-
fen keineswegs immer friedlich ab. Oftmals kam
es zu Auseinandersetzungen zwischen den Euro-
päern, die von den Fidschianern als kai vavalagi
(Männer von unterhalb des Himmels) bezeichnet
wurden, und den furchtlosen, tapferen Kannibalen,
von denen den Europäern in Tonga berichtet wurde
(Brown 1973: 17ff.; Burns 1963: 43f.).

Den Entdeckungsreisenden folgten beachcom-
ber und castaways. Es handelte sich um gestran-

dete Matrosen oder um entflohene Häftlinge aus
New South Wales. Diese traten als Innovatoren im
Rahmen des Kulturwandels auf (Bargatzky 1978,
1980), wenngleich schon hinzuzufügen ist, dass
die Meinungen über den Umfang und die Art der
Einflussnahme dieser einzelnen Fremden stark di-
vergieren.3 Die ersten entflohenen Strafgefange-
nen und Schiffbrüchigen, wie der Schwede Kalle
Svensson (Charles Savage of Bau), ließen sich
1804 in Bau und Rewa nieder. Sie lebten unter dem
Schutz der Häuptlinge, denen sie im Gegenzug ihre
Unterstützung in den tribalen Konflikten zusagten.
Ihre Zahl blieb jedoch gering, da sie sich in perma-
nenten Streitereien untereinander und in Konflikten
mit Einheimischen dezimierten.4

Diese einzelnen Fremden ebneten in der Folge-
zeit den Weg für die Mission sowie für europäische
Händler und Siedler. Nachdem die Nachricht über
die reichhaltigen Sandelholzvorkommen in New
South Wales, New England und Kalkutta bekannt
wurde, strömten eine Reihe von Strandräubern und
Händlern nach Fidschi, die Abholzungsrechte im
Tausch gegen Äxte, Schmuck und später Feuerwaf-
fen erwarben. Gerade durch den Einsatz letztge-
nannter Waffen erhofften sich die in Dauerfehden
verstrickten fidschianischen Häuptlinge einen Vor-
teil gegenüber ihren Konkurrenten. Das Eingrei-
fen der Europäer und die Verwendung europäischer
Waffen veränderte die politische Konstellation Fi-
dschis nachhaltig. Den Sandelholzhändlern folgten
bêche-de-mer Züchter, die sich im Gegensatz zu
den Händlern permanent in Fidschi niederließen,
um diese Meeresschnecken zu kultivieren. Dies bil-
dete den ersten Schritt zu einer veränderten ethni-
schen Zusammensetzung Fidschis.5

Die Mission begann ebenfalls ab dem Beginn
des 19. Jahrhunderts auf die fidschianische Kul-
tur Einfluss auszuüben. Die Missionare waren zu-
nächst wenig erfolgreich. Dies änderte sich mit
dem Eintreffen von Rev. David Cargill und Rev.
William Cross. Von den Lau-Inseln, wo bereits
ein Großteil der dort ansässigen Tongaer konver-
tiert war, breitete sich die methodistische Gottes-
lehre nach Westen aus. Spätestens die Schlacht von
Kaba, in der christliche Fidschianer und Tongaer
gegen Verfechter der traditionellen fidschianischen
Religion kämpften, verhalf dem Christentum zum

3 Burns (1963: 54); Clunie (2003: 189); France (1969: 22f.);
Stanley (2004: 18).

4 Brown (1973: 78ff.); Gravelle (1988: 39ff.); Mückler (2001:
16).

5 Derrick (1957: 21f.); France (1969: 23ff.); Mückler (1998:
46ff.).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


Quo vadis Fidschi? 517

Durchbruch.6 Wie in anderen Teilen des Pazifiks
war die Mission auch Wegbereiter neuer ökonomi-
scher Rahmenbedingungen und innovativer land-
wirtschaftlicher Produktionstechniken. Dies führte
bei vielen Fidschianern zu einer Neubewertung von
Umwelt und Ressourcen (Gunson 1978: 263ff.).

Ab 1830 ließen sich zunehmend europäische
Siedler in Fidschi nieder. Die oftmals unter du-
biosen Umständen vollzogenen Landkäufe sollten
für das koloniale und nachkoloniale Fidschi noch
eine Reihe von Problemen mit sich bringen. Die
überwiegende Mehrheit der Siedler waren britische
Staatsbürger. Um deren Interessen zu schützen, ent-
sandte England Konsuln nach Fidschi. Die Forde-
rung einer Annexion des Landes, die überwiegend
von den Missionaren und Plantagenbesitzern vor-
angetrieben wurde, blieb zunächst ungehört (Der-
rick 1974: 95ff.; France 1969: 71). Auch von eini-
gen politischen Vertretern der fidschianischen Ge-
sellschaft wurde die Annexion angestrebt. Dieses
Verhalten wird durch einen kurzen Überblick über
die fidschianische Geschichte vor der Annexion
1874 verständlich.

2.2 Fidschianische Einigungsbestrebungen
und der Einfluss Tongas

Die voreuropäische Geschichte Fidschis, soweit
sich diese rekonstruieren lässt, war geprägt
durch kriegerische Auseinandersetzungen einzel-
ner Häuptlingstümer um Macht und die Kontrolle
von Ressourcen. Die permanent anhaltenden Feh-
den und Rivalitäten führten zur Formierung von
komplexeren politischen Gebilden, so genannter
matanitu (Allianzen).7 Durch die Erlangung einer
Vormachtsstellung in Form von Kriegs- und Hei-
ratsbündnissen erhofften sich einige hochrangige
fidschianische Häuptlinge die Einigung des Landes
unter ihrer Herrschaft. Die traditionellen Fehden
beschränkten sich ursprünglich auf kleine lokale
Häuptlingstümer. Erst ab der Mitte des 18. Jahrhun-
derts setzte eine Entwicklung hin zur Formierung
komplexerer politischer Gebilde ein.8

6 Brown (1973: 121ff.); Gravelle (1988: 53f., 81ff.); Gunson
(1978: 20, 197, 301).

7 Jeder dieser matanitu stand ein paramount chief vor. Die
drei großen matanitu Burebasaga (im Südwesten Viti Le-
vus), Kubuna (im Osten Viti Levus) und die Tovata ko Lau
(auf Vanua Levu und den Lau-Inseln) finden in der Ge-
genwart ihre Entsprechung in den gleichgenannten Verwal-
tungsdistrikten.

8 Für die Zeit um 1860 werden 12 führende Häuptlingstümer
genannt: Ba, Bau, Bua, Cakaudrove, Lakeba, Nadroga, Na-
duri, Navua, Rakiraki, Rewa und Vuda, wobei Bau, Cakau-
drove und Lakeba eine herausragende Stellung einnahmen.

Unter diesen ist Bau eine herausragende Stel-
lung zuzusprechen. Die Bewohner der kleinen,
der Ostküste Viti Levus vorgelagerten Insel waren
die ersten Fidschianer, die regelmäßigen Kontakt
mit Europäern pflegten. Die Politik Baus zeichne-
te sich jedoch schon vor der Ankunft der ersten
Europäer durch expansive Bestrebungen aus. Un-
ter Ratu Naulivou wurde Bau um 1820 erstmals
zum “Zentrum der politischen Macht”.9 Der Tod
Naulivous führte zu einem kurzzeitigen Verfall.
Erst ca. 20 Jahre später erfolgte der Wiederaufstieg
Baus unter Ratu Seru Apenisa Cakobau. Dieser
gilt als eine der herausragenden Persönlichkeiten
der fidschianischen Geschichte. Unter ihm erlangte
Bau seine Position als primus inter pares zurück.
Im weiteren Verlauf des 19. Jahrhunderts konnte
Cakobau seinen Machtbereich auf weite Teile Fi-
dschis ausbauen. Gleichzeitig gelang es ihm, durch
geschicktes Verhandeln mit den Europäern, große
Teile der Güterexporte zu kontrollieren.10

Daneben stieg der Einfluss von außen stetig an.
Neben den Europäern zeigten auch die Tongaer In-
teresse an Fidschi. Deren Verhalten lässt sich im
Rahmen einer expansiven Politik verstehen (Mück-
ler 1998: 50). Gerade das 19. Jahrhundert zeichnete
sich durch weitreichende Konflikte zwischen ver-
feindeten Gruppen aus, deren Höhepunkt der Bau-
Rewa Krieg 1843 bis 1855 darstellte.

Es muss an dieser Stelle betont werden, dass
die fidschianische Kultur von sich aus keine ausrei-
chenden Mechanismen zur Verfügung stellte, das
Land zu einen. Cakobau war für einen Sieg über
Rewa auf weit reichende Unterstützung durch eu-
ropäische Waffen und Taufa’ahaua Tupou I. (Kö-
nig George von Tonga) angewiesen. Taufa’ahauas
Unterstützung erkaufte er durch die Konvertierung
zum Christentum und einer Reihe prestigeträchti-
ger Geschenke.11

Zwischen Fidschi und Tonga herrschte seit Jahr-
hunderten reger Austausch. Im Laufe der Zeit kam
es im Osten Fidschis (Lau) zur Etablierung einer
Reihe tongaischer Enklaven.12 Um 1850 kam der
tongaische Häuptling Enele Ma’afuatu’itoga (kurz:
Ma’afu), Sohn eines Rivalen von King George nach
Fidschi. Neben der Führung der tongaischen En-

9 Mit politischem Zentrum ist hier keine institutionalisierte
politische Zentralinstanz gemeint. Es soll lediglich ausge-
drückt werden, dass Bau gegenüber seinen Rivalen eine Vor-
machtstellung eingenommen hat.

10 Burns (1963: 66); Ravuvu (1991: 2); Routledge (1985:
50ff.); Scarr (1970: 97f.); sowie Thomas (1986).

11 Derrick (1974: 83ff.); Gravelle (1988: 81ff.); Scarr (1970:
100ff.).

12 Hocart (1971); Kaeppler (1978); Reid (1983); Thompson
(1971).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


518 Dominik E. Schieder

klaven baute er seinen Machtbereich konstant aus.
1869 war Ma’afus Einfluss so groß, dass er halb
Fidschi regierte und ein ernstzunehmendes Gegen-
gewicht zu Cakobau darstellte.13 Die Macht des pa-
ramount chiefs von Bau hatte hingegen 1855 seinen
Zenit erreicht. Ab 1856 begann sein Einfluss außer-
halb von Bau zu schwinden. Neben der Bedrohung
durch Tonga gab es ernsthafte Auseinandersetzun-
gen mit einigen amerikanischen Geschäftsleuten,
die seine Macht schon während des Krieges mit Re-
wa ernsthaft ins Schwanken gebracht hatten. Beein-
flusst durch die Missionare der Wesleyan Methodist
Society und dem britischen Konsul W. T. Pritchard
suchte er den Dialog mit der Krone.14

Im Jahre 1858 lehnten die Briten die Annexi-
on der Fidschi-Inseln jedoch ab, da der damalige
Außenminister William Gladstone nicht wie spä-
ter sein Nachfolger Benjamin Disraeli den Auf-
bau eines britischen Empires forcierte. Bis zur An-
nexion 1874 gab es fidschianische Bestrebungen,
mit ausländischer Hilfe überregionale Regierungen
und Verwaltungen aufzubauen. Diese Gebilde wa-
ren jedoch kurzlebig und wenig erfolgreich, da sie
zumeist an den traditionellen Rivalitäten und dem
Widerstand europäischer Siedler scheiterten und
die zunehmenden Probleme in Bezug auf Landfra-
gen und Arbeiterrekrutierungen nicht aus eigener
Kraft lösen konnten (Mückler 1998: 70ff.). 1873
wurde eine britische Kommission eingesetzt, um
die Möglichkeiten einer Annexion erneut auszu-
loten. Diesmal kam der Ausschuss zu einem an-
deren Ergebnis und stimmte einer Eingliederung
Fidschis in das Empire zu. Am 10. Oktober 1874
kam es zur Unterzeichnung der “Deed of Cession”
in Levuka durch Sir Hercules Robinson (Gouver-
neur von New South Wales) und einigen hochran-
gigen Häuptlingen, darunter Ma’afu und Cakobau.
Ein Jahr später wurde Sir Arthur Hamilton Gor-
don als erster Gouverneur Fidschis vereidigt (Burns
1963: 97ff.).

3 Fidschi während der Kolonialzeit

Während der Kolonialzeit kam es sukzessive zu
Veränderungen innerhalb der fidschianischen Ge-
sellschaft, die von außen an diese herangetragen
wurden. Um diese nachvollziehen zu können, muss
zunächst kurz auf die traditionelle soziopolitische
Organisationsform eingegangen werden.

13 Reid (1983: 183); Routledge (1985: 75); Scarr (1970: 106).
14 Burns (1963: 75ff.); Derrick (1974: 138ff.); Gravelle (1988:

95ff.); Routledge (1978; 1985: 96ff.).

3.1 Das traditionelle soziopolitische System

In der fidschianischen Gesellschaftsordnung findet
sich ein Element, das eine Beschreibung sowohl
des Landverständnisses als auch der Stellung des
Individuums im soziopolitischen System ermög-
licht. Der Begriff Land (vanua) beschreibt nicht
nur die physische Dimension, d. h. die Festlegung
von Grund und Boden, mit der darauf befindlichen
Flora und Fauna. In diesem Begriff vereinen sich
vielmehr physische, soziale und kulturelle Dimen-
sionen, wie der fidschianische Ethnologe Asesela
Ravuvu beschreibt: “. . . vanua . . . is a source of
security and confidence. It provides a sense of iden-
tity and belonging. . . . It is the place where he or
his forebears were born and brought up, and where
he prefers to die. In its spiritual dimension, it is a
source of mana or power to effect things. . . . The
vanua contains the actuality of one’s past and the
potentially of one’s future. It is the extension of the
concept of the self” (1983: 70). Im Rahmen des so-
ziopolitischen Systems beschreibt vanua die größte
Gruppe von Personen, die sich aufgrund verwandt-
schaftlicher Beziehungen als zusammengehörig se-
hen. Es ist die größte Einheit räumlicher und kultu-
reller Identifikation des Individuums, die eine Un-
tergliederung erfährt (Nayacakalou 1985).15

Eine vanua besteht aus mehreren yavusa, d. h.
Gruppen von Personen, die ihren Ursprung von ei-
nem gemeinsamen bekannten männlichen Ahnen
herleiten und im Regelfall patrilinear organisiert
sind. Diese untergliedern sich wiederum in meh-
rere mataqali, d. h. patrilineare exogame lineages,
die idealtypisch in einem koro (Gemeinde, Dorf)
siedeln und ihrerseits wiederum in tokatoka (Groß-
familien) aufgespaltet sind. Der Zusammenschluss
mehrerer vanua führte in der vorkolonialen Zeit
zur Bildung der bereits weiter oben angesproche-
nen matanitu (Nayacakalou 1978, 1985; Ravuvu
1983: 76ff.).

Bevor nun dazu übergegangen werden kann, die
Veränderungen des soziopolitischen Systems wäh-
rend der Kolonialzeit zu beschreiben, müssen noch
einige Bemerkungen zu den traditionellen hierar-

15 Die hier gemachten Ausführungen entsprechen einem ideal-
typischen Konstrukt, das zum Zwecke der Erklärung der Un-
tergliederung der Gesellschaft in hierarchisch angeordnete
soziale Einheiten notwendigerweise vereinfacht dargestellt
werden musste. Das Schema vanua – yavusa – mataqali –
tokatoka findet sich nur in einigen Teilen Ostfidschis. Im
Jahre 1911 kam die so genannte Native Land Commission
nach sechs Monaten intensiver Feldarbeit zu dem Ergeb-
nis, dass es auf ganz Fidschi anwendbar sei. Letztendlich
stellt es aber eine Vereinfachung und Uniformierung dar, um
die Landpolitik schnellstmöglich in den Griff zu bekommen
(France 1969: 165ff.; Lawson 1991: 72ff.).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


Quo vadis Fidschi? 519

chischen Strukturen gemacht werden. Diese dienen
zusätzlich als Grundlage einer Bewertung der Ein-
bindung traditioneller Würdenträger in die kolonia-
le Verwaltung.

In Fidschi finden sich Häuptlinge, die lokalen
Gruppen (mataqali) wie auch komplexeren politi-
schen Gebilden (vanua, matanitu) vorstehen. Ge-
rade innerhalb dieser weiter oben beschriebenen
Ebenen artikuliert sich, so Filipe Bole, die sozia-
le Stratifikation: “. . . the Fijian chiefly system has
provided the core of leadership in the political and
social systems of this country, and culturally, it has
fitted in well with the experiences of the indigenous
Fijians . . . it draws its strength and cohesiveness
from a well-defined hierarchy of groups and sub-
groups with clearly specified roles” (1992: 72). Die
unterste Ebene, auf der sich das Häuptlingstum als
Institution aufzeigen lässt, ist die mataqali. Jeder
dieser sozialen Einheiten steht ein turaga (Häupt-
ling) vor. Diese werden von der unbetitelten Be-
völkerung (kaisi) klar differenziert. Zwischen tu-
raga und kaisi herrscht eine soziale Distanz, die
sich im alltäglichen Leben durch einen Regelkata-
log von Ge- und Verboten der unbetitelten Bevöl-
kerung gegenüber dem Häuptling ausdrückt. Neben
den Kriterien des relativen Alters und der Seniorität
zählen persönliche Qualitäten und das männliche
Geschlecht.16

Jeder yavusa steht ebenfalls wiederum ein tura-
ga vor. Dieser rekrutiert sich aus einer bestimmtem
mataqali (mataqali turaga), denn im Rahmen des
soziopolitischen Gefüges einer yavusa nimmt jede
mataqali eine bestimmte Funktion hinsichtlich ih-
res Aufgabenbereiches im Zeremonialwesen ein.17

Der hochrangigste Titelträger einer yavusa ist prin-
zipiell der Anwärter auf den Titel des Häuptlings
der vanua. Dieser trägt den Titel tui, tu oder to-
ra (abhängig von der Region) in Verbindung mit
dem Namen seiner yavusa, der er vorsteht. In dieser
Stellung führt er eine bestimmte Ehrenanrede, ratu
oder roko.

3.2 Wandel unter kolonialem Vorzeichen

Fidschis Entwicklung im 19. Jahrhundert ist wei-
testgehend durch die kolonialpolitischen Maßnah-
men des ersten Gouverneurs, Sir Arthur Hamil-

16 Hocart (1977: 44ff.); Roth (1953: 94f.); Thompson (1971:
50f.).

17 Eine genauere Darstellung des äußerst komplexen Zeremo-
nialwesens kann an dieser Stelle nicht geleistet werden. Es
wird auf folgende Autoren verwiesen: Hocart 1970, 1971;
Mückler 1998; Nayacakalou 1985; Roth 1953; Thomas 1986
und Thompson 1971.

ton Gordon, geprägt. Er verstand sich als Wahrer
indigener Interessen, der die Fidschianer vor der
Ausbeutung und Entmachtung durch europäische
Händler und Plantagenbesitzer schützen wollte. Ei-
nige Zeitgenossen bezeichneten ihn als “Hobby-
ethnologen”, der die Werke Morgans und Maines
las und in seinen Ausführungen immer wieder auf
diese verwies (Knapman 1987: 3ff.; Mückler 1998:
228). Vier Punkte stellten die Eckpfeiler seiner Ko-
lonialpolitik dar:

1. Die Aufrechterhaltung und Konservierung des
traditionellen Landverständnisses.

2. Der Aufbau einer kolonialen Verwaltung um
einheimische Würdenträger.

3. Die geringstmögliche finanzielle Belastung der
indigenen Bevölkerung.

4. Eine Arbeitspolitik, die nicht auf vorhande-
ne Arbeitskräfteressourcen zurückgriff, sondern
Arbeiterimporte aus anderen Ländern nötig
machte.

Der Zessionsvertrag von 1874 spielt in diesem Zu-
sammenhang bis heute eine wichtige Rolle. In den
Punkten 4 und 7 des Dokuments wird auf die Vor-
rechte der Fidschianer verwiesen, ohne jedoch ins
Detail zu gehen. Stephanie Lawson schreibt hierzu,
dass: “. . . the rights and privileges of Fijians in
respect of their customs, heritage, and land are vir-
tually inalienable and shall be paramount over any
other claims” (1991: 58). Hierauf basieren die bis
heute von Fidschianern proklamierten “Paramount-
cy of Fijian Interests” (kurz: PoFI).

Zunächst widmete sich Gordon den in vor-
kolonialer Zeit vollzogenen Landgeschäften. Eine
von ihm eingesetzte Kommission kam zu dem Er-
gebnis, dass über die Hälfte der durch Europä-
er erworbenen Flächen an die fidschianische Be-
völkerung zurückgegeben werden müsste (Lawson
1991: 72ff.). Gleichzeitig arbeitete die Kolonial-
regierung Gesetze zur Neuordnung der Landpo-
litik aus, die den Fidschianern die ausschließli-
chen Nutzungs- und Eigentumsrechte bezüglich ih-
res kommunalen Landes (vanua) gewährleisteten
(Mückler 1998: 144ff.). Ab 1940 wurde das gesam-
te fidschianische Land der indigenen Bevölkerung
durch das Native Land Trust Board (NLTB) verwal-
tet. In dieser Institution fanden sich viele Koloni-
albeamte, die einen traditionellen Titel innehatten
(Coulter 1967: 131; Kamikamica 1987: 232).

Des Weiteren erkannte Gordon im Häuptlings-
tum ein stabilisierendes Element der fidschiani-
schen Gesellschaftsordnung, das aufrechterhalten
werden sollte. Häuptlinge wurden in die koloniale
Verwaltung eingebunden und behielten ihre sozia-
le und zeremonielle Rolle, bei gleichzeitiger Ein-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


520 Dominik E. Schieder

schränkung ihrer ökonomischen und politischen
Privilegien bei. Zunächst wurden Fidschianer nur
in der Native Fijian Administration (NFA) einge-
setzt, d. h. jenem Teil der Verwaltung, der sich aus-
schließlich mit fidschianischen Belangen befasste.
Die NFA diente somit als Basis der indirect rule
und stellte das Bindeglied zwischen Fidschianern
und Briten dar.18

In diesem Zusammenhang initiierte Gordon
auch den Aufbau eines Häuptlingsrates, den “Great
Council of Chiefs” (GCC), der jene Häuptlinge zu-
sammenbrachte, die in vorkolonialer Zeit Rivalen
waren und sich nur aus Kriegszeiten oder durch
Heiratsbündnisse kannten. Dieser tagt bis in die
Gegenwart regulär einmal jährlich. Auf den GCC
wird im Folgenden noch mehrmals verwiesen, da
er eine zentrale Rolle innerhalb der fidschianischen
Politik und Gesellschaft einnimmt.

Schon wenige Jahre nach der Annexion brach-
te die NFA eine Reihe von Häuptlingen hervor,
die sich von den vorkolonialen Eliten wie Cako-
bau maßgeblich unterschieden. Sie kamen aus dem
Ostteil des Landes und konnten verwandtschaft-
liche Beziehungen zu den hochrangigsten Häupt-
lingen Fidschis vorweisen, was sie als potentielle
Anwärter für traditionelle Ämter auszeichnete. Sie
nutzten vielfach das Militär als Karrieresprungbrett
für hohe Posten in der zivilen Verwaltung. Hinzu
kam, dass gute Fremdsprachenkenntnisse und die
Fähigkeit zu lesen und zu schreiben mittlerweile
die bestimmenden Kriterien zur Wahl eines Verwal-
tungsbeamten waren (Howard 1991: 32ff.; Lawson
1991: 68).

Diese Verflechtungen der Häuptlinge mit der
Kolonialmacht werden zum Teil kritisch betrachtet.
Sir Alan Burns betont, dass viele Häuptlinge die ih-
nen zugesprochene Autorität vielfach zur Befriedi-
gung persönlicher Bedürfnisse nutzten (1963: 132).
Peter France sieht in dem System der indirect rule
eine Regierung von Häuptlingen für Häuptlinge,
zum Nachteil der unbetitelten Fidschianer (1969:
151). Rusiate Nayacakalou betont, dass die tradi-
tionellen Würdenträger aufgrund ihres mana unan-
tastbar waren, was es der unbetitelten Bevölkerung
nahezu unmöglich machte, Forderungen zu stellen
(1985: 113).

Es muss an dieser Stelle ergänzt werden, dass
Gordons Kolonialpolitik nicht ausschließlich als
Konservierung traditioneller Strukturen verstanden
wird. Einige Autoren hegen Zweifel an dieser Dar-
stellung. ’Atu Bain bemängelt an dieser protektio-

18 Burns (1963: 131); Coulter (1967: 126f.); Roth (1953:
139ff.).

nistischen Sichtweise die fehlende Differenzierung
hinsichtlich der Nachteile, die Gordons Kolonial-
politik mit sich brachte. So kam es durchaus vor,
dass auch Fidschianer zur Plantagenarbeit herange-
zogen wurden. Es handelte sich überwiegend um
Fidschianer, die aus Regionen stammten, die in Op-
position zu den Häuptlingen aus Ostfidschi stan-
den (Bain 1988). John Clammer betont die wirt-
schaftliche Rückständigkeit der Fidschianer, deren
Ursache er in der Unverkäuflichkeit von Land und
der daraus resultierenden Isolierung der Bevölke-
rung sieht (1973: 216). Victor Lal geht soweit, die
duale Organisation der Verwaltung als System der
Apartheid zu bezeichnen, durch das die ethnischen
Gruppen bewusst voneinander abgegrenzt wurden
(1990: 1). Clammer und France weisen darüber
hinaus auf eine der wichtigsten Fehlinterpretatio-
nen der protektionistischen Sichtweise hin. Den
Autoren zufolge spiegelt die Einteilung vanua – ya-
vusa – mataqali – tokatoka ein idealtypisches Kon-
strukt wider (siehe Fußnote 15), das so nur in Ostfi-
dschi vorzufinden ist und hier insbesondere in Bau.
Dies führte in der Endkonsequenz dazu, dass viel-
fach keine tatsächlichen Verhältnisse beschrieben,
sondern letztendlich “Tradition erfunden” wurde
(Clammer 1973: 210ff.; France 1966). Wie im Fal-
le der soziopolitischen Organisationsform dienten
Gordon die hierarchischen Strukturen Ostfidschis
als Grundlage der indirect rule. Dabei übersah er
Stephanie Lawson zufolge, dass die soziale Stra-
tifikation im Westen des Landes weitaus weniger
hierarchisch war als in Bau oder Lau. Dies führte
in Lawsons Worten zu einem “kolonialen Mythos
der Homogenität” (1991: 63ff., 1996: 38ff.).

3.3 Arbeiterimporte

Die Basis für eine großflächige wirtschaftliche Nut-
zung der Kolonie war eine funktionierende Admi-
nistration. Die Expansion der Plantagenwirtschaft
und der damit verbundene Arbeitermangel auf-
grund der Sonderstellung der Fidschianer wurde
vor allem für die Baumwollpflanzer zu einem ernst-
haften Problem. Ab 1864 begannen Pflanzer auf
Vanuatu, den Gilbert-, Ellice-, und Tokelauinseln
Arbeiter anzuwerben. Später kamen Neuguinea
und die Salomonen als Einzugsgebiete hinzu. Von
1864 bis 1911 kamen über 27.000 Pazifikinsulaner
nach Fidschi. Die Anwerbungen erfolgten oftmals
unter dubiosen Umständen. Aufgrund der unzu-
mutbaren Bedingungen kam es zunächst zu Schutz-
maßnahmen für die Rekrutierten und schließlich
im Jahre 1872 zum “Pacific Islanders Protection
Act”, durch den Rekrutierungen in Gebieten von

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


Quo vadis Fidschi? 521

Polynesien und Melanesien gänzlich untersagt wur-
den.19

Daraufhin wurden auf Anraten Gordons indi-
sche Arbeiter ins Land importiert. Am 14. Mai
1879 erreichten die ersten indischen Kontraktar-
beiter Fidschi. Sie stammten überwiegend aus den
ärmsten Regionen Indiens und wurden vielfach mit
Hilfe falscher Versprechungen angeworben. Die
Arbeit auf den Plantagen wurde als leicht und ein-
fach beschrieben und Fidschi als ein Distrikt nahe
Kalkutta dargestellt. Die wirtschaftliche Not veran-
lasste viele Inder, trotz religiöser und kastenbeding-
ter Schranken, nach Fidschi zu gehen. Daneben
gab es jene, die bewusst dem Kastensystem entflie-
hen wollten. Dies führte zu einer sowohl religiösen
wie auch demografischen Entwurzelung (Coulter
1967: 88ff.; Lal 1983, 1998).

Die überwiegende Mehrheit der insgesamt ca.
60.000 Inder, die nach Fidschi kamen, entschied
sich für die Möglichkeit, nach Ablauf der Verträge
in Fidschi zu bleiben. Hierüber war die indigene
Bevölkerung zunehmend beunruhigt. Dieses Unbe-
hagen resultierte in einer Resolution des GCC an
die Kolonialverwaltung im Jahre 1888. Der dama-
lige Gouverneur John Bates Thurston versuchte die
Fidschianer zu beruhigen und betonte, dass kein
permanentes Verbleiben der Kontraktarbeiter ange-
strebt würde (Ravuvu 1991: 44). Trotz der Zusiche-
rung standen im Jahre 1916 knapp 60.000 Inder ge-
genüber maximal 90.000 Fidschianern. Vier Jahre
später kam es zur Kündigung der letzten Kontrakt-
arbeiterverträge, was aber nicht zu einem Abbruch
der Immigration führte. Nach den Kontraktarbei-
tern kamen indische Händler und Geschäftsleute,
die sich in Fidschi langsam aber stetig etablierten.
Nach und nach folgten ihnen Intellektuelle, wie
Ärzte und Lehrer (Coulter 1967: 84).

Von Anfang an gab es zwischen den beiden Be-
völkerungsgruppen tief greifende kulturelle Unter-
schiede. So stand beispielsweise das akkumulie-
rende wirtschaftliche Verhalten der Inder im kras-
sen Gegensatz zum Reziprozitätsgedanken der Fi-
dschianer. Zudem entstanden im Laufe der Zeit ei-
ne Reihe von Stereotypen und Animositäten, die
zum Teil auch heute noch Geltung besitzen (Mück-
ler 1998: 142f.).

Zwischen den Bevölkerungsgruppen herrschte
von Anfang an ein klares Ungleichgewicht der po-
litischen Repräsentation, da Indo-Fidschianer kei-
ne separate politische Vertretung hatten. Durch
die Gründung von Arbeiterverbänden und Gewerk-
schaften, sowie nach der Unabhängigkeit von Par-

19 Gravelle (1988: 105ff.); Howard (1991: 39); Siegel (1985:
42ff.).

teien forderten sie politische Mitbestimmung und
soziale und wirtschaftliche Gleichstellung.

3.4 Fidschis Weg in die Unabhängigkeit

Die Eingliederung traditioneller Würdenträger
konnte nicht darüber hinwegtäuschen, dass Mitte
der fünfziger Jahre des 20. Jahrhunderts auch von
fidschianischer Seite Stimmen laut wurden, die sich
gegen die Kolonialregierung und die indirect rule
aussprachen. Hauptkritikpunkt war die Übervortei-
lung der unbetitelten Landbevölkerung, die vieler-
orts zu Versuchen, dem traditionellen Dorfverband
zu entkommen, führte.

Im Jahre 1959 kamen der neuseeländische Öko-
nom Oskar Spate und der britische Kolonialbeamte
Sir Alan Burns unabhängig voneinander zu dem Er-
gebnis, dass die Maßnahmen der Kolonialverwal-
tung zu einer wirtschaftlichen Rückständigkeit der
fidschianischen Bevölkerung geführt hatten, die sie
auf die Isolierung zurückführten. Darüber hinaus
betonten sie, dass die NFA und der GCC nicht die
ganze Bevölkerung repräsentierten.20 Die Ergeb-
nisse stießen bei führenden Häuptlingen aus Ost-
fidschi, wie Ratu Sir Kamisese Mara und Ratu Sir
Penaia Ganilau, auf heftige Kritik. Sie waren die
einflussreichsten Häuptlinge und Politiker ab den
sechziger Jahren und lenkten die Geschicke Fi-
dschis bis zu Beginn des neuen Jahrtausends (Mara
1997; Tarte 1993).

Noch 1960 war ein Ende der Kolonialzeit für die
meisten Fidschianer nicht vorhersehbar. Dies sollte
sich in den folgenden Jahren ändern. 1962 hatten
die Briten endgültig den Entschluss gefasst, sich
aus dem Pazifik zurückzuziehen. Die Fidschianer
forderten eine langsame Loslösung von der Ko-
lonialmacht, wobei deren Vormachtsstellung auch
nach der Unabhängigkeit erhalten bleiben sollte.
Die Indo-Fidschianer hingegen bestanden auf einer
schnellen Unabhängigkeit, die gleichwertige Rech-
te für alle Bevölkerungsteile mit sich bringen soll-
te (Norton 1977: 14). 1965 reiste eine Delegation
jeder Bevölkerungsgruppe zur Ausarbeitung einer
Verfassung für ein unabhängiges Fidschi nach Lon-
don. Diese Verfassung berücksichtigte zwar kein
allgemeines Wahlrecht, garantierte jedoch den Fi-
dschianern keine fortwährende alleinige Kontrolle
über Land und sicherte ihnen nur eine graduelle
politische Vormachtstellung (Lal 1992a: 198ff.).

20 Sir Alan Burns, Reports of the Commission of Enquiry
into the Resources and Population Trend of the Colony of
Fiji. Fiji Legislative Council Paper, 1/1960; zit. nach Ali
(1986: 24), s. a. Howard (1991: 57ff.).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


522 Dominik E. Schieder

Die Ausgangslage machte vielen Fidschianern
und Indo-Fidschianern bewusst, dass sich ein un-
abhängiger Staat Organe politischer Artikulation
als Repräsentanten der Interessengruppen schaf-
fen musste. Gleichzeitig erkannten viele, dass Jahr-
zehnte der separaten politischen Administration im
Falle der Fidschianer, bzw. das Nichtvorhandensein
jener Möglichkeiten für die indo-fidschianische Be-
völkerung nun ihren Tribut forderten, da es zu
gewichtigen Schwierigkeiten kam, einen gemein-
samen gangbaren Weg zu finden (Mückler 1998:
258). In der Folgezeit entstand eine Parteienland-
schaft, die sich weiterhin größtenteils an ethni-
schen Abgrenzungen orientierte. Im Jahre 1966
wurden die ersten Wahlen angesetzt. Sie stellten
die Weichen für die Unabhängigkeit (Alley 1986:
47ff.; Lawson 1991: 180ff.). Bis zur Unabhängig-
keit 1970 dominierte die Häuptlingspartei die Poli-
tik, obgleich sie mit Widerstand innerhalb der eige-
nen Bevölkerungsgruppe zu kämpfen hatte, da sich
immer mehr Westfidschianer von dem Häuptlings-
establishment aus dem Osten, durch das sie sich
unterrepräsentiert sahen, abwandten.

4 Von der Unabhängigkeit
zu den Staatsstreichen

4.1 Die Jahre nach der Unabhängigkeit

Im Frühjahr 1970 wurden in London durch Ver-
treter der Krone und der beiden großen fidschiani-
schen Bevölkerungsgruppen die letzten Details der
Verfassung ausgearbeitet. Trotz heftiger Diskussio-
nen wurden die Vorrechte der Fidschianer gefestigt
(Howard 1991: 76f.; Lal 1986: 76ff.). Am 10. Ok-
tober 1970 feierte Fidschi seine Unabhängigkeit.
Das Land wurde zu einer parlamentarischen Mon-
archie nach britischem Vorbild und Mitglied im
Commonwealth.

Anfang der siebziger Jahre bestand eine relati-
ve Harmonie zwischen den politischen Vertretern
der ethnischen Gruppen, da Probleme bezüglich
der Wandlungsprozesse in Infrastruktur, Wirtschaft
und Tourismus bewusst übersehen wurden (Lal
1992a: 216f.). Maras Versuch, sich Westfidschi an-
zunähern, scheiterte an traditionellen Rivalitäten
und der Tatsache, dass Westfidschianer auch nach
der Unabhängigkeit politisch marginalisiert wurden
(Norton 1977: 140f.).

Die Wahlen 1972 zeigten, dass das Wahlverhal-
ten durch einen steigenden Kommunalismus be-
stimmt war, da es sich an der Leistungsfähigkeit
lokaler Politiker bemaß. Wiederum erlangte die
Häuptlingspartei einen überragenden Sieg. Die Tat-

sache, dass keine der Parteien ihre Wählerschaft
aus einer rein ethnisch begrenzten Gruppe rekru-
tierte, und dass Maras Alliance Party (AP) mehr
indo-fidschianische Stimmen gewinnen konnte als
umgekehrt, trug hierzu maßgeblich bei.21

Mitte der siebziger Jahre verschärften sich die
innerethnischen Spannungen in der fidschianischen
Gesellschaft. Sakeasi Butadroka, ein westfidschia-
nischer Geschäftsmann, übte mehrfach Kritik an
der Politik der Häuptlinge, die seiner Meinung
nach wenig an den Belangen der unbetitelten Fi-
dschianer interessiert waren. Gerade der wirtschaft-
liche Wettbewerb wurde, so Butadroka, von Indo-
Fidschianern dominiert. Im Oktober 1975 forderte
er die Deportation von Indo-Fidschianern in das
Land ihrer Vorfahren (Lal 1992a: 235ff.). Mara
schloss Butadroka aus der Alliance Party (AP) aus,
woraufhin dieser die Fijian Nationalist Party (FNP)
gründete. Diese wurde in den Folgejahren stärkste
fidschianische Opposition zur AP.

Bei den Wahlen im Jahre 1977 musste die
Häuptlingspartei eine Niederlage hinnehmen, da
sich viele Indo-Fidschianer wieder der National
Federation Party (NFP) zuwandten und es den
Nationalisten gelang, weite Teile der westfidschia-
nischen Wählerschaft auf ihre Seite zu ziehen
(Lawson 1991: 208ff.). Die NFP stellte trotz Mehr-
heit keinen Premierminister. Nach dem Wahlsieg
brachen innerhalb der Partei Machtkämpfe zwi-
schen Hindus und Moslems aus. Diese Verzö-
gerung nutzte der Generalgouverneur, Ratu Sir
George Cakobau, um Mara erneut zum Premier-
minister zu ernennen. Er hatte laut Verfassung
das Recht, bei unklarer Sachlage ein Mitglied des
Repräsentantenhauses zum Premier zu ernennen
(Howard 1991: 98). Das Minderheitenkabinett Ma-
ras war jedoch nicht regierungsfähig. Dies führ-
te zu Neuwahlen im September 1977, aus denen
die Häuptlingspartei als klarer Sieger hervorging,
da sie die Notwendigkeit der Einheit der fidschia-
nischen Bevölkerung gegenüber der aufstrebenden
Gruppe der Indo-Fidschianer betonte. Mehr denn
je verhärteten sich die politischen und ethnischen
Fronten (Norton 1977: 169).

Mitte der achtziger Jahre veränderte sich die po-
litische Situation Fidschis nachhaltig. 1985 kam es
zur Gründung der multiethnischen Fiji Labour Par-
ty (FLP). Durch die Anprangerung wirtschaftlicher
Missstände und der Korruption des Häuptlingsesta-
blishments, fand sie Sympathisanten in allen ethni-
schen Gruppen und Religionsgemeinschaften. Ihr
Wahlkampf für die Wahlen 1987 war bestimmt

21 Howard (1991: 80ff.); V. Lal (1990: 22); Lawson (1991:
196ff.).

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


Quo vadis Fidschi? 523

durch die Kritik an der gegenwärtigen Rolle der
traditionellen Würdenträger in der modernen Poli-
tik (Lal 1988: 80). Der Parteivorsitzende der FLP,
Dr. Timocy Bavadra, ein Fidschianer aus dem Wes-
ten des Landes und ehemaliger Direktor des Ge-
sundheitsdienstes, kritisierte nicht das Häuptlings-
tum an sich, sondern lediglich dessen Verflech-
tungen mit der Demokratie. Hierdurch wollte die
FLP der unbetitelten Bevölkerung klar machen,
dass sie ihre traditionellen Pflichten gegenüber ih-
ren Häuptlingen klar von ihren demokratischen
Rechten unterscheiden müsste. Die AP unterstrich
im Wahlkampf weiterhin ihre traditionelle Haltung
zur Wahrung fidschianischer Interessen und einem
starken Häuptlingstum (Lawson 1991: 240ff.). Die
Wahlen 1987 bescherten der FLP einen knappen
Sieg (Lal 1992a: 265ff.). Bavadra, der neue Pre-
mierminister, bildete umgehend ein Kabinett, da-
mit sich die Ereignisse von 1977 nicht wiederholen
würden. Das Durchschnittsalter der Abgeordneten
war gegenüber den früheren AP-Regierungen ge-
ringer und die Ausbildung der Minister besser. Si-
gnifikant war, dass nur ein Häuptling in Bavadras
Kabinett berücksichtigt wurde. Darüber hinaus wa-
ren in ihm keine Ostfidschianer vertreten.

Schon wenige Tage nach den Wahlen zeigten
sich die ersten Widerstände gegen die Labourregie-
rung. Der rechte Flügel der Häuptlingspartei grün-
dete eine Protestbewegung (taukei-Bewegung), die
landesweite Unruhen und Aufmärsche koordinier-
te.22 Der Höhepunkt der Aktionen der taukei-Be-
wegung wurde Mitte Mai erreicht. 23.000 Fidschia-
ner, darunter vierzehn hochrangige Häuptlinge, un-
terzeichneten eine Petition zur Absetzung der Re-
gierung und zur Wiederherstellung der Paramount-
cy of Fijian Interests. Anschließend erfolgte unter
den Parolen “Fiji for the Fijians” und “Indians go
Home” ein Protestmarsch durch Suva. Die taukei
wurden nicht nur durch die breite Masse der Fi-
dschianer aus ländlichen Regionen unterstützt, die
dem Gesichtsverlust ihrer Häuptlinge entgegenwir-
ken wollten. Auch fidschianische Mitglieder der
Bildungselite stellten sich gegen die Labourregie-
rung (Lal 1992a: 272ff.; Lawson 1991: 256ff.). Die

22 Das fidschianische Wort taukei bedeutet “Einheimischer”
oder “Gastgeber”. Es bildet mit dem Wort vulagi für “Frem-
der” oder “Gast” ein Gegensatzpaar. Die Beziehung ist ge-
kennzeichnet durch die Zuschreibung gegenseitiger, auf-
einander bezogener Rechte und Pflichten. Das normaler-
weise im Rahmen des traditionellen vanua-Konzeptes vor-
zufindende Beziehungsgeflecht wurde durch die Protestbe-
wegung auf das Verhältnis von Fidschianern (taukei) zu
Indo-Fidschianern (vulagi) übertragen. Die vulagi hatten
nach Meinung der taukei ihren Kompetenzbereich als Gast
überschritten.

Hoffnung der taukei, dass Bavadra dem Druck nicht
gewachsen sein würde, erfüllte sich nicht. Deshalb
mussten drastischere Mittel ergriffen werden.

4.2 Die Eskalation: 1987 bis 2000

Am 14. Mai 1987 nutzte Oberstleutnant Sitiveni
Rabuka die Abwesenheit seiner Vorgesetzten, um
im Rahmen eines militärischen Coups die Regie-
rung Bavadras abzusetzen. Rabuka begründete we-
nige Stunden nach dem Staatsstreich sein Handeln
mit der Notwendigkeit, die Regierung vor Über-
griffen der taukei-Bewegung zu schützen. Letzt-
endlich wurde jedoch offensichtlich, dass es ihm
vielmehr um die Wiederherstellung der Paramount-
cy of Fijian Interests ging (K. Bain 1989: 4ff.; Lal
1988: 78ff.). Daraufhin setzte er eine fünfzehnköp-
fige Übergangsregierung ein, in der neben Rabuka
nur ehemalige AP-Minister und taukei-Anhänger
vertreten waren (Howard 1991: 243ff.). Im Juli
desselben Jahres wurde eine Kommission um den
fidschianischen Hochschullehrer Asesela Ravuvu
gegründet, um durch mögliche Verfassungsände-
rungen die Paramountcy of Fijian Interests weiter
auszubauen (Howard 1991: 299ff.).

Trotz der Position der Stärke, in der sich Rabu-
ka und die taukei befanden, wurde schnell ersicht-
lich, dass ihre Forderungen nicht umsetzbar waren.
Bei Gesprächen im September zwischen dem Ge-
neralgouverneur Ratu Sir Penaia Ganilau und den
ehemaligen Premiers Ratu Sir Kamisese Mara und
Dr. Timocy Bavadra, einigten sich die Beteiligten
auf eine Regierung der nationalen Einheit, die eine
caretaker-Funktion ausüben sollte. Wenige Stun-
den vor der Unterzeichnung der Verträge schlug
Rabuka erneut zu. Am 26. September 1987 vollzog
er seinen zweiten Staatsstreich. Er ernannte sich
selbst zum Staatsoberhaupt und setzte die Verfas-
sung von 1970 außer Kraft. Darüber hinaus bilde-
te er eine Militärregierung aus taukei-Anhängern
und Nationalisten. Am 7. Oktober erklärte Rabu-
ka Fidschi zur souveränen demokratischen Repu-
blik. Wenige Tage darauf erfolgte der Ausschluss
aus dem Commonwealth (K. Bain 1989: 184ff.; Lal
1992a: 291ff.). Ganilau trat als Generalgouverneur
zurück. Mara hielt sich, wie schon bei dem ers-
ten Staatsstreich, im Hintergrund. Die wirtschaft-
lichen Folgen der Staatsstreiche waren enorm. Bis
1989 verließen über 12.000 Indo-Fidschianer das
Land. Es handelte sich überwiegend um Mediziner,
Juristen und Lehrpersonal (Howard 1991: 335ff.).
Die Regierung Rabukas stand aufgrund ihrer Un-
erfahrenheit, der schlechten Reputation im Aus-
land und der wirtschaftlichen Folgen des Coups

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


524 Dominik E. Schieder

schon früh vor ernstzunehmenden Problemen. Hin-
zu kam, dass sich immer mehr Häuptlinge loyal zu
Ganilau und Mara bekannten. Dies ließ Rabuka ein-
lenken. Am 17. November ernannte er Ganilau zum
Präsidenten der Republik Fidschi. Dieser bestimm-
te noch am selben Tag Mara zum neuen Premier-
minister und beauftragte ihn mit der Bildung einer
Regierung. Extremistische taukei wurden im Ka-
binett nicht mehr berücksichtigt. Auffallend stark
waren demgegenüber Fidschianer aus dem Osten
des Landes vertreten.23

Die genauen Zusammenhänge und die Rollen
der involvierten Personen konnten bis heute nicht
eindeutig geklärt werden. Ein Verständnis des so-
ziopolitischen Systems lässt jedoch einige Rück-
schlüsse zu. Rabuka, ein bibeltreuer Methodist, der
schon früh dem Militär beigetreten ist, entstammt
einer mataqali, die im sozialen Gefüge die Krieger
jener yavusa stellt, an deren Spitze der Tui Ca-
kau steht. Diesen hochrangigen Titel trug zur Zeit
der Staatsstreiche Ratu Sir Penaia Ganilau. Dar-
über hinaus gehören Mara, Ganilau und Rabuka
derselben matanitu (Tovata ko Lau) an. Wenngleich
schon Ganilau und Mara bis zu ihrem Tod bestrit-
ten, in die Vorbereitungen der Staatsstreiche invol-
viert gewesen zu sein, kann davon ausgegangen
werden, dass zumindest Mara im Vorfeld von den
Plänen Rabukas gewusst und auch Ganilau zumin-
dest eine stillschweigende Einverständniserklärung
gegeben hat. Der taukei-Bewegung muss hier eben-
falls eine gewichtige Position zugesprochen wer-
den.24

Rabukas Handeln erscheint zunächst wider-
sprüchlich. Einerseits tritt er als Verfechter der In-
teressen der Häuptlingselite auf. Dies deutet darauf
hin, dass sein Handeln in Übereinstimmung mit
überkommenen Werten steht. Anderseits scheint
es, als ob sich Rabuka durch seinen militärischen
Rang und die Staatsstreiche selbst zu Rang, Macht
und Ansehen verholfen hat. Er selbst hat sich hier-
zu nie eindeutig geäußert. Dies lässt seine Bio-
grafien lückenhaft erscheinen (Dean and Ritova
1988; Sharpham 2000). Der Widerspruch kann ge-
löst werden, wenn man auf Irving Goldmans Kon-
zept der Statusrivaliät in Polynesien zurückgreift.
Demnach können Unbetitelte und Rangniedere ihr
mana als erfolgreiche Krieger unter Beweis stellen
und nicht nur erfolgreich die Autorität des Erbadels
in Frage stellen, sondern sich auch Regierungsge-
walt aneignen (Goldman 1970). Rabukas Aussage

23 Howard (1991: 314ff.); Lal (1988: 88f., 1990: 207ff.); Law-
son (1991: 264f.).

24 Dean and Ritova (1988); V. Lal (1990); Mara (1997); Sharp-
ham (2000)); Tarte (1993).

hinsichtlich der Rolle von Häuptlingen im Jahre
1991 lassen diesen Rückschluss zu: “I believe that
the dominance of customary chiefs in government
is coming to an end and that the role of merit
chiefs will eventually overcome those of tradition-
al chiefs: the replacement of traditional aristocra-
cy with meritocracy” (Sitiveni Rabuka, Fiji Times,
29. April 1991; zit. nach Lal 1995: 72). Demnach
sollten die polynesischen Häuptlinge in der Poli-
tik Platz machen, für so genannte: “. . . meritorious
chiefs, who achieved power through their own ef-
forts without the advantage of privileged birth” (Lal
1992b: 106).

Drei Jahre nach dem Putsch trat eine neue Ver-
fassung in Kraft. Unmittelbar nach der Fertigstel-
lung wurde sie dem Great Council of Chiefs vor-
gelegt, dem dadurch eine realpolitische Funktion
zugeschrieben wurde, die de facto verfassungs-
rechtlich bis 1990 nicht schriftlich erfasst worden
war. Der Häuptlingsrat stellte nunmehr eine tra-
gende Säule der Politik dar. Die Zahl der indo-
fidschianischen Abgeordneten wurde weiter einge-
schränkt und die politischen Ämter des Präsiden-
ten und Premierministers auf die ethnische Grup-
pe der Fidschianer beschränkt (V. Lal 1990: 235ff.;
Ravuvu 1992: 58ff.). Im selben Jahr gründete die
taukei-Bewegung mit dem GCC die Soqosoqo ni
Vakavuleva ni Taukei (SVT). Die Partei verstand
sich als Wahrer indigener Interessen. Zur Empö-
rung Maras und einiger anderer Häuptlinge wurde
Rabuka, ein kaisi, zum Parteivorsitzenden gewählt
(Mückler 1998: 376).

Die ersten Wahlen nach den Staatsstreichen
wurden im Mai 1992 abgehalten. Sitiveni Rabuka
wurde Premierminister. Sein Kabinett wurde durch
Fidschianer dominiert (Mückler 1998: 379ff.). Ra-
bukas politische und private Fehltritte, sowie die
Tatsache, dass er sich bewusst den Zusagen an die
Labourpartei entzog, manövrierte die Regierung
zunehmend in Schwierigkeiten. Hinzukam, dass
sich die Partei in zwei Lager spaltete. Rabuka und
die taukei hielten an ihrem Kurs fest, wohingegen
der andere Flügel um Josefata Kamikamica, einem
politischen Zögling Maras von den Lau-Inseln, Ra-
bukas Regierungsfähigkeit in Frage stellte.25 Nach
heftigen Kontroversen verließen sie die SVT und
gründeten mit der Fijian Alliance Party (FAP) eine

25 Der politisch erfahrene Kamikamica sollte 1992 auf Wunsch
Maras Premierminister werden, wurde aber von der Mehr-
heit der Häuptlinge im GCC übergangen. Mara, der 1993
nach dem Tod Ganilaus zum Präsidenten ernannt wurde,
hatte zunehmend mit Gegnern aus den eigenen Reihen zu
kämpfen. Seine autoritäre Haltung, sein moderater Kurs und
die offensichtliche Bevorzugung der Lau-Inseln stießen in
anderen Teilen Fidschis zunehmend auf harsche Kritik.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


Quo vadis Fidschi? 525

Partei, die der früheren Politik Maras und Ganilaus
nahe stand. Diese zentrifugalen Tendenzen inner-
halb der fidschianischen Gesellschaft hatte Bavadra
schon 1988 vorausgesehen. In einem Vortrag sagte
er: “The fact is that the coup makers, in attending
to unite the Fijians against a common enemy, have
left them more divided than ever. The division is
political: Coalition against Alliance. It is regional:
east against west. It is social: chiefs against com-
moners” (Dr. Timocy Bavadra, A Message Taped
to the Everett Foundation Conference on Human
Rights in Sydney, November 1988; zit. nach V. Lal
1990: 235). Darüber hinaus mehrten sich in West-
Fidschi die Stimmen, die den Aufbau einer vier-
ten Konföderation forderten, und in den bereits be-
stehenden Konföderationen brachen erneut Span-
nungen aus, da die Kubuna um ihren Häuptlings-
klan Cakobau durch den Aufstieg der Tovata um
Mara und Ganilau seit Mitte des 20. Jahrhunderts
zunehmend an Bedeutung verloren hatte (Thomas
1990: 136).

Die Gesamtheit dieser Entwicklungen führte
schließlich 1993 zur Auflösung des Parlaments, da
Rabukas Kabinett nicht mehr regierungsfähig war.
Bei den Neuwahlen 1994 wurde ersichtlich, dass
die fidschianischen Parteien ihre Wahlkampfstrate-
gien auf der Artikulierung traditioneller Rivalitäten
aufbauten. Die Soqosoqo ni Vakavuleva ni Taukei
gewann die Wahlen, war aber auf Koalitionspartner
angewiesen. Radikale Parteien büßten signifikant
an Stimmen ein. Die Splitterpartei um Kamikami-
ca konnte nur in den Einzugsgebieten Laus gute
Ergebnisse erzielen. Landesweit war ihre Stellung
marginal. Die Wahlergebnisse wurden von dem Po-
litologen Robert Norton als klares Zeichen für den
Wunsch der Bevölkerung nach einem moderaten
Neuanfang gedeutet (Norton 2000a: 84).

1995 setzte Rabukas Regierung eine Verfas-
sungskommission ein. Diese stellte fünf Punk-
te in den Mittelpunkt ihrer Untersuchungen: Die
Einschränkung der politischen Macht des Great
Council of Chiefs; die Aufwertung der politischen
Repräsentation der indo-fidschianischen Bevölke-
rung; Rechtssicherheiten in Bezug auf Landfra-
gen; die Neuregelung der Sitzverteilung im Par-
lament und die mögliche Schaffung einer vierten
Konföderation (Durutalo 2000: 84f.). Mit der neu-
en Verfassung, die am 1. Juli 1997 in Kraft trat,
zeigte sich, dass Rabuka eine ideologische Wand-
lung vollzogen hatte. Nunmehr war es auch einem
Indo-Fidschianer möglich, das Amt des Premiermi-
nisters zu besetzen. Zusätzlich wurde die Zusam-
mensetzung des Ober- und Unterhauses wie auch
das Wahlsystem grundlegend überarbeitet (Norton
2000b: 53). Der GCC wandte sich daraufhin suk-

zessive von Rabuka ab. Sein Einlenken und die zen-
trifugalen Tendenzen innerhalb der fidschianischen
Bevölkerung waren maßgeblich für seine Wahlnie-
derlage im Jahre 1999 verantwortlich. Erstaunli-
cherweise bildete die wiedererstarkte Fiji Labour
Party eine Koalition mit der Christian Democrat-
ic Party (CDA). Letztere war eine regionale Par-
tei um die Nachkommen Maras und Ganilaus, die
eine Revitalisierung der Tovata-Vormachtstellung
anstrebten. Gemeinsames Ziel war der Sturz Rabu-
kas (Durutalo 2000: 89). Mahendra Chaudhry, der
Nachfolger des verstorbenen Bavadra, wurde erster
indo-fidschianischer Premierminister des Landes.

Schon wenige Tage nach der Wahl erhoben
sich wiederum die Stimmen der taukei-Bewegung,
diesmal jedoch ohne die Unterstützung Maras und
Rabukas, die das Wahlergebnis anerkannten. Dies
führte dazu, dass sie in vielen Regionen Fidschis
nur wenig Gehör fand. Die Marginalisierung der
taukei und die friedliche Stimmung in den Monaten
nach der Wahl ließen einen Neuanfang für die De-
mokratie Fidschis erhoffen. Dies trat nicht ein. Ge-
nau ein Jahr nach der Ernennung Chaudhrys zum
Premierminister wurde Fidschi Schauplatz eines er-
neuten Staatsstreiches.

Am 19. Mai 2000 stürmte der Zivilist George
Speight, zusammen mit einer Gruppe bewaffneter
Männer, das Parlamentsgebäude und nahm Chau-
dhrys Kabinett in Gewahrsam. Wenige Stunden da-
nach wandte er sich mit folgenden Worten an die
Presse: “. . . to make clear that these actions set
forth the foundations for change once and for all
in the affairs of the country of Fiji and is led by
the indigenous peoples of Fiji in their desire to
achieve self-determination and control of their fu-
ture destiny in all matters pertaining to their liveli-
hood and the affairs of the Republic of the Fiji Is-
lands” (George Speight, Radio ABC, 19. Mai 2000;
zit. nach Mückler 2001: 174). Der Präsident rief
daraufhin den Ausnahmezustand aus. Zehn Tage
später verhängte der Militäroberkommandierende,
Commodore Frank Voreqe Bainimarama, den mi-
litärischen Notstand. Schon wenige Tage nach dem
Staatsstreich wurden die Zusammenhänge deutlich.
Speight und andere Putschisten waren Angeklagte
der rigiden Antikorruptionspolitik der Regierung.
Schon Monate vor dem Putsch hatte die Regie-
rung mit einem schlechten Medienecho zu kämp-
fen.26 Sie hatte in ihrer einjährigen Amtszeit eini-
ge wesentliche Verflechtungen zwischen fidschia-
nischen Politikern und Geschäftsleuten aufgedeckt,
in die unter anderem auch Speight und hochrangige

26 Die meisten Radiostationen und Zeitungen befinden sich im
Besitz von Europäern und Fidschianern.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


526 Dominik E. Schieder

Häuptlinge verwickelt waren. Auch die Liberalisie-
rung der Landpolitik27 stieß bei vielen Fidschianern
auf heftige Kritik. Der taukei-Bewegung und Rabu-
ka konnten bis heute keine Involvierung in die Ge-
schehnisse nachgewiesen werden, wenngleich es in
den letzten Jahren immer wieder zu Prozessen und
Anhörungen gekommen ist.

Darüber hinaus spielten auch traditionelle Riva-
litäten eine Rolle. Die Kontroversen im GCC über
Speights Vorgehen und Ziele zeigten deutlich, dass
der Putsch auch im Licht der wiedererstarkten Ri-
valitäten zwischen den Konföderationen zu sehen
ist. Speight, ein Mitglied der matanitu Kubuna, be-
nannte bewusst Häuptlinge aus Bau und Politiker
aus dem Rewa Delta für seine gewünschte Regie-
rung, um jene Konföderation gegenüber der Tovata
politisch aufzuwerten (Mückler 2000: 46f.). Drei
Wochen nach dem Putsch war die Wirtschaft nahe-
zu zusammengebrochen. Wie schon 1987 setzte ein
indo-fidschianischer Flüchtlingsstrom ins Ausland
ein (Faust und Winter 2003: 154f.).

Die Verhandlungen gestalteten sich schwierig.
Letztendlich einigten sich die Putschisten und das
Militär auf eine Übergangsregierung aus Speight-
Sympathisanten, taukei und Soqosoqo ni Vakavu-
leva ni Taukei-Politikern. Des Weiteren sollten Ver-
fassungsänderungen die Paramountcy of Fijian In-
terests stärken. Am 9. Juli 2000 unterzeichnete
Speight ein Abkommen zur Freilassung der Gei-
seln. Vier Tage darauf wurde Ratu Josefa Iloilo vom
Great Council of Chiefs zum Präsidenten Fidschis
gewählt. Dieser ernannte noch am selben Tag den
Lau-Insulaner Laisenia Quarase zum Premiermi-
nister. Speight und seine Anhänger wurden dar-
aufhin in einer landesweiten Aktion festgenommen
und die Mitglieder der Übergangsregierung in Qua-
rases Kabinett nicht mehr berücksichtigt. Die Ver-
fassung von 1997 erhielt weiterhin ihre Gültigkeit.

Gerade die Ereignisse im Jahre 2000 haben
gezeigt, dass Fidschi heute keineswegs ein multi-
ethnischer Staat ist, in dem es nur zu Spannun-
gen zwischen Fidschianern und Indo-Fidschianern
kommt. Vielmehr ist die melanesische Bevölke-
rung gespalten durch traditionelle Rivalitäten, die
durch den kolonialen Mythos der Homogenität kei-
neswegs überwunden wurden. Diese Spannungen
sind gerade in den Neunzigern wieder vermehrt
aufgebrochen (Mückler 2002: 153; Robertson and
Sutherland 2001: 48f.).

27 Chaudhrys Regierung sah es als eines ihrer Hauptanliegen,
die Regelungen für fidschianisches Land, das von Indo-
Fidschianern gepachtet wurde, zu vereinfachen. Der Groß-
teil der fidschianischen Bevölkerung äußerte sich kritisch zu
diesem Vorhaben.

4.3 Ausblick

Die ersten Wahlen nach dem Putsch wurden am
25. August 2001 abgehalten. Quarases Soqosoqo
Duavata ni Lewenivanua konnte in Koalition mit
einer taukei-dominierten Partei gewinnen. In den
letzten 5 Jahren versuchte die Regierung Fidschi
aus der politischen und ökonomischen Krise zu
führen. Indo-fidschianische Interessen wurden hier-
bei wenig berücksichtigt. Es ging vielmehr dar-
um, traditionelle Rivalitäten zu mindern. Die Wah-
len 2006 bestätigten Quarases Regierung in ihrem
Amt. Signifikant war die Tatsache, dass abgesehen
von jeweils zwei unabhängigen Kandidaten und
Vertretern anderer ethnischer Gruppen alle Sitze
an die Soqosoqo ni Vakavuleva ni Taukei und die
Fiji Labour Party gingen. Quarase machte der FLP
um Mahendra Chaudhry das Angebot einer großen
Regierungskoalition. Diese Zugeständnisse änder-
ten jedoch wenig an der fidschianischen Vormacht-
stellung. Die angebotenen Ministerposten bezogen
sich ausnahmslos auf unbedeutende Ämter.

Im Jahre 2005 stand Fidschi erneut an einem
Scheidepunkt. Ein neuerlicher Staatsstreich konnte
nicht ausgeschlossen werden. Im Mittelpunkt der
Krise stand der äußerst umstrittene “Reconcilia-
tion, Tolerance, and Unity Bill”. Kerninhalte die-
ses Gesetzeskatalogs sind Regelungen zu Entschä-
digungen für die Opfer der Ereignisse im Jahre
2000. Darüber hinaus soll den Beteiligten des letz-
ten Coups Straffreiheit gewährt werden. Denn seit
2001 kam es im Zuge der Ermittlungsverfahren zu
Verhaftungen und Verurteilungen möglicher Ver-
dächtiger, wie dem amtierenden Tui Cakau. Den
Höhepunkt dieser Entwicklungen stellte die Ver-
haftung Rabukas am 11. Mai 2006 dar. Ihm wurde
die Vorbereitung eines möglichen Militärputsches
im Anschluss an Speights Staatsstreich vorgewor-
fen. Am 11. 12. 06 wurde Rabuka von diesen An-
schuldigungen freigesprochen. Quarase hatte ange-
kündigt den “Reconciliation, Tolerance, and Unity
Bill” im Falle eines Wahlsieges erneut dem Par-
lament vorzulegen. Widerstand gegen den Geset-
zeskatalog erfuhr die Regierung insbesondere von
Seiten indo-fidschianischer Interessenvertreter und
dem Militär. Im Jahre 2005 hatte Commodore Bai-
nimarama eine militärische Intervention im Falle
der Einführung des Gesetzeskatalogs nicht ausge-
schlossen. Mitte des Jahres 2006 waren diese Span-
nungen wieder vehement aufgebrochen. Kurz vor
Bainimaramas Reise in den Irak, um die vor Ort
stationierten fidschianischen Truppen zu inspizie-
ren, wurden 3.000 fidschianische Reservisten ein-
gezogen. Der Militäroberkommandierende forder-
te erneut den Rücktritt der Quarase Regierung. Er

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


Quo vadis Fidschi? 527

stieß jedoch auf heftige Kritik von Seiten Austra-
liens und den USA. Quarase seinerseits forderte
Bainimarama auf, seinen militärischen Posten ab-
zugeben.

Am 5. Dezember 2006 kam es in Fidschi zu
einem erneuten Militärputsch, der angesichts der
angespannten Lage der vorhergehenden Monate
absehbar war. Bainimarama veranlasste in einer
unblutigen militärischen Operation die Auflösung
der Regierung. Als Gründe hierfür gab er den um-
strittenen Unity Bill, den vorhersehbaren Bank-
rott des Staates und insbesondere den Nepotis-
mus und die Korruption innerhalb der Regierung
an. Ein Monat lang regierte de facto das Mili-
tär Fidschi. Am 4. Januar 2007 wurde der Präsi-
dent, Ratu Josefa Iloilo, wieder eingesetzt. Dieser
ernannte umgehend eine Übergangsregierung um
Bainimarama, der unter anderem auch der ehemali-
ge indo-fidschianische Premierminister Mahendra
Chaudhry angehört. Der Great Council of Chiefs
bzw. das alteingesessene Häuptlingsestablishment
wurde in den letzten Monaten durch das Mili-
tär marginalisiert. Vieles deutet derzeitig darauf
hin, dass der letzte Coup einen bewussten Ver-
such darstellte, einen multiethnischen, demokrati-
schen Staat zu realisieren, in dem überkommene
Werte, die Verflechtungen des Häuptlingstums mit
der parlamentarischen Monarchie und instrumenta-
lisierte ethnische Spannungen überwunden werden
sollen. Hierdurch unterscheidet sich dieser Staats-
streich maßgeblich von den vorhergehenden.28 Die
Zukunft wird zeigen, inwieweit es der Übergangs-
regierung und anderen Interessenvertretern gelingt,
Fidschi aus dieser erneuten Krise zu manövrieren.

Zitierte Literatur

Ali, Ahmed
1986 Fiji. Political Change, 1874–1960. In: B. V. Lal (ed.);

pp. 1–27.

Alley, Roderick
1986 The Emergence of Party Politics. In: B. V. Lal (ed.);

pp. 28–51.

Bain, ’Atu
1988 A Protective Labour Policy? An Alternative Interpreta-

tion of Early Colonial Labour Policy in Fiji. The Journal
of Pacific History 23: 119–136.

28 Aufgrund der Aktualität der Ereignisse stellt dies eine ers-
te Einschätzung dar. Als Grundlage hierfür dienen Infor-
mation, die überwiegend durch fidschianische und briti-
sche Medien gewonnen wurden. Zusätzlich ergibt sich die-
se Einschätzung durch Gespräche mit Kontaktpersonen aus
Fidschi, bzw. der Thematik nahe stehenden Personen in
Europa.

Bain, Kenneth
1989 Treason at 10. Fiji at the Crossroads. London: Hodder

and Stoughton.

Bargatzky, Thomas
1978 Die Rolle des Fremden beim Kulturwandel. Hohen-

schäftlarn: Kommissionsverlag Klaus Renner. (Hambur-
ger Reihe zur Kultur- und Sprachwissenschaft, 12)

1980 Beachcombers and Castaways as Innovators. The Jour-
nal of Pacific History 15: 93–102.

Bole, Filipe
1992 Fiji’s Chiefly System and Its Pattern of Political Self-

Reliance. In: R. Crocombe (ed.); pp. 67–80.

Brown, Stanley
1973 Men from under the Sky. The Arrival of Westerners in

Fiji. Rutland: Tuttle.

Burns, Alan
1963 Fiji. London: Her Majesty’s Stationary Office.

Clammer, John
1973 Colonialism and the Perception of Tradition in Fiji. In:

T. Asad (ed.), Anthropology and the Colonial Encounter;
pp. 199–220. London: Ithaca.

Clunie, Fergus
2003 Fijian Weapons and Warfare. Suva: Fiji Museum. (Bul-

letin of the Fiji Museum, 2) [1977]

Coulter, John Wesley
1967 The Drama of Fiji. A Contemporary History. Rutland:

Tuttle.

Crocombe, Ron, et al. (eds.)
1992 Culture and Democracy in the South Pacific. Suva: Insti-

tute of Pacific Studies, University of the South Pacific.

Dean, Eddie, and Stan Ritova
1988 Rabuka. No Other Way. Sydney: Doubleday.

Derrick, R. A.
1957 The Fiji Islands. A Geographical Handbook. Suva: Gov-

ernment Press.
1974 A History of Fiji. Vol. 1. Suva: Government Press.

Durutalo, Alumita
2000 Elections and the Dilemma of Indigenous Fijian Political

Unity. In: B. V. Lal (ed.), Fiji before the Storm. Elections
and the Politics of Development; pp. 73–92. Canberra:
Asia Pacific Press.

Faust, Heiko, und Johannes Winter
2003 Ursachen und Wirkungen ethnischer Konflikte im Pazi-

fik. Gesellschaftliche Desintegration in Fiji. In: W. Krei-
sel, P. H. Marsden und M. Waibel (Hrsg.), Wandel, Werte
und Wirtschaft im pazifischen Raum; pp. 149–164. Göt-
tingen: Duehrkohp and Radicke. (Pazifik Forum, 8)

France, Peter
1966 The Kaunitoni Migration. Notes on the Genesis of a

Fijian Tradition. The Journal of Pacific History 1: 107–
113.

1968 The Founding of an Orthodoxy. Sir Arthur Gordon and
the Doctrine of the Fijian Way of Life. Journal of the
Polynesian Society 77: 6–32.

1969 The Charter of the Land. Custom and Colonization in
Fiji. Melbourne: Oxford University Press.

Goldman, Irving
1970 Ancient Polynesian Society. Chicago: The University of

Chicago Press.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


528 Dominik E. Schieder

Gravelle, Kim
1988 Fiji’s Times. A History of Fiji. Suva: University of Suva

Press. [1979]

Gunson, Niel
1978 Messengers of Grace. Evangelical Missionaries in the

South Seas, 1797–1860. Melbourne: Oxford University
Press.

Hocart, Arthur M.
1970 Kings and Councillors. An Essay in the Comparative

Anatomy of Human Society. Chicago: University of
Chicago Press.

1971 Lau Islands, Fiji. New York: Kraus Reprint. (Bernice and
P. Bishop Museum; Bulletin 62) [1929]

Howard, Michael C.
1991 Fiji. Race and Politics in an Island State. Vancouver:

University of British Columbia Press.

Kaeppler, Adrienne
1978 Exchange Patterns in Goods and Spouses. Fiji, Tonga,

and Samoa. Mankind 11: 246–252.

Kamikamica, Josefata N.
1987 Fiji. Making Native Land Productive. In: R. Crocombe

(ed.), Land Tenure in the Pacific; pp. 226–239. Suva:
University of South Pacific.

Knapman, Bruce
1987 Fiji’s Economic History, 1874–1939. Studies of Capi-

talist Colonial Development. Canberra: The Australian
National University; National Centre for Development
Studies. (Pacific Research Monograph, 15)

Lal, Brij V.
1983 Girmityas. The Origins of the Fiji Indians. Canberra: The

Journal of Pacific History.
1986 Politics since Independence. Continuity and Change,

1970–1982. In: B. V. Lal (ed.); pp. 74–106.
1988 Power and Prejudice. The Making of the Fiji Crisis.

Wellington: New Zealand Institute of International Af-
fairs.

1992a Broken Waves. A History of the Fiji Islands in the Twen-
tieth Century. Honolulu: University of Hawaii Press.

1992b Rhetoric and Reality. The Dilemmas of Contemporary
Fiji. In: R. Crocombe et al. (eds.); pp. 97–116.

1995 Rabuka’s Republik. The Fiji Snap Election of 1994. PS
18: 47–77.

1998 Crossing the Kala Pani. A Documentary History of Indi-
an Indenture in Fiji. Canberra: Australian National Uni-
versity.

Lal, Brij V. (ed.)
1986 Politics in Fiji. Studies in Contemporary History. Syd-

ney: Allen and Unwin.

Lal, Victor
1990 Fiji. Coups in Paradise. London: Zed Books.

Lawson, Stephanie
1991 The Failure of Democratic Politics in Fiji. Oxford:

Clarendon Press.
1996 Tradition versus Democracy in the South Pacific. Fi-

ji, Tonga, and Western Samoa. Cambridge: Cambridge
University Press.

Mara, Ratu Sir Kamisese
1997 The Pacific Way. A Memoir. Honolulu: University of

Hawaii Press.

Mückler, Hermann
1998 Fidschi. Zwischen Tradition und Transformation. Kolo-

niales Erbe, Häuptlingstum und ethnische Heterogenität
als Herausforderung an die Zukunft. Frankfurt: IKO-
Verlag für Interkulturelle Kommunikation.

2000 Der Putsch in Fidschi und seine Konsequenzen. Ein-
schätzungen und Interpretation. Wiener ethnologische
Blätter 46: 35–64.

2001 Fidschi. Das Ende eines Südseeparadieses. Wien: Pro-
media Druck- und Verlagsgesellschaft.

2002 Back to the Chessboard. The Coup and the Re-Emer-
gence of Pre-Colonial Rivalries in Fiji. In: E. Kolig and
H. Mückler (eds.), Politics of Indigeneity in the South
Pacific. Hamburg: Lit Verlag.

Nayacakalou, Rusiate R.
1978 Tradition and Change in the Fijian Village. Suva: Uni-

versity of the South Pacific.
1985 Leadership in Fiji. Suva: University of the South Pacific.

Norton, Robert
1977 Race and Politics in Fiji. St. Lucia: University of

Queensland Press.
2000a Reconciling Ethnicity and Nations. Contending Dis-

courses in Fiji’s Constitutional Reform. Contemporary
Pacific 12: 83–122.

2000b Understanding the Results of the 1999 Fiji Elections.
In: B. V. Lal (ed.), Fiji before the Storm. Elections and
the Politics of Development; pp. 49–72. Canberra: Asia
Pacific Press.

Ravuvu, Asesela
1983 Vaka i Taukei. The Fijian Way of Life. Suva: Institute of

Pacific Studies, University of the South Pacific.
1991 The Facade of Democracy. Fijian Struggle for Political

Control, 1830–1987. Suva: Reader Publ. House.
1992 Culture and Traditions. Implications for Modern Nation

Building. In: R. Crocombe et al. (eds.); pp. 57–66.

Reid, A. C.
1983 The Chiefdom of Lau. A New Fijian State Built upon

Lakeban Foundations. The Journal of Pacific History 18:
183–197.

Robertson, Robbie, and William Sutherland
2001 Government by the Gun. The Unfinished Business of

Fiji’s 2000 Coup. Annandale: Pluto Press.

Roth, G. K.
1953 Fijian Way of Life. Oxford: University of Oxford Press.

Routledge, David
1978 American Influence in the Politics of Fiji, 1849–1874.

The Journal of Pacific Studies 4: 66–88.
1985 Matanitu. The Struggle for Power in Early Fiji. Suva:

University of the South Pacific.

Scarr, Deryck
1970 Cakobau und Ma’afu. Contenders for Pre-Eminence in

Fiji. In: J. W. Davidson and D. Scarr (ed.), Pacific Is-
lands Portraits; pp. 95–126. Canberra: National Univer-
sity Press.

Sharpham, John
2000 Rabuka of Fiji. The Authorised Biography of Major-

General Sitiveni Rabuka. Rockhampton: University of
Queensland Press.

Siegel, Jeff
1985 Origins of Pacific Islands Labourers in Fiji. The Journal

of Pacific History 20: 42–54.

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


Quo vadis Fidschi? 529

Stanley, David
2004 Fiji. Emeryville: Avalon Travel Publishing. (Moon

Handbooks)

Tarte, Daryl
1993 Turaga. The Life and Times and Chiefly Authority of

Ratu Sir Penaia Ganilau . . . in Fiji. Suva: Fiji Times.

Thomas, Nicolas
1986 Planets around the Sun. Dynamics and Contradictions

of the Fijian Matanitu. Sydney: University of the South
Pacific.

1990 Regional Politics, Ethnicity, and Custom in Fiji. The
Contemporary Pacific 2: 131–146.

Thompson, Laura
1971 Southern Lau, Fiji. An Ethnography. New York: Kraus

Reprint. (Bernice and P. Bishop Museum; Bulletin 162)
[1940]

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:03:22. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-515

