MEcCHTHILD RUMPF,
UTE GERHARD,

MEecHTILD M. JANSEN (HG.)

Facetten
islamischer

Welten

Geschlechterordnungen,
Frauen- und Menschenrechte

in der Diskussion

global | local Islam [transcript]

https://dol.org/10,14361/9783838401538 - am 13,02.2028, 21:55:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - (- Emamy|


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Facetten islamischer Welten

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEecHTHILD RUuMPF, UTE GERHARD, MECHTILD M. JANSEN (HG.)
FACETTEN ISLAMISCHER WELTEN

Geschlechterordnungen, Frauen- und Menschenrechte
in der Diskussion

[transcript]

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@ ®@@ This work is licensed under a Creative Commons
ATMTH Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2003 transcript Verlag, Bielefeld

Satz: Digitron, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion, Wetzlar
ISBN 3-89942-153-1

am 13.02.2028, 21:55:05.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

UTE GERHARD, MECHTILD M. JANSEN, MECHTHILD RUMPF
Vorwort 7

Islam und Geschlechterordnungen.
Konturen eines Konfliktfeldes

MECHTHILD RUMPF

Einleitung: »Islam ist eine Religion«.

Einspriiche gegen Kulturalisierung, Politisierung

und minnliche Deutungsmacht 13

RENATE KREILE
Identititspolitik, Geschlechterordnung und Perspektiven
der Demokratisierung im Vorderen Orient 32

Z1BA MIR-HOSSEINI
Neue Uberlegungen zum Geschlechterverhiltnis im Islam.
Perspektiven der Gerechtigkeit und Gleichheit fiir Frauen 53

Menschenrechte und Geschlecht im islamischen Diskurs

UTE GERHARD

Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte.

Uberlegungen zu Gleichheit und Geschlechtergerechtigkeit

im Islam 85

ANN EL1ZABETH MAYER
Die Konvention tiber die Beseitigung jeder Form von Diskriminierung
der Frau und der politische Charakter »religiéser« Vorbehalte 103

HEINER BIELEFELDT
»Westliche« versus »islamische« Menschenrechte?
Zur Kritik an kulturalistischen Vereinnahmungen

der Menschenrechtsidee 123
Lise J. ABID
Die Debatte um Gender und Menschenrechte im Islam 143

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KATAJUN AMIRPUR

Sind Islam und Menschenrechte vereinbar?
Zeitgenossische Menschenrechtsbegriindungen:
von der demokratieorientierten Deutung des Korans
zur Akzeptanz aufler-religiéser Werte

GABRIELE BRITZ
Verfassungsrechtliche Fragen islamischer Bekleidungsvorschriften
fur Frauen

Religiose Orientierungen, Selbstkonzepte
junger Musliminnen und islamische Bewegung

MECHTHILD RUMPF
Einleitung: Positionierungen im islamischen Diskursfeld.

ReligiGses Selbstverstindnis junger Musliminnen im Spannungsfeld

von Identititspolitik und multiplen Identititskonstruktionen

GERDIEN JONKER
Vor den Toren: Bildung, Macht und Glauben aus der Sicht
religioser muslimischer Frauen

BarBARA PUscH
Neue muslimische Frauen in der Tiirkei.
Einblicke in ihre Lebenswelt

GRITT KLINKHAMMER
Moderne Formen islamischer Lebensfithrung.
Musliminnen der zweiten Generation in Deutschland

YASEMIN KARAKASOGLU

Islam und Moderne, Bildung und Integration.
Einstellungen tiirkisch-muslimischer Studentinnen
erziehungswissenschaftlicher Facher

S1GRID NOKEL
Islam, Interkulturalitit und Bio-Politik.

Uberlegungen zur Integration des Islams im europiischen Kontext

Zu den Herausgeberinnen und AutorInnen

am 13.02.2028, 21:55:05. A

79

195

219

242

257

272

290

313


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT
UTE GERHARD, MECHTILD M. JANSEN, MECHTHILD RUMPF

»Der heutige Feminismus ist keineswegs nur eine Utopie von der Gleichberechtigung
von Mann und Frau. Er ist kein Kampf zwischen Minnern und Frauen. Er ist ganz
unmittelbar ein Kampf der Frauen mit der Gesellschaft, mit der Religion und mit den
Institutionen, die die Gesellschaft, die Okonomie, die Moral vertreten.« (Sabiha Zekriya
anlisslich der internationalen Frauenkonferenz »International Alliance of Women for
Suffrage and Woman Citizenship«, Berlin 1929)

Dieses Buch prisentiert Ergebnisse der internationalen Konferenz Facetten
islamischer Welten — Geschlechterordnungen und interkultureller Dialog, die vom
Cornelia Goethe Centrum fiir Frauenstudien (CGC) in Kooperation mit der
Hessischen Landeszentrale fiir politische Bildung (HLZ) am 17. bis 19. Okto-
ber 2002 an der Johann Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt/Main durch-
geftihrt wurde. Vorbereitet und koordiniert wurde die Konferenz von Ute
Gerhard, Mechthild Rumpf, Marianne Braig (CGC) und Mechtild M. Jansen
(HLZ).

Unsere Motive und Fragestellungen fiir diese Konferenz waren wissen-
schaftlich und politisch akzentuiert. Unmittelbare Herausforderung waren
die Terrorangriffe am 11. September 2001 auf das World Trade Center in
New York und die sich damit verdndernde politische Weltlage. Hierdurch
wurde auch in erschreckender Weise deutlich, wie wenig wir als europiische
Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen — trotz der verbreiteten Rede tiber
Globalisierung — die Probleme anscheinend entfernter Regionen verstehen,
wie wenig wir {iber den Islam und seine Welten, {iber die Musliminnen, die
unter uns leben, wissen und wie notwendig zugleich eine kritische Reflexion
iiber das Bild der so genannten westlichen Welt vor dem Hintergrund anderer
Kulturen ist.

Eine Uberlegung fiir die Konzeption der Konferenz war inspiriert durch
die Friedenspreisrede »Glauben und Wissen« von Jiirgen Habermas, in der
er die Ausblendung der Bedeutung von Religion in den sikularisierten Ge-
sellschaften als eine der Ursachen fiir das Nichtverstehen diagnostiziert und
die Leerstelle postsikularer Gesellschaften bezeichnet hat, zugleich aber in-
sistierend nach den moralischen Grundlagen des liberalen Staates fragt. Vor
dem Hintergrund dieser Thesen hat Religion heute als Grenze und Moglich-
keit fiir den interkulturellen Dialog auf ganz neue Weise an Gewicht gewon-
nen. Diese Grenze wird markiert und verfestigt, wenn der Islam nicht in sei-
ner religiésen Vielfalt sondern als homogenes gesellschaftliches, politisches
und kulturelles System erscheint — auch im Hinblick auf die Ordnung der Ge-
schlechter — und einem westlichen Emanzipationsverstindnis gegeniiber ge-
stellt wird. Andererseits — und dies war eine weitere Frage — eréffnet nicht
erst ein geteiltes Verstindnis von rechtsstaatlicher Sikularitit, das sich auf

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | UTe GERHARD, MECHTILD M. JANSEN, MECHTHILD RUMPF

Religionsfreiheit als Menschenrecht stiitzt, produktive Mdoglichkeiten des
Dialogs?

Mit der interdisziplindren und internationalen Konferenz Facetten islami-
scher Welten wollten wir in die oft pauschale und geschlechtsblinde Debatte
um den Islam und islamische Strémungen eingreifen, um neue Ansatzpunk-
te des interkulturellen, aber auch wissenschaftlichen Dialogs zu entwickeln.
Unverzichtbar fiir die Konferenz war eine differenzierende Perspektive, die
sich auf die Vielfalt des Islams, seine unterschiedlichen Lesarten und Vorstel-
lungen von Geschlechterordnung richtet — dabei aber das Unerledigte und
Uneingeloste westlicher Emanzipationsversprechen nicht verschweigt. Aus
unterschiedlichen Erfahrungskontexten und wissenschaftlichen Perspektiven
sollten islamische Lebensformen, heterogene Konzepte von >islamischer Ge-
schlechterordnung< und Perspektiven islamischer Frauenbewegungen vorge-
stellt und diskutiert werden.

Viele Schwierigkeiten der Verstindigung beziehen sich auf jene Aspekte
der Geschlechterordnungen in islamischen Lindern, die dort als Teil kultu-
reller, islamischer Identitit verstanden, aus westlicher Sicht jedoch als Ver-
letzung von Menschen- und insbesondere Frauenrechten kritisiert werden.
Ein Schwerpunkt der Tagung thematisierte die kontrovers diskutierten Zu-
sammenhinge von Islam, Geschlechterordnungen und Menschenrechten
mit der Zielsetzung, Briicken zwischen islamischen und westlichen Men-
schenrechtskonzepten zu finden. Die Beitrige zu dieser Thematik sind in
Teil II des vorliegenden Bandes abgedruckt. Weitere Schwerpunkte der Kon-
ferenz konzentrierten sich auf die Facetten islamischer Welten, die durch Mi-
grationsprozesse Teil der europdischen Realitit geworden sind. Fiir die Ttir-
kei und insbesondere die Bundesrepublik Deutschland wurden Studien dis-
kutiert, die danach fragen, in welcher Weise sich das Selbstverstindnis isla-
mischer Vereinigungen und junger Muslime und Musliminnen veridndert
und ausdifferenziert. In diesem Zusammenhang wurden auch die Konstruk-
tionen einer »kulturellen Differenz« problematisiert, Erfahrungen im interre-
ligiosen Dialog skizziert und konkrete Fragen zur verfassungsrechtlichen
Reichweite der Religionsfreiheit diskutiert. Die Beitrdge hierzu finden sich in
Teil IIT des vorliegenden Bandes.

Seit der Konferenz ist ein Jahr vergangen und die Dokumentation der
Beitrige hat in der Zwischenzeit konkrete Gestalt angenommen. Die vorlie-
gende Publikation folgt jedoch aus verschiedenen Griinden nicht mehr dem
Konferenzverlauf." So wollten wir unsere urspriingliche Konzeption reali-
sieren und haben auch Wissenschaftlerinnen, die zur Tagung verhindert wa-
ren, um Beitrige gebeten: Renate Kreile (Ttibingen), Yasemin Karakagoglu

1 Vgl. den Tagungsbericht von Tanja Scheiterbauer: »Facetten islamischer Welten:
Geschlechterordnungen und interkultureller Dialog, in: Feministische Studien 2/2003
(im Druck).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT | 9

(Essen) und Gerdien Jonker (Marburg/Berlin). Diese Anfragen waren erfolg-
reich, wie der vorliegende Band zeigt. Andererseits konnten einige Konfe-
renzbeitrige aus verschiedenen Griinden fiir den Druck nicht realisiert wer-
den.

Die Konferenz und die vorliegende Publikation wurden im Rahmen des
Forschungsprojekts »Islam und Geschlechterverhiltnisse — Menschenrechte,
Migration und interkultureller Dialog« konzipiert, das von 2002 bis 2003 am
Cornelia Goethe Centrum fiir Frauenstudien (CGC) der Johann Wolfgang
Goethe-Universitit Frankfurt/Main angesiedelt war. Geférdert wurde dieses
forschungsvorbereitende Projekt vom Hessischen Ministerium fiir Wissen-
schaft und Kunst. Grundlegend fiir das Vorhaben war die Hypothese, dass
Geschlechterpolitik in allen Gesellschaften ein zentraler Bestandteil der
Staatstitigkeiten ist und dass Geschlechterkonstruktionen den Kern kulturel-
ler und nationaler Identititen bilden. Leitende Fragestellungen bezogen sich
auf die Wechselbeziehungen zwischen Staat, Religion und Geschlechterver-
hiltnissen in muslimischen Lindern und ihre Bedeutung fiir die Situation
von Frauen in diesen »fremden< Regionen wie in unserer Gesellschaft, die als
Einwanderungsgesellschaft zu kennzeichnen ist. Da sich eine &ffentliche
Diskussion iiber die Geschlechterbeziehungen immer der Gefahr aussetzt als
Einmischung in das Private, das Religiose, das Kulturelle, die Identitit der
Anderen begriffen oder denunziert zu werden, sollte die Aufmerksambkeit da-
rauf gerichtet sein, gerade auch die westlichen Diskurse tiber >Frauen im Is-
lam< im Hinblick auf eurozentrische und orientalistische Vorurteile kritisch
zu befragen. Ein 2002 am Cornelia Goethe Centrum durchgefiihrtes Kollo-
quium zum Thema »Islam und Geschlechterverhiltnisse« hat ebenso wie die
bereits vorgestellte internationale Konferenz zur Prizisierung von Fragestel-
lungen und mdglichen Forschungsperspektiven beigetragen.

Das Projekt konnte sich auf zahlreiche Vorarbeiten (Publikationen und
Veranstaltungen) stiitzen, die im Rahmen des Cornelia Goethe Centrums un-
ter den Stichworten »Menschenrechte — Frauenrechte«, »internationale Frau-
enrechtsbewegungens, »Migration und kulturelle Differenz« bereits geleistet
wurden.

Die Hessische Landeszentrale fiir politische Bildung setzt sich seit Jah-
ren mit dem Thema Frauenrechte, Migration und der Bedeutung von Religi-
on fiir MigrantInnen auseinander und hat dazu zahlreiche Projekte und Ver-
anstaltungen durchgefiihrt. Sie hat Publikationen zu diesem Schwerpunkt
nicht nur bereitgestellt, sondern auch herausgegeben.

Fiir die Férderung dieses Projekts sowie der interdiszipliniren Kolloqui-
umsreihe des Cornelia Goethe Centrums im Rahmen der Hessischen Schwer-
punktférderung >Focus Geschlechterdifferenzen< méchten wir daher dem
Hessischen Ministerium fiir Wissenschaft und Kunst unser aller Dank sa-
gen. Auflerdem danken wir den Kolleginnen, die zeitweise an dem Projekt
mitgearbeitet und uns mit ihren Anregungen und Kompetenzen ein Stiick

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | UTeE GERHARD, MECHTILD M. JANSEN, MECHTHILD RUMPF

weit begleitet haben, es sind dies Maryam Moayedpour und Tanja Scheiter-
bauer. Schlielich hat die Unterstiitzung der Konferenz durch die Hessische
Landeszentrale fiir politische Bildung wesentlich dazu beigetragen, dass es
uns gelungen ist, die aktuellen und uns alle angehenden Fragestellungen in
einem nicht nur universitiren Rahmen zu erértern, sondern mit breiterer Of-
fentlichkeit zu verhandeln und zu diskutieren.

Ute Gerhard — Mechtild M. Jansen — Mechthild Rumpf

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM UND GESCHLECHTERORDNUNGEN.
KONTUREN EINES KONFLIKTFELDES

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: »ISLAM IST EINE RELIGION«.

EINSPRUCHE GEGEN KULTURALISIERUNG, POLITISIERUNG
UND MANNLICHE DEUTUNGSMACHT

MECHTHILD RUMPF

»Fiir eine grofle Anzahl »gliubiger< muslimischer Manner steht der >Islamc« in einer
wirren und wenig reflektierten Weise nicht nur fiir Gottesfurcht [...] sondern auch fiir
bestimmte Sitten, Meinungen und Vorurteile wie zum Beispiel Erndhrungsvorschrif-
ten, die Isolation »ihrer< Frauen, die Predigten ausgewihlter Mullahs, den Haf auf die
moderne Gesellschaft und ihre Musik, Gottlosigkeit und Permessivitit. [...] Hochmoti-
vierte Organisationen muslimischer Minner (wenn wir nur die Stimmen der Frauen
horen konnten!) arbeiten seit etwa dreiftig Jahren daran, aus diesen diffusen Glaubens-
vorstellungen radikale politische Bewegungen zu machen. [...] Sie profitieren von der
Armut, und sie erzeugen Paranoia. Dieser paranoide Islam, der Auflenseiter, >Ungliu-
bige« fiir alle Ubel der muslimischen Gesellschaften verantwortlich macht und allein
auf das Heilmittel vertraut, die muslimische Welt von der Modernisierung abzuschot-
ten, ist zur Zeit die am schnellsten wachsende islamische Bewegung der Welt.« (Rush-

die 2001: 45)

In dieser Weise reflektierte Salman Rushdie nach dem 11. September 2001
die politischen Entwicklungen innerhalb des weltweiten Islams. Pointiert ver-
tritt er die These, dass es nicht ausreiche, die westliche Welt fuir alle Proble-
me der islamischen Linder verantwortlich zu machen, vielmehr miissten die
Muslime selbst Verantwortung fiir sich tibernehmen und Problemlésungen
erarbeiten.” Tendenzen dazu sieht er in den sich hiufiger artikulierenden

1 Dazu liegen inzwischen eine ganze Reihe Kommentare und differenzierter Ana-
lysen aus muslimischen Lindern vor, die im deutschen Sprachraum vermittelt und
auch gehort werden. Vgl. Amirpur 2001, 2003; Ali 2002; Arkoun 2001; Al-Azm
2002; Baydoun 2001; Gerlach 2001; Hamzawy 2003; Kermani 2001, 2003; Lakhdar
2001; Meddeb 2001; Tamer 2003; Sarkohi 2003. Ein aktuelles Beispiel fiir die ge-
genliufige Tendenz sind die Argumentationen von Boualem Sansal, einem bekann-
ten Schriftsteller aus Algerien. Seine Kritik am extremen Fundamentalismus wird
zur Kritik an der gesamten arabisch-muslimischen Welt. Nicht nur wird der arabi-
schen Sprache jedes Potenzial zur rationalen Analyse abgesprochen, auch der Islam
an sich sei demokratiefeindlich und Huntingtons »Clash of Civilizations« sei Wirk-
lichkeit. »Demokratie, so wie sie in Europa verstanden wird, ist unméglich. Und
das nicht nur im Groflen, sondern auch im Kleinen, zum Beispiel in der Familie.
Die arabisch muslimische Kultur ist sehr archaisch. Was zihlt sind die Traditionen.
Der gesamte Diskurs beruft sich immer wieder auf die goldene Vergangenheit. Die
Vergangenheit soll die Uberlegenheit der arabisch-islamischen Welt gegeniiber der
judisch-christlichen Welt belegen. Natiirlich nehmen auch die arabischen Muslime

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | MEecHTHILD RUMPF

Stimmen, die sich fiir eine »Reformation innerhalb der muslimischen Welt«
einsetzen. Dafiir stinde die Aussage eines irakischen Satirikers: »Die Krank-
heit, an der wir leiden, stammt aus uns selbst«. Rushdie hat einen anderen
Islam vor Augen, gepragt von einem persénlichen und entpolitisierten Glau-
ben. Ohne die sikularen und humanistischen Prinzipien der modernen Welt
kénne der Terrorismus nicht besiegt werden (ebd.).

Im Gegensatz zu der These, der politisch-radikale Zweig sei die am
stirksten wachsende Bewegung innerhalb der muslimischen Welt, sieht Gil-
les Kepel (2002) den islamischen Extremismus eher als letztes verzweifeltes
Zeichen dafiir, dass den radikalen Erneuerungsbewegungen die Massenbasis
abhanden kommt. Terror und Gegengewalt konnen eine verschworene isla-
mische Gemeinschaft und Einheit erzeugen, wenn die propagandistischen
Mittel dazu ausreichen. Ob mit dieser Einschitzung der »islamische Terror«
als globales Phinomen erfasst wird, der auch im Kontext negativer Globali-
sierungsfolgen und internationaler Politik gesehen werden muss, kann be-
zweifelt werden. Damit sind aber Fragen einer gerechteren Weltordnung an-
gesprochen und der zugleich notwendige analytische Blick auf die sozio-tko-
nomischen Problemlagen, gesellschaftlichen Modernisierungsprozesse, poli-
tischen Strategien einzelner Staaten in der muslimischen Welt und der sich
dort artikulierenden demokratischen und zivilgesellschaftlichen Frauen- und
Reformbewegungen (vgl. Heine 2001; Metzger 2002; Hamzawy 2003; Kreile
1997, 1.d.Bd.).

In Unordnung geraten ist in den Augen derer, die sich als rechtgliubig
verstehen, vor allem die alte Ordnung der Geschlechter, wie sie die Tradition
des Islams vorzuschreiben scheint. Als gottlos gelten jene Frauen, die ihren
»Verstand entschleiern« (Djebar 1990), Schule, Universitit und qualifizierte
Berufe erobern, die den Hijab als >Symbol der Unterwerfung« verweigern
und offentlich die Stimme gegen die Stammeshiuptlinge, Despoten und die
Vormachtstellung von Eheminnern erheben. In der Betrachtung des funda-
mentalistischen Aufstands aus der Perspektive der spiten 198cer und frithen
199oer Jahre galten Geduld, Bescheidenheit und Opferbereitschaft als die
zentralen Tugenden einer arabischen Frau. Fiir Fatima Mernissi sind >fun-
damentalistische< Bewegungen im Islam nicht nur Ausdruck einer tiefen
Identititskrise vieler Muslime, sie sind auch von einer mannlichen >Philoso-
phie der Ehre< bestimmt, deren Gewaltpotenzial in einer tiefsitzenden Angst
vor der Frau wurzelt: vor der begehrenden und der begehrten Frau, vor ihren
moglicherweise ungebirdigen Triumen und Forderungen, ihrer Suche nach
Gliick, ihrer Eigenwilligkeit, ihrer Lust an der Freiheit, ihrer Intellektualitit
und Einmischung in die Politik (vgl. Mernissi 1987, 1989, 1992). Es gibt we-

den Riickgang der Bedeutung der arabischen Welt wahr. Sie fiihlen sich dadurch
erniedrigt. Und dies wiederum fiihrt ganz direkt zur Gewalt. Der 11. September war
deshalb nur der Anfang« (taz 12.2.03: 4).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: »[SIAM IST EINE RELIGION« | I§

nig Ansatzpunkte, die frithen Analysen Mernissis als veraltet zu bezeichnen
(vgl. Senghaas-Knobloch/Rumpf 1991).

In innerislamischen Auseinandersetzungen um den wahren Islam steht
auch jenseits extremistischer Positionen der politische »Kampf um die Frau-
en« (Kreile) und die damit verbundene Frage der Frauen- und Menschen-
rechte an prominenter Stelle. Doch wer die Stimmen der Frauen héren
mochte, ist oftmals auf Umwege angewiesen. Der vorliegende Band widmet
dieser Suche besondere Aufmerksamkeit und zeichnet die Konturen des
Konfliktfeldes >Islam und Geschlechterordnungenc« in ihrer Vielschichtigkeit
aus verschiedenen wissenschaftlichen Perspektiven. Einige Analysen haben
wegen ihrer thematischen Fokussierung und methodischen Ansitze eine
uibergreifende Bedeutung fiir die Fragestellungen dieses Bandes, da sie ge-
sellschaftliche, politische Entwicklungen und Konfliktebenen, Ansitze isla-
mischer Frauenbewegungen und innerislamische Diskurse systematisch
skizzieren, die zum Verstindnis des globalen Raums des Islams beitragen
konnen, in dessen Rahmen sich Entwicklungen abzeichnen, die auch im eu-
ropdischen Kontext zu beobachten sind.

Kultur des Islams? Islamische Kultur?

Die von Rushdie angesprochene Entwicklung eines extremistischen politi-
schen Islam hat im Zusammenhang mit den weltweit wahrnehmbaren Re-Is-
lamisierungsbewegungen einen neuen Kultur-Differenz-Mythos hervorge-
bracht, der sich nach Ansicht des Philosophen und Soziologen Sadik Jalal
al-Azm (Damaskus) darauf beschrinkt, den »Islam und den Westen als zwei
unvereinbare, verdinglichte Ideologien einander gegentiberzustellen«:

»Auf einer konkreteren Ebene bedeutet dies, dass Werte wie Liberalismus, Sikularis-
mus, Demokratie, Menschenrechte, Religions- und Meinungsfreiheit als die innersten
Werte des Westens zu gelten haben und dass die heutige islamische Welt von diesem
System dauerhaft ausgeschlossen bleibt, weil ihre eigenen, heiligsten Werte zu ihm in
tiefstem Widerspruch stehen. Die Ironie dabei ist, dass die Islamisten sogar der glei-
chen Meinung sind [...] Ihre Theoretiker und Ideologen reduzieren Zivilisationen auf
ihre kulturelle Komponente, Kulturen auf ihre religiose Komponente und Religionen
auf wesensverschiedene urbildliche Konstanten, die sich gegenseitig bekdmpfen. Aller-
dings wird aus ihrer Sicht der Islam letzten Endes triumphieren.« (al-Azm 2002)

Die Wahrnehmung differenzierter Entwicklungen wird allerdings nicht mehr
durch die Fixierung des Blicks auf den islamischen Extremismus verstellt.
Unrechtserfahrungen und gesellschaftliches Krisenbewusstsein — nicht nur
von Frauen - in autoritir-islamischen Regimen fiihren verstirkt dazu, dass in
intellektuellen islamischen Kreisen die alten Vorbehalte gegeniiber Demokra-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | MECHTHILD RUMPF

tie und Menschenrechten — wegen ihres >westlichen Ursprungs«< — an Bedeu-
tung verlieren und die Frage der Vereinbarkeit mit >dem Islam« nicht mehr
allein mit theologischen Argumenten sondern politisch beantwortet wird.
Diese neue Konfliktlinie wird vielmehr durch die Kluft zwischen »mehrheit-
lich reformorientierten Haltungen« und »riickwartsgewandten konservativen
Positionen« markiert (vgl. Hamzawy 2003c: 12, vgl. auch 2003a, b).

Auszugehen ist somit von einem vielschichtigen Spektrum islamischer
Strémungen und Lebenswelten, das jenseits des hiaufig beschworenen Kul-
turkonflikts angesiedelt ist. Dies wird auch hier in diesem Band besonders
hervorgehoben durch empirische und theoretisch-analytische Studien, die als
Einspriiche zu lesen sind gegentiber allen Feindbildproduktionen oder kultu-
ralistisch verabsolutierten Differenztheorien und den damit verbreiteten
Denkfiguren tiber die angebliche »Nicht-Integrierbarkeit« der »muslimischen
Diaspora« (Wehler 2002) in westlichen Gesellschaften. In einem hermeti-
schen Kulturdiskurs treffen sich Selbst- und Fremdzuschreibungen, wie sie
einerseits bei vielen islamistischen Erneuerungsbewegungen mit ihrer Suche
nach authentischer Identitit und andererseits bei den Definitionsversuchen
nationaler »Leitkultur«* sichtbar werden.

Die schon seit einiger Zeit virulente Diskussion um Kultur »kreist um
ein Phantom«, um einen der Herderschen Tradition verpflichteten Kulturbe-
griff, der sich verfliichtigt sobald versucht wird, dieses Phinomen spezifi-
scher Kultur prazise zu fassen: »Es >ist« zweifellos etwas da, aber es ist nicht
greifbar, ein Phantom eben« (Schiffauer 1999: 18). Mit der Kritik an jedem
essenzialistischen, quasi-naturalistischen und statischem Kulturbegriff entwi-
ckelt sich erst die Denkméglichkeit, Kultur als Prozess zu verstehen und Dif-
ferenzen als auch Veridnderungen zu antizipieren. Kultur bezeichnet Schif-
fauer als »Diskursfelds, als eine Arena, »in der die Beteiligten Normen, Wer-
te und Uberzeugungen weniger teilen, als dass sie sie stindig neu aushan-
deln, sich iiber sie auseinandersetzen und streiten« (ebd.). Heterogenitit und
Pluralitit sind von daher der Normalfall in komplexen Gesellschaften und der
Kern gemeinsam geteilter Uberzeugungen ist verhandelbar und kein abge-
schlossener, sondern immer wieder auch offener Prozess. Diese Konzeption
von Kultur als Diskursfeld ist prinzipiell offen fiir die Integration von Immi-
granten, allerdings gebunden an die besonderen Voraussetzungen der Kom-
munikationsbereitschaft und -fihigkeit bei allen Beteiligten. Am Beispiel der
Kultur der Deutsch-Tiirken wird auch besonders betont, wie sehr diese eben-
falls ein komplexes, nicht homogenes Diskursfeld sei und eben deshalb nicht

2 Vgl. zur Debatte der letzten Jahre Migrationsreport 2002: 239ff.; Vor dem Hin-
tergrund europdischer Kultur bezeichnet Wehler den Islam als einen »militanten
Monotheismus, der seine Herkunft aus der Welt kriegerischer arabischer Noma-
denstimme nicht verleugnen kann« (2002); vgl. kritisch zum Begriff Leitkultur
und seiner Implikationen Kaschuba 2001: 20; Bielefeldt 2003: 10.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: »ISIAM IST EINE RELIGION« | 17

durch eine Stimme reprisentiert werden kénne (ebd.). Der traditionelle Kul-
turbegriff birgt die Gefahr der polarisierten Grenzziehung von Eigenem und
Anderem, eine Tendenz, die zu einem kulturalistisch verschleierten Rassis-
mus fiithren kann.

Diesen Kulturbegriff, der fiir die problematische Fixierung von Fremden
und Eigenen und zur Markierung der ethnischen Landkarte eingesetzt wird,
problematisiert auch Wolfgang Kaschuba vor dem Hintergrund der kultur-
wissenschaftlichen Debatte und ethnologischer Fallstudien. Hier setzt sich
ein »Begriff der Hybriditit kultureller Identititen durch, der die Durchlassig-
keit und Offenheit der Selbstbilder in den Vordergrund riickt« (2001: 20).
Wie nationale Herkunft markiert auch religiose Bindung in diesem Ansatz
ein Segment innerhalb eines offenen Orientierungsrahmens, in dem zu-
gleich viele andere >Identititsaspekte« relevant sind. Kultur besitzt nicht pri-
mir Abgrenzungsfunktionen, ihr »konstitutiver Sinn besteht vielmehr darin,
Horizonte zu 6ffnen und Verstindigung zu ermoglichen. Dies miissen die
Kulturwissenschaften kiinftig noch lauter sagen« (ebd.). ?

Ein solches Verstindnis 6ffnet den Blick fiir die Facetten islamischer Wel-
ten, da der Wahrnehmungsraum sich weitet und auch Nichtidentisches zur
Kenntnis genommen werden kann. Allerdings verstirkt dieser Ansatz auch
noch einmal jede Skepsis gegeniiber abgegrenzten, kollektiven Identitits-
konstruktionen in anderer Weise. Seit der kritischen Nationalismusfor-
schung wird der konstruierte Charakter vorgestellter nationaler Identitit und
kultureller Einheit herausgestellt. Deutlich wird dabei die Beliebigkeit vieler
Elemente, die in die Bestimmung des Eigenen eingehen, und wie sehr sie
vom imaginierten Bild des Anderen, des Fremden oder des Feindes bestimmt
sind. Fiir Kollektive wie flir Individuen gilt, dass jedes widerspruchsfreie
Identitatsgefiihl nur um den Preis des Ausschlusses, der Verdringung und
Verleugnung, ja des Verlusts von Erfahrungs- und Urteilsfihigkeit zu haben
ist. Die Forschung hat dariiber hinaus gezeigt, wie konstitutiv in diesem Ab-
grenzungsdiskurs die stereotypisierte Vorstellung von Geschlechterdifferenz
ist, tiber die kulturelle oder nationale Differenzen verhandelt und bestimmt
werden. So sind es immer bestimmte Bilder von Weiblichkeit, die zur Repri-
sentanz des Eigenen eingesetzt werden.* Dieser vereinnahmende und mit
Herrschaftsanspruch verbundene Akt des Denkens ist nicht nur eine imagi-
nire, vergingliche Schimire, sondern hat in der Geschichte immer wieder
handfeste Folgen fiir die asymmetrische Befestigung realer Geschlechterver-

3 Die theoretischen Uberlegungen und empirischen Untersuchungen von Ursula
Apitzsch zum Zusammenhang von Migration und Traditionsbildung stehen eben-
falls in der Tradition eines prozessualen Kulturbegriffs. Sie zeigt, wie im biografi-
schen Prozess nicht auf vorhandene Tradition rekurriert, sondern diese erst herge-
stellt, konstruiert wird.

4 Vgl. Rumpf 1999, 1995 und die dort angefiithrten Literaturverweise.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | MECHTHILD RUMPF

hiltnisse gehabt (vgl. Gerhard i.d.Bd., 1978, 1990). Dass dieser konstitutive
Zusammenhang nicht nur mit einer Geschichte des europiischen Nationa-
lismus verkniipft ist, zeigen die Entwicklungen der ethno-nationalistischen
Bewegungen seit dem Zerfall Jugoslawiens und der Sowjetunion sowie die
Strémungen des sich als »authentisch« verstehenden politischen Islams.

Auch in islamischen Identititspolitiken unter Migrationsbedingungen,
beispielsweise in Grofsbritannien, wird insbesondere der weibliche Korper
und die weibliche Sexualitit zum Inbegriff der Integritit der islamischen
community (Scheiterbauer 2003). Damit wird die >Frau< zur Symboltrigerin
»authentischer Gemeinschaft< instrumentalisiert, die zugleich die Differenz
gegeniiber der Mehrheitsgesellschaft markiert. Solche Reprisentationspoliti-
ken bleiben bei Musliminnen nicht mehr unwidersprochen (ebd.) und wer-
den auch aus der Perspektive deliberativer Demokratie kritisch diskutiert
(Benhabib 1999: 62ff.)°.

Fiir den britischen Pluralismus ist die Konzeption von Minderheiten als
ethnische Gruppen bzw. races oder communites, deren Rechte es in Relation
zur »Mehrheitsgesellschaft« anzuerkennen gilt, charakteristisch. Die Betrach-
tung von MuslimInnen als religios-ethnischer community, im Sinne eines
imaginierten Kollektivs, gestaltet sich nicht wie in Frankreich als Prozess der
Aushandlung und Herstellung von Gemeinschaft, sondern wird dieser De-
batte als Primisse zugrunde gelegt. Wihrend sich der franzdsische Diskurs
vorwiegend mit der Integration von MigrantInnen als Individuen beschiftigt
und grofles Misstrauen gegeniiber disparaten Gruppenidentititen artikuliert,
stehen im britischen Diskurs race relations bzw. ethnic relations im Vorder-
grund (Scheiterbauer 2003). Auf den Kontext Grofibritannien bezieht sich
zundchst auch die Kritik am Kulturalismus von Aziz Al-Azmeh - sie geht
aber weit dariiber hinaus. Anstelle einer Betrachtung des Einwanderungs-
problems unter strukturellen Gesichtspunkten sei dort eine kulturtheoreti-
sche Vorstellung von ethnischer Vielfalt dominant geworden. Sozio-6kono-
mische Ungleichheiten, differente Partizipationschancen, die Ursachen fiir
Gettobildung und Abkapselung wiirden zunehmend unsichtbar durch einen

5 Entscheidend an diesem idealen Modell deliberativer Demokratie ist nicht nur
die Annahme moralischer Lernprozesse mit besonderer Relevanz fiir die Aufmerk-
sambkeit gegeniiber Frauenrechten, sondern die Voraussetzung, dass alle Beteiligten
im offentlichen Dialog eine Stimme haben kénnen und nicht vertreten werden
durch autorisiert geltende Gruppenreprisentanten. Benhabib problematisiert, dass
gerade in >multikulturellen< Dialogen minnliche Autorititen, z.B. der Muslimge-
meinschaften, als Sprecher auch fiir »Frauenfragen« anerkannt wiirden. Damit
wird der moralische Imperativ der Beteiligung aller Betroffenen verletzt (ebd.: 62ff.,
68f.). Dies ist insofern von besonderer Bedeutung, weil sich hinter kulturellen und
religiosen Identititskonstruktionen Menschenrechtsverletzungen verbergen kon-
nen, die in besonderer Weise Frauen betreffen.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: »ISLAM IST EINE RELIGION« | I9

»fetischisierten Begriff von Kultur«, bei dem der Religion eine zentrale Funk-
tion zugeschrieben wiirde (1996: 13ff.). Das dadurch auf der Oberfliche ver-
mittelte, scheinbar homogene Erscheinungsbild des religiosen Bereichs ver-
stelle den Blick auf die vielfiltigen Differenzen innerhalb der muslimischen
Gemeinschaften. Analysiert werden die Elemente eines Hyperislamismus,
die sich auf einen differenzfixierten Kulturbegriff zurtickfiihren lassen und
die auf die vergebliche Suche nach authentischer, islamischer Kultur und
Identitit verweisen (ebd.).

»So nimmt also die islamische >Kultur< die Ziige eines Psychodramas an, und man
macht sich allen Ernstes daran, eine Kultur zu erfinden, primir in der Weise, dass
Kennzeichen (aus Sicht der anderen sind es Stigma) exotischer Fremdartigkeit be-
schworen und proklamiert werden, besonders solche, die den Grenzlinien zwischen
Zugehorigkeit und Ausgeschlossensein handgreifliche Anschaulichkeit verleihen. Be-
sonders grundlegend ist hier die Kleidung und eine iibertriebene Frommigkeit, wobei
die Dramaturgie von den politischen oder quasipolitischen Organisationen bestimmt
wird.« (ebd.: 23)

Der Begrift Kultur fiir den Islam im Singular wird zu einer identititslogischen
Konstruktion ohne wissenschaftliche Aussage. Auch die global akzentuierte
Kulturkonflikt-These (Huntington) geht von Primissen aus, die der Viel-
stimmigkeit der islamischen Orientierungen, Erneuerungsbewegungen, auch
ihrer fundamentalistischen Richtungen und den jeweiligen gesellschaftlich-
politischen Kontexten nicht gerecht werden kénnen (Heine 2001; kritisch
auch Senghaas 1997; Hoffe 2001; Al-Azm 2002). »Der Islam bildet kein sta-
tisches, von Ort und Zeit unabhingiges System. Der Punkt ist unter Islam-
wissenschaftlern prinzipiell unstrittig und miisste als Gemeinplatz gelten,
wiirde er nicht gerade in Arbeiten iiber die politischen Ideen und Ord-
nung(en) »des Islams< immer wieder vernachlassigt — selbst von Fachvertre-
tern« (Krimer 1999: 24). Uberspitzt bezeichnet Gudrun Krimer den Islam
als weitgehend das, »was Muslime an einem bestimmten Ort und zu einer
bestimmten Zeit als islamisch definieren und praktizieren« (ebd.: 25). Islam
ist keine Kultur, sondern eine Religion, die in den verschiedensten Kulturen un-
terschiedlichste Ausprigungen entwickelt, differente kulturelle Elemente in-
tegriert und somit nur als ein vielgestaltiges Gebilde existiert (Al-Azmeh
1996: 85), auch wenn islamistische Aktivisten eine >Einheit des Islams< be-
schworen und herstellen méchten.

Mit diesen hier exemplarisch prisentierten Kritiken am Begriff der Kul-
tur fiir den Islam sind Konsequenzen fiir gesellschaftliche und politische
Handlungsriume verbunden. So wire strikt zu unterscheiden zwischen der
Bedeutung jedes interreligiésen Dialogs vor Ort und der Unmdglichkeit, ei-
nen >Dialog der Kulturen«< konzeptionell und praktisch realisieren zu kénnen.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | MEecHTHILD RUMPF

»Schon das Wort vom »>Dialog der Kulturenc« ist die schiere Ideologie: als ob da zwei
Subjekte aufeinander trifen, der Islam und der Westen, die sich nun endlich verstehen
miissten. Wo, bitte schon, miissen in diesem Gesprichskreis die westlichen Muslime
Platz nehmen? [...] Nicht nur Osama bin Laden hat die starre Dichotomie der Kulturen
verinnerlicht. Auch in Europa wird die eigene Kultur zunehmend essentialisiert, als
eine eigenstindige anthropologische Grofe gedacht, die unabhingig von den Men-
schen existiert und wirkt.« (Kermani 2003: 5)

Zum Verhiltnis von Religion und Politik

Die Frage, ob die islamischen Quellen in einer vermeintlich authentischen
Lesart von islamistischen Aktivisten gegenwirtig fiir bestimmte gesell-
schaftspolitische und moralische Ziele instrumentalisiert werden, oder aber
ob der Islam als quasi zeitloses, theologisches Gebilde totalitire Konzepte ei-
ner umfassenden >gerechten sozialen und religiésen Ordnung« begiinstigt,
ist noch immer so umstritten wie die Frage nach den Ursachen der Re-Isla-
misierung insgesamt. Uberzeugende Argumente gehen allerdings davon aus,
dass die islamischen >heiligen Texte< ebenso wenig vor eklektizistischen, ide-
ologisierenden und politisierten Lesarten zu schiitzen sind wie diejenigen
anderer Religionen.

Vergleichende Studien zum Phinomen des Fundamentalismus belegen,
dass religiéser Fundamentalismus nicht aus der Dogmatik einer Religion er-
klart werden kann und dass er sich gegenwirtig bei ganz unterschiedlichen
Religionen auffinden lisst.® Wie Ann Elizabeth Mayer in ihren Arbeiten und
nachdriicklich mit Threm Beitrag in diesem Band belegt, verbergen sich
durchgingig politische Motive hinter religiésen Argumentationen von Regie-
rungen, die in der internationalen politischen Arena vorgetragen werden. Ih-
re Analyse bezieht sich auf die vermeintlich >religiésen<« Vorbehalte, die ge-
geniiber der UN-Konvention iiber die Beseitigung jeder Form von Diskriminie-
rung der Frau (CEDAW) vorgetragen werden. Indem sie nachweist, dass diese
>religiGs< begriindeten Vorbehalte auch in westlich-fundamentalistischen Kon-
texten und auf Regierungsebene geltend gemacht werden, bestirkt sie die
These, dass jede Religion in die Nihe zur politischen Theologie geraten kann.”

Einer »Islamisierung des Islam« (Al-Azmeh 1996) wird zunehmend ent-
schiedener widersprochen. Der schon von der klassischen, auch kritischen

6 Vgl. die Beitrige im Band von Bielefeldt/Heitmeyer (1998) sowie exemplarisch
die schon frithe und grundlegende Studie von Jakob Taubes (1987).

7 Vgl. dazu aktuelle Analysen zum christlichen Fundamentalismus in den USA
und seiner Bedeutung fiir die gegenwirtige Regierungspolitik: Said (2003); Stein-
acker (2003); Lapham (2003).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: »ISLAM IST EINE RELIGION« | 2I

Islamwissenschaft gestiitzten These, der Islam sei eine zutiefst politische Re-
ligion, die eine Sikularisierung nicht zulasse (Krimer 1999: 13f.), wird inne-
rislamisch mit reformorientierten Uberlegungen und neuen re-kontextuali-
sierenden, kritisch-hermeneutischen Interpretationsverfahren begegnet, auf
die sich Katajun Amirpur, Ziba Mir-Hosseini, Lise J. Abid und Renate Kreile
in ihren Beitrdgen beziehen (vgl. Abu-Zayd 1996, 2003; Amirpur 2001,
2003; Kermani 2000, 2003; Krimer 1999; Hamzawy zooga,c).8 Der Is-
lamwissenschaftler Navid Kerami sieht in der Debatte um den politischen
Kern des Islams deshalb eine fatale Tendenz:

»Es ist die Obsession des Westens, die Muslime auf den Islam zu reduzieren. Wie jede
andere Weltreligion hilt der Islam jedoch Legitimationen fiir alle erdenklichen Syste-
me bereit, zumal der Koran selbst keine Herrschaftsdoktrin enthilt — was immer Isla-
misten und westliche Experten nahezu wortgleich {iber die Einheit von Staat und Reli-

gion im Islam herbeten mogen.« (Kerami 2003: 5)

Dass man die Religion vor dem politischen Zugriff und dessen »Beschmut-
zung« bewahren miisse, wird pointiert von Abdolkarim Soroush vertreten,
wie Katajun Amirpur in ihrem Beitrag zum reformorientierten Ansatz dieses
iranischen Philosophen zeigt. Sie markiert zugleich auch die deutlichen Un-
terschiede zwischen demokratieorientierten Deutungen des Islams und Re-
formansitzen, die ihre politischen Perspektiven und Menschenrechtsorien-
tierungen nicht unbedingt durch Riickbindung an die islamischen Quellen
zu legitimieren versuchen. Soroush begriindet seine Skepsis gegeniiber isla-
mischen Ansitzen damit, dass ja die Geschichte der unterschiedlichsten Ko-
ran-Exegesen beweise, wie beliebig die Deutungen sein konnen. Fiir ithn sind
Freiheit, Gerechtigkeit und Menschenrechte ihrem Wesen nach von der Reli-
gion unabhingig, Gebote der menschlichen Vernunft, die nicht im Wider-
spruch zur Religion, zum »Willen Gottes« stehen kénnten. Nur in demokra-
tischen Gesellschaften kénnten seiner Ansicht nach die Religion und damit
die »Rechte Gottes« — so Amirpur — vor Machtmissbrauch geschiitzt werden.
Gerade die Erfahrung theokratischer Herrschaft in Iran »bis zum Uberdruss
der Bevolkerung« (Kerami 2003) legt nahe, dass die Religion nur noch durch
eine Entpolitisierung unter demokratischen Bedingungen zu retten ist (vgl.
auch Sarkohi 2003). Der Koran sei ein »historischer Text« und ungeeignet
fur politische Manipulation, schreibt der im Exil lebende dgyptische Islam-
wissenschaftler Abu Zaid durch Verweis auf die jeweils gescheiterten Versu-

8 Auch Eindriicke von Martina Sabra vom kiirzlich veranstalteten ersten »Weltkon-
gress fiir Studien des Vorderen Orient« zeigen, dass innerhalb der Orientalistik Un-
tersuchungen an Gewicht gewinnen, die iber muslimische Denker berichten, die
tiber Reform und Erneuerung diskutieren und ein neues Islamverstindnis vermit-
teln (FAZ 12.9.02, 212: 9).

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | MECHTHILD RUMPF

che, den Islam sozialistisch, nationalistisch, liberalistisch oder im kontraren
Spannungsfeld von Dschihad oder Frieden zu deuten (Abu Zaid 2003: 34;
vgl. Kerami 2003: 5; Al-Azmeh 19969).

So wird deutlich, dass der Koran seine religiose und gesellschaftliche
Funktion erst im Zusammenhang mit anderen Faktoren entfaltet. Diese
Sichtweise ist von grundlegender Bedeutung auch fiir die Diskussion von
Geschlechterordnungen im Islam. In Ziba Mir-Hosseinis historisch-rechts-
kritischer Analyse, die die wichtige Unterscheidung zwischen »shari‘a«, den
Gesetzen Gottes und der »figh-Wissenschaft« einfiithrt — »heilig und ewig«
ist danach nur die »shari‘a«, wihrend figh-Texte Produkte einer zeitgebun-
denen Jurisprudenz und nicht Teil der Offenbarung sind — wird eindrucks-
voll und im Detail nachgewiesen, wie soziale Normen der Geschlechterun-
gleichheit zu Idealen der Scharia, ihrer rechtlichen Fixierung, umgedeutet
wurden. Jeder apologetische Bezug auf die Scharia in diesem Sinne verwech-
selt somit auflerreligiose, historisch spezifische, menschliche — und in be-
sonderer Weise — patriarchale Interessen mit dem ewigen géttlichen Gesetz.
Dies ist nach Mir-Hosseini kennzeichnend nicht nur fiir die extremen Stré-
mungen des politischen Islams (von denen Rushdie eingangs sprach) sondern
auch fiir >moderatere« neo-traditionalistische Richtungen mit ihren Versu-
chen, die Scharia in Politik umzusetzen. Erst mit den seit einiger Zeit prasen-
ten Reformansitzen, die im Islam keinen »Entwurf mit eingebautem Hand-
lungsprogramm fiir die sozialen, wirtschaftlichen und politischen Probleme
der muslimischen Welt« mehr sehen, wird nicht nur eine »ernst zu neh-
mende Herausforderung fiir die totalitiren Ausprigungen des Islam« formu-
liert — so Mir-Hosseini —, sondern auch ein Raum geschaffen, an dem unter
Mitwirkung und mit dem Wissen von Frauen eine am Konzept der Gleich-
heit orientierte Auslegung des islamischen Rechts im Hinblick auf die Ge-
schlechterverhiltnisse moglich ist. Lise J. Abid argumentiert in ihrem korres-
pondierenden Beitrag, dass nicht der Islam sondern nur ein traditionelles Is-
lamverstindnis der individuellen und sozialen Entwicklung der Frau im
Wege steht. In ihrer Darstellung und Diskussion zeitgemifer Interpreta-
tionsansitze werden aber auch einige innerislamische Akzentuierungen und
Grenzen des Reformdiskurses betont, die stirker auf eine argumentative
Bindung an die islamische Geschichte verweisen oder unterschiedliche Le-
bensentwiirfe von Frauen herausstellen, die auf den ersten Blick vielleicht in
einzelnen Aspekten straditionell< erscheinen, vom Anspruch her aber selbst-
bestimmt definiert werden. So entsteht — zusammen mit einigen anderen
Beitrigen dieses Bandes — das Bild eines breiten Spektrums von Perspektiven

9 Al-Azmeh (1996) zeigt besonders detailliert, welche aufler-islamischen (europii-
schen) Denktraditionen bis in die Gegenwart hinein in den vermeintlich »isla-
misch-authentischen«< Ansitzen nachweisbar sind und welche politisch-islamischen
Traditionen reaktiviert werden. Zu Letzterem vgl. auch Heine (2001).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: »[SIAM IST EINE RELIGION« | 23

im Spannungsfeld von rechtlicher Gleichheit, Geschlechterbalancen mit
komplementiren Rollenzuweisungen und »géttlicher Gerechtigkeit«.

Solche Analysen sind im Zusammenhang zu sehen mit einem Perspekti-
venwechsel innerhalb der Forschung zur »politischen Natur des Islam«. Is-
lamische Sozialwissenschaftler gehen zunehmend nicht mehr von der ideo-
logischen Frage nach dem idealen islamischen Gemeinwesen aus, sondern
untersuchen, wie sich die politischen Verhiltnisse real entwickeln und ver-
mitteln dabei die eher niichterne, aber weitreichende Erkenntnis, dass die Re-
ligion kein Schliissel zum Verstindnis der Gesellschaft sei, sondern umge-
kehrt, »die >Gesellschaft ist der Schliissel zum Verstindnis der Religion<, wie es
der libanesische Soziologe Halim Barakat ausdriickte« (Metzger 2002). In
dieser Weise geht auch Renate Kreile vor, wenn sie die Frage stellt, wie und
warum mit dem Aufstieg des politischen Islams seit den 1970er Jahren die
Geschlechterfrage besonders nachdriicklich ins Zentrum gertickt wurde. Is-
lamistische Geschlechterpolitik ist danach Ausdruck der Krisenbewiltigung,
ein Versuch, das Krisenbewusstsein zu beschwichtigen. Die Parole »Der Is-
lam ist die Losung« konnte so attraktiv werden, weil sie auf spezifische Kon-
flikte und Angste reagiert, die Kreile aufzeigt: auf Defizite der staatlichen
Wohlfahrt, Desintegrationsprozesse, sozio-moralische Desorientierungen,
Zerfall traditioneller Familienstrukturen, Wandel des Geschlechter- und Ge-
nerationenvertrages und vieles mehr. Insgesamt zeigt sich — so Kreile — eine
Anpassung an krisenhafte Entwicklungen durch eine Transformation der
Gemeinschaftsbildung: verwandtschaftliche werden zunehmend ersetzt
durch politisch-religiose Gemeinschaften. Die Politisierung der Geschlech-
terordnung ist in diesem Zusammenhang verbunden mit dem Anspruch ei-
ner dem Westen gegentiber iiberlegenen »moralischen Lebensfithrung«. Die-
ses wird auch eingesetzt im soziopolitischen Kriftefeld zwischen alten und
neuen Eliten. So wird der Legitimititsverlust der herrschenden Eliten in ein-
zelnen Staaten durch spezifische »Zugestindnisse« an islamistische Bewe-
gungen kompensiert, die sich in der Vergangenheit insbesondere auf eine
Beschneidung von Frauenrechten konzentrierte. Diese Analyse von Kreile
prisentiert somit den Hintergrund komplexer politischer Machtkonstellatio-
nen vor dem die verschiedensten sreligiésen< Vorbehalte gegen die Konven-
tion tiber die Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau
(CEDAW) geltend gemacht werden.

Mit den Abgrenzungen von politisierten Stromungen und der Kritik an
Islamdeutungen, die von patriarchal bestimmten sozio-kulturellen Traditio-
nen tiberlagert sind, ist zumeist keine anti-religiése Perspektive verbunden.
Im Gegenteil, der »religiose Faktor« soll nicht vernachlissigt, eher geschiitzt
werden, wie Amirpur im Denken Soroushs nachzeichnet. Denn es geht da-
rum, »Religion in einem sikularen Deutungszusammenhang zu verstehen«
(Kerami 2003: 5, vgl. Abu Zaid 1996). Auch Mir-Hosseini plidiert unter fe-
ministischer Perspektive fiir ein neues Verstindnis von Religion und sieht in

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | MEcHTHILD RUMPF

der begrifflichen Trennung von Religion und religiéser (menschlicher) Er-
kenntnis bei Soroush die entscheidenden Ansatzpunkte, um Gleichheit und
Gerechtigkeit fiir Frauen durchzusetzen, um Glauben und Vernunft zu ver-
séhnen und ein >Moslem« in einer modernen Welt zu sein. Vor diesem Hin-
tergrund aber kritisiert sie die Suche nach einer islamischen Genealogie fiir
Feminismus und Menschenrechte im Islam, wie sie im Kontext moderater,
neo-traditionalistischer Diskurse mit spezifischen Grenziiberschreitungen
angesiedelt sind. Andere Ansitze betonen den islamisch »eigenen Weg«
(Abid) unter >vorldufiger<« Umgehung der Debatte um Sakularisierung, um
eine groflere Akzeptanz von Menschenrechtsfragen zu erreichen. So ist die-
ses taktische Argument fiir viele Positionen bedeutsam, die im Interesse von
Gleichheit und Gerechtigkeit fiir Frauen mit dem Islam gegen den Islam ar-
gumentieren. Gewalt in der Ehe wird vor diesem Hintergrund beispielsweise
als nicht mit dem Islam vereinbar kritisiert, ohne jedoch den impliziten nor-
mativen Rekurs auf universale Menschen- und Frauenrechte offen zu legen.™
Es ist ein Paradox, wenn vermeintlich authentisch-islamische Kritik an patri-
archalen Traditionen suggeriert, ihre Kritik sei jenseits auflerreligiéser, nur
islamischer Normen angesiedelt. Auch die Autorinnen innerislamischer Kri-
tik beziehen sich, ob es ihnen bewufit ist oder nicht, auf den universellen
Menschen- und Frauenrechtsrechtsdiskurs, wenn sie in ihren Interpretatio-
nen der >heiligen islamischen Quellen< Ansitze fiir frauenrechtsfreundliche
Aussagen >entdecken<. So wie Mir-Hosseini nachweist, dass soziale und pat-
riarchale Normen den Geist der Offenbarung seit Jahrhunderten tiberlagert
haben, so sind auch die gegenwirtigen patriarchatskritischen Lesarten nicht
Ausdruck »absoluter Wahrheit< sondern ebenso zeitbedingte Lesarten, die
ihre Impulse gegenwirtigen Konflikt- und Unrechtserfahrungen von Frauen
verdanken.

Sakularitit wird in islamischen Kreisen hiufig mit »Atheismus« und
»westlicher Orientierung« gleichgesetzt, wie Katajun Amirpur beispielsweise
iiber entsprechende Vorbehalte in Iran berichtet (Amirpur 2003). Ahnliche
Missverstindnisse werden angedeutet, wenn Sakularitdt mit dem Argument
abgelehnt wird, sie sei auf eine strikte Dichotomie von 6ffentlicher und priva-
ter Sphire, von Religion und Politik bezogen und Religion wiirde vor diesem
Hintergrund nur zur Privatangelegenheit und damit ihre gesellschaftliche
Relevanz verlieren. Positionen, die Islam als umfassendes soziales und politi-
sches System definieren und die islamischen Quellen als unmittelbare Hand-
lungsanweisung fiir die Gestaltung des Gemeinwesens ansehen, kénnen
durch eine Klirung des Bedeutungsgehalts von Sikularitit nicht erschiittert
werden, da sie ja auch Religionsfreiheit und demokratischen Pluralismus im
Gegensatz zu einem umfassenden islamischen Gestaltungsanspruch anse-

10 Vgl. dazu exemplarisch die Debatte um Gewalt in der Ehe, Naggar 2000, 2001;
Anonyma 2002.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: »[SIAM IST EINE RELIGION« | 25

hen. Fir islamische Kreise jedoch, die iiber zeitgemifle Deutungen der >hei-
ligen Quellen< nachdenken und ihre religiésen Anliegen in demokratisch-
pluralistisch vorgestellten muslimischen Gesellschaften oder im europii-
schen Kontext artikulieren und behaupten wollen, ist eine Kliarung des Siku-
laritits-Begriffs unerlisslich. Ebenso unverzichtbar ist eine kritische Selbst-
aufklirung der deutschen Mehrheitsgesellschaft im Hinblick auf die unter-
schiedlichsten ideologischen Vereinnahmungen von Sakularitit, die der An-
erkennung des Islams als Religionsgemeinschaft eine Barriere entgegenset-
zen.

Wie unterschiedlich der Begriff der >Sakularitit< im innerislamischen
Diskurs verstanden und vor allem missverstanden wird, hat Heiner Bielefeldt
zum Thema gemacht (2003: 59ff.). Ebenso analysiert er die ideologisierenden
Deutungen oder kulturalistischen Vereinnahmungen von Sakularitit im
westlichen Diskurs, die ein Islamverstindnis im sidkularen Deutungszusam-
menhang blockieren (ebd.: 37ff.). Dagegen setzt Bielefeldt ein normatives
Konzept von rechtsstaatlicher Sakularitit auf der Grundlage der Religions-
freiheit als allgemeinem Menschenrecht. Dies sei die Basis fiir einen religi6-
sen und weltanschaulichen Pluralismus, der auch Chancen fiir muslimische
Minderheiten bietet (ebd.: 9). Die systematische Bezugnahme auf die Religi-
onsfreiheit ermoglicht es Bielefeldt, die rechtsstaatliche Sakularitit von ande-
ren ideologisierenden und kulturalistischen Sakularititskonzepten, mit de-
nen beispielsweise Vorstellungen von westlich-christlicher Leitkultur verbun-
den sind, kritisch abzugrenzen (ebd.: 10). Entscheidend ist ein entsprechen-
des Verstindnis von Neutralitit, die nicht als »wertneutral« verstanden wer-
den kann, sondern sich auf ein »rechtsethisches Fundament« bezieht, um die
religios-weltanschauliche Freiheit des Menschen zu sichern (ebd.: 15):

»Die rechtsstaatliche Sikularitit ist (im Unterschied zum weltanschaulichen Sikula-
rismus in all seinen Varianten) gerade durch dieses Spannungsverhiltnis gekenn-
zeichnet: Sie folgt einerseits aus dem Prinzip »respektvoller Nicht-Identifikation«, das
dem Staat verbietet, mit einer bestimmten Religion (oder einer Gruppe von Religionen)
ein privilegiertes Sonderverhiltnis auf Kosten der Angehdrigen anderer Religionen,
einschlieflich der Nicht-Religiosen, einzugehen. Und sie geht andererseits mit dem
Anspruch einher, dass der sikularen staatlichen Rechtsordnung — gerade aufgrund
ihrer Orientierung an der Freiheit — ein praktischer Geltungsrang gebiihrt, der im Kon-
kurrenzfall auch gegeniiber religionsrechtlichen Normen durchgesetzt werden muss.«
(Bielefeldt 2003: 124)

Ein solch »kritisch-normatives«" Verstindnis von rechtsstaatlicher Sikularitit

11 Die Betonung von »kritisch-normativ« ist sehr wichtig, da Bielefeldt kein deskrip-

tives Konzept vorstellt, sondern einen formalen Anspruch formuliert (ebd.: 20).

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | MEecHTHILD RUMPF

kann eine konsensstiftende Bedeutung auch fiir Muslime erlangen. In die-
sem offenen und begrenzten Rahmen ist Raum fiir unterschiedliche religis-
se, kulturelle, weltanschauliche Uberzeugungen und Lebensformen soweit
sie sich der Achtung der Wiirde des Menschen und seiner religiés-welt-
anschaulichen Freiheit verpflichtet fithlen. Mit diesem Konzept wird auch
deutlich, dass Sikularitit weder mit Atheismus gleichgesetzt werden kann,
noch eine Privatisierung von Religiositdt, also keine Trennung von Religion
und Politik voraussetzt. Die institutionalisierte Trennung von Staat und Reli-
gion verhindert nicht die Artikulation religios begriindeter politischer Anlie-
gen im offentlichen Raum, soweit sie in die Sprache des sikularen Rechts-
staats »iibersetzt« werden (Bielefeldt 2003: 37ff.).

In dieser Perspektive wire beispielsweise eine islamische Geschlechter-
ordnung in Anlehnung an ein Scharia-Verstindnis, das sich auf die von
Mir-Hosseini und Abid kritisierte mittelalterliche figh-Wissenschaft oder ihre
neo-traditionalistischen Varianten stiitzt, mit der Wiirde der Frau, ihrer Frei-
heit und ihren Rechten nicht zu vereinbaren.” Mit diesem Verhiltnis von
Religion und Politik sind schon zentrale Fragen der Geschlechterordnung in
islamischen Diskursen und Bewegungen angesprochen, die im folgenden
Themenschwerpunkt ausfiihrlich diskutiert werden. Dabei ist auch die Frage
relevant, wer und in welcher Weise Interpretationsmacht zum Thema isla-
misch-authentischer Geschlechterordnung behauptet und ob es Hoffnungen
gibt fiir Mir-Hosseinis Perspektive, dass Musliminnen das theologische und
rechtswissenschaftliche, minnliche Machtmonopol durchbrechen.® Ansitze
dazu werden im Kontext des I1I. Themenschwerpunkts skizziert.

Literatur

[Anonyma, Mitarbeiterin des ZIF, K6ln] (2002): »Gewalt im Islam? Korrigie-
rende Anmerkungen und kritische Riickfragen, in: schlangenbrut. Schwer-
punkt: islam der frauen, 20. Jg., Mai/2002, 5-9.

Abu Zaid, Nasr Hamid (1996): Islam und Politik. Kritik des religiésen Diskurses,
Frankfurt/Main: dipa.

Vor dem Hintergrund seiner Uberlegungen sind viele Aspekte konkreter Entwick-
lungen und Tendenzen ja kritisierbar.

12 Bielefeldt wiirdigt ausfiihrlich das Thema »Scharia im Rahmen des Grundgeset-
zes« (2003: 94ff.); vgl. auch Spuler-Stegemann (2002a, 2002b) zu verschiedenen
Scharia-Interpretationen.

13 Katajun Amirpur (2003) zeigt exemplarisch Entwicklungen in Iran und verweist
auf die besonderen Méoglichkeiten innerhalb der schiitischen Glaubensrichtung,
die Frauen ein Theologiestudium erlaubt.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: »ISLAM IST EINE RELIGION« | 27

Abu Zayd, Nasr (2003): »Spricht Gott nur Arabisch? Der Koran ist ein histo-
rischer Text. Er eignet sich nicht als Mittel zu politischen Manipulatio-
neng, in: Die Zeit, Nr. 5, 23.1.2003, 34.

Al Azm, Sadiq J. (1993) Unbehagen in der Moderne. Aufklirung im Islam. Hg.
v. Kai-Henning Gerlach. Frankfurt/Main: Fischer.

Al-Azm, Sadik Jalal (2002): »Die Segel des Ostens sind schlaff. Terrorismus,
Islam, der Westen und die Moderne, in: Frankfurter Rundschau o5.09.
02, Nr. 206, Dokumentation, 14 (Vorabdruck aus: Georg Stein/Volkhard
Windfuhr [Hg.] [2002]: »Ein Tag im September«, Heidelberg: Palmyra).

Al-Azmeh, Aziz (1996): Die Islamisierung des Islam. Imagindre Welten einer
politischen Theologie, Frankfurt/Main, New York: Campus.

Ali, Rariq (2002): »Mullah mit Motorad. Gesprach mit dem pakistanischen
Schriftsteller Tariq Ali«, in: tageszeitung (taz), 10.7.2002, 15.

Amirpur, Katajun (2001): »Die gottgefillige Freiheit. Lassen sich Menschen-
rechte, Sakularisierung, Demokratie und Pluralismus islamisch begriin-
den? Im Iran streiten Gelehrte fiir die Versshnung von Glauben und Mo-
dernec, in: Die Zeit, Nr. 47, 15. Nov. 2001, 45f.

Amirpur, Katajun (2003): »Emanzipation trotz Kopftuch — Iranische Frauen-
rechtlerinnen streiten um die Deutung des Korans, in: Feministische Stu-
dien, 21.Jg., 2/2003 (im Druck).

Apitzsch, Ursula (1999): »Kultur und Ethnizitit — Neue Diskussionen um
Gruppenrechte«, in: Wolf-Dietrich Bukow/Markus Ottersbach (Hg.): Die
Zivilgesellschaft in der ZerreifSprobe, Opladen: Leske + Budrich, 129-141.

Apitzsch, Ursula (Hg.) (1999): Migration und Traditionsbildung, Opladen:
Westdeutscher Verlag.

Arkoun, Mohammed (2001): »Dem Islam fehlt die Aufklirung«. Ein Ge-
sprich mit Michaela Wiegel, in: Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung,
I1.I1.200T, Nr. 45, 9.

Baydoun, Abbas (2001): »Unser Wahn. Die Krise arabischer Intellektueller,
in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 9.11.2001, Nr. 262, 12.

Benhabib, Seyla (1999): Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit. Politi-
sche Partizipation im Zeitalter der Globalisierung, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integrationschan-
cen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Bielefeldt, Heiner/Heitmeyer, Wilhelm (Hg.) (1998): Politisierte Religion.
Frankfurt/Main: Suhrkamp

Der Islam (1998): Eine Einfiihrung durch Experten. Christoph Burgmer spricht
mit Reinhard Schulze, Baber Johansen, Yann Richard, Gudrun Krimer,
Annemarie Schimmel, Faruk Sen und Gernot Rotter, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Djebar, Assia (1990): Fantasia. Ziirich: Unionsverlag

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | MEcHTHILD RUuMPF

Gerhard, Ute (1978): Verhdltnisse und Verhinderungen. Frauenarbeit, Familie
und Rechte der Frauen im 19. Jahrhundert. Mit Dokumenten, Frankfurt/
Main: Suhrkamp.

Gerhard, Ute (1990): Gleichheit ohne Angleichung. Frauen im Recht. Miinchen:
Beck

Gerlach, Julia (2001): »Drei gegen den Kulturclashg, in: tageszeitung (taz),
16.11.200], 4.

Hafez, Kai (Hg.) (1997): Der Islam und der Westen. Anstiftung zum Dialog,
Frankfurt/Main: Fischer.

Hamzawy, Amr (2003b): »Zur Notwendigkeit der Reform von Staat und Ge-
sellschaft«. Vortrag im Rahmen einer Veranstaltungsreihe »Der schwieri-
ge Wandel — Reform und Debatten {iber Reform in der arabischen Welt«
(DAAD, Kairo), Qantara.de, online 7/2003, 4 S.

Hamzawy, Amr (2003c): »Fortschritt durch Integration«. In: tageszeitung
(taz) 24.2.2003, S.12.

Hamzawy, Amr (Hg.) (2003a): Civil Society in the Middle East. Berlin: Hans
Schiler.

Heine, Peter (2001): Terror in Allahs Namen. Extremistische Krifte im Islam,
Freiburg im Breisgau: Herder.

Heine, Peter/Adel Th. Khoury/Janbernd Oebbecke (2000): Handbuch Recht
und Kultur des Islams in der deutschen Gesellschaft. Giitersloh: Giitersloher
Verlagshaus.

Heine, Peter/Baber Johansen/Fritz Steppat (2001): Der Islam und die Musli-
me. Geschichte und religiose Traditionen, in: Die Auslinderbeauftragte des
Senats (Hg.): Schriftenreihe: Miteinander leben in Berlin. [Uberarb. Auflage],
Berlin: Auslinderbeauftragte des Senats.

Hoffe, Otfried (2001): »Der Kampf der Kulturen kann ausfallen. Die moderne
Zivilisation ist multireligios vertriglich und enthilt eine grofle allge-
meinmenschliche Kraft«, Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, 14.10.
2001, Nr. 41, II.

Johansen, Baber (1998): »Das islamische Recht in der Moderne, in: Der Is-
lam (1998), 24-37.

Kaschuba, Wolfgang (2001): »Die Exotisierung des Migranten, in: Frankfur-
ter Rundschau, 6.2.2001, Nr. 31, Forum Humanwissenschaften, 2o0.

Kepel, Gilles (2002): Das Schwarzbuch des Dschihad: Aufstieg und Niedergang
des Islamismus, Miinchen [u.a.]: Pieper.

Kermani, Navid (2001): Iran. Die Revolution der Kinder, Miinchen: Beck.

Kermani, Navid (2003): »Das heilige Phantasma. Auch islamische Gesell-
schaften brauchen Demokratie. Die Religion ist nicht die Ursache ihrer
Problemex, in: Die Zeit, 2.1.2003, Nr. 2, 5.

Khoury, Adel Theodor (2001): Der Islam und die westliche Welt. Religidse und
politische Grundfragen. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: »[SIAM IST EINE RELIGION« | 29

Kramer, Gudrun (1997): »Der >Gottesstaat< als Republik. Islam und Demo-
kratie«, in: Hafez (1997), 44-55.

Krimer, Gudrun (1998): »Islam und Menschenrechte, in: Der Islam (1998),
53-67.

Krimer, Gudrun (1999): Gottes Staat als Republik. Reflexionen zeitgendssischer
Muslime zu Islam, Menschenrechten und Demokratie, Baden-Baden: Nomos.

Kreile, Renate (1997): Politische Herrschaft, Geschlechterpolitik und Frauen-
macht im Vorderen Orient. Pfaffenweiler: Centaurus.

Lakhdar, Afif (2001): »Das Gesetz des Dschungels. In der arabischen Welt
herrscht ein fanatischer Narzifmus, hinter dem ein grofles Minderwer-
tigkeitsgefiihl steht«, in: Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, 9. Dez.
2001, Nr. 49, II.

Lapham, Lewis H. (2003): »Der religiése Faktor in der US-Politik, in: LE
MONDE diplomatique, 11.7.2003 (Beilage zur tageszeitung [taz]), 3.

Laquer, Walter (1997), »Herausforderung der goer Jahre. Der Islamismus
dhnelt auf verbluffende Weise dem Faschismus« (Interview), in: tageszei-
tung (taz), 26./27.4.1997, 10.

Lewis, Bernard (1994): Der Atem Allahs. Die islamische Welt und der Wes-
ten. Kampf der Kulturen?, Wien: Europaverlag.

Lewis, Bernard (2001): »Die Revolte des Islam. Wann begann der Konflikt
mit dem Westen, wie kénnte er enden?«, in: Lettre International, Heft 55,
IV/2001, 61-69.

Lutz, Helma/Karin Amos/Encarnacién Gutiérrez Rodriguez (Hg.) (1998):
Ethnizitit, Differenz und Geschlechterverhiltnisse/Ethnicity, Differences and
Gender Relations. Dokumentation. Zentrum fir Frauenstudien und die
Erforschung der Geschlechterverhiltnisse. Johann Wolfgang Goethe-Uni-
versitit Frankfurt/Main.

Mayer, Ann E. (2003): »Islam, Menschenrechte und Geschlecht: Tradition
und Politik«, in: Feministische Studien, 21. Jg., 2/2003 (im Druck)

Meddeb, Abdelwahab (2001): »Die Krankheit des Islam, in: Lettre Interna-

tional, Heft 54/2001.

Mernissi, Fatima (1987): Geschlecht, Ideologie, Islam, Miinchen: Frauenbuch-
verlag.

Mernissi, Fatima (1989): Der politische Harem. Mohammed und die Frauen,
Frankfurt/Main: Dagyeli.

Mernissi, Fatima (1992): Die Angst vor der Moderne. Frauen und Mdnner zwi-
schen Islam und Demokratie, Hamburg: Luchterhand.

Mernissi, Fatima (1993): Die vergessene Macht: Frauen im Wandel der islami-
schen Welt, Berlin: Orlanda.

Metzger, Albrecht (2002): Islam und Politik. Informationen zur politischen Bil-
dung — aktuell. Hg. v. Bundeszentrale fiir politische Bildung.

Meyer, Thomas (1989a): »Die Politisierung kultureller Differenz. Fundamen-
talismus, Kultur und Politik, in: Bielefeld/Heitmeyer (1998), 37-66.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | MEcHTHILD RUMPF

Meyer, Thomas (1989b): Fundamentalismus. Aufstand gegen die Moderne,
Reinbeck bei Hamburg: Rowohlt.

Migrationsreport 2000. Fakten Analysen, Prognosen. Hg. v. Klaus J. Bade/Rai-
ner Miinz. Frankfurt/Main, New York: Campus (+ Bundeszentrale fiir po-
litische Bildung)

Naggar, Mona (2000): »Frau und Koran. Denn Gott ist gerecht. Viele musli-
mische Frauen auch in Deutschland fithlen sich durch die mannlichen
Koraninterpretationen abgewertet. Den Koran aus weiblicher Sicht und
konkrete Hilfestellung fiir muslimische Frauen vermitteln beispielsweise
das Huda-Netzwerk und das Zentrum fiir islamische Frauenforschung,
in: tageszeitung (taz), 16.10.2000, 18.

Naggar, Mona (2001): »Erst mal war ich furchtbar traurig<. Islamische Ge-
meinde in Deutschland: Aufruhr gegen Glaubensschwestern wegen taz-
Artikel. Interview mit den betroffenen Frauen, Rabia Miiller und Fatma
Sagir, vom Zentrum fiir islamische Frauenforschung, in: tageszeitung
(taz), 5.3.2001, 15.

Rumpf, Mechthild (1995): »Staatsgewalt, Nationalismus und Krieg. Ihre Be-
deutung fiir das Geschlechterverhiltnis«, in: Eva Kreisky/Birgit Sauer
(Hg.): Feministische Standpunkte in der Politikwissenschaft. Eine Einfiihrung,
Frankfurt/Main, New York: Campus, 223-254.

Rumpf, Mechthild (1999): »Teures Vaterland, die Wiege alles Groflen und
Guten«. Die Befreiungskriege 1813-1815 als Altar fiir deutschen Volks-
geist«, in: Christine Eifler/Frauenbiindnis Osnabriick (Hg.), Militir, Ge-
walt, Geschlechterverhiltnis, Osnabriick: Frauenbiindnis Projekt »350 Jahre
Krieg und Frieden — ohne Frauen’«, 42-71.

Rushdie, Salman (2001): »Der saure Apfel des Islam. Fiir eine Entpolitisie-
rung der Religion«, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 5.11.2001, Nr.
257, 45-

Said, Edward W. (2003): »Eine radikale Minderheit. Bush ist nicht Amerika«.
In: LE MONDE diplomatique, 14. Mirz 2003 (Beilage zur tageszeitung
[taz]), T und 12f.

Sarkohi, Faraj (2003): »Muslime zwischen Tradition und Moderne, in:
Frankfurter Rundschau, 15. April 2003, Nr. 89, Dokumentation, 7.

Scheiterbauer, Tanja (2003): »Islam zwischen Integrationismus und Com-
munity? — Neuere Forschungsarbeiten tiber MuslimInnen in Frankreich
und Groftbritannienc, in: Feministische Studien, 21. Jg., 2/2003 (im Druck).

Schiffauer, Werner (1999): »Verhandelbare Diskursfelder. Beschwérungen
eines Phantoms: die Angst vor kultureller Desintegrations, in: Frankfurter
Rundschau, 27.4.1999, Nr. 97, Forum Humanwissenschafien 18.

Sen, Faruk/Hayrettin Aydin (2002): Islam in Deutschland, Miinchen: Beck.

Senghaas, Dieter (1997): »Die fixe Idee von Kampf der Kulturen, in: Blitter
fiir deutsche und internationale Politik 2., 215-221.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: »[SLAM IST EINE RELIGION« | 3T

Senghaas-Knobloch, Eva/Rumpf, Mechthild (1991): »Soziale Identitit, die
Ordnung der Geschlechter und nationale Bewegung. Zur Diskussion tiber
»Psychologische Griinde des Fundamentalismus«, in: Feministische Stu-
dien, 9.Jg., 2/1991, 123-134.

Spuler-Stegemann, Ursula (2002a): Muslime in Deutschland. Informationen
und Klirungen, Freiburg im Breisgau: Herder.

Spuler-Stegemann, Ursula (2002b): »Scharia als Fessel und Chance. Ein
Blick in die Runde. Uber das islamische Recht und seine verschiedenen
Interpretationen in der muslimischen Welt«, in: tageszeitung (taz), 8.3.
2002, 4-5.

Steinacker, Peter (2003): »God’s own country«. In: Frankfurter Rundschau,
21.1.2003, Nr. 17, Dokumentation, 7.

Taubes, Jacob (Hg.) (1987): Religionstheorie und politische Theologie. Teil 3:
Theokratie. Miinchen [u.a.]: Fink [u.a.].

Vertovec, Steven/Peach, Ceri (1997): Islam in Europe. The Politics of Religion
and Community, New York: St. Martins Press, INC; Houndsmills, u.a.:
Macmillan Press LTD.

Wehler, Hans-Ulrich (2002): »Muslime sind nicht integrierbar«. Interview
mit Ralph Bollmann, in: tageszeitung (taz), 10.9.2002, 6.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG UND
PERSPEKTIVEN DER DEMOKRATISIERUNG

IM VORDEREN ORIENT

RENATE KREILE

Im Juli 2002 veréffentlichte die Entwicklungsorganisation der Vereinten Na-
tionen UNDP den Arab Human Development Report. Dreiflig arabische Wis-
senschaftler und Wissenschaftlerinnen aus verschiedenen Lindern liefern
darin eine ungeschonte Analyse der Entwicklungslage der arabischen Welt
vom Maghreb bis zu den Golfstaaten. Als ein Hauptdefizit und zentrales
Entwicklungshemmnis der arabischen Gesellschaften benennt der Report
neben dem Mangel an politischen Freiheiten eine eklatante Benachteiligung
von Frauen in 6konomischer, politischer, gesellschaftlicher und rechtlicher
Hinsicht. Zwar sei die Alphabetisierungsrate von Frauen in der Region seit
1970 verdreifacht worden; diese Errungenschaften hitten aber gesellschaftli-
che Wertvorstellungen und Verhaltensweisen nicht tiberwinden kénnen, die
die Frauen vor allem auf ihre reproduktive Rolle festlegen wollten. Als Kon-
sequenz konne etwa jede zweite Frau weder lesen noch schreiben; die Sterb-
lichkeitsrate von Frauen im Kindbett liege in den arabischen Landern doppelt
so hoch wie in Lateinamerika und viermal so hoch wie in Ostasien (vgl.
AHDR 2002: 3). Eine vollstindige Gleichberechtigung der Frauen und ihr
umfassendes Empowerment wertet die UN-Studie als zentrale und notwen-
dige Bedingung fiir die arabischen Gesellschaften, um die entwicklungspoli-
tischen Herausforderungen des 21. Jahrhunderts bestehen und im Zeitalter
der Globalisierung tiberleben zu kénnen (vgl. AHDR 2002: VIIf).

Die im Arab Human Development Report so prignant vertretene Auffas-
sung, wonach die Geschlechterverhiltnisse und die Stellung der Frauen als
Indikator und Schliisselfaktor fiir den gesellschaftlichen Entwicklungsstand
und -fortschritt zu werten sind, findet sich mit je unterschiedlichen inhaltli-
chen Zuschreibungen und Wertungen iiber Zeiten und Riume hinweg nicht
nur im Vorderen Orient.

Allerdings hat dort der Aufstieg des politischen Islams seit den siebziger
Jahren des 20. Jahrhunderts die Geschlechterfrage besonders nachdriicklich
ins Zentrum gesellschaftlicher und politischer Auseinandersetzungen ge-
riickt. Von Algier bis Teheran, von Kairo bis Kabul prigen heute Kontrover-
sen tiber die Stellung und >Moral« der Frauen gesellschaftliche Diskurse, de-
finieren politische Zugehorigkeiten und markieren ideologische Grenzlinien
nach innen wie nach auflen. Kérper und Sexualitit der Frauen, symbolisch
manifestiert in der Schleierfrage, sind zu Metaphern geworden, tiber die
Themen wie Fortschritt und Riickstindigkeit, Globalisierung und Selbstbe-
hauptung, Religion und Moderne, Gemeinschaft und Individuum artikuliert
und umkimpft werden. Nicht selten liegen den politisch-kulturellen Ausein-
andersetzungen soziale Konflikte zugrunde. Der >Kampf um den Schleier<
wird zum verschleierten Klassenkampf.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[DENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 33

Im Kontext tiefgreifender sozialer Umbriiche, gesellschaftlicher Ausein-
andersetzungen und identititspolitischer Zuschreibungen suchen die Frau-
enbewegungen der Region, die in der einschligigen Literatur bisweilen als
nuclei sich entfaltender Zivilgesellschaften gewiirdigt werden, nach Wegen,
ihre alltagspraktischen wie strategischen Gender-Interessen (Molyneux 198s)
zu befordern. Dabei bedienen sie sich uneinheitlicher, teilweise widerspriich-
licher und konfligierender Strategien. Im Hinblick auf Demokratisierungs-
strategien und -perspektiven wird neuerdings insbesondere von Sozialwis-
senschaftlerinnen aus der Region die spezifische soziale und rechtliche Posi-
tionierung der Frauen im spannungsvollen Koordinatensystem von gemein-
schaftlicher beziehungsweise zivilgesellschaftlicher Integration kontrovers
diskutiert (vgl. Joseph 2000a).

Im Folgenden mdchte ich die herausragende Bedeutung der Geschlech-
terpolitik in den letzten 25 Jahren vor dem Hintergrund dramatischer gesell-
schaftlicher Krisenentwicklungen analysieren. Im Zentrum steht dabei die
funktionale Bedeutung der Frauenfrage im Kontext staatlicher Modernisie-
rungs- beziehungsweise Krisenstrategien einerseits sowie antistaatlicher is-
lamistischer Identititspolitik andererseits. AnschlieRend beleuchte ich Stra-
tegien der Frauenbewegungen im Spannungsfeld von identititspolitischem
und zivilgesellschaftlichem Engagement, und schlieflich frage ich nach da-
mit jeweils verbundenen Potenzialen und Barrieren fiir Demokratisierungs-
prozesse.

Im Sinne einer theoretischen Verortung meiner Ausfithrungen skizziere
ich vorab einige allgemeine Uberlegungen zur strukturellen Bedeutung der
Geschlechterordnung im Orient im Spannungsfeld von Globalisierung und
identititspolitischer Fragmentierung, von Staat und Gemeinschaften.

Die Geschlechterordnung im Spannungsfeld von Globalisierung
und Fragmentierung, von Staat und Gemeinschaften

Im letzten Viertel des 20. Jahrhunderts haben Identititspolitiken etwa reli-
givser oder auch ethnischer Provenienz weltweit an Boden gewonnen. Die
Mobilisierungskraft identititspolitischer Botschaften wird heute weithin im
Kontext der durch die Globalisierung induzierten Transformationen erklirt.
Die mehrdimensionalen Globalisierungsprozesse verschrinken sich je unter-
schiedlich mit gesellschaftsinternen Entwicklungsdynamiken und werden
durch historisch vermittelte politische, soziale und kulturelle Besonderheiten
und Krifteverhiltnisse spezifisch »gebrochen« beziehungsweise codiert. Als
Antworten auf die gewaltigen Umbriiche, die auf der subjektiven Ebene oft-
mals als weitreichende soziale und politische Kontrollverluste erlebt werden,
greifen Fragmentierungsprozesse um sich, und die Politisierung religitser
und ethnischer Zugehérigkeiten gewinnt an Boden (Menzel 1998). Die ima-

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | RENATE KREILE

ginierten authentischen Gemeinschaften werden — etwa unter islamistischem
Vorzeichen — als Refugien und Gegenmodelle gegeniiber den Zumutungen
der Globalisierung konstruiert und erlebt.

Fiir die Konstruktion der »imaginierten Gemeinschaften< und als Kern
und Legitimationsbasis der diversen Identititspolitiken spielt die Kategorie
»Gender« eine zentrale Rolle (vgl. etwa Kandiyoti 1991; Wichterich 1992; Krei-
le 1997: 256ft.). Die imaginierten nationalen, ethnischen, religiésen und kul-
turellen Gemeinschaften begreifen das Verhiltnis der Geschlechter als kons-
titutives Element der jeweiligen inneren Ordnung, das im kollektiven Be-
wusstsein die spezifische Identitit der eigenen Gemeinschaft ausmacht und
diese gegentiber »den anderen abgrenzt«. Der Prozess der kollektiven Selbst-
definition beinhaltet immer auch eine Klirung der Platz- und Rollenanwei-
sung fiir Frauen, die in vielen Kulturen in besonderem Maf3e als Verkérpe-
rung kollektiver Identititskonzepte gelten. Er vermittelt sich im Rahmen der
symbolischen Ordnung und schliefit einen Werte- und Moralkodex, eine
Kleiderordnung, eine Korpersprache und eine Ordnung der Handlungs- und
Bewegungsriume ein (vgl. Wichterich 1992: 47f.).

Insbesondere in Geschichte und Gegenwart des gesamten Orients ein-
schlielich Afghanistans enthiillt sich eine fortdauernde strukturelle Bedeu-
tung der Geschlechterpolitik. Dem >Kampf um die Frauen< kommt eine
Schliisselfunktion in den machtpolitischen Auseinandersetzungen zwischen
dem um nation-building bemiihten Staat und den primiren familidren, triba-
len und religivsen Gemeinschaften zu, die weithin als soziopolitische Kon-
kurrenzorganisationen agieren. Mit der Zentralisierung des Rechts und einer
einheitlichen Reglementierung der Geschlechterverhiltnisse versucht der
Staat in Bereiche einzugreifen, die zuvor der ausschlieflichen Kontrolle
durch die primiren Gemeinschaften unterworfen waren, und so seinen he-
gemonialen Machtanspruch durchzusetzen. Fiir die primiren Solidarge-
meinschaften hingegen vermag die Kontrolle iiber »ihre< Frauen, die Identitit
und Integritit der Gemeinschaften symbolisieren, zum zentralen Ausdruck
des Widerstandes gegeniiber einem als »fremd< und autoritir wahrgenom-
menen Staat zu werden (vgl. Kreile 1997: 256ff.)."

Nicht nur im Hinblick auf die wechselvolle Dynamik zwischen Zentral-
macht und Gemeinschaften, sondern auch im Kontext der Einbindung des
Orients in die internationale und transnationale Politik spielt der Gender-
Faktor eine herausragende Rolle. Auslindische Interventionen haben immer
wieder historisch jeweils spezifische, aber strukturell analoge Dynamiken wi-
derstindiger Identititspolitiken hervorgerufen. Gegeniiber den vielfiltigen, je
unterschiedlich akzentuierten Versuchen externer Einflussnahmen, sei es
durch Kolonialismus, sei es durch McWorld-Globalisierung (vgl. Barber 1997)
wurde die Geschlechterfrage zum Schliisselelement und Medium antikoloni-

1 Zur >Externalitit< des mittelostlichen Staates vgl. Kreile: 1997: 136ff.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[DENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 35

alen Widerstandes beziehungsweise antiglobaler Fragmentierungsprozesse.
In jlingster Zeit riefen die Bemithungen internationaler Akteure wie der EU
und der UN, unter dem Vorzeichen der Beférderung von FrauenMenschen-
rechten Einfluss auf die Geschlechterpolitik in Afghanistan zu nehmen,
strukturell dhnliche Abwehrmechanismen hervor. Der Kontrollanspruch iiber
die »eigenen< Frauen symbolisierte fiir die Taliban den Anspruch, die Identi-
tit und Integritit der als bedroht perzipierten >nationalen< beziehungsweise
sreligiésen Gemeinschaft« zu wahren.

Staat, gesellschaftlicher Wandel und Verinderungen
der Geschlechterverhiltnisse

Wie nicht zuletzt das Beispiel Afghanistan zeigt, waren die staatlichen Be-
milthungen, die Geschlechterverhiltnisse im Interesse von nation-building
und Modernisierung zu transformieren und so die staatliche Hegemonie
iiber die Gesellschaft durchzusetzen, in den verschiedenen Gesellschaften
der Region nicht in gleicher Weise erfolgreich. So kam es je unterschiedlich
und ungleichzeitig zur Auflésung, Umgestaltung oder Selbstbehauptung der
lokalen, religiésen und familidgren Gemeinschaften. Die Folgen fiir die Frau-
en waren uneinheitlich und ambivalent. Einerseits wurden ihre traditionellen
Aktionsradien oftmals beschrinkt und ihre bisherigen informellen Einfluss-
moglichkeiten teilweise entwertet, andererseits wurden insbesondere fiir
Frauen aus den sich entfaltenden modernen Mittelschichten durch den staat-
lich geférderten Zugang zu Bildung und Beruf neue Handlungsspielriume
eréftnet.

Unter der Herrschaft reformorientierter politischer Eliten kam es seit der
zweiten Hilfte des vergangenen Jahrhunderts zunichst in verschiedenen
Lindern der Region zu einer massenhaften Einbeziehung von Frauen in den
Arbeitsmarkt. Die Frauen erhielten groflere soziale und politische Rechte,
wie etwa in Agypten unter Nasser das Recht, auerhalb des Hauses zu arbei-
ten und an Wahlen teilzunehmen.”

In dieser Phase des dgyptischen »Staatsfeminismus« erhielten die Frau-
en per Gesetz Anspruch auf gleichen Lohn fiir gleiche Arbeit, an Arbeitsplat-
zen mit vielen weiblichen Beschiftigten wurden Kinderbetreuungszentren
eingerichtet (vgl. MacLeod 1991: 8; Hatem 1992: 233). Frauen konnten wie
Minner eine kostenlose Universititsausbildung erhalten mit einer staatlichen

2 Eine weitergehende Binnendifferenzierung zwischen den einzelnen Lindern der
Region, die die unterschiedlichen Staatsbildungskonzepte und Legitimationsideo-
logien der jeweiligen Staatsklassen stirker einbeziehen miisste, kann in diesem
Rahmen nicht geleistet werden (vgl. hierzu ausfiihrlicher Kreile 1997: 256ff;
282ft)).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | RENATE KREILE

Arbeitsplatzgarantie nach dem Abschluss (vgl. Badran 1991: 218). Die Zahl
von Universititsabsolventinnen stieg dramatisch. 1980 waren bereits ein
Viertel aller dgyptischen Universititsabsolventen Frauen. In den qualifizier-
ten Berufen im Bildungs- und Gesundheitssektor, im technischen Bereich
und in den Medien stellten Frauen 26 Prozent der Beschiftigten (vgl. Ahmed
1992: 210f.). Derartige geschlechtsegalitire Reformen eroffneten vielen Frau-
en neue Rollen und Entfaltungsmoglichkeiten und machten sie 6konomisch
unabhingiger von ihren Familien. Jedoch lieffen auch die progressiveren Mo-
dernisierungseliten die familienrechtliche Unterordnung der Frauen unange-
tastet und verzichteten darauf, diese letzte Bastion der familidren und religic-
sen Patriarchen zu attackieren (vgl. Badran 1991: 211).

Seit den 1970er Jahren fithrte der tiefgreifende wirtschaftliche und sozia-
le Wandel in der Region im Zuge des Ol-Booms zur Entfaltung eines regiona-
len Arbeitsmarktes und zu einer von Land zu Land unterschiedlich akzentu-
ierten, folgenreichen Verinderung der Geschlechterverhiltnisse. Die Ar-
beitsmigration der Minner etwa in die Golfstaaten und nach Saudi Arabien
bewirkte teilweise eine stirkere Einbeziehung von Frauen in die weniger pro-
fitablen nationalen Arbeitsmérkte etwa in Agypten oder Jordanien. Nicht sel-
ten brachte die neue geschlechtsspezifische Regulierung der regionalen und
nationalen Arbeitsmirkte die tradierten patriarchalischen Geschlechterarran-
gements und die Autoritit der Minner ins Wanken, was nicht zuletzt sozi-
alpsychologisch den Nihrboden fiir geschlechterpolitische Backlash-Bewe-
gungen schuf.

Seit den 198cer Jahren erfolgte eine deutliche arbeitsmarkt- und ge-
schlechterpolitische Trendwende. Im Zuge der Krisenentwicklung, die we-
sentlich durch den Verfall der Olpreise und das Sinken der Staatseinnahmen
bedingt war und neoliberalen Strukturanpassungsmafinahmen die Tiir 6ffne-
te, kam es zu wachsenden sozialpolitischen Auseinandersetzungen und Ver-
dringungswettbewerben auf dem Arbeitsmarkt. Die meisten Regierungen
waren weniger als bisher in der Lage, breite Schichten der Bevélkerung mate-
riell einzubinden. In Agypten beispielsweise waren insbesondere die moder-
nen Mittelschichten von der Sparpolitik betroffen. So wurde etwa die staatli-
che Arbeitsplatzgarantie fiir Absolventinnen und Absolventen der hoheren
Bildungsinstitutionen gestrichen. Hauptleidtragende der neuen arbeits-
marktpolitischen Orientierung und des Verdringungswettbewerbs auf dem
Arbeitsmarkt wurden die Frauen, die gerade erst die Eintrittskarte erhalten
oder erkimpft hatten. Unter dem Deckmantel staatlich-patriarchalischer Fiir-
sorglichkeit ergriff die dgyptische Regierung MaRnahmen, die Feminisierung
des stidtischen und lindlichen Arbeitsmarktes riickgingig zu machen, um
fiir die minnlichen Arbeitsmigranten, die infolge der Krise aus den Golfstaa-
ten zurtickkehrten, beschiftigungspolitisch Platz zu schaffen. So bemiihte
sich der Industrieminister 1987 darum, die Einstellung von Frauen in der
Textilindustrie mit dem scheinheiligen Argument zu beenden, die Gesund-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 37

heit der Frauen sei gefihrdet. Heftige Proteste zahlreicher Frauengruppen
zwangen das Ministerium dazu, auf diese Reglementierung zu verzichten
(vgl. Hatem 1992: 237).

Der nachhaltige Wandel der staatlichen Politik, von der Einbeziehung der
Frauen in den Arbeitsmarkt im Interesse des Staatsaufbaus und wihrend der
Boom-Phase zu ihrem Ausschluss in der Krise, wurde durch eine Wiederbe-
lebung traditioneller Weiblichkeitskonzepte ideologisch flankiert. Diese wur-
den im Zuge des Anwachsens der islamistischen Bewegungen zunehmend
religi6s legitimiert. Da gerade auch in den hoheren Bildungsinstitutionen vie-
ler arabischer Linder der Stellenanteil qualifizierter Frauen, etwa im Verhilt-
nis zur Situation in Westeuropa, relativ grof ist,® verschirfte sich in der
Krise nicht zuletzt die Konkurrenzangst unter den gebildeten Minnern der
Mittelschichten und machte sie anfillig fiir konservative und islamistische
Geschlechterdiskurse, die die Frau vorrangig auf ihre Rolle als Ehefrau und
Mutter festlegen wollen. Gleichzeitig sind zunehmend weniger Familien
auch aus den Mittelschichten in der Lage, fiir ihr Auskommen auf die aufRer-
hiusliche Arbeit der weiblichen Mitglieder zu verzichten. Um so wichtiger
mag es unter solchen Umstidnden fiir viele Manner erscheinen, die gefahrde-
te patriarchalische Kontrolle iiber die Frauen, angepasst an die neuen Ver-
hiltnisse, wiederherzustellen und neu zu festigen (vgl. MacLeod 1991: 70ff.).

Islamistische Geschlechterpolitik als Krisenausdruck
und Versuch der Krisenbewiltigung

Die mit dem Ol-Boom einhergehende soziotkonomische Dynamik hat nicht
nur die nationalen und regionalen Arbeitsmarkte transformiert, sondern ins-
gesamt zu tiefgreifenden sozialen Umbriichen und Verwerfungen gefiihrt.
Die Krisenentwicklung seit den 198cer Jahren hat die soziale Polarisierung
wie auch die staatliche Repression weiter verschirft. Die Hoffnungen vieler
Menschen richteten sich auf die islamistischen Bewegungen, die unter der
Parole >Der Islam ist die Losung« mit der angestrebten Schaffung eines »is-
lamischen Staates< einen Ausweg aus Marginalisierung und Verelendung,
Arbeitslosigkeit und katastrophaler Wohnungsnot versprachen.

Ungeachtet der Einschitzung mancher Regionalexperten, die den Isla-
mismus im Niedergang begriffen sehen (vgl. Roy 1994; Kepel 2002), sind
auch zu Beginn des 21. Jahrhunderts die islamistischen Bewegungen und
Parteien als einflussreiche moderne Akteure auf den politischen Bithnen des
Vorderen Orients prisent* In den meisten arabischen Lindern verfiigen

3 Bspw. waren 1981 25 Prozent des Lehrpersonals an dgyptischen Universititen
Frauen (vgl. Mernissi 1988: 11).
4 In den vergangenen Jahren ist es zu einer weitreichenden Ausdifferenzierung in

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | RENATE KREILE

islamistische Parteien heute {iber ein Wahlerpotenzial von mindestens 15 bis
30 Prozent (vgl. Perthes 1999: 143f.).

Die wohlfahrtspolitischen Aktivititen der islamistischen Organisationen
diirften angesichts der sozial einschneidenden und polarisierenden Effekte
von neoliberaler Globalisierung und Strukturanpassung ihren Riickhalt in
der Bevolkerung eher verstirken. Die fortdauernde Attraktivitit der islamisti-
schen Bewegungen mag schlieflich nicht zuletzt in ihrer Fihigkeit begriin-
det liegen, die ideologischen Begriindungszusammenhinge und Mittel be-
reitzustellen, die die gesellschaftlichen Transformationsprozesse erkliren
und individuell gestaltbar erscheinen lassen und die symbolisch kompatibel
mit vorherrschenden gesellschaftlichen Deutungsmustern sind (vgl. Seufert
1997: 4806ff.).

Wihrend strukturelle entwicklungspolitische Umgestaltungsoptionen im
Interesse der stidtischen und lindlichen Armen angesichts interner und ex-
terner politischer Rahmenbedingungen sowie der sozialen Heterogenitit der
islamistischen Bewegungen blockiert waren, wurde die Geschlechterfrage
und die >Moral« der Frauen schichtiibergreifend und mehrfach codiert zum
Schliisselthema in den Diskursen und der Praxis des politischen Islams in al-
len seinen Facetten und Auspragungen. Der schillernde und sozial mehrdeu-
tige Begriff einer »gerechten< und >authentischen« islamischen Ordnung
wurde inhaltlich gefiillt mit dem sozialmoralischen Konzept einer >gottge-
wollten< Geschlechterordnung und einer Re-Formulierung und Politisierung
des traditionellen patriarchalischen Geschlechterdiskurses. Fiir die Wieder-
herstellung der ersehnten »gottgewollten Ordnung« gewinnt die Ordnung der
Geschlechter (vgl. Senghaas-Knobloch/Rumpf 1991: 125) zentrale Bedeutung;
diese ist in den Augen der Islamisten offenkundig aus den Fugen geraten,
gleichsam als Symbol und Indikator einer als chaotisch erlebten Gesell-
schafts- und Weltordnung. Die soziale Desintegration wird als moralische
Desintegration wahrgenommen und bekidmpft.

Die Re-Formulierung und Politisierung des traditionellen Geschlechter-
diskurses und der >Moral« der Frauen durch die Islamisten vermag an Erfah-
rungen, Konflikte und Angste anzukniipfen, die durch den rapiden sozialen
Wandel und die Desintegration traditioneller Lebenswelten ausgel6st worden
sind. Die regionalen- und Binnenmigrationsprozesse haben den lokalen Zu-
sammenbhalt der GroRfamilien zerrissen. Fiir die in die Mega-Stidte zuge-
wanderten Massen, von denen der Staat wohlfahrtspolitisch keine Notiz
nimmt, sind die sozialen Netze der familidren Solidargemeinschaften gleich-
zeitig existenziell notwendiger denn je. Jedoch kénnen sie ihre traditionelle

Diskursen und Strategien der islamistischen Bewegung gekommen. Die Frauenfra-
ge ist davon allerdings relativ wenig berithrt worden (vgl. bspw. Liibben/Fawzi
2000: 229-281).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 39

Funktion, materielle Unterstiitzung und sozialmoralische Orientierung ihrer
Mitglieder zu gewihrleisten, immer weniger erfiillen (vgl. Rugh 1993: 159).

Nicht nur die Funktion, auch die Binnenstruktur der Familie wird durch
die sozialen Umbriiche zunehmend unterspiilt. Die traditionellen, impliziten
oder expliziten Geschlechter- und Generationenvertrige werden zunehmend
aufder Kraft gesetzt. Die uniibersehbare, massenhafte Prisenz von Frauen im
offentlichen, traditionell als >méannlich< definierten Raum, signalisiert die
Auflésung der traditionellen patriarchalischen Ordnung und wird zum au-
genfilligsten Ausdruck des rasanten Wandels, der viele fundamental desori-
entiert. Im traditionellen islamischen Geschlechterdiskurs wird das Verhalten
der Frau, die unverschleiert den 6ffentlichen >ménnlichen< Raum betritt, als
sexuelle Versuchung und Aufforderung interpretiert, durch die die Selbstbe-
herrschung der Minner und die Sozialordnung in Gefahr gerit und Zwie-
tracht und Chaos (fitna) verursacht werden. Um den Zusammenbruch der
sozialen Ordnung zu verhindern und die Eintracht in der Gesellschaft zu
wahren, muss die potenziell als sozial zerstorerisch gedachte weibliche Sexua-
litat streng kontrolliert und durch rdumliche beziehungsweise symbolische
Geschlechtertrennung qua Verschleierung der Frau auf den privaten Bereich
beschrinkt und somit >domestiziert« werden (vgl. Mernissi 1987: 26ft.; Wer-
ner 1996: 15).

Die islamistischen Oppositionsgruppen begegnen der Krise der Familien
und der sozialmoralischen Desorientierung mit einer Doppelstrategie. Zum
einen werden die vielschichtigen Krisensymptome thematisiert und zur De-
Legitimierung der herrschenden Regime verwendet. Zum anderen prisentie-
ren die Islamisten konkrete Alternativen, schaffen Strukturen gesellschaftli-
cher Gegenmacht und entwickeln Selbsthilfenetzwerke. Angesichts der Ero-
sion und des Funktionsverlustes der verwandtschaftlichen Bindungen bieten
die Islamisten sich als >Supra- und Super-Familien< an und férdern eine
Re-Organisation und Re-Integration der Gesellschaft jenseits traditioneller
familidrer Bindungsmuster. Die Transformation von verwandtschaftlichen zu
politisch-religiés begriindeten islamistischen Gemeinschaften, stellt somit
eine Anpassung an moderne krisenhafte soziale Verhiltnisse dar, in denen
der Staat wohlfahrtspolitisch abwesend ist. Die islamistischen Organisationen
bieten nicht nur soziale Dienstleistungen und vermitteln klare moralische
Orientierungen. Nicht zuletzt versprechen sie auch, die durch die soziokultu-
rellen Erosionsprozesse gefihrdete patriarchalische Autoritit von Vitern,
Eheminnern, Briiddern und anderen minnlichen Verwandten auf einer neu-
en Ebene zu reformulieren und zu re-formieren, indem die Kontrolle iiber
die Frauen nun durch alle Minner der umma, der >Uber-Familie< der Gliubi-
gen, garantiert wird.

Die Politisierung der Geschlechterordnung im islamistischen Diskurs
vermag zudem den einzelnen Minnern und Frauen das Gefiihl vermitteln,
durch eine >moralische« Lebensfithrung einen Beitrag zur angestrebten >au-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | RENATE KREILE

thentischen< >wahrhaft islamischen Ordnung« zu leisten und damit den all-
taglichen Ohnmachtserfahrungen eigene Einflussméglichkeiten entgegenzu-
setzen. Sie wird umgesetzt in symbolisches Kapital, das die moralische Uber-
legenheit der islamistischen Gemeinschaft gegeniiber dem 6konomisch tiber-
legenen, aber moralisch als verkommen gewerteten Westen und der als >ver-
westlicht« perzipierten einheimischen Schicht der so genannten >fetten Kat-
zen< — wie man in Agypten sagt — veranschaulicht. Dies vermag die vielfach
schmerzlich empfundene materielle Deprivation ertriglicher zu machen.
Moral wird zum »Feld der symbolischen Auseinandersetzung um Anerken-
nung« (Klein-Hessling et al. 1999: 26).

Die identititspolitische Bezugnahme auf die »authentische« Kultur zielt
nicht primir auf eine Wiederbelebung traditioneller kultureller Werte ab.
Eher stellt sie ein kreatives kommunikatives Medium dar, tiber das die Para-
meter eines Dialogs mit »Auflenstehenden« definiert und die sozialen und
politischen Verhiltnisse im Sinne spezifischer Interessenlagen gestaltet wer-
den sollen (vgl. Peteet 1993: 51f.). Dabei werden Zugehorigkeiten zu soziopo-
litischen Gruppen definiert, Ab- und Ausgrenzungen nach auflen und innen
markiert und Anspriiche in sich verschirfenden Verteilungskimpfen legiti-
miert (vgl. Al-Azmeh 1996: 85, 99). Fiir die >wahre«islamische Gemeinschaft
wird eine urspriingliche innere Einheit und Harmonie postuliert. Somit wer-
den soziale Gegensitze, unterschiedliche kulturelle Orientierungen und kon-
fligierende Interessenlagen, etwa im Geschlechterverhiltnis, nur als Folge
der Einwirkungen von >auflen< gedeutet. Mit anderen Worten: Abweichung
bedeutet Verrat. Frauen etwa, die abweichende Vorstellungen artikulieren
und beispielsweise patriarchalische Strukturen innerhalb der Gemeinschaft
kritisieren, werden in einer derartigen Logik leicht zu >verwestlichten Verra-
terinnen< an der »authentischen Kultur< und zu >inneren Feindinnen« erklirt
(vgl. Tezcan 1998: 124ff.).°

Angesichts des dramatischen Vertrauensverlustes der herrschenden Eli-
ten kann es wenig verwundern, dass die geschlechterpolitische Re-Orien-
tierung in die staatlichen Versuche des Krisenmanagements ebenfalls Ein-
gang gefunden hat. Nicht zuletzt die Auseinandersetzungen um das Fami-
lien- und Personenstandsrecht in Algerien und Agypten haben gezeigt, wie
der Staat zeitweilig versucht hat, die bescheidenen frauenrechtlichen Errun-

5 Vgl. hierzu bspw. die heftigen Auseinandersetzungen in den Palistinensischen
Autonomiegebieten zwischen Reprisentantinnen der laizistischen Frauenbewe-
gung (der PLO nahestehend), die sich fiir Gleichberechtigung im Familienrecht
einsetzen und islamistischen Minnern und Frauen (der HAMAS nahestehend), wie
etwa der Al-Huda-Frauen-Vereinigung, die die laizistischen Frauenrechtlerinnen in
ihren Publikationen als Agentinnen einer westlichen Verschwérung und als unmo-
ralisch attackierten (vgl. Jad/Johnson/Giacaman 2000: 149f.). Zu entsprechenden
Auseinandersetzungen in Agypten vgl. Karam 1997: 24ff.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 41

genschaften fritherer Phasen riickgingig zu machen und seine umfassende
Legitimationskrise auf dem Riicken der Frauen zu bewiltigen.

In der Neufassung des algerischen Personenstandsrechts von 1984 bspw.
wird die Frau entgegen dem verfassungsrechtlichen Grundsatz staatsbtirger-
licher Gleichheit von 1976 klar benachteiligt und zeitlebens der Vormund-
schaft der minnlichen Verwandten unterstellt. Ausdriicklich wird festgehal-
ten, dass die Frau dem Ehemann Gehorsam schulde. Das Scheidungsrecht
begiinstigt deutlich den Mann; grundsitzlich wird die Ehescheidung zum
Vorrecht des Mannes erkldrt, seitens der Frau kann sie nur in ganz bestimm-
ten begrenzten Fillen verlangt werden. Im Scheidungsfalle wird die eheliche
Wohnung dem Mann auch dann zugesprochen, wenn die Frau als an der
Scheidung >unschuldig« betrachtet wird (vgl. Knauss 1987: 126ft.).

Auch der dgyptische Staat verabschiedete sich angesichts der soziopoliti-
schen Krisendynamik ziigig von den relativ frauenfreundlichen Konzepten
der Nasser-Ara. So heif}t es in der Verfassung von 1971, als sich die Sadat-
Regierung darum bemiihte, die Islamisten als Blindnispartner gegen die Lin-
ke zu gewinnen:

»Der Staat garantiert eine Balance und Ubereinstimmung zwischen den Pflichten der
Frau gegeniiber ihrer Familie einerseits und gegeniiber ihrer Arbeit in der Gesellschaft
und ihrer Gleichheit mit dem Mann in den politischen, sozialen und kulturellen Berei-
chen andererseits, unter der Bedingung, daf} die Gesetze der islamischen Scharia

nicht verletzt werden.« (Zit. nach Badran 1991: 223)

Dieser neue Verfassungsartikel bedeutete nicht nur eine deutliche politische
Abkehr von den sikularen Konzepten der sechziger Jahre. Er erklirte auch
die biirgerlichen Rechte der Frauen zum Spielball minnlicher Kontrollbe-
fugnisse. Im Januar 2000 verabschiedete das dgyptische Parlament mit Zu-
stimmung der religiésen Autorititen der Al-Azhar-Universitit immerhin eine
— heftig umstrittene — Anderung im Scheidungsrecht, die Frauen die Még-
lichkeit gibt, die Scheidung zu beantragen, auch ohne den bis dahin erforder-
lichen Nachweis, schlecht behandelt worden zu sein. Gleichzeitig wurde je-
doch ein Gesetzesantrag abgelehnt, der es Frauen erméglichen sollte, ohne
ausdriickliche Erlaubnis des Ehemannes ins Ausland zu reisen (BBC-News
vom 27.1.2000).

Frauenbewegungen zwischen identititspolitischer Loyalitit
und zivilgesellschaftlicher Solidaritit

Seit den 199oer Jahren entwickelte sich in der arabischen Welt wie weltweit
der Begriff der Zivilgesellschaft zu einem Paradigma »mit dem die opposi-
tionellen Krifte nach dem osteuropdischen Vorbild die autoritiren politi-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | RENATE KREILE

schen Strukturen zu tiberwinden versuchen« (Ibrahim/Wedel 1995b: 9). Un-
ter Zivilgesellschaft werden in institutioneller Hinsicht freiwillige interme-
didre Organisationen verstanden, die eine relative Autonomie gegeniiber dem
Staat gewonnen haben und einen Willen zur politischen Mitwirkung und zur
Kontrolle des Staates aufweisen. Hinzu kommen normative Elemente wie
Pluralismus, Meinungsfreiheit und politische Toleranz (vgl. ebd.: of.).

Im eingangs zitierten Arab Human Development Report wie auch in der
wissenschaftlichen Literatur wird den Staaten und Gesellschaften des Vorde-
ren Orients weithin ein Mangel an politischen Freiheiten, eine Schwiche zi-
vilgesellschaftlicher Strukturen und insgesamt eine bemerkenswerte Demo-
kratie-Resistenz bescheinigt (vgl. Pawelka 2002: 431ff.). Diese ldsst sich zum
einen aus dem spezifischen Charakter politischer Herrschaft in der Geschich-
te des Vorderen Orients erkldren, der die politische Kultur der Region nach-
haltig geprigt hat. Wahrend sich der europiische Zentralstaat erst spit als
Resultat langwieriger Konflikte zwischen verschiedenen eigenstindigen so-
zialen Einheiten (Adel, Konig, Kirche, Stidte, Ziinfte etc.) herausbildete und
in seiner Macht von der Gesellschaft begrenzt wurde, unterband der vormo-
derne orientalische Staat im Rahmen einer tributgebundenen Produktions-
weise die Herausbildung einer autonomen gesellschaftlichen Sphire (vgl.
ebd.: 439).

Die weitreichende Autonomie des orientalischen Staates gegentiber der
Gesellschaft fand zudem eine strukturelle Neu-Auflage im Rahmen des >Erd-
6l-Systems< der 1970er und 198cer Jahre, das allen Demokratisierungsan-
spriichen im Vorderen Orient die materielle Basis entzog und die gesellschaft-
lichen Krifte je unterschiedlich zu Empfingern herrschaftspolitisch moti-
vierter Alimentierungsstrategien des Staates machte (vgl. ebd.: 442). »Im Ge-
gensatz zum >westlichen<« Anspruch auf Partizipation, der sich aus der Steu-
erzahlung ableitet (no taxation without representation), zementierte die mate-
rielle Allokationskraft des Rentierstaates das Machtmonopol des orientali-
schen Staates« (vgl. ebd.). Der Riickgang der Erdélpreise, neoliberale wirt-
schaftliche Globalisierungsprozesse und Strukturanpassungsmafigaben von
Internationalem Wihrungsfonds und Weltbank fithrten zu einem wohlfahrt-
spolitischen Riickzug des Staates, einer Liberalisierung der Wirtschaftssys-
teme zugunsten der Privatwirtschaft, wie auch zu gewissen Freirdiumen fiir
zahlreiche Interessengruppen und politische Parteien, die nun eine Beteili-
gung am politischen Prozess einforderten und erste Formationen von Zivil-
gesellschaften bildeten (vgl. ebd.: 443).

Der sozialpolitische Riickzug des Staates hatte gleichzeitig eine zuneh-
mende Delegitimierung der politischen Systeme und einen wachsenden Ein-
fluss der Islamisten zur Folge, die mit ihren Wohlfahrtsorganisationen das
sozialpolitische Vakuum fiillten und auf der Grundlage eigener transnatio-
naler Finanzstrukturen eine vom Staat unabhingige Sozialpolitik fiir die Ar-
men etablierten (vgl. ebd.). Die Islamisten — schreibt Pawelka — »stellten so-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 43

wohl dem Staat als auch der sikularen Zivilgesellschaft eine »inoffizielle Ge-
sellschaft< der autochthonen religiosen und traditionalen Gemeinschaften
gegeniiber« (ebd.).

Die arabische Debatte {iber >Zivilgesellschaft« kreist heute nun wesent-
lich um die Frage, ob islamistische Gruppen als Teil der Zivilgesellschaft zu
betrachten sind und zwar nicht nur in institutioneller, sondern insbesondere
auch in normativer Hinsicht, etwa im Hinblick auf die Kriterien Freiwilligkeit
und politische Toleranz (vgl. Ibrahim/Wedel 1995a; Hamzawy 2003). In die-
sem Zusammenhang ldsst sich eine spezifische Schwiche der oppositionel-
len Krifte und ein zivilgesellschaftliches Dilemma konstatieren. Auf der ei-
nen Seite steht eine gesellschaftlich wenig verankerte sikulare Opposition
aus Biirgertum, oberer Mittelschicht und Teilen der Intelligenz dem Staat mit
seinem nach wie vor enormen Repressions- und Manipulationspotenzial ge-
gentiiber. Auf der anderen Seite steht die islamistische Opposition, deren Elite
aus westlich gebildeten Akademikern besteht, die jedoch eine breite soziale
Basis in der unteren Mittelschicht und den stidtischen Marginalisierten fin-
det. Beide Oppositionsgruppen sind nicht nur mit dem autoritdren Staat kon-
frontiert, sondern bekidmpfen sich weithin auch gegenseitig. Aus Furcht vor
einer islamistischen Machtiibernahme fliichtete sich die sikulare Opposition
dabei nicht selten — etwa in Algerien — in den Schutz des Staates, der sie ei-
nerseits teils kooptierte, teils in einem beschrinkten Rahmen oppositionell
agieren lief} (vgl. Pawelka 2002: 444).

Angesichts dieser restriktiven Rahmenbedingungen scheint mir die Fra-
ge nach strukturellen und kulturellen Ankniipfungspunkten fiir die Entfal-
tung von Demokratisierungsprozessen und die erfolgreiche Etablierung zivil-
gesellschaftlicher Interaktionsformen zentral. Eine bedeutsame Rolle gleich-
sam als Ferment der Zivilgesellschaft mag dabei den Frauenbewegungen zu-
kommen, die in den vergangenen Jahrzehnten sowohl auf nationaler wie auf
transnationaler Ebene enorm an Mobilisierungsfihigkeit gewonnen haben.

Tausende von Frauen mit Bildung und Erfahrungen in der Arbeitswelt
engagieren sich heute in Frauen-Nichtregierungsorganisationen als Antwort
auf fortdauernde und sich verschirfende Probleme fiir Frauen in den ver-
schiedensten Bereichen, so etwa in wohlfahrtspolitischen Projekten, fiir
Menschenrechte und Frauenrechte, in frauenzentrierten Forschungs- und
Bildungsprojekten. Auch das Thema >Gewalt gegen Frauen< im privaten Be-
reich wird zunehmend offentlich diskutiert. Angesichts des historischen
Ausschlusses der Frauen von 6ffentlichen Formen der Macht kommt dem
Engagement von unabhingigen Frauengruppen gerade im Vorderen Orient
eine besondere Bedeutung zu (vgl. Moghadam 1998: 199ff.).®

6 Zu den Aktivititen formeller und informeller Frauengruppen im Vorderen Ori-
ent, ihren Mdglichkeiten und Problemen vgl. den informativen, von Chatty/Rabo

(1997) herausgegebenen Sammelband.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | RENATE KREILE

Zwischen den einzelnen nationalen Frauenbewegungen finden zuneh-
mend regionale Vernetzungs- und Austauschprozesse statt, nicht zuletzt
mithilfe der neuen Informations- und Kommunikationstechnologien. Promi-
nente Beispiele sind das internationale Netzwerk Women Living under Muslim
Laws, das Individuen und Gruppen von Nord-Afrika bis Pakistan verbindet
sowie der Zusammenschluss der Femmes des Maghreb (vgl. Moghadam 1998:
203). Die orientalischen Frauenbewegungen sind heute eingebunden in die
globalen Diskurse iiber FrauenMenschenrechte, Demokratisierung und Zi-
vilgesellschaft und auf den Weltfrauenkonferenzen (etwa Peking und Huai-
rou) zahlreich und organisiert vertreten.

In ihren eigenen Gesellschaften sehen sich die Frauenbewegungen der
Region gleichwohl mit einer extrem widerspriichlichen und ungiinstigen Si-
tuation konfrontiert: sie sind eingezwingt zwischen den identititspolitisch
legitimierten, restriktiven Loyalitdtsanspriichen religioser, ethnischer und
familialer Gemeinschaften einerseits und dem repressiven neopatriarchalen
Staat (vgl. Sharabi 1988) andererseits, der die Zivilgesellschaft einer weitrei-
chenden Kontrolle unterworfen hat. So verbietet das 4gyptische Vereinsgesetz
von 1999 den Nichtregierungsorganisationen beispielsweise gewerkschaftli-
che und politische Aktivititen; der Regierung miissen Mitgliederlisten und
genaue Aufgabenbeschreibungen vorgelegt werden, ebenso Kandidatenlisten
bei Vorstandswahlen, fiir die die Regierung ein Vetorecht beansprucht (vgl.
Lubben/Fawzi 1999: 29ff.; El Baz 1997: 160, 164). Auch die autonomen
Frauenorganisationen unterliegen entsprechenden Reglementierungen. Liib-
ben und Fawzi notieren:

»Mit dem Verbot politischer und gewerkschaftlicher Titigkeit wird das Politische aus
der Zivilgesellschaft ausgegliedert und damit die Zivilgesellschaft endgiiltig ausgehohlt
und faktisch ad acta gelegt. Der Staat [...] behilt sich das Recht vor zu bestimmen, wer,
wann und wo karitativ, gewerkschaftlich oder politisch sprechen und handeln darf: Die
Rolle des Biirgers darf nur spielen, wer die entsprechende staatliche Lizenz hat. Der
citoyen wird ersetzt durch den Untertan.« (Litbben/Fawzi 1999: 33)

Da alle Aktivititen, die aus Regierungssicht »die nationale Einheit, die allge-
meine Ordnung und die guten Sitten bedrohen, verboten sind, ist es bei-
spielsweise auch undenkbar, dass sich eine Frauengruppe etwa der Probleme
von unehelichen Miittern oder lesbischen Frauen annimmt (ebd.: 31).
Angesichts der skizzierten vielfiltigen Zwinge verfolgen die Frauen-
rechtlerinnen der Region uneinheitliche Strategien, die ideologisch unter-
schiedlich legitimiert und sozial unterschiedlich verankert sind. Zahlreiche
islamistische Frauenrechtlerinnen stellen zunehmend die in den islamisti-
schen Bewegungen idealisierte und postulierte angeblich innere Einheitlich-
keit und Geschlossenheit der umma in Frage. Dabei weisen sie auf die inter-
nen patriarchalischen Machtverhiltnisse und Geschlechterkonflikte in der

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[DENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 4§

muslimischen Gemeinschaft hin. Immer mehr islamische Frauenrechtlerin-
nen wenden sich auch gegen die Definitionsmacht der minnlichen Patriar-
chen. Sie kniipfen an die Ideen islamischer Reformer wie An-Naim, Soroush
und Abu Zaid an und versuchen auf der Basis einer Re-Interpretation der is-
lamischen Tradition, im Sinne einer »feministischen Theologie« (vgl. Hassan
1997: 232; Mir-Hosseini 1999: 217ff.), den traditionellen, religios legitimier-
ten, sozialen und rechtlichen Handlungsrahmen auszuweiten. Gleichzeitig
6ffnen sie damit die Tiir zu Allianzen mit sikular orientierten Frauenrechtle-
rinnen in den eigenen Gesellschaften” wie auch zur globalen Frauenbewe-
gung und leisten einen Beitrag zur Demokratisierung der politischen Kultur.

In ihrer Vielstimmigkeit sind die Islamistinnen augenscheinlich in der
Lage, ein breites soziales Spektrum zu bedienen und so politisch Einfluss zu
gewinnen. Die »alte< Rolle der Hausfrau und Mutter wird ideologisch aufge-
wertet, neue Rollen, die mit dem Betreten des 6ffentlichen Raumes verbun-
den sind, etwa als Berufstitige, Studentin, Wissenschaftlerin etc. werden er-
6ffnet und durch das Tragen des Schleiers sozialmoralisch abgesichert. Mit
der >islamischen Bedeckung« kénnen Frauen traditionelle Grenzen {iiber-
schreiten und den &ffentlichen Raum betreten, ohne die gingigen Normen
>tugendhafter Weiblichkeit« zu durchbrechen und ihr soziales Ansehen zu
verlieren (vgl. Najmabadi 1991: 66).

Wihrend die islamistischen Frauenrechtlerinnen darum ringen, ihre
Rechte durch eine >frauenfreundlichere< Re-Interpretation der religidsen
Quellen im Rahmen der islamistischen Gemeinschaften auszuweiten, for-
dern die sikular orientierten Frauenrechtlerinnen unter Berufung auf Demo-
kratie und Menschenrechte gleiche Rechte als Individuen ein. Zum strategi-
schen Dreh- und Angelpunkt wird dabei das Familienrecht. Wihrend im Zei-
chen von global erhobenen Forderungen nach »good governance« die Demo-
kratisierungsrhetorik sich auch im Vorderen Orient ausbreitet, bleiben die
Frauen in den meisten Lindern der Region hinsichtlich ihrer demokrati-
schen Rechte allerdings doppelt blockiert. Sie sind nicht nur — wie auch die
Minner — den allgemeinen staatlichen Beschrankungen hinsichtlich biirger-
licher Freiheitsrechte und politischer Partizipation unterworfen. Gleichzeitig
ist ihnen das fundamentale Recht versagt, in so wichtigen Fragen wie Ehe-
schliefung, Scheidung, Arbeit, Mobilitit, Sorgerecht fiir die Kinder, eigen-
stindige Entscheidungen zu treffen, da sie im religi6s verankerten Familien-
recht den minnlichen Verwandten untergeordnet sind. Der Widerspruch
zwischen der an Individuen gerichteten Gleichheitszusage in den meisten

7 So kommt es neuerdings bspw. in der Tiirkei und in Iran tiber weltanschauliche
Differenzen hinweg zu einer Geschlechtssolidaritit zwischen sikular orientierten
und islamistischen Frauenrechtlerinnen, die sich gemeinsam fiir eine rechtliche
Gleichstellung der Frauen einsetzen, die auch das strikt patriarchalische Familien-
recht einbezieht (vgl. Gole 1995; Kreile 2000).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | RENATE KREILE

Verfassungen der Region und der fortdauernden Unterwerfung unter das
durch die verschiedenen religiosen Gemeinschaften kodifizierte Familien-
recht macht die Frauen zu Staatsbilirgerinnen zweiter Klasse (vgl. Joseph
200043).

Eine Gleichstellung im Familienrecht, die Frauen aus der Vormund-
schaft der Viter, Eheminner und jeweiligen religiésen Gemeinschaften ent-
lieRRe und sie direkt und ohne patriarchalische Vermittlung zu Vertragspart-
nerinnen des Staates und zu Staatsbiirgerinnen aus eigenem Recht machte,
wire (aus der Perspektive sikular orientierter Frauenrechtlerinnen) zumin-
dest eine der zentralen Voraussetzungen nicht nur fiir mehr Gestaltungs-
spielrdaume fiir Frauen, sondern auch fiir die Stirkung der Zivilgesellschaften
und fiir Demokratisierungsprozesse in der Region. Allerdings koénnte eine
derartige Entwicklung die Macht und den Zusammenbhalt der Gemeinschaf-
ten empfindlich schwichen.

An diesem Punkt treten nun neben die erwihnten Allianzen der islamis-
tischen und der sikular orientierten Frauenbewegungen, die weltanschauli-
che Differenzen teilweise tiberbriicken, gegensitzliche Interessenlagen und
Loyalititskonflikte. Der Widerspruch zwischen identititspolitischer Orientie-
rung, bei der die Gemeinschaften zum normativen Ausgangspunkt von
Rechten und Verpflichtungen gemacht werden, einerseits und zivilgesell-
schaftlicher Orientierung, die auf der Anerkennung der Freiheitsrechte des
Individuums basiert, andererseits, behindert beziehungsweise blockiert eine
einheitliche Strategie der Frauenbewegungen.

Teile der Frauenbewegungen engagieren sich nachdriicklich fiir die
Ausweitung der Rechte der Frauen als Individuen und kritisieren den >Wiir-
gegriff<, dem die Frauen seitens der Gemeinschaften ausgesetzt seien. Mer-
nissi zufolge sind es gerade die Frauen im Vorderen Orient, »die am lautes-
ten den Individualismus besingen, denn sie waren mehr als die anderen
durch das Gruppengesetz gefesselt« (Mernissi 1992: 206f.). Andere Frauen-
rechtlerinnen sind bestrebt, iiber die Einbindung in verwandtschaftliche und
kommunalistische Strukturen, die nicht nur kontrollieren, sondern auch
Fiirsorge bieten, ihre Partizipations- und Gestaltungsméglichkeiten auszu-
weiten (vgl. Joseph 2000b: 18ff.).

Die weltanschaulichen und politischen Differenzen fithren nicht selten
auch zu erbitterten Kdmpfen zwischen den verschiedenen Frauengruppen, in
denen die Argumentationsfigur des >kulturellen Verrats« breite Verwendung
findet. Im Hinblick auf die dgyptische Situation notiert Al-Ali:

»Meine eigenen Forschungsergebnisse zeigen eine weit verbreitete Praxis innerhalb
der heutigen Frauenbewegung, dass eine bestimmte Gruppe [...] durch die Beschuldi-
gung delegitimiert wird, dass sie ~dem Westen< nach dem Mund rede.« (Al-Ali 1997:
180)

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[DENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 47

Wo es eine auflerordentlich starke politische Polarisierung und gewaltférmig
ausgetragene Konflikte gibt, wie etwa in Algerien, ist ein Dialog zwischen
Frauengruppen iiber die Grenzen der politischen Lager hinweg kaum mog-
lich (vgl. Slyomovics 1995). Die unterschiedlichen Strategien der verschiede-
nen Stromungen der Frauenbewegung spiegeln nicht zuletzt heterogene so-
ziale Zugehorigkeiten und Interessenlagen wider. Ausgangspunkt ist dabei
die Frage: Wer bietet in der globalisierten und fragmentierten Risikogesell-
schaft existenziellen Schutz und Riickhalt? Interessanterweise konstatiert der
Arab Human Development Report bei aller Kritik an den entwicklungspoliti-
schen Defiziten in der arabischen Welt, dass dort krasseste Armut weniger
verbreitet ist als in allen anderen Entwicklungsregionen (vgl. AHDR 2002,
I11). Dies mag nicht zuletzt in der fortdauernden besonderen Bedeutung ver-
wandtschaftlicher und gemeinschaftlicher Strukturen in den orientalischen
Gesellschaften begriindet liegen, die weithin die einzigen sozialen Netze dar-
stellen (vgl. Joseph 2000Db: 18ff.).

Angesichts gesellschaftlicher Entwicklungen, in denen der Staat sich
wohlfahrtspolitisch weitgehend verabschiedet hat, leben immer mehr Men-
schen in prekiren sozialen Verhiltnissen. Fiir die wachsende Zahl von Mar-
ginalisierten mag die Familie oder ein kommunalistischer >Familien-Ersatz«
somit eine unverzichtbare Uberlebensressource darstellen, es sei denn, zivil-
gesellschaftliche Solidarititen béten eine Alternative zu identititspolitischen
Loyalititen. Dies scheint bislang kaum der Fall zu sein.

Perspektiven der Geschlechterpolitik

Im Hinblick auf die Perspektiven der geschlechterpolitischen Dynamik im
Vorderen Orient zeichnen sich widerspriichliche, in sich gegenldufige und
sozial unterschiedlich akzentuierte Tendenzen ab. Solange sich die sozialen
Polarisierungen weiter vertiefen, diirfte auch die Nachfrage in den 4drmeren
sozialen Schichten nach Schutz, Absicherung und sozialmoralischer Orien-
tierung durch die familidren und religiosen Gemeinschaften ungebrochen
bleiben. Sie bieten mangels Alternativen und angesichts eines repressiven,
sozialpolitisch abwesenden Staates fiir viele Frauen und Minner existenziell
notwendige Zufluchtsbastionen, deren Zusammenhalt durch die traditionel-
len patriarchalischen Verhiltnisse aufrechterhalten und den Autonomiean-
spriichen der Individuen tibergeordnet wird.

Parallel dazu bringt der soziale Wandel eine Ausdifferenzierung der Mit-
telschichten und eine Pluralisierung von Lebensformen mit sich und schafft
in den privilegierten Teilen das Potenzial fiir Individualisierungsschiibe und
Selbstverwirklichungsambitionen. Damit werden auch fiir eine Minderheit
von Frauen autonomere Gestaltungsspielriume und alternative Rollenkon-
zepte erdffnet. Wer materiell abgesichert ist, kann am ehesten auf den Riick-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | RENATE KREILE

halt der familidren oder religiésen Gemeinschaft verzichten, die Sicherheit
gewihrt, aber Anpassung fordert.

Die Forderung vieler Frauenrechtlerinnen nach gleichen Rechten, auch
im >privaten< Bereich und im Personenstandsrecht, mag diesen Prozess wi-
derspiegeln. So starteten in Marokko im April 2002 neun unabhingige Frau-
enorganisationen eine landesweite Kampagne »Frithling der Gleichberechti-
gung« zur Reform des marokkanischen Familienrechtes (vgl. Sabra 2002:
46).8

Wie weit sich die Widerspriiche zwischen den verschiedenen Strémun-
gen der Frauenbewegungen des Vorderen Orients abschwichen beziehungs-
weise tiberbriicken lassen und sich individuelle Freiheitsrechte, identitétspo-
litische Integrationsmodi wie auch Demokratisierungsoptionen jenseits pa-
triarchalischer Kontrolle vereinbaren lassen, ist eine offene Frage. Die Aner-
kennung der »Anderen« als prinzipiell Gleicher (K6fler/Melber 1993: 119)
durfte ein zentrales normatives Moment in einem derartigen Prozess darstel-
len.

Der Einfluss der Frauenbewegungen auf die Herausbildung demokrati-
scher zivilgesellschaftlicher Strukturen, die von breiten Schichten der Bevol-
kerung getragen werden, mag nicht zuletzt davon abhingen, wie weit es den
Frauenrechtlerinnen gelingt, die soziale Frage zum Thema zu machen und
die Forderungen nach individuellen Freiheitsrechten und nach sozialen
Rechten zu verkniipfen. Ein Beispiel aus Agypten mag dies abschlieRend
verdeutlichen: Bei einer Konferenz tiber die rechtliche Stellung von Frauen,
die 1994 in Minya stattfand, wurde iiber die UN Konvention zur Beseitigung
aller Formen der Diskriminierung gegen Frauen (CEDAW)? diskutiert. Wih-
rend der Debatte erhob sich eine junge Frau mit ihrem Baby auf der Hiifte
und bemerkte, dass die Konvention und die einschlagigen Diskussionen den
Frauen in Oberigypten wenig Hilfe in ihren alltiglichen Kampfen béten.
»Ich bin hierher gekommen, um praktische Losungen zu finden, sagte sie.
»Ich méchte beispielsweise sicherstellen, dass in meinem Dorf eine schwan-
gere Frau nicht schwere Wasserkriige auf dem Kopf tragen muss« (zit. nach
Masonis El-Gawhary 2000: 40).

8 Gefordert werden u.a. gleiches Recht fiir Mann und Frau, selbst den Ehevertrag
zu schlieflen, das Verbot der Polygamie, gleiche Scheidungsprozeduren fiir Midnner
und Frauen, gleiches Sorgerecht fiir die Kinder, gleiches Recht auf Verbleib in der
ehelichen Wohnung.

9 Vgl. hierzu den Beitrag von Ann E. Mayer i.d.Bd.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 49

Literatur

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam, New Haven and London:
Yale University Press.

Al-Ali, Nadje Sadig (1997): »Feminism and Contemporary Debates in Egyptx,
in: Dawn Chatty/Annika, Rabo (Hg.): Organizing Women. Formal and In-
formal Women’s Groups in the Middle East, Oxford, New York: Berg, 173-
194.

Al-Azmeh, Aziz (1996): Die Islamisierung des Islam. Imagindre Welten einer
politischen Theologie, Frankfurt/Main, New York: Campus.

Arab Human Development Report 2002 (im Auftrag des United Nations Deve-
lopment Programme).

Badran, Margot (1991): »Competing Agenda: Feminists, Islam and the State
in 19th and 20th Century Egypt«, in: Deniz Kandiyoti (Hg.): Women, Is-
lam and the State, London, Basingstoke: MacMillan, 201-236.

Barber, Benjamin R. (1997): »Dschihad versus McWorld, in: Lettre Interna-
tional 36, 4-10.

Chatty, Dawn/Rabo, Annika (Hg.) (1997): Organizing Women. Formal and
Informal Women’s Groups in the Middle East, Oxford, New York: Berg.

El Baz, Shahida (1997): »The Impact of Social and Economic Factors on Wo-
men’s Group Formation in Egypt, in: Dawn Chatty/Annika Rabo (Hg.):
Organizing Women. Formal and Informal Women’s Groups in the Middle
East, Oxford, New York: Berg, 147-171.

Gole, Niliifer (1995): Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der moder-
nen Tiirkei, Berlin: Babel.

Hamzawy, Amr (Hg.) ( 2003): Civil Society in the Middle East, Berlin: Hans
Schiler.

Hassan, Riffat (1997): »Feministische Interpretationen des Islamsc, in: Clau-
dia Schoning-Kalender/Ayla Neusel/Mechtild M. Jansen (Hg.): Feminis-
mus, Islam, Nation. Frauenbewegungen im Maghreb, in Zentralasien und in
der Tiirkei, Frankfurt/Main, New York: Campus, 217-233.

Hatem, Mervat (1992): »Economic and Political Liberalization in Egypt and
the Demise of State Feminism, in: International Journal of Middle Eastern
Studies 2.4, 231-251.

Henry, Clement M./Springborg, Robert (2001): Globalization and the Politics
of Development in the Middle East, Cambridge: Cambridge University Press.

Ibrahim, Ferhad/Wedel, Heidi (Hg.) (1995a): Probleme der Zivilgesellschaft im
Vorderen Orient, Opladen: Leske und Budrich.

Ibrahim, Ferhad/Wedel, Heidi (1995b): »Einleitung, in: Dies. (Hg.): Proble-
me der Zivilgesellschaft im Vorderen Orient, Opladen: Leske und Budrich.
Jad, Islah/Johnson, Penny/Giacaman, Rita (2000): »Transit Citizens. Gender

and Citizenship under the Palestinian Authority«, in: Suad Joseph (Hg.):

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | RENATE KREILE

Gender and Citizenship in the Middle East, New York: Syracuse University
Press, 137-157.

Joseph, Suad (Hg.) ( 2000a): Gender and Citizenship in the Middle East, New
York: Syracuse University Press.

Joseph, Suad (2000b): »Gendering Citizenship in the Middle East«, In: Suad
Joseph (Hg.): Gender and Citizenship in the Middle East, New York: Syra-
cuse University Press, 3-30.

Kandiyoti, Deniz (Hg.) ( 1991): Women, Islam and the State, London, Basing-
stoke: MacMillan.

Karam, Azza M. (1997): »Women, Islamisms, and State: Dynamics of Power
and Contemporary Feminisms in Egypt«, in: Mahnaz Afkhami/Erika
Friedl (Hg.): Muslim Women and the Politics of Participation. Implementing
the Beijing Platform, New York: Syracuse University Press, 18-28.

Kepel, Gilles (2002): Das Schwarzbuch des Dschihad. Aufstieg und Niedergang
des Islamismus, Miinchen: Piper.

Klein-Hessling, Ruth/Nékel, Sigrid/Werner, Karin (1999): »Weibliche Mik-
ropolitiken und die Globalisierung des Islam, in: Dies. (Hg.): Der neue
Islam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne — Fall-
studien aus Afrika, Asien und Europa. Bielefeld: transcript, 11-34.

Knauss, Peter R. (1987): The Persistence of Patriarchy. Class, Gender, and Ideo-
logy in Twentieth Century Algeria, New York: Praeger.

KoRler, Reinhart/Melber, Henning (1993): Chancen internationaler Zivilgesell-
schaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Kreile, Renate (1997): Politische Herrschaft, Geschlechterpolitik und Frauen-
macht im Vorderen Orient, Pfaffenweiler: Centaurus.

Kreile, Renate (2000): »Eine Frage der Moral. Islamistische Frauen im Iran
und in der Tirkei, in: blitter des informationszentrums 3. Welt, H. 243,
27-33.

Liibben, Ivesa/Fawzi, Issam (1999): »Riickfall in die Untertanengesellschaft:
Das neue dgyptische Vereinsgesetz, in: INAMO, Nr. 19, 29-33.

Liibben, Ivesa/Fawzi, Issam (2000): »Ein neuer islamischer Parteienplura-
lismus in Agypten? — Hizb al-Wasat, Hizb al-Shari’a und Hizb al-Islah als
Fallbeispiele«, in: ORIENT 2/2000, 229-281.

MacLeod, Arlene Elowe (1991): Accomodating Protest: Working Women and the
New Veiling in Cairo, New York, Oxford: Columbia University Press.

Masonis El-Gawhary, Krista (2000): »Egyptian Advocacy NGOs. Catalysts for
Social and Political Change?«, in: Middle East Report No. 214, 38-41.

Menzel, Ulrich (1998): Globalisicrung versus Fragmentierung. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Mernissi, Fatima (1987): Geschlecht, Ideologie, Islam, Miinchen: Weismann.

Mernissi, Fatima (1988): Muslim Women and Fundamentalism, in: Middle
East Report, July-August, 8-11.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDENTITATSPOLITIK, GESCHLECHTERORDNUNG, DEMOKRATISIERUNG | 5I

Mernissi, Fatima (1992): Die Angst vor der Moderne. Frauen und Mdnner zwi-
schen Islam und Demokratie, Hamburg, Ziirich: Luchterhand.

Mir-Hosseini, Ziba (1999): Islam and Gender. The Religious Debate in Contem-
porary Iran, Princeton, New Jersey: Princeton University Press.

Moghadam, Valentine M. (1998): Women, Work, and Economic Reform in the
Middle East and North Africa, Boulder, London: Rienner.

Molyneuy, Maxine (1985): »Mobilization without Emancipation?® Women’s
Interests, the State, and Revolution in Nicaraguac, in: Feminist Studies 11,
Nr. 2 (1985), 227-254.

Najmabadi, Afsaneh (1991): »Hazards of Modernity and Morality: Women,
State and Ideology in Contemporary Iran«, in: Deniz Kandiyoti (Hg.):
Women, Islam and the State, London, Basingstoke: MacMillan, 48-76.

Pawelka, Peter (2002): »Der Staat im Vorderen Orient: Uber die Demokra-
tie-Resistenz in einer globalisierten Welt, in: Leviathan 4/2002, 431-454.

Peteet, Julie M. (1993): »Authenticity and Gender. The Presentation of Cul-
ture«, in: Judith E. Tucker (Hg.): Arab Women. Old Boundaries, New Fron-
tiers, Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press, 49-62.

Perthes, Volker (1999): »Biirgerkrieg oder Integration? Islamismus und Staat
im arabischen Raumc, in: Peter Pawelka/Hans-Georg Wehling (Hg.): Der
Vordere Orient an der Schwelle zum 21. Jahrhundert, Opladen, Wiesbaden:
Westdeutscher Verlag, 143-155.

Roy, Olivier (1994): The Failure of Political Islam. London: I. B. Tauris.

Rugh, Andrea B. (1993): »Reshaping Personal Relations in Egypt, in: Martin
E. Marty/R. Scott Appleby (Hg.): Fundamentalisms and Society. Reclaiming
the Sciences, the Family, and Education, Chicago, London: University of
Chicago Press, 151-180.

Sabra, Martina (2002): »Frithling der Gleichberechtigung«, in: INAMO 30,
46.

Senghaas-Knobloch, Eva/Rumpf, Mechthild (1991): »Soziale Identitit, die
Ordnung der Geschlechter und nationale Bewegung. Zur Diskussion iiber
>Psychologische Griinde des Fundamentalismus«, in: Feministische Stu-
dien 9. Jg., H. 2, 123-134.

Seufert, Glinter (1997): Politischer Islam in der Tiirkei. Islamismus als symboli-
sche Reprisentation einer sich modernisierenden muslimischen Gesellschaft,
Istanbul: Steiner.

Sharabi, Hisham (1988): Neopatriarchy. A Theory of Distorted Change in Arab
Society, New York, Oxford: Oxford University Press.

Slyomovics, Susan (1995): »»Hassiba Ben Bouali, If You Could See Our Alge-
ria<: Women and Public Space in Algeria«, in: Middle East Report No. 192,
8-13.

Tezcan, Levent (1998): »Der Westen im tiirkischen Islamismus«, in: Heiner
Bielefeldt/Wilhelm Heitmeyer (Hg.): Politisierte Religion, Frankfurt/Main:
Suhrkamp, 109-129.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | RENATE KREILE

Werner, Karin (1996): »Zwischen Islamisierung und Verwestlichung: Junge
Frauen in Agypten, in: Zeitschrift fiir Soziologie, Jg. 25, H. 1, 4-18.

Wichterich, Christa (1992): »Identititspolitik: Religion, Geschlecht und Iden-
tititssuche am Beispiel Indiens«, in: beitrdge zur feministischen theorie und
praxis, H. 32, 47-58.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS
IM ISLAM. PERSPEKTIVEN DER GERECHTIGKEIT

UND GLEICHHEIT FUR FRAUEN'

Z1BA MIR-HOSSEINI

Schon immer sind sich muslimische Frauen, wie auch andere Frauen auf der
Welt, der Ungleichheit der Geschlechter bewusst gewesen und haben sich
dieser widersetzt; doch die Entstehung eines nachhaltigen, in der eigenen
Kultur verwurzelten Feminismus vollzog sich erst vor kurzem. Die Verspi-
tung, mit der diese Entwicklung eingetreten ist, spiegelt zumindest teilweise
das komplexe Verhiltnis zwischen den Forderungen nach der Gleichberech-
tigung der Frau und den antikolonialistischen und nationalistischen Diskur-
sen des ersten Teils des zwanzigsten Jahrhunderts wider. Zu einer Zeit, als
der Feminismus, sowohl als ein Bewusstsein wie auch als eine Bewegung,
konkrete Gestalt annahm und sich auf Europa und Nordamerika auswirkte,
besafs er, wie Leila Ahmed und andere gezeigt haben, auch »die Funktion, die
Angriffe auf muslimische Gesellschaften moralisch zu rechtfertigen und die
Auffassung von der umfassenden Uberlegenheit Europas zu unterstiitzen«
(Ahmed 1992: 54).

Westliche Autorititen (Reisende, Diplomaten) berichteten regelmafig
iiber »die Unterwerfung der Frau« in muslimischen Gesellschaften. Mit den
entstehenden antikolonialistischen und nationalistischen Bewegungen gerie-
ten Muslime im Hinblick auf das traditionelle Geschlechterverhiltnis in die
Defensive. Muslimische Frauen, die ein feministisches Bewusstsein erwor-
ben hatten und fiir die Gleichberechtigung der Frau eintraten, standen unter
dem Druck, sich antikolonialistischen oder nationalistischen Priorititen zu
fugen. Jede abweichende Meinung lief} sich als eine Art von Verrat auslegen.
Westliche Feministinnen konnten patriarchalische Elemente ihrer eigenen
Kulturen und Religionen im Namen der Modernitit, des Liberalismus und
der Demokratie kritisieren, doch muslimischen Frauen war es bei ihrem
Kampf fir Gleichberechtigung nicht moglich, entweder auf diese externen
Diskurse oder auf interne politische Debatten (das heifit Nationalismus und
Antikolonialismus) zuriickzugreifen. Fiir die meisten Modernisten und Libe-
ralen war »der Islamc« eine patriarchalische Religion, die abzulehnen war. In
den Augen der Nationalisten und Antikolonialisten war >der Feminismus«
dagegen — das Eintreten fiir die Gleichberechtigung der Geschlechter — ein
koloniales Projekt, dem es sich zu widersetzen galt. Muslimische Frauen
standen mit anderen Worten vor einer schmerzlichen Wahl, die Leila Ahmed
als »eine Wahl zwischen Verrat und Verrat« beschrieben hat (Ahmed 1984:
122). Sie mussten sich entscheiden zwischen ihrer muslimischen Identi-

1 Eine andere Fassung dieses Beitrags findet sich in Hawwa: Journal of Women in
the Middle East and the Islamic World, Band 1, Nr. 1, S. 1-28 (2003).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | Zi1BA MIr-HOSSEINI

tit — ihrem Glauben — und ihrem neuen Bewusstsein fiir die Geschlechter-
frage.

Doch gegen Ende des 20. Jahrhunderts war die Wahl zwischen den bei-
den Alternativen nicht mehr erforderlich. Eine vernachlissigte und paradoxe
Folge des Aufstiegs des politischen Islams in der zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts war sein Beitrag zur Schaffung eines Ortes, eines Raumes, inner-
halb dessen muslimische Frauen ihren Glauben mit ihrem neuen Frauenbe-
wusstsein vereinbaren kénnen. Ende der 8oer Jahre gab es deutliche Anzei-
chen fiir die Entstehung einer neuen Denkweise, eines Geschlechterdiskur-
ses, der in seinen Zielen und Forderungen >feministischs, gleichzeitig jedoch
hinsichtlich seiner Sprache und Legitimationsquellen »islamisch« ist. Dieser
neue, als >Islamischer Feminismus«< bezeichnete Diskurs wird weiterhin so-
wohl von der Mehrheit der Islamisten als auch von Feministinnen angegrif-
fen; beide sehen in ihm das genaue Gegenteil ihrer jeweiligen Grundsitze
und Ideologien, wonach ein >islamischer Feminismus< ein Widerspruch in
sich selbst ist.

Dies ist der Kontext, in dem muslimische Frauenbewegungen Anfang
des 21. Jahrhunderts zu situieren sind. Und vor genau diesem Hintergrund
mochte ich im Folgenden untersuchen, auf welche Art und Weise Frauen im
islamischen Recht Gleichheit und Gerechtigkeit anstreben und erreichen
kénnen. Ich stelle dazu zwei zentrale Fragen: Falls Gerechtigkeit und Fair-
ness dem Islam eigene Prinzipien sind, so wie es Muslime glauben und wie
es von muslimischen Juristen behauptet wird, sollten diese Prinzipien sich
dann nicht in den Gesetzen, die das Verhiltnis zwischen den Geschlechtern
sowie die jeweiligen Rechte von Minnern und Frauen regeln, wiederfinden?
Und: Ist es moglich, die Rechte von Mann und Frau im islamischen Recht
gleich auszulegen? Und falls dies der Fall ist — welche Rechtstheorien oder
intellektuellen Grundlagen sind die Basis einer solchen Auslegung? Ich ana-
lysiere zunichst, wie das islamische Rechtsdenken die Rechte von Frau und
Mann deutet; dabei sollen sowohl die Rechtstheorien als auch die kulturellen
Annahmen, die diesen Interpretationen zu Grunde liegen, herausgearbeitet
werden. AbschlieRend skizziere ich die erforderlichen Reformstrategien, um
sowohl den Geist der shari'a reflektieren zu konnen als auch um das Prinzip
der Gerechtigkeit fiir Frauen zum Ausdruck zu bringen.

Zunichst jedoch sind drei Vorbemerkungen erforderlich. Erstens: im ge-
samten Beitrag unterscheide ich zwischen der shari‘a und der figh-Wissen-
schaft.” Die shari‘a ist einerseits die Gesamtheit von Gottes Gesetzen, wie
sie dem Propheten Mohammed offenbart wurde; andererseits »bezieht sich
der Begriff im allgemeinen Sprachgebrauch auf den Islam als Religion, auf
Gottes wahre Religion, die die Offenbarung in der Lebenspraxis zum Aus-

2 Zu dieser Unterscheidung vgl. Kamali 1989: 216. Ohne diese Unterscheidung
argumentiert An-Na’'im 2000: 33-4.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM IS1AM | 55

druck bringt« (Sachedina 1999a: 15). Figh ist jedoch kein Bestandteil der Of-
fenbarung (wahy), sondern der Teil der Religionswissenschaft, dessen Ziel es
ist, aus dem Koran und der Sunna shari‘a-Rechtssitze abzuleiten. Genau ge-
nommen ist figh eine Rechtswissenschaft mit ihren eigenen Rechtstheorien
und Methoden, die von den fugaha im Laufe der Jahrhunderte und im Dialog
mit anderen religiosen und nicht-religiosen Wissenschaften entwickelt wur-
den. Anders gesagt: heilig und ewig ist nur die shari‘a, wihrend es sich bei
figh um eine menschliche, sich verindernde Wissenschaft handelt. Diese Un-
terscheidung ist ganz besonders hervorzuheben, da figh hiufig filschlicher-
weise mit der shari‘a gleichgesetzt wird, und zwar nicht nur in populiren
muslimischen Diskursen, sondern auch in Fach- und in politischen Diskur-
sen, oft mit ideologischen Absichten.

Zweitens: ich gehe von der Pramisse aus, dass die Rechte von Frauen und
Minnern weder fest, vorgegeben noch absolut sind. Ganz im Gegenteil: sie
sind kulturelle und juristische Konstrukte, die geltend gemacht und verhan-
delt werden und die sich dndern kénnen. Sie werden in Reaktion auf Le-
benswirklichkeiten, in Reaktion auf Machtverhiltnisse in der Familie und in
der Gesellschaft geschaffen, und zwar von denjenigen, die die gegenwirtige
Situation entweder beibehalten oder verdndern mochten. Sie existieren in
und durch die Art und Weise, wie wir iiber sie denken und sprechen — so-
wohl 6ffentlich als auch privat — und wie wir sie wissenschaftlich untersu-
chen und uiber sie schreiben (vgl. Mir-Hosseini 1998).

Drittens: Ich habe nicht die Absicht, das zu tun, was ein muslimischer Ju-
rist (fagih) tut, ndmlich Regeln aus heiligen Quellen mittels der Theorien und
Methoden des usul-al figh abzuleiten. Stattdessen betrachte ich die figh-Regeln
und die Theorien, die ihnen zugrunde liegen, aus einer kritischen feministi-
schen Perspektive und untersuche ihre Giiltigkeit vor dem Hintergrund ak-
tueller Gender-Theorien und -Realititen. Meine Fragen und Annahmen un-
terscheiden sich somit von denen der meisten ménnlichen Juristen. Ich lege
nicht nur die inhirenten geschlechtsspezifischen Vorurteile der figh-Regeln
und ihre inneren Widerspriiche offen, sondern stelle auch die Frage, ob diese
Regeln der Gerechtigkeit der shari'a und den Interessen von muslimischen
Menschen und Gesellschaften entsprechen. Damit hebe ich besonders das
hervor, was Sachedina »eine Krise der Epistemologie in der traditionalisti-
schen Bewertung des islamischen juristischen Erbes« genannt hat (Sachedi-
na 1999a: 25). Der Grund fiir diese Krise sind eine ahistorische Herange-
hensweise an islamische Rechtssysteme sowie eine minnerzentrierte religic-
se Epistemologie.

Die rechtliche Stellung der Geschlechter im islamischen Rechtsdenken
steht im Zentrum der folgenden Untersuchung. Es lassen sich, idealtypisch
gesehen, drei separate Diskurse zu den Rechten von Frauen und Minnern
unterscheiden. Wihrend die ersten beiden von verschiedenen Formen der
Ungleichheit zwischen den Geschlechtern ausgehen, spricht der dritte sich

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | ZiBa Mir-HoOSSEINI

fuir Gleichheit aus. Den ersten dieser Diskurse — den Diskurs der klassischen
figh-Texte — nenne ich »traditionalistisch«. Der zweite Diskurs entstand An-
fang des 20. Jahrhunderts und zeigt sich in den modernen Rechtsbiichern
muslimischer Linder; diesen Diskurs bezeichne ich als »neo-traditionalis-
tisch«.? Der dritte, von mir als »reformistisch« bezeichnete Diskurs, kam
erst im Laufe der letzten zwanzig Jahre auf und befindet sich noch in der
Entstehungsphase.

Der traditionalistische Diskurs:
die Entstehung der Ungleichheit der Geschlechter

Die klassischen figh-Texte betrachten die Ungleichheit der Geschlechter a
priori als ein ganz selbstverstindliches Prinzip. In ihnen spiegelt sich die
Welt wider, in der die Autoren dieser Texte lebten, eine Welt, in der die Un-
gleichheit von Minnern und Frauen die natiirliche Ordnung der Dinge war,
die einzige bekannte Art und Weise, das Verhdltnis zwischen ihnen zu re-
geln. Es ist eine Welt, in der Biologie Schicksal ist und es keinerlei Uber-
schneidungen der Geschlechterrollen gibt: die Frau wird geschaffen, um
Kinder zu gebdren und aufzuziehen; in dem géttlichen Plan ist dies ihre
Hauptaufgabe und ihr wichtigster Beitrag zur Gesellschaft. Es ist eine Welt
der Pflichten, in der der Begriff »die Rechte der Frau« — wie wir ihn heute
verstehen — keinen Platz und so gut wie keine Bedeutung hat.*

Im Zeichen dieser metaphysischen und philosophischen Weltsicht ver-
stehen und lesen die klassischen Juristen die heiligen Texte des Islams: den
Koran und die Sunna. Klassische figh-Texte stellen Frauen als sexuelle, nicht
als soziale Wesen dar, und ihre Rechte kommen nur im Kontext des Fami-
lienrechts zur Sprache. Die klassische, von der figh-Wissenschaft vertretene
Auffassung von den Rechten der Frau zeigt sich nirgendwo deutlicher als in
der Definition des Ehevertrages, der Frauen als Halbsklavinnen behandelt.
Die ungleiche Rechtsstellung von Frauen und Minnern in muslimischen
Lindern wurde — und wird noch immer — zum Grofteil durch die Regeln
aufrechterhalten, die die klassischen Juristen fiir den Abschluss und das Lo-
sen des Ehevertrages entwickelten. In dieser Hinsicht gibt es zwischen den
verschiedenen Rechtsschulen keine grofsen Unterschiede: sie alle teilen die-
selbe innere Logik und dieselbe Auffassung von Familie. Wenn sie sich un-

3 Die Literatur zur Kodifizierung des islamischen Rechts bezeichnet diesen Dis-
kurs in der Regel als »modernistisch«. Vgl. z.B. Anderson 1959; Coulson/Hinch-
cliffe 1978.

4 Dies ist genau die Welt, die die islamistischen Bewegungen, die in der zweiten
Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts entstanden, wiederherstellen wollten. Vgl. z.B.
Sharabi 1988.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNTS IM Istam | 57

terscheiden, dann nur in Hinblick auf die Umsetzung dieser Auffassung in
rechtliche Vorschriften.’

Doch die Auslegung der Rechte der Frau durch die fugaha ist nicht frei
von logischen Widerspriichen, und auch dies zeigt sich, wie wir sehen wer-
den, nirgendwo deutlicher als im Ehevertrag. Es sind zwei rivalisierende
Stimmen erkennbar: die eine wird von der Offenbarung (wahy) inspiriert, die
andere steht unter dem Einfluss der jeweils zeitgebundenen Gesellschafts-
ordnung. Wihrend die erste eine egalitire Stimme ist und die Gerechtigkeit
des Islams ausdriickt, ist die zweite eine patriarchalische Stimme, in der sozia-
le, kulturelle und politische Ideologien zum Ausdruck kommen. Je mehr sich
die Texte des figh von der Zeit und dem Geist der Offenbarung entfernen,
desto stirker wird ihre patriarchalische Stimme.

Um diese Spannung — zwischen der Stimme der Offenbarung und der
Stimme der Gesellschaftsordnung — zu untersuchen und um die Grundan-
nahmen der klassischen Juristen zu identifizieren, sollen im Folgenden die
Hauptmerkmale des Ehevertrags untersucht werden.

Die Ehe als Tauschvertrag
Die klassischen figh-Texte definieren die Ehe (nikah) als einen Tauschvertrag
mit festen Bedingungen und einheitlicher Rechtswirksamkeit. Nach dem
Muster des Kaufvertrags (bay’) sind die Hauptbestandteile der nikah: das An-
gebot (ijab) durch die Frau oder ihren Vormund (wali), die Annahme (qabul)
durch den Mann, und die Zahlung des Brautpreises (mehr) — ein Geldbetrag
oder Wertgegenstand, den der Ehemann vor oder nach Vollzug der Ehe an
die Braut zahlt oder sich zu zahlen verpflichtet. Eine Frau hat das Recht, den
Geschlechtsverkehr zu verweigern, bis sie ihren Brautpreis in voller Héhe er-
halten hat.® In der malikitischen Rechtsschule besitzt der Tausch, wie ihn
die Zahlung des Brautpreises impliziert, eine derart grofRe Bedeutung, dass
die Nicht-Zahlung des Brautpreises oder eine Bestimmung im Vertrag, die zu
seiner Vernichtung fithren konnte, den Ehevertrag ungiiltig machen kann.
In anderen Schulen wird ein Vertrag durch das Fehlen eines niher bestimm-
ten Brautpreises nicht ungiiltig, jedoch erhilt die Braut Anspruch auf einen
besonderen Typ von Brautpreis, der als mahr al-mithl, >durchschnittlicher
Brautpreis«, bekannt ist.”

Bei ihren Erérterungen der rechtlichen Struktur der Ehe benutzten klas-
sische Juristen hdufig die Analogie des Kaufvertrags und griffen auf seine

5 Zu Unterschieden zwischen den Rechtsschulen, vgl. Esposito 1982; Maghniyyah
1997-

6 Sobald sie jedoch ihr Einverstindnis gegeben hat, sexuelle Beziehungen zu ihrem
Ehemann zu unterhalten, kann sie sich ihm nicht mehr verweigern.

7 Vgl. hierzu den Beitrag »Mahr« in Gibb/Kramers 1961: 315; Maghniyyah 1997: 74.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | ZiBA MIr-HoSSEINI

rechtliche Logik zuriick. So schreibt beispielsweise Shaikh Khalil, der be-
kannteste malikitische Jurist:

»Der Brautpreis ist analog zum Kaufpreis, das heif3t, der Brautpreis umfasst dieselben
grundlegenden Bedingungen wie die eines Verkaufs. Wenn eine Frau heiratet, verkauft
sie einen Teil von sich selbst. Auf dem Markt kauft man Ware, bei einer Ehe erwirbt
der Ehemann das genitale arvum mulieris. Wie bei jedem anderen Handel oder Kauf
kommen nur niitzliche und rituell saubere Objekte als Brautpreis in Frage. So kann
zum Beispiel ein Sklave als Brautpreis gezahlt werden, und die Braut, nicht der Ehe-
mann, darf sich den Sklaven aussuchen.« (Zitiert nach Ruxton 1916: 106)®

Diese Auffassung von der Ehe wird von Juristen anderer Schulen geteilt. In
der persischen Ubersetzung eines der wichtigsten Texte von Muhaqqia al-
Hilli, dem bekanntesten schiitischen Juristen, heifdt es zur Ehe:

»Etymologisch gesehen ist die Ehe die Vereinigung von zwei Dingen, der Begriff soll
auch Koitus sowie Geschlechtsverkehr bedeuten. In shar’ wurde die Ehe auf verschie-
dene Arten definiert. Es heiflt, sie sei ein Vertrag, dessen Gegenstand die Beherr-
schung der Vagina sei, ohne das Besitzrecht an ihr. Des Weiteren heifit es, sie sei ein
miindlicher Vertrag, der erstmalig das Recht auf Geschlechtsverkehr begriinde, das
heif3t sie ist nicht wie der Kauf einer Sklavin, bei dem der Mann das Recht auf Ge-
schlechtsverkehr dadurch erhilt, dass er die Sklavin besitzt.« (Hilli 1985: 428)

Mein Verweis auf die dhnliche rechtliche Struktur von Ehe- und Kaufvertrag
soll nicht bedeuten, dass figh die Ehe tatsichlich als einen Verkauf versteht.
Die klassischen Juristen sind sich der méglichen Missverstindnisse bewusst
und betonen daher ausdriicklich, dass die Ehe einem Verkauf nur der Form
nach dhnelt, nicht jedoch vom Geiste her. Vielleicht war es dieses Bewusst-
sein und ein gewisses Unbehagen, das die fugaha dazu anhielt, die Unter-
schiede zwischen einem Ehevertrag und einem Kaufvertrag einzeln aufzulis-
ten. Selbst in Aussagen wie in der oben zitierten wird deutlich, dass zwischen
dem Recht auf Zugang zu den weiblichen Geschlechts- und Fortpflanzungs-
organen (das der Ehemann erwirbt) und dem Recht tiber die Frau selbst, als
Person, (das er nicht erwirbt) unterschieden wird. Eine derartige Unterschei-
dung hat, wie wir sehen werden, wichtige Folgen fiir die Rechte und Pflich-
ten, die die Ehe mit sich bringt. Mir geht es in diesem Abschnitt darum, zu
zeigen, dass die Logik des Verkaufs die Grundlage der figh-Auffassung von
den Rechten der Frau bildet; nach dieser Auffassung ist die Sexualitit der

8 Jorjani, ein anderer malikitischer Jurist, definiert die Ehe als »ein Vertrag, durch
den der Ehemann das alleinige Recht tiber die Geschlechtsorgane der Frau er-
wirbt«. Zitiert in Pesle 1936: 20.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM ISIAM | 59

Frau, wenn auch nicht die Frau selbst, eine Ware — ein Tauschobjekt in der
Ehe.

In jedem figh-Text beginnt das Kapitel zur Ehe mit einer Erérterung ihrer
religiésen Werte und mit einer Liste der religiosen Pflichten und der morali-
schen Verpflichtungen, die beiden Ehepartnern auferlegt sind. Sobald es je-
doch um rechtliche Regelungen geht, treten diese moralischen Verpflichtun-
gen, wie wir noch sehen werden, vor denjenigen Elementen des Vertrags, die
das Tauschgeschift betreffen, in den Hintergrund. Die Grenzen zwischen
den moralischen und den rechtlichen Pflichten innerhalb einer Ehe sind ver-
schwommen und mitunter willkiirlich. Die Trennung zwischen dem Morali-
schen und dem Rechtlichen wird von dem >Zweck der Ehe« bestimmt. Hier
stimmen die meisten Juristen darin {iberein, dass der Hauptzweck der Ehe
die Befriedigung der sexuellen Bediirfnisse sowie die Fortpflanzung sind
(vgl. “Abd Al “Ati 1997). Was auch immer den Zwecken des nikah-Vertrags
dient oder aus ihnen resultiert, fillt in den Bereich der obligatorischen Pflich-
ten, die beiden Ehepartnern auferlegt sind (ahkam al zawaj). Alles andere ist
zwar moralisch verpflichtend, rechtlich jedoch nicht einklagbar und bleibt
dem Gewissen der jeweiligen Einzelpersonen tiberlassen.

Mit dem Ehevertrag gerit eine Frau unter die “isma ihres Ehemannes.
“Isma kann mit >Autoritit¢, >Kontrolle< und >Schutz< ibersetzt werden: fur
jede der beteiligten Parteien bringt sie eine Reihe definierter Rechte und
Pflichten mit sich, von denen einige moralisch sanktionierbar sind und ande-
re Rechtsverbindlichkeit besitzen. Die rechtsverbindlichen Rechte und Pflich-
ten betreffen die beiden Themen sexueller Zugang und Kompensation, wie
sie von den Konzepten tamkin und nafaga zum Ausdruck gebracht werden.
Tamkin — >Unterwerfungs, definiert als ungehinderter sexueller Zugang — ist
ein Recht des Mannes und somit eine Pflicht der Frau; dahingegen ist nafaga
—>Unterhalts, definiert als Wohnung, Nahrung und Kleidung — ein Recht der
Frau und eine Pflicht des Mannes. Eine Frau erhilt Anspruch auf nafaqa erst
nach Vollzug der Ehe und sie verliert ihren Anspruch, wenn sie sich im Zu-
stand des nushuz (Ungehorsam) befindet. Nushuz bedeutet wortlich >Rebel-
lion< und impliziert die Verweigerung der ehelichen Pflichten. Obwohl ein-
gerdumt wird, dass eine derartige Verweigerung durch jeden der beiden Ehe-
gatten stattfinden kann, wird der Begriff nashiza (rebellisch) in figh-Quellen
nur in der femininen Form und in Bezug auf die Unterhaltsrechte verwen-
det.

Entsprechend der Logik des Vertrags kann ein Mann mehr als eine Ehe
gleichzeitig eingehen (bis zu vier)?, und er kann jeden Vertrag nach Belie-

9 Im shiitischen Recht kann ein Mann so viele zeitlich begrenzte Ehen (mut'a) ein-
gehen, wie er mochte oder wie er sich leisten kann. Zu dieser Form der Ehe vgl.

Haeri 1989.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | ZiBA Mir-HoOSSEINI

ben beenden: es sind weder Griinde noch die Zustimmung oder die Anwe-
senheit der Ehefrau erforderlich. Aus juristischer Sicht ist talag, die Versto-
Rung der Ehefrau, eine einseitige Handlung (iqa’), die durch die entspre-
chende Erklirung des Ehemanns rechtswirksam wird. Ebenso kann eine Frau
nicht ohne die Zustimmung ihres Ehemannes aus der Ehe entlassen werden,
obwohl sie ihre Entlassung erwirken kann, mittels khul’, oft als >Scheidung in
gegenseitigem Einvernehmen« bezeichnet. In der Definition der klassischen
Juristen ist khul eine Trennung, die die Ehefrau wegen ihrer extremen >Ab-
neigung« (ikrah) gegeniiber ihrem Ehemann verlangt. Der wichtigste Be-
standteil ist die Zahlung einer Kompensation (‘awad) an den Ehemann als
Gegenleistung fiir die Entlassung, wobei es sich um den Brautpreis oder um
eine andere Form der Entschidigung handeln kann. Hier zeigt sich deutlich
die Logik des Verkaufs. Im Gegensatz zu talaq ist khul® — keine einseitige, son-
dern eine zweiseitige Handlung, da sie ohne die Zustimmung des Eheman-
nes nicht rechtswirksam wird.

Erhilt die Ehefrau die Zustimmung ihres Ehemannes nicht, so besteht
ihre einzige Moglichkeit in der Anrufung eines Gerichts, dessen Richter die
Macht besitzt, entweder den Ehemann zu zwingen, talag auszusprechen,
oder es in seinem Namen auszusprechen. Diese Moglichkeit ist im klassi-
schen figh als tafriq oder tatliq bekannt und wurde zur tblichen juristischen
Grundlage, auf der eine Frau in der heutigen muslimischen Welt gerichtlich
geschieden werden kann. Wie leicht es fiir eine Frau ist, auf diese Weise
geschieden zu werden, und aus welchen Griinden sie dies tun kann, ist je
nach figh-Schule des islamischen Rechts unterschiedlich. Die malikitische
Schule ist die liberalste und hat das breiteste Spektrum an Griinden, aus de-
nen eine Frau ein Scheidungsverfahren einleiten kann.

Dies ist in groben Ziigen die Auffassung der figh-Wissenschaft von der
Ehe, die nach Meinung der fuqaha gottgewollt ist und ihre Wurzeln in heili-
gen Texten hat. Diese Sichtweise wurde im Laufe der Zeit mit dem sharia-
Modell der Familie und des Geschlechterverhiltnisses gleichgesetzt. Doch es
stellen sich einige Fragen: Inwieweit steht diese Auffassung in Einklang mit
der Gleichheit und der Gerechtigkeit, die zu den unbestrittenen Zielen der
shari'a zahlen? Warum und wie definiert figh die Ehe auf eine Art und Weise,
die Frauen ihres freien Willens beraubt und sie der minnlichen Autoritit un-
terwirft? Diese Fragen werden sogar noch prekirer, falls wir — wie ich es tue
— akzeptieren, dass die fugaha aufrichtig sind, wenn sie behaupten, dass sie
ihr ideales Modell des Geschlechterverhiltnisses aus heiligen Quellen ablei-
ten: aus dem Koran und der Sunna.

10 Unter den modernen Staaten, in denen das islamische Recht die Grundlage des
Familienrechts bildet, bietet Tunesien Frauen den leichtesten Zugang zur gericht-
lichen Scheidung. Vgl. Nasir 1990: 125-142. Zu Reformen des Scheidungsrechts
vgl. Anderson 1976; Mahmood 1972; El Alami/Hinchcliffe 1996.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNTS 1M Istam | 61

>Die Stellung der Frau< und die Theorien
der »figh«-Wissenschaft
Auf diese Fragen gibt es drei verschieden Arten von Antworten. Die erste ist
eher ideologischer Natur und hingt mit dem starken patriarchalischen Ethos
zusammen, das den Zugang der fugaha zu den heiligen Texten prigt. Die
zweite ist eher epistemologisch orientiert und betrifft die Art und Weise, wie
die »>Stellung der Frau< im figh verankert und zum Gegenstand (mouzu’)
rechtlicher Regelungen (ahkam) wurde. Die dritte Art der Antwort ist eher po-
litischer Natur und betrifft den Ausschluss von Frauen aus der Produktion
religiésen Wissens sowie die fehlende Méglichkeit, ihren Stimmen Gehér zu
verleihen und ihre Interessen in Gesetzen durchzusetzen. In diesem Ab-
schnitt argumentiere ich, dass die klassischen Juristen mit Hilfe der Rechts-
und Gesellschaftstheorien, die sie auf Basis der kulturellen und sozialen
Strukturen ihrer Zeit und Gesellschaft entwickelten, die rechtliche Stellung
der Geschlechter zu einem festen, starren Konzept im figh werden liefen.
Das figh-Modell des Geschlechterverhiltnisses hat seine Wurzeln in der
patriarchalischen Ideologie des vorislamischen Arabien, die bis in die islami-
sche Zeit, wenn auch in veridnderter Form, fortbestand. Hierzu gibt es in der
Literatur eine ausgedehnte Debatte, auf die ich an dieser Stelle nicht niher
eingehen kann." Es geniigt, wenn ich sage, dass die figh-Auffassung vom
Geschlechterverhiltnis, wie sie in nikah zum Ausdruck kommt, ihren Ur-
sprung in einer speziellen Ehevereinbarung hat, die im vorislamischen Ara-
bien weit verbreitet war. Diese als >Herrschaftsehe< bekannte Vereinbarung
dhnelte stark einem Kauf, durch den eine Frau Eigentum ihres Ehemannes
wurde. Esposito weist darauf hin, dass dies eine Situation schuf:

»[...] in der eine Frau, solange sie Jungfrau war, von Midnnern, ihrem Vater, Bruder oder
engen minnlichen Verwandten unterjocht wurde, und ebenso von ihrem Ehemann,
wenn sie dessen Frau wurde. Nach und nach wurde es iiblich, sie als kaum mehr als

ein Stiick Eigentum anzusehen.« (Esposito 1982: 14f.)

11 Einige Autoren argumentieren, dass das Aufkommen des Islams die patriarchali-
schen Strukturen der arabischen Gesellschaft schwichte, vgl. Esposito 1982, ande-
re sind der Meinung, dass es sie verstirkte, vgl. Ahmed 1992; Mernissi 1991. Letz-
tere sind auch der Ansicht, dass sich die Gesellschaft vor dem Aufkommen des
Islams im Ubergang von der Matrilinearitit zur Patrilinearitit befand, und dass der
Islam diesen Prozess erleichterte, indem er das Patriarchat guthief}; auflerdem
vertreten sie die Meinung, dass die Regelungen des Korans hinsichtlich Ehe, Schei-
dung, Erbschaft und anderer frauenspezifischer Themen einen derartigen Uber-
gang sowohl widerspiegeln als auch bestirken. Die Vertreter beider Meinungen
stiitzen sich bei ihren Schlussfolgerungen auf die Arbeiten von William Robertson
Smith. Eine kurze Zusammenfassung der Debatte findet sich bei: Smith 198s; so-
wie bei Spellberg 1991.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | ZiBA M1r-HOSSEINI

Der Koran verurteilt diese Unterjochung. Dennoch wird sie von der figh-Wis-
senschaft, wenn auch in anderer Form, reproduziert. Die fugaha dnderten die
Definition der vorislamischen >Herrschaftsehe<, um sie den koranischen Re-
formen anzupassen und um die Stellung der Frau innerhalb dieser Form der
Ehe zu verbessern. Statt zu Vertragsgegenstinden machten sie Frauen zu
Vertragsparteien und zu Empfingerinnen des Brautpreises (mehr). Ebenso
modifizierten sie die rechtlichen Regelungen beziiglich Polygamie und
Scheidung und schrinkten damit die Herrschaftsgewalt der Mianner tiber
Frauen im Ehevertrag ein, ohne diese jedoch in ihrem Kern zu dndern oder
Frauen von der Autoritit der Manner, ob Eheminner oder Viter, zu befreien.
Viter oder Vormiinde behielten weiterhin das Recht, ihre T6chter oder weib-
lichen Miindel zu verheiraten. Wihrend einige Schulen Frauen das Recht ge-
ben, eine nach Erreichen der Pubertit gegen ihren Willen geschlossene Ehe
aufzulGsen, besitzt in anderen Schulen der wali das Recht des jabr, das heifit,
er kann seine Tochter oder sein Miindel ohne ihre Einwilligung zu einer Ehe
zwingen. Dies weist auf einen weiteren Widerspruch und auf einen Fehler in
der juristischen Logik hin. Einerseits definieren die Juristen nikah so, dass
die Frau den Heiratsantrag (ijjab) macht; andererseits, indem sie jabr aner-
kennen, verweigern sie Frauen ihren freien Willen und behandeln sie als
Sklavinnen, was im Widerspruch zu ihrer eigenen Definition der Ehe steht.
Vor allem jedoch zeigt sich hier, wie sehr die Juristen den Geist der korani-
schen Reformen verleugnen, deren Ziel es war, die im vorislamischen Zeital-
ter tibliche Praxis, Frauen gegen ihren Willen zu verheiraten, abzuschaffen.
Bei ihrer Entwicklung dieser Regelungen stiitzten die fugaha ihre theolo-
gischen Argumente auf eine Reihe philosophischer, metaphysischer, sozialer
und rechtlicher Annahmen und Theorien. Die philosophisch-metaphysische
These, auf der nikah und andere figh-Regelungen beziiglich der rechtlichen
Stellung von Frauen und Minnern fuflen, lautet: >Frauen sind aus Méinnern
und fiir Ménner geschaffen<. Wahrend sich diese These nicht durch heilige
Texte stiitzen lisst (vgl. Hassan 1987; Mernissi 1985; Wadud 1999) wurde
und bleibt sie fiir fugaha die wichtigste implizite, theologische Primisse. Die
moralische und soziale Begriindung fiir diese asymmetrische Konstruktion
findet sich in folgender Differenz-Theorie zur ménnlichen und weiblichen
Sexualitit: Gott schenkte Frauen ein groleres sexuelles Verlangen als Min-
nern, doch dieses wird durch zwei Faktoren gemifigt, durch das gheirat des
Mannes (sexuelle Ehre und Eifersucht) und die haya der Frau (Bescheiden-
heit, Schiichternheit). Aus dieser Theorie folgern schiitische wie auch sunniti-
sche Juristen, dass die weibliche Sexualitit ohne Kontrolle durch den Mann
ein Chaos verursachen wiirde und somit eine wirkliche Bedrohung der Ge-
sellschaftsordnung darstellt. Das gheirat des Mannes und die haya der Frau
gelten als dem Menschen angeborene Instrumente dieser Kontrolle. Somit ist
es zum Wohle der Familie und der Gesellschaft, und im Namen der Religion,
dass Frauen Minnern unterworfen werden (Mir-Hosseini 2003a). Fatna

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM Istam | 63

Sabbah (1984) gibt eine lebendige Darstellung davon, wie sich diese Theorie
in mittelalterlichen juristischen und erotischen Texten auswirkte; Fatima
Mernissi (1985) zeigt auf, wie diese Theorie bis heute das Leben der Frau in
zeitgenossischen muslimischen Gesellschaften bestimmt. Wie bereits eror-
tert, liefert der Kaufvertrag die juristische Basis fiir die Unterwerfung der
Frau in der Ehe.

Ich méchte hiermit nicht andeuten, dass es unter den klassischen Juris-
ten eine Verschwoérung gab, Frauen zu benachteiligen, oder dass sie bewusst
versuchten, die Stimme der Offenbarung (wahy) zu ignorieren. Vielmehr ver-
trete ich den Standpunkt, dass diese Juristen bei ihrer Interpretation der hei-
ligen Texte von ihrem Weltbild geleitet wurden, und dass sie beim Erkennen
der shari‘a-Regeln von mehreren rechtlichen und geschlechtsbezogenen
Normen und Theorien der damaligen Zeit beeinflusst wurden. Diese Theo-
rien wurden von nachfolgenden Juristengenerationen weiterhin so behandelt,
als seien sie unveranderlicher Bestandteil der shari‘a .

Im Ehevertrag zeigt sich das Dilemma der klassischen Juristen bei der
Verschmelzung sozialer Normen mit koranischen Idealen. Einerseits wollten
sie die Ehe nicht der Logik und den Regeln des Verkaufs unterwerfen, da dies
die Menschlichkeit der Frau verleugnete und somit im Widerspruch zur
Stimme der wahy stand. Andererseits konnten sie sich bei der Festlegung der
rechtlichen Folgen der Ehe (ahkam al-zawaj) nicht von der Logik des Kaufver-
trages 16sen. Vielleicht ist dies der Grund, weshalb sie die Ehe als eine reli-
givse Pflicht definierten und sie somit auf die Ebene eines rituellen/religi-
6sen Aktes (‘ibadat) hoben. Nikah ist eine der wenigen Vertrige im figh, der
die Grenze zwischen ‘ibadat und mu‘amilat iiberschreitet. Obwohl fugaha oft
von der Ehe als einem Akt der Verehrung (‘ibadat) sprechen, behandeln sie
ihre rechtliche Form unter der Kategorie der mu‘amilat. Anders als die Vor-
schriften im Bereich der ‘ibadat — die die Beziehungen zwischen Gott und
den Menschen regeln und wenig Raum fiir Rationalisierungen und Erkli-
rungen lassen - sind die Vorschriften im Bereich der mu‘amalat — die die Be-
ziehungen der Menschen untereinander regeln — im allgemeinen fiir rationa-
le Uberlegungen fast uneingeschrinkt offen. Da menschliche Angelegenhei-
ten sich in einem Zustand der stindigen Verinderung und Entwicklung be-
finden, ist es erforderlich, diese Vorschriften in Ubereinstimmung mit den
Lebenswirklichkeiten der jeweiligen Zeit neu zu interpretieren. Dies ist die
Begriindung fiir den ijtihad, der, in den Worten von Hashim Kamali, »im
Sinne einer Selbst-Anstrengung, eine Methode fiir das Auffinden von Losun-
gen fiir neue Sachverhalte im Lichte der Erleuchtung durch die wahy ist«
(Kamali 1996: 21). Anders gesagt: wihrend die shari‘a im Bereich der “ibadat
ganz bestimmte Rechtsregeln festsetzt, haben ihre Regeln im Bereich der
mu‘amilat das Ziel, zeitgemifle Prinzipien und Richtlinien zu schaffen, die
Anstand und Fairplay sichern sollen.

Dariiber hinaus stimmen viele Juristen und Islamwissenschaftler darin

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | ZiBa Mi1r-HOSSEINI

iiberein, dass die meisten der koranischen Verse, die die Familie und die
Frau betreffen, nicht ta’sisi (konstitutiv), sondern entweder imza’i (gebilligt)
oder islahi (korrigierend) sind. Sie gehéren somit nicht zu den koranischen
Regeln, die eine neue Praktik begriinden sollen, sondern zu denjenigen, die
eine bestehende Praktik entweder billigen oder korrigieren sollen. Anders ge-
sagt behandelt der Koran die Ehe, die Familie und die Stellung der Frau als
menschliche Kategorien und Praktiken, die in Arabien existierten, das heifst
als Teil des ‘urf (Brauchtum). Dies bedeutet, dass die Stellung der Frau und
das Geschlechterverhiltnis weder durch die Regeln der shari'a geschaffen
werden noch gottgewollt und unveranderlich sind. Zudem wird deutlich, dass
die Regeln der shari‘a in Hinblick auf Frauen und die Familie nicht nur nicht
unverinderlich sind, sondern stindiger Reform bediirfen, wenn sie dem Geist
der wahy und der Gerechtigkeit des Islams entsprechen sollen. Gender ist
ein soziales und kulturelles Konzept, das sich wie andere menschliche Kon-
zepte entwickelt und sich in Reaktion auf soziale und politische Krifte veran-
dert. Im Koran wird die >Stellung der Frau< weder als gottgewollt noch als
unverinderlich dargestellt, sondern als eine soziale, dnderungsbediirftige
Praktik. Die koranischen Verse kritisieren in starker Form die erniedrigende
soziale Stellung der Frau im vorislamischen Arabien und sie formulieren
entsprechende, umfassende Reformen. So wird z.B. die weibliche Kindes-
totung verurteilt und bestimmte Aspekte der Ehe, der Scheidung und des Er-
bens werden reformiert, um Frauen mehr Mitspracherecht und Autonomie
zu geben.”™

Die klassischen Juristen zeigten, dass sie sich dieser Tatsache bewusst
waren, indem sie die Ehe und andere Regelungen, die die >Stellung der Frauc«
und das Geschlechterverhiltnis betrafen, unter die Kategorie der mu’amilat
fassten. Doch durch ihre wissenschaftlichen Formulierungen dieser Rege-
lungen machten die fugaha im Laufe der Zeit aus einem im Grunde genom-
men zeitgebundenen, vortibergehenden Phinomen ein Rechtsprinzip von
permanenter Giiltigkeit. Dies geschah, erstens, indem soziale Normen zu
Idealen der shari‘a gemacht wurden, und, zweitens, indem man jegliche Re-
gelungen, die >die Stellung der Frau« betrafen, so behandelte, als gehorten sie
zur Kategorie der unverinderlichen, rationalen Argumenten und Anderun-
gen nicht zuginglichen ‘ibadat. Auf diese Weise wurden »die Stellung der
Frau«< und die Theorien und Normen, die die Grundlage fiir das Geschlech-
terverhiltnis bildeten, im Laufe der Zeit von ihrem sozialen Kontext und ih-
rer historischen Entwicklung losgelst und galten fortan als feststehendes
und ewiges Gesetz.

Ich betone noch einmal: der Grund, aus dem >die Stellung der Frau<und

12 Koran, XVI: 58-59. Siehe Esposito 1982: 14-15. In der Literatur besteht hierzu kein
Konsens: vgl. Fn 11 zu der Debatte, ob die koranischen Reformen die patriarchali-
schen Strukturen der damaligen Zeit geschwicht oder gestirkt haben.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS 1M Istam | 65

das Geschlechterverhiltnis zu festen, starren Prinzipien im figh wurden, hat
seinen Ursprung in der Spannung zwischen den Diktaten der wahy und de-
nen der Gesellschaftsordnung. Der Ehevertrag — ‘aqd al-nikah — ist das Er-
gebnis dieser Spannung, in der die Gesellschaftsordnung, die Stimme des
Patriarchats, stirker wiegt als die Stimme der wahy. Es ist ebenfalls diese
Spannung, die sich an der Wurzel dessen befindet, was Sachedina die Krise
der Epistemologie in der traditionalistischen Bewertung des islamischen ju-
ristischen Erbes genannt hat.

»Das islamische Recht gilt als Ausdruck der géttlichen Gerechtigkeit. Damit Moslems
diese gottliche Stufe der Gerechtigkeit erreichen kénnen, miissen sie diese Normen der
Gerechtigkeit in ihrem Alltagsleben umsetzen. Die Spannung, die Moslems bei der
Erfiilllung dieser Pflicht spiiren, ergibt sich ironischerweise daraus, dass die historische
Entwicklung des islamischen Rechts auf die Ebene der begrenzten Historizitit juristi-
scher Vorschriften fiir das Alltagsleben gehoben wurde. Durch Nutzung ihrer Verstan-
deskraft bis zum dufersten Grad zeichneten die muslimischen Juristen ihre Reaktio-
nen auf die Erfahrungen in der Gemeinschaft auf: sie entdeckten das gottliche Gesetz
nicht, sie schufen es. Was sie schufen war ein literarischer Ausdruck ihrer Bestrebungen,
ihrer iibereinstimmenden Interessen und ihrer Leistungen; was sie fiir die islamische
Gesellschaft entwickelten war ein Ideal, ein Symbol, ein Gewissen und ein Ordnungs-
und Identititsprinzip. Was ihre exegetischen und gesetzgebenden Aktivititen bei der
Reaktion auf die neuen Umstinde wirklich einschrinkte, waren diejenigen juristischen
Konventionen, die auf einer gemeinsamen unveriduflerlichen Struktur basierten, die
Muhammad Arkoun als die >Logozentrizitit< des juristischen Korpus im Islam bezeich-
net hat.« [Herv. Z. M.-H.] (Sachedina 1999a: 29)

Diese epistemologische Krise hat sich im Bereich der Frauenrechte im Islam
durchgesetzt. Statt die Ideale der shari‘a zum Ausdruck zu bringen, verkér-
pern die figh-Regeln die Idealvorstellung der klassischen Juristen von Familie
und vom Geschlechterverhiltnis, getrennt von Zeit und Raum. Dies fithrt
uns zu der dritten Art von Griinden, aus denen >die Stellung der Frau< im
figh fixiert wurde: der Ausschluss der Frau aus der Produktion religiosen
Wissens. Hierzu merkt Sachedina an:

»Es ist bemerkenswert, dass selbst dann, wenn weibliche Uberlieferer der Hadith zur
ilm al-rijal (»Wissenschaft von der Uberpriifung der Berichte«) zugelassen wurden
[...], und selbst dann, wenn ihre Erzihlungen als giiltige Dokumente fiir die Ableitung
religioser Regeln angesehen wurden, diese Frauen nicht an dem intellektuellen Pro-
zess teilhatten, der die schidlichen Regeln produzierte, welche in den persénlichen
Status der Frau eingriffen. Wichtiger noch ist, dass der Offenbarungstext, unabhingig
davon, ob er aus dem Koran oder der Sunna geschépft wurde, kasuistisch extrapoliert
wurde, um zu widerlegen, dass Frauen die intellektuelle und emotionale Fihigkeit be-
sitzen, unabhingige Entscheidungen zu formulieren, die bei der Beurteilung ihrer ra-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | ZiBA MIr-HOSSEINI

dikal andersartigen Lebenserfahrung einfithlsam und genauer gewesen wiren.« (Sa-
chedina 1999b: 149)

Zu der Zeit, als die figh-Schulen entstanden, waren Frauen bereits von den
interpretativen und intellektuellen Prozessen, die an der Ableitung der
shari'a-Regeln aus den heiligen Quellen beteiligt sind, ausgeschlossen. In-
nerhalb der Forschung zur rechtlichen Stellung der Geschlechter im Islam
besteht ein Konsens, dass je weiter wir uns von der Zeit der Offenbarung ent-
fernen, desto stirker werden die Stimmen der Frau marginalisiert und vom
politischen Leben der muslimischen Gesellschaft ausgeschlossen (vgl. Ah-
med 1984: Kap. 4). Die patriarchalische Ideologie der damaligen Zeit, wie sie
in den figh-Texten zum Ausdruck kommt, war derart tiefsitzend und so sehr
Teil der Lebenswirklichkeit der klassischen Juristen, dass sie wenig Raum fiir
Debatten und Kritik von innen heraus liefs. Den meisten Frauen der damali-
gen Zeit fiel es nicht sehr schwer, die von den fugaha aufgestellten Regeln zu
akzeptieren, da sich in ithnen die Definition ihrer Rollen widerspiegelte, und,
wichtiger noch, da sie keine andere Wahl hatten, als sich ihnen zu fiigen.
Diejenigen Frauen, die diese Rollen nicht akzeptierten, konnten im figh einen
gewissen Spielraum finden, wie zum Beispiel die Aufnahme bestimmter
Klauseln in den Ehevertrag, durch die sie ein bestimmtes Mafl an Autonomie
in der Ehe erhalten konnten.” Frauen, die Eigentum und finanzielle Mittel
besafien, befanden sich sicherlich in einer anderen Situation, was auf ein
weiteres Paradox in der figh-Auslegung der Frauenrechte verweist. Wihrend
Juristen die Autonomie der Frau und ihr Verfiigungsrecht tiber ihren Besitz
anerkennen, verweigern sie, wenn es um die Ehe geht, Frauen das Verfii-
gungsrecht tiber ihren Kérper und behandeln sie somit wie Sklavinnen.

Mit der stirker werdenden westlichen Hegemonie iiber die islamische
Welt und der Verbreitung sikularer Bildungssysteme im 19. Jahrhundert be-
gann der ideologische Einfluss der figh-Wissenschaft auf die gesellschaftliche
Realitdt zu brockeln. Die sich verdndernde Situation der Frau und ihre zu-
nehmende Teilhabe an der Politik der muslimischen Welt trugen gleichzeitig
dazu bei, dass die Auffassung der fugaha von >der Stellung der Frauc« fiir die

13 Ich beziehe mich hier auf die Ideologie des islamischen Rechts, nicht auf seine
Praxis. Es ist wichtig hervorzuheben, dass das islamische Recht nach Meinung der
fugaha auf ideologischer Ebene unverinderlich ist, in der Praxis jedoch Flexibilitit
und Anpassungsfihigkeit zwei zentrale Merkmale des islamischen Rechts sind,
wodurch es von Anfang an in einer Vielzahl von Kulturen und sozialen Kontexten
Bedeutung haben konnte. Eine aufschlussreiche Darstellung der Art und Weise,
wie Frauen in vormoderner Zeit mit dem islamischen Recht umgingen, bietet
Sonbol 19906, siehe ganz besonders Sonbols Einleitung; zeitgendssische Beispiele
finden sich in Mir-Hosseini 1993.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNTS 1M Istam | 67

moderne Lebenswirklichkeit immer mehr an Relevanz verlor. All dies bereite-
te allmidhlich den Weg fiir die Entstehung neuer Geschlechterdiskurse.

Die Neo-Traditionalisten:
ein ausgewogenes Geschlechterverhiltnis

Der erste neue Diskurs entstand beim Zusammentreffen der muslimischen
Welt mit den westlichen Kolonialmichten. In dieser Konfrontationsphase
wurde >die Stellung der Frau< zu einem umstrittenen Thema, das seitdem
Schauplatz ist von Auseinandersetzungen zwischen den Kriften des Tradi-
tionalismus und der Moderne in der muslimischen Welt.

Obwohl sich die Wurzeln dieses Diskurses bis ins 19. Jahrhundert ver-
folgen lassen, steht sein eigentlicher Einfluss in Zusammenhang mit der
Entstehung moderner Nationalstaaten in der muslimischen Welt des 20.
Jahrhunderts und der Schaffung moderner Rechtssysteme nach westlichem
Vorbild. Zu diesem Zeitpunkt wurden in vielen dieser Nationalstaaten die
figh-Regeln zu Familie und zur rechtlichen Stellung von Frau und Mann se-
lektiv reformiert, kodifiziert und nach und nach in ein einheitliches Rechts-
system eingebunden.™ Die Reformanstofle waren von Land zu Land unter-
schiedlich. Insgesamt kann man sagen, dass jedes muslimische Land eine
von drei Richtungen verfolgte: der Verzicht auf figh in samtlichen Rechtsbe-
reichen und sein Ersatz durch Gesetzbiicher nach westlichem Vorbild; das
Beibehalten und Kodifizieren des figh in Hinblick auf das Personenstands-
recht (Familie, Erbrecht), wihrend er in anderen Rechtsbereichen aufgegeben
wird; oder die Beibehaltung des figh als grundlegendes Recht und der Ver-
such, ihn in allen Rechtsbereichen anzuwenden. Eine grofle Mehrheit ent-
schied sich fiir die zweite Richtung; die Tiirkei wahlte als einziges Land die
erste; die dritte wurde von den Golfstaaten gewihlt (vgl. Mahmood 1972).

Im Verlauf des Anpassungsprozesses dnderte sich das islamische Recht
dahingehend, dass es nun nicht mehr die Doméine von Privatgelehrten war,
die innerhalb einer bestimmten Rechtsschule (mazhab) agierten, sondern die
einer gesetzgebenden Versammlung eines bestimmten Nationalstaates. All-
mihlich ersetzten Gesetzbiicher die figh-Handbticher bei der Regelung der
rechtlichen Stellung der Frau in der Gesellschaft. Dies fiihrte nicht nur zur
Schaffung eines hybriden Familienrechts, das weder dem figh entspricht
noch westlich ist, sondern auch zur Entstehung eines neuen Diskurses, der
weder traditionalistisch noch modern ist. Obwohl er im allgemeinen unter
modernistische islamische Diskurse subsumiert wird, bevorzuge ich den Be-

14 Eine knappe Darstellung der Bestimmungen des Ehevertrags und ihrer Annahme
durch Rechtscodices in arabischen Lindern bietet: El Alami 1992; sowie: El Alami/
Hinchcdliffe 1996.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | ZiBa MI1r-HOSSEINI

grift >neo-traditionalistischs, da dieser neue Diskurs hinsichtlich der rechtli-
chen Stellung von Frauen und Minnern dieselbe Auffassung vertritt wie der
traditionelle figh; er setzt diese Auffassung allerdings mit den Mitteln des
modernen Nationalstaates durch, wodurch der Geschlechterdiskurs des figh
nicht nur neue Kraft und Macht erhilt, sondern auch eine neue Dynamik. Bei
der Kodifizierung des Familienrechts fiihrten die Regierungen Reformen mit
Hilfe von Verfahrensregeln ein, die in den meisten Fillen die figh-Regeln in
ihrem Kern weitgehend unangetastet liefsen.

Dieser Diskurs findet sich nicht nur in Gesetzbiichern, sondern auch in
einer neuen, im 20. Jahrhundert entstandenen Art von Literatur, die ich als
>figh-basiert« kategorisiere. Anders als die eigentlichen figh-Texte sind diese
Texte in ihren Begriindungen und Argumenten weder streng juristisch noch
stammen sie unbedingt von fugaha. Meist von Midnnern geschrieben - zu-
mindest bis vor kurzem — haben diese Texte das Ziel, >die Stellung der Frauc«
im Islam neu zu beleuchten und die islamischen Ehe- und Scheidungsgesetze
genauer zu kliren.” Die Autoren lesen die heiligen Texte neu und haben
dabei das Ziel, neue Lésungen — oder, genauer gesagt, islamische Alternati-
ven — zu finden, um den Gleichheitsbestrebungen der Frau Rechnung zu
tragen und gleichzeitig >die Stellung der Frau< neu zu definieren. Trotz ihrer
Unterschiede und ihrer verschiedenen kulturellen Herkunft ist diesen neuen
Lektiiren eine opponierende Haltung und ein defensiver oder apologetischer
Ton gemeinsam: opponierend, weil ihre Agenda darin besteht, den Vor-
marsch der >westlichen< Werte und Lebensstile, die von muslimischen Staa-
ten des 20. Jahrhunderts und ihren sekuldren Eliten favorisiert werden, auf-
zuhalten; apologetisch, weil sie versuchen, die geschlechtsspezifischen Dispa-
rititen, die sie versehentlich zum Vorschein bringen, durch Ruckgriff auf
figh-Texte zu erkliren und zu rechtfertigen.

Neo-traditionalistischen Texten fehlt es auch an wirklicher Uberzeugung,
an dem Vertrauen, das klassischen figh-Texten eigen ist. Ihr Vertrauen wurde
durch den Kontakt mit kolonialen Frauendiskursen und mit Vertretern ande-
rer Meinungen innerhalb der muslimischen Welt untergraben. Die Verfasser
dieser Texte sind nicht bereit zu akzeptieren, dass die Gleichberechtigung der
Frau nicht nur ein importiertes — westliches — Konzept ist, sondern im 2o0.
Jahrhundert auch Teil der Lebenswirklichkeit muslimischer Frauen. Diese
Autoren befinden sich in einer widerspriichlichen Position: einerseits halten
sie am figh-Modell von Familie und Geschlechterverhiltnis fest, andererseits
kennen sie die aktuellen Diskussionen zum Geschlechterverhiltnis und die

15 Zur Diskussion tiber diese Schriften in der arabischen Welt vgl. Haddad 1998;
sowie Stowasser 1993; zum Iran vgl. Mir-Hosseini 1999. Folgende Titel erschie-
nen in englischer Sprache: Chaudhry 1989; Doi 1989; Khan 1995; Maudoodi 1983;
Mutahhari 1991; Rahman 1986; Siddiqi 1952.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM Istam | 69

Kritik, die sowohl sikulare als auch religiése Frauen an den patriarchalischen
Vorurteilen der figh-Regeln vorbringen. Bildung und Beruf, das Scheidungs-
recht und Fragen des hejab sind die Hauptthemen, mit denen sie sich im
Hinblick auf Frauenrechte befassen und zu denen sie unterschiedliche Posi-
tionen definieren. Nicht selten findet man in einzelnen Texten, dass die
Gleichberechtigung von Frauen und Méinnern in einem Bereich (zum Bei-
spiel der Zugang zu Bildung und Beruf) befiirwortet und sie gleichzeitig in
anderen Bereichen (zum Beispiel Scheidung) abgelehnt wird.®

Bei ihrer Verteidigung der figh-Auffassung von Geschlecht haben die
neo-traditionalistischen Texte nach und nach unbewusst einige der Theorien
und Annahmen verdndert, die dem Geschlechterdiskurs des figh zugrunde
liegen. So widersprechen sie zum Beispiel der Interpretation, dass >Frauen
aus Minnern und fiir Médnner erschaffen sind< und behaupten stattdessen,
dass nach islamischem Verstindnis Frauen und Manner gleich geschaffen,
dass Frauen nicht von Mannern abhingig sind, um Vollkommenbheit zu er-
langen, sondern ihre Vollkommenheit selbststindig erreichen kénnen. Den-
noch halten sie am figh-Modell des Geschlechterverhiltnisses fest, lehnen die
Gleichberechtigung von Mann und Frau ab und operieren stattdessen mit
dem Begriff der Komplementaritit der geschlechtsspezifischen Rechte und
Pflichten. Diese Auffassung basiert auf folgender These zur Natiirlichkeit des
shari‘a-Rechts: obwohl Minner und Frauen ebenbiirtig und vor Gott gleich
sind, hat thnen die Schépfung unterschiedliche Rollen zugewiesen, die durch
die figh-Regeln zum Ausdruck kommen. Differente Rechte und Pflichten be-
deuten demnach keine Ungleichheit oder Ungerechtigkeit; richtig verstanden
sind sie die Essenz der Gerechtigkeit. Nach dieser Auffassung ist dies so, weil
die shari‘a-Vorschriften nicht nur dem géttlichen Entwurf fiir die Gesellschaft
entsprechen, sondern auch im Einklang mit der menschlichen Natur stehen.

Diese neue Verteidigung der figh-Auffassung von Frauenrechten hat iro-
nischerweise die internen Widerspriiche und Anachronismen der figh-Regeln
noch stirker hervorgehoben. Wenn zum Beispiel das weibliche sexuelle Ver-
langen grofer ist als das der Manner und eine strengere Kontrolle bendtigt,
und wenn die shari‘a-Vorschriften sowohl der gottlichen Gerechtigkeit als
auch der >Natur« entsprechen, wie kénnen dann die Regeln plausibel werden,
die Minnern und nicht Frauen mehrere Ehen gleichzeitig gestatten? Gott
wiirde doch bestimmt nicht Frauen ein groferes sexuelles Verlangen schen-
ken und dann nur Minnern die Polygamie erlauben? Derartige Widersprii-
che fiihrten schlieRlich zu Anderungen der traditionalistischen Theorie der
Sexualitit, um so ihren Konflikt mit der nun befiirworteten Annahme von
der Natiirlichkeit des shari‘a-Rechts zu umgehen. Diese Theorie konnte sich

16 Dies trifft auf simtliche englischsprachige Texte zu, die in der vorhergehenden

Anmerkung genannt werden.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | ZiBA MIr-HOSSEINI

im 20. Jahrhundert verbreiten und besitzt in der Tat in klassischen figh-
Texten keinen Vorliufer.”

Wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass sich die neo-traditionalis-
tischen Autoren bei ihrer neuen Auffassung von Ehe und Sexualitit nicht an
islamischen Quellen, sondern an westlichen psychologischen und soziologi-
schen Studien orientieren. Sie rezipieren diese Untersuchungen sehr selektiv
und zitieren nur diejenigen als >wissenschaftliche Beweises, die in Einklang
mit den figh-Definitionen der Ehe stehen. Auch in ihrer Verwendung der
figh-Konzepte und -Definitionen sind sie selektiv, indem sie sich von denje-
nigen distanzieren, die ganz offensichtlich geschlechtsspezifische Vorurteile
enthalten. So gibt es keinen Hinweis auf die Ehe als Tauschvertrag nach
Muster des Kaufvertrags, stattdessen werden die emotionalen und morali-
schen Aspekte der Ehe betont.

The System of Women’s Rights in Islam von Ayatollah Murtaza Mutahhari
ist meiner Meinung nach der eloquenteste und raffinierteste unter den Tex-
ten, die eine Gleichberechtigung von Mann und Frau mit dem Islam fiir un-
vereinbar halten. Entwickelt wird dieses Argument auf der Basis von shari‘a-
Vorschriften, die die menschliche Natur (fitrat) definieren. Obwohl sich die
Sprache von klassischen figh-Texten unterscheidet, ist die méannerzentrierte
Sicht der Schépfung dieselbe:

»Die Verbindung im Rahmen des Ehelebens ruht auf der Siule der spontanen Zunei-
gung und besitzt einen einzigartigen Mechanismus. Die Schopfung hat den Schliissel
zu ihrer Verstirkung und auch den Schliissel, um sie zu Fall zu bringen und zu zersto-
ren, in die Hinde des Mannes gelegt. Unter der Befehlsgewalt der Schopfung besitzt
jeder Mann und jede Frau eine bestimmte Neigung und bestimmte Merkmale, die,
wenn man sie miteinander vergleicht, nicht austauschbar und nicht dieselben sind. [...]
Die Natur hat die Bande zwischen Mann und Frau so gestaltet, dass es die Rolle der
Frau ist, die Liebe des Mannes zu erwidern. Die Zuneigung und die Liebe der Frau, die
aufrichtig und bestindig ist, kann nur die Liebe sein, die als Reaktion auf die Zunei-
gung und Bewunderung des Mannes fiir sie entsteht. Somit ist die Zuneigung der
Frau fiir den Mann das Ergebnis der Zuneigung des Mannes fiir die Frau und ist von
dieser abhingig. Die Natur hat den Schliissel der Liebe beider Seiten dem Mann, dem
Ehemann, gegeben. Wenn er seine Ehefrau liebt und ihr treu ist, dann wird auch seine
Frau ihn lieben und ihm treu bleiben. Zugegebenermaflen sind Frauen von Natur aus

17 Im iranischen Kontext war der bekannte schiitische Philosoph Allameh Tabata-
ba’i der erste, der diese Theorie vorbrachte, und zwar in seinem monumentalen
Korankommentar Al-Mizan, der zwischen 1954 und 1972 in arabischer Sprache
entstand. Die Theorie wurde von Tabataba’is Schiiler Murtaza Mutahhari weiter-
entwickelt, der die ideologische Dimension verdeutlichte und sie zu einer neuen
Verteidigung der shari‘a-Vorschriften nutzte. Vgl. Mir-Hosseini 1999: 23-25.

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM Istam | 71

treuer als Minner, und die Treue einer Frau ist eine Reaktion auf die Untreue des
Mannes.« (Mutathari 1991: 297)

Nachdem er die Theorie der Sexualitit, die den figh-Regeln zugrunde liegt,
durch Betonung der nun passiven weiblichen Sexualitit abgeindert hat, lie-
fert Mutahhari eine neue Begriindung dafuir, dass das islamische Recht
Minnern das Recht auf Scheidung zugesteht:

»Die Natur hat den Schliissel fiir die natiirliche Auflésung der Ehe in die Obhut des
Mannes gegeben. Anders gesagt ist es der Mann, der durch seine eigene Apathie und
Untreue gegeniiber seiner Frau diese kalt und untreu werden lisst. Wenn im umge-
kehrten Falle die Gleichgiiltigkeit auf Seiten der Frau ihren Anfang nimmt, so beein-
flusst dies nicht die Zuneigung des Mannes, sondern macht sie im Ubrigen eher noch
intensiver.« (Ebd.: 274)

Hieraus wird gefolgert, dass es keine Notwendigkeit gibt, das Scheidungs-
recht oder gar die Form der Scheidung (das heift talag, die Verstoflung der
Ehefrau durch den Ehemann) zu dndern oder zu reformieren:

»Manchmal fragen diese Leute: >Warum hat die Scheidung die Form einer Entlassung,
einer Freilassung? Sollte sie nicht eine gerichtliche Form haben?« Diesen Leuten sollte
geantwortet werden: >Die Scheidung ist eine Entlassung genauso wie die Ehe ein Zu-
stand der Beherrschung ist. Wenn Du kannst, dann dndere das natiirliche Recht, einen
Partner zu finden, im Hinblick auf Mann und Frau in seiner Absolutheit, 16se den na-
tiirlichen Zustand der Ehe aus dem Zustand der Beherrschung; wenn Du kannst,
mache die Rolle des minnlichen und des weiblichen Geschlechts aller Menschen und
Tiere in ihrem Verhiltnis identisch und dndere das Naturgesetz. Dann wirst Du in der
Lage sein, die Scheidung von ihren Aspekten der Entlassung und der Freilassung zu
befreien<.« (Ebd.: 298)

Mit dem Aufstieg des politischen Islams in der zweiten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts wurden diese Texte und ihr Geschlechterdiskurs von islamistischen
Bewegungen in Beschlag genommen; ihre Parole war die >Riickkehr zur
shari‘a<, wie sie in den figh-Regeln zum Ausdruck kommt. Einige der Refor-
men, die moderne Regierungen zuvor in einigen muslimischen Lindern ein-
gefiihrt hatten, wurden demontiert (zum Beispiel in Iran, in Algerien und
Agypten). Paradoxerweise wurde der Versuch der Islamisten, die figh-Auffas-
sungen von Geschlecht in Politik umzusetzen, zu einem Katalysator fiir eine
Kritik an diesen Auffassungen und zu einem Ansporn fiir den zunehmenden
Aktivismus von Frauen. Immer mehr Frauen sahen keinen Widerspruch
mehr zwischen dem Kampf fiir die Gleichberechtigung und ihrem Status als
gute Musliminnen, keine inhirente oder logische Verbindung zwischen dem
Patriarchat und den islamischen Idealen. Auf diese Weise gelang es ihnen,

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | Z1BA MIr-HOSSEINI

ihren Feminismus von der Zwangsjacke der antikolonialen und nationalisti-
schen Diskurse zu befreien (vgl. Mir-Hosseini 1999).

In der Geschlechterpolitik begann eine neue Phase, die es allmihlich
muslimischen Frauen aus allen Schichten bewusst machte, wie hart die Rea-
litdt einer Unterwerfung unter figh ist, wenn dieses von der Maschinerie ei-
nes modernen Staates angewandt wird. Zwei wichtige Elemente dieser neuen
Phase bestanden darin, dass zum einen Frauen selbst — statt >die Stellung der
Frau«< — nun als Akteurinnen im Zentrum der Auseinandersetzung zwischen
traditionalistischen und modernen Strémungen standen, und dass zum an-
deren ein Raum entstanden war, in welchem an den geschlechtsspezifischen
Disparititen im islamischen Recht und in der islamischen Kultur auf bislang
unmogliche Weise Kritik getibt werden kann.

Die Reformisten: die Gleichberechtigung der Geschlechter

Gegen Ende des 20. Jahrhunderts fithrten diese Entwicklungen zur Entste-
hung eines zweiten Diskurses, der die Gleichberechtigung von Mann und
Frau im Islam in allen Lebensbereichen fordert. Dieser Diskurs gehért zu ei-
nem neuen, reformistisch-religiésen Denken, das den Islam und die Moder-
ne als miteinander kompatibel und nicht als entgegengesetzt konzipiert. Das
menschliche Verstindnis des Islams wird nun als flexibel und angesichts von
Zeit, Ort, und Erfahrung als verinderbar angesehen. So wiirden sich auch die
Glaubenssitze des Islams zugunsten von Pluralismus und Demokratie inter-
pretierten lassen.'

Anders als frithere Denkrichtungen versteht der neue Diskurs die in den
figh-Regeln verankerte Ungleichheit der Geschlechter nicht als Ausdruck gott-
licher Gerechtigkeit, sondern als eine von minnlichen Juristen geschaffene
Interpretation, die dem Kern des géttlichen Willens, so wie er sich in den hei-
ligen Texten des Islams offenbart, widerspricht. Im Gegensatz zu den beiden
anderen Denktraditionen versteht der neue Diskurs die weibliche Sexualitit
als von familidren und gesellschaftlichen Umstinden definiert und geregelt,
nicht von der Natur und vom géttlichen Willen. Auf diese Weise hat der neue
Diskurs die in samtlichen figh-Regeln implizite Verbindung zwischen Inter-
pretationen der rechtlichen Stellung der Geschlechter und Theorien der Se-
xualitdt durchtrennt. Dies kann wichtige epistemologische Folgen haben, weil
so das Thema Sexualitit oder >die Stellung der Frau< aus dem Bereich der
figh-Regeln herausgelost werden kann. Als logische Schlussfolgerung liefie
sich somit argumentieren, dass einige Regeln, die bisher als »islamisch< und
als Teil der shari‘a galten, in Wirklichkeit die Ansichten und Meinungen ei-

18 Beispiele fiir die textliche Genealogie dieser Denkweise bietet Kurzman 1998.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNTS IM IstaM | 73

niger Moslems sind und soziale Praktiken und Normen darstellen, die weder
heilig noch unverinderlich sondern menschlich und wandelbar sind.”

Es ist vielleicht noch zu frith, um zu sagen, wie und wann diese neue Ge-
schlechterdebatte sich in der Praxis auswirken und die den orthodoxen Inter-
pretationen des islamischen Rechts eigenen Ungleichheiten beseitigen wird.
Sowohl der neue Diskurs als auch die reformistische Bewegung, zu dem er
gehort, befinden sich erst in der Entstehungsphase, und ihr Schicksal ist eng
mit den politischen Entwicklungen in der gesamten muslimischen Welt ver-
bunden. Doch bereits jetzt lisst sich zweierlei sagen:

Erstens: der entstehende Frauendiskurs besitzt meiner Meinung nach das
Potenzial, die alte und miide Debatte zu den >Rechten der Frau im Islam«<auf
eine neue Grundlage zu stellen und einen Paradigmenwechsel herbeizufiih-
ren. Dies geschieht, indem die bestehende Verbindung zwischen Sexualitit
und der rechtlichen Stellung der Geschlechter aufgelést wird, eine Verbin-
dung, die Ursache dafiir ist, dass sich andere islamische Diskurse nicht mit
dem Thema Frauenrechte befassen koénnen, trotz der immer stirker werden-
den Frauenrechtsdebatte. Die Losung dieser Verbindung kann die Befiirwor-
ter dieses Diskurses davon befreien, eine defensive Haltung einzunehmen
und sie in die Lage versetzen, bei der Suche nach neuen Fragen und neuen
Antworten tiber die alten figh-Weisheiten hinauszugehen.

Zweitens: durch Privilegierung eines Typs des Feminismus, der den Is-
lam als seine Legitimationsquelle ansieht, kann der neue Diskurs die Hege-
monie der orthodoxen Interpretationen herausfordern und die Legitimitit der
Ansichten derer, die bisher im Namen des Islams gesprochen haben, in Frage
stellen.*® Moglich, sogar unvermeidlich, wurde eine derartige Herausforde-
rung erst durch die ideologische Interpretation des Islams seitens der Islamis-
ten sowie durch die Methoden und Quellen, die Neo-Traditionalisten bei ih-
rer Verteidigung und Rationalisierung der figh-Auslegungen der rechtlichen
Stellung der Geschlechter benutzten. Indem sie an die Logik und die Ver-
nunft der Glaubigen appellierten, sich auf Argumente und Quellen aufier-
halb der Religion stiitzten und ihre Sichtweise des islamischen Rechts mit
Hilfe der Instanzen eines modernen Staates durchsetzten, haben sie unbeab-
sichtigt den Weg fiir ein egalitires Verstindnis der shari'a geebnet.

Reformstrategien

Bevor ich auf die erforderlichen Strategien eingehe, um die rechtliche Stel-
lung der Geschlechter im islamischen Recht als gleiche auszulegen, méchte
ich noch einmal die zuvor gestellten Fragen aufgreifen: wie und warum ba-
sierten die Auffassungen von Geschlecht im islamischen Recht auf einer der-

19 Zu diesem Diskurs in Iran, vgl. Mir-Hosseini 1999: Teil III.
20 Zu dieser Thematik gibt es eine stindig wachsende Anzahl von Publikationen;
vgl. auch Engineer 1992; Jawad 1998; Al-Hibiri 1997.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | Z1BA M1r-HOSSEINI

art starken Ungleichheit, dass sie im Laufe der Zeit die Ziele der shari‘a um-
gingen? Ist es moglich, die rechtliche Stellung der Geschlechter im islami-
schen Recht gleich auszulegen?

Die erste Frage habe ich im Kontext des traditionalistischen Diskurses
beantwortet, wie man ihn in klassischen figh-Texten findet. Der Kern meines
Arguments besteht darin, dass die Ungleichheit von Mann und Frau im is-
lamischen Recht ihren Ursprung in den inneren Widerspriichen zwischen
den Idealen der shari‘a und den sozialen Normen der muslimischen Kulturen
hat. Wahrend die Ideale der shari‘a Freiheit, Gerechtigkeit und Gleichheit
fordern, haben muslimische soziale Normen und Strukturen wihrend der
Entstehungsphase des islamischen Rechts die Realisierung dieser Prinzipien
behindert. Stattdessen wurden diese sozialen Normen in figh-Regeln integ-
riert, und zwar durch bestimmte theologische, rechtliche und gesellschaftli-
che Theorien und Annahmen wie zum Beispiel >Frauen sind aus Minnern
und fiir Manner erschaffens, >Ehe als Kaufvertrags, >Frauen sind Minnern
unterlegen«, >Frauen miissen beschiitzt werden<, >Manner sind die Hiiter
und Beschiitzer von Frauen, und >minnliche und weibliche Sexualitit sind
unterschiedlich, und letztere ist eine Gefahr fiir die Gesellschaftsordnungx.
All diese Theorien und Annahmen wurden entweder von den fugaha selbst
entwickelt, spiegelten den Wissensstand der damaligen Zeit wider oder wa-
ren Teil des kulturellen Gefiiges der Gesellschaft. Somit wurde die figh-Wis-
senschaft zu einer Gefangenen ihrer eigenen rechtlichen Theorien und Pré-
missen und umging im Laufe der Zeit den koranischen Ruf nach Gerechtig-
keit und Reform, wodurch sie den Geist der shari'a verneinte. Da die figh-
Auslegung zur rechtlichen Stellung der Geschlechter mehr oder weniger im
Einklang mit den vorherrschenden gesellschaftlichen Strukturen, Normen
und Werten stand, blieb sie bis ins 20. Jahrhundert unangefochten.

Die zweite Frage nach der mdglichen Interpretation des islamischen
Rechts im Sinne gleicher Rechte von Mann und Frau habe ich vor dem Hin-
tergrund zweier neuer, im 20. Jahrhundert entstandener Diskurse unter-
sucht. Dem ersten dieser Diskurse — dem neo-tradititionalistischen — gelang
es, einige der extremeren Aspekte der figh-Auffassung hinsichtlich der recht-
lichen Stellung der Geschlechter abzumildern, er wurde jedoch letztendlich
aufgrund seiner defensiven und ideologischen Auslegung des Islams in der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts von der islamistischen Bewegung in Be-
schlag genommen. Der zweite neue Diskurs befiirwortet die Gleichheit von
Mann und Frau im islamischen Recht. Er entstand gegen Ende des letzten
Jahrhunderts als Teil einer neuen religiosen Denkweise, die eine erfrischend
pragmatische Energie aufweist, sowie die Bereitschaft, sich mit nicht-religis-
sen Perspektiven auseinanderzusetzen. Seine Beflirworter lehnen einen
Standpunkt nicht gleich ab, nur weil er aus der westlichen Welt stammt,
noch sehen sie im Islam einen Entwurf mit eingebautem Handlungspro-
gramm fiir die sozialen, wirtschaftlichen und politischen Probleme der mus-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEuE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM Istam | 75

limischen Welt. Sie stellen somit nicht nur eine ernst zu nehmende Heraus-
forderung der totalitiren Ausprigungen des Islams dar, sondern schaffen
auch einen Ort, an dem eine Auslegung des islamischen Rechts im Sinne der
Gleichberechtigung von Frauen und Minnern mdoglich ist.

Gerade im Kontext dieses zweiten Diskurses ist es meiner Meinung nach
erforderlich, nach Strategien fiir die Reform des islamischen Rechts zu su-
chen, um die Bestrebungen der Frauen nach Gleichheit und Gerechtigkeit in
den heutigen muslimischen Gesellschaften zu unterstiitzen. Der erste Dis-
kurs hat nach meiner Einschitzung nicht nur sein Potenzial erschépft, son-
dern seine historische Rolle gespielt. Es lassen sich zwei Arten von Strategien
unterscheiden: allgemeine und spezielle. Wahrend die erste Art von Strategie
uns in den Bereich der Politik und zur Frage des Verstindnisses des Islams
und der jeweiligen Interpretationsweisen fiihrt, bezieht sich die zweite auf
die Mechanismen, die innerhalb des islamischen Rechts zur Verfiigung ste-
hen. Jetzt, da die politische Landkarte der muslimischen Welt aus National-
staaten besteht und statt figh-Texten staatliche Gesetze das islamische Recht
definieren, sind die beiden Arten der Strategie notwendigerweise miteinan-
der verkniipft.

Statt nach einer islamischen Genealogie fiir Feminismus und Menschen-
rechte im Islam zu suchen - dies ist das Hauptanliegen der Befiirworter des
ersten Diskurses — sollten wir iiber eine solche Suche hinausgehen, indem
wir den Schwerpunkt auf das Verstindnis von Religion legen und darauf, wie
religioses Wissen produziert wird. In dieser Hinsicht kénnen die neueren
Arbeiten muslimischer Intellektueller, wie zum Beispiel Abdolkarim So-
roush, von enormer Bedeutung und Relevanz sein. Soroush unterscheidet
zwischen Religion (din) und religiéser Erkenntnis (ma‘refat-¢ dini) und argu-
mentiert, dass die Religion heilig und unverinderlich, die religiése Erkennt-
nis dagegen jedoch menschlich ist und sich im Laufe der Zeit durch aufRer-re-
ligiése Einfliisse weiterentwickelt. Soroushs interpretativ-epistemologische
Theorie von der Entwicklung der religiésen Erkenntnis — bekannt als »Ver-
engung und Erweiterung der shari‘a« — ermdglicht es, Glauben mit Vernunft
zu vereinbaren, und ein Moslem in der modernen Welt zu sein (Soroush
1998; 2000). In Soroushs Worten:

»Unser Verstindnis der offenbarten Schriften hingt von dem bereits um uns herum
bestehenden Wissen ab; das heif3t, dass Krifte von aulerhalb der Offenbarung unsere
Interpretation und unser Verstindnis in verschiedene Richtungen lenken [...]. Glaubige
sehen die Religion im allgemeinen als etwas Heiliges, etwas Konstantes an. Man kann
nicht iiber die Anderung oder die Entwicklung der religiésen Erkenntnis reden. Sie hal-
ten an der Vorstellung von der Unveridnderlichkeit fest. Wie ich jedoch in meinen Ar-
beiten gezeigt habe, miissen wir zwischen der Religion einerseits und den religiésen
Interpretationen andererseits unterscheiden. Mit Religion meine ich hier nicht den
Glauben, das heif’t, den subjektiven Teil der Religion, sondern die objektive Seite, das

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | ZiBa Mir-HOSSEINI

heif3t, den offenbarten Text. Dieser ist konstant, wohingegen unsere Auslegungen die-
ses Textes einer Entwicklung unterliegen. Es geht also nicht darum, dass religiose Tex-
te verindert werden konnen, sondern vielmehr darum, dass im Laufe der Zeit die In-
terpretationen sich dndern. — Wir befinden uns immer inmitten einer Fiille an Inter-
pretationen. Der Text spricht nicht mit Dir. Du musst ihn zum Sprechen bringen, in-
dem Du ihm Fragen stellst. Angenommen, Du befindest Dich in der Gegenwart eines
Gelehrten, aber Du stellst ihm keine Fragen und er schweigt. Dann wirst Du natiirlich
nicht von seinem Wissen profitieren kénnen. Wenn Du ihm jedoch Fragen stellst,
dann wirst Du Erkenntnisse entsprechend dem Niveau Deiner Frage gewinnen. Wenn
die Fragen klug sind, werden auch die Antworten profund sein. Daher hingt die Inter-
pretation von uns ab. Die Interpretation eines Laien ist notwendigerweise anders als
das Verstindnis eines Philosophen. Die Offenbarung zeigt uns ihre Geheimnisse
nicht, indem sie direkt mit uns spricht. Wir miissen diese offen legen und die Schitze
finden, die dort vorhanden sind. Alles, was wir von der Religion erhalten und gewin-
nen, ist Interpretation.« (Soroush 1996: 14{f.)

Perspektiven fiir Frauenrechte

Eine derartige Herangehensweise an religiose Schriften kann mit der Zeit
den Weg fiir radikale und positive Anderungen des islamischen Rechts eb-
nen, um Konzepten wie der Gleichberechtigung von Mann und Frau und den
Menschenrechten Raum zu geben.* Ob dies jemals geschehen wird, und ob
sich diese Konzepte jemals in staatlichen Gesetzen wieder finden werden,
hingt von dem Kriftegleichgewicht zwischen Traditionalisten und Reformis-
ten in jedem muslimischen Land ab, sowie von der Fahigkeit der Frauen, sich
zu organisieren, am politischen Prozess teilzuhaben und sich mit den Re-
prasentanten und Anhingern dieser Diskurse auseinanderzusetzen. Dabei
sollte jedoch nicht vergessen werden, dass figh reaktiv ist in dem Sinne, als er
auf soziale Realititen reagiert und dass er sowohl das Potenzial als auch die
rechtlichen Mechanismen besitzt, um den Forderungen der Frau nach
Gleichberechtigung entgegenzukommen.

Die folgenden Beispiele zeigen die rechtlichen Mechanismen, die mit
Erfolg angewandt worden sind. So konnen Klauseln in den Ehevertrag aufge-

21 Obwohl Soroush selbst, wie auch viele andere iranische religiose Intellektuelle,
die Vorstellungen von der Gleichberechtigung der Geschlechter nicht teilen, haben
seine Auffassungen nicht nur den Grundstein fiir das gelegt, was spiter in Iran
(nach der Wahl von Prisident Muhammad Khatami im Jahr 1997) als Reformbe-
wegung bekannt wurde, sondern sie haben es auch religiésen Frauen, wie z.B. in
der Zeitschrift Zanan, ermoglicht, ihren Glauben mit threm Feminismus zu ver-
einbaren. Zu Soroushs Auffassung von Geschlecht und zu meiner Diskussion mit
ihm vgl. Mir-Hosseini 1999: Kapitel 7.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEuE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM Istam | 77

nommen werden, um Frauen eine bessere Verhandlungsposition zu geben,
auch falls ihre Ehe scheitert. Dazu zadhlt das Recht, den Wohnort zu wihlen.
Dies garantiert der Frau Niederlassungsfreiheit und ermdoglicht es ihr, auch
nach Verlassen der ehelichen Wohnung weiterhin nafaga (Unterhalt) zu ver-
langen. Ebenso wichtig fiir Frauen ist die rechtliche Klausel, sich ausbilden
zu konnen und erwerbstitig zu sein, unabhingig von der Zustimmung des
Ehemannes. Das iibertragene Recht auf Scheidung ist eine weitere mégliche
Regelung im Ehevertrag. Dieses kann an bestimmte Bedingungen gekniipft
werden — beispielsweise, wenn der Ehemann eine zweite Frau heiratet — aber
auch vorbehaltlos formuliert sein. Wie ich jedoch an anderer Stelle erlautert
habe, kénnen derartige Klauseln im Ehevertrag nur dann wirkungsvoll sein,
wenn sie obligatorisch sind, das heifdt, wenn sie automatisch vom Staat in
jeden Ehevertrag eingefiigt werden und wenn sie vorbehaltlos sind. Die Auf-
nahme von Zusatzvereinbarungen wurde in Iran sowohl vor als auch nach
der Revolution als eine Mdglichkeit genutzt, den Zugang von Frauen zur
Scheidung zu verbessern (vgl. Mir-Hosseini 2003Db).

Méglich ist auch eine Neudefinition der Grenze zwischen den morali-
schen und den juristischen Rechten innerhalb einer Ehe, um die Rechte der
Frau zu erweitern und die willkiirliche Macht des Mannes einzuschranken.
So lasst sich zum Beispiel das Konzept des ‘usur va haraj oder zarar — das
heiflt Not oder Schaden — derart definieren, dass die Frau einen besseren
Zugang zur Scheidung erhilt. Iran und Agypten gehéren zu den Lindern, die
gerichtsrelevante Scheidungsgriinde erweitert haben.

Praktiziert wird ebenso die Berufung auf die koranischen Verse oder auf
usul-al-figh-Argumente fiir Verinderungen. Ein Beispiel fiir die erste Strategie
ist das vor kurzem in Agypten eingefiihrte Scheidungsrecht, das Frauen eine
khul-Scheidung ohne Zustimmung ihres Ehemannes ermdglicht, falls sie
auf all ihre finanziellen Anspriiche verzichtet und den Brautpreis zuriick-
zahlt. Surat al-Baqara (2: 229) wird zitiert, um die Giiltigkeit des Gesetzes zu
belegen. Ein Beispiel fiir die zweite Moglichkeit sind die Argumente, die im
Iran von den Befiirwortern eines >dynamischen figh< als Reaktion auf die
Forderungen von Frauen nach Gleichberechtigung vorgebracht werden. Ei-
nes dieser Argumente ist folgendes: wenn sich der Gegenstand (mouzu’) ei-
ner shari'a-Regel (hukum) entweder intern oder extern dndert, dann muss
sich natiirlich auch die Regel dndern. Dieses Argument wurde 1988 vorge-
bracht, als Ayatollah Khomeini den Kauf und Verkauf von Schachspielen er-
laubte (halal), da sich ihre Nutzung gedndert hatte. Sie waren verboten, so
das Argument, als Schach ein Gliicksspiel war, wohingegen es nun, nach
Meinung von Experten, nur noch ein Spiel, eine geistige Ubung ist. Anders
gesagt: die Regel, die Schach als Gliicksspiel verbietet, hat sich nicht gein-
dert; was sich gedndert hat ist der Gegenstand der Regel, das heifit die Nut-
zung des Schachspiels, und dies erfordert eine neue Regel, die das Schach-
spiel erlaubt. Dies ist eine Form des tangih al-manat, was soviel bedeutet wie:

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | Z1BA M1r-HOSSEINI

»die neue Ursache mit der urspriinglichen Ursache verbinden, indem man
die Diskrepanz zwischen ihnen beseitigt«.** Dieselbe Logik lisst sich anwen-
den, um neue Regeln entsprechend geforderter Frauenrechte zu schaffen, da
die Verbindung zwischen ‘illah und hukum in vielen Regeln tiberpriift wer-
den muss angesichts der Anderungen, die sich in der jiingeren Zeit hinsicht-
lich der Stellung der Frau in der Gesellschaft und des Geschlechterverhilt-
nisses ergeben haben.

Festzuhalten ist, dass figh reaktiv auf gesellschaftliche Verinderungen
reagiert und dass er potenziell tiber die rechtlichen Mechanismen verfiigt, um
Frauenrechte anzuerkennen. Allerdings ist die figh-Wissenschaft weiterhin
das Monopol minnlicher Gelehrter, deren Wissen iiber Frauen aus Schriften
und Handbiichern stammt, die alle von Minnern verfasst, mit juristischer
Logik ausgelegt wurden und den Lebenswirklichkeiten einer anderen Zeit so-
wie anderen Interessen entsprechen. Dieses Monopol muss gebrochen wer-
den; allerdings wird dies nur dann gelingen, wenn muslimische Frauen an
der Produktion des Wissens teilhaben, wenn sie neue und gewagte Fragen
stellen und unerschrockene Antworten geben kénnen.* Dann erst kann die
>Offenbarung« auch zu uns sprechen und uns >ihre Geheimnisse zeigenx«.

Ubersetzung aus dem Englischen von Raimund Schief

Literatur

‘Abd Al “Ati, Hammudah (1997): The Family Structure in Islam, Indiana: Ame-
rican Trust Publications.

Ahmed, Leila (1984): »Early Feminist Movements in the Middle East: Turkey
and Egypt«, in: Freda Hussain (Hg.): Muslim women, London: Groom
Helm, 111-123.

Ahmed, Leila (1992): Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern
Debate, New Haven: Yale University Press.

Al-Hibri, Aziza (1982): »A Study of Islamic Herstory: Or How Did We Get
Into This Mess«, in: Islam and Women, Special Issue of Women’s Studies
International Forum 5 (2), 207-219.

22 Wortlich bedeutet tangih >reinigens, und manat bedeutet >Ursaches; es impliziert,
dass eine Regel (hukm) mehr als eine Ursache haben kann. Es ist Aufgabe der Ju-
risten, die richtige Ursache zu identifizieren. Vgl. Kamali 1991: 213.

23 Dieser Prozess hat bereits begonnen, aber es wird noch lange dauern, bevor eine
kritische Mehrheit der Frauen errreicht ist. Vgl. Ahmed 1992; Al-Hibri 1982; Has-
san 1987, 1996; Mernissi 1985; Wadud 1999; Mir-Hosseini 1999.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS IM Istam | 79

Al-Hibri, Aziza (1997): »Islam, Law and Custom: Redefining Muslim Wo-
men’s Rights«, American University Journal of International Law and Policy
12, 1-44.

Anderson, James Norman (1959), Islamic Law in the Modern World, New
York: University Press.

Anderson, James Norman (1976): Law Reforms in the Muslim World, London:
Athlone.

An-Na‘im, Abdullahi Ahmed (2000): »Islamic Foundation for Women’s
Human Rights«, in: Zainah Anwar/Rashidah Abdullah (Hg.): Islam, Re-
productive Health and Women’s Rights, Kuala Lumpur: Sisters in Islam,
33-34-

Balars, Asma (2002): Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Inter-
pretations of the Qur’an, Texas: University Press.

Coulson, Noel/Hinchcliffe, Doreen (1978): »Women and Law Reforms in
Contemporary Islam, in: Beck, Lois/Keddie, Nikki (Hg.): Women in the
Muslim World, Harvard: University Press, 37-51.

Chaudhry, Muhammad Sharif (1995): The Status of Women in Muslim Society,
Lahore: Al-Matabaat-ul-Arabia.

Doi, Abdul Rahman (1989): Women in the Shari’a , London: Ta-Ha.

El Alami, Dawoud Sudqi (1992): The Marriage Contract in Islamic Law, Lon-
don: Graham and Trotman.

El Alami, Dawoud Sudqi/Hinchdliffe, Doreen (1996): Islamic Marriage and
Divorce Laws of the Arab World, London: Kluwer Law International/SOAS
CIMEL.

Engineer, Asghar Ali (1992): The Rights of Women in Islam, London: Hurst.

Esposito, John (1982): Women in Muslim Family Law, Syracuse: University
Press.

Gibb, Hamilton/Kramers, J.H. (1961): Shorter Encyclopaedia of Islam, Leiden/
London: E. J. Brill & Luzac.

Haddad, Yvonne Yazbeck (1988): »Islam and Gender: Dilemmas in the
Changing Arab World«, in: Haddad, Yvonne Yazbeck/ Esposito, John
(Hg.): Islam, Gender and Social Change, Oxford: University Press, 3-29.

Haeri, Shahla (1989): Law of Desire: Temporary Marriage in Iran, London: 1. B.
Tauris.

Hassan, Riffat (1987): »Equal Before Allah? Woman-Man Equality in the Is-
lamic Tradition, in: dies., Selected Articles, Women Living Under Muslim
Law, 26-29 [original in Harvard Divinity Bulletin 7/2].

Hassan, Riffat (1996): »Equal Before Allah?« and »Feminist Theology: Chal-
lenges for Muslim Womenc, in: Critique: Journal for Critical Studies of the
Middle East 9, 53-65.

Hilli, Muhaqqiq (1985): Sharayi® al-Islam Volume II, Persian translation by A.
A. Yazdi, compiled by Muhammad Taqi Danish-Pazhuh, Tehran: Univer-
sity Press.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | ZiBa MIr-HOSSEINI

Jawad, Haifaa (1998): The Rights of Women in Islam: An Authentic Approach,
London: MacMillan.

Kamali, Mahammad Hashim (1989): »Sources, Nature and Objectives of
Shari‘ah, in: Islamic Quarterly 33, 215-235.

Kamali, Mahammad Hashim (1991): Principles of Islamic Jurisprudence, Cam-
bridge: Islamic Texts Society.

Kamali, Mahammad Hashim (1996) »Methodology in Islamic Jurispru-
dence«, in: Arab Law Quarterly, 3-33.

Khan, Maulana Wahiduddin (1995): Woman Between Islam and Western Socie-
ty, New Delhi: The Islamic Centre.

Kurzman, Charles (Hg.) (1998): Liberal Islam: A Sourcebook, Oxford: Oxford
University Press.

Maghniyyah, Muhammad Jawad (1997): Marriage According to Five Schools of
Islamic Law, Vol. V, Tehran: Department of Translation and Publication,
Islamic Culture and Relations Organization.

Mahmood, Tahir (1972): Family Law Reforms in the Muslim World, Bombay: N.
M. Tripathi.

Maudoodi, Maulana Abul A’Ala (1983): The Laws of Marriage and Divorce in
Islam, Kuwait: Islamic Book Publishers.

Mernissi, Fatima (198s5): Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Muslim So-
ciety, London: Al Saqi.

Mernissi, Fatima (1991): Women and Islam: An Historical and Theological En-
quiry, translated by Mary Jo Lakeland, Oxford: Blackwell.

Mir-Hosseini, Ziba (1993): Marriage on Trial: A Study of Islamic Family Law,
Iran and Morocco Compared, London: I. B. Tauris.

Mir-Hosseini, Ziba (1998): »Rethinking Gender: Discussions with Ulama in
Iranc, in: Critique: Journal of Critical Studies of Middle East 13, 45-59.

Mir-Hosseini, Ziba (1999): Islam and Gender: The Religious Debate in Contem-
porary Iran, Princeton: Princeton University Press.

Mir-Hosseini, Ziba (2003a): »Sexuality, Rights and Islam: Competing Gender
Discourses in Post-Revolutionary Iran«, in: Nashat, Guity/Beck, Lois
(Hg.): Women in Iran from 1800 to the Islamic Republic, Illinois. University
of Illinois Press (im Druck).

Mir-Hosseini, Ziba (2003b): »Women’s Right to Terminate the Marriage Con-
tract: The case of Iran«, paper given at the 1999 Harvard Law School Con-
ference on the Islamic Marriage Contract (Druck in Vorbereitung).

Mutahhari, Murtaza (1991): The Rights of Women in Islam, fourth edition,
Tehran: World Organization for Islamic Services.

Nasir, Jamal (1990): The Islamic Law of Personal Status, 2nd edition, London:
Graham and Trotman.

Pesle, O. (1936): Le Mariage Chez Les Malekites de I’Afrique dur Nord, Rabat:
Edition Felix Moncho.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE UBERLEGUNGEN ZUM GESCHLECHTERVERHALTNIS 1M Istam | 81

Rahman, Afzalur (1986): Role of Muslim Woman in Society, London: Seerah
Foundation.

Ruxton, F.H. (1916): Maliki Law: A Summary from French Translations of
Mukhtasar Sidi Khalil, London: Luzac.

Sabbah, Fatna (1984): Woman in the Muslim Unconscious, New York: Perga-
mon Press.

Sachedina, Abdulaziz (1999a), »The Ideal and Real in Islamic Law, in:
Khare, R.S. (Hg.): Perspectives on Islamic Law, Justice and Society, New York:
Rowman & Littlefield, 14-31.

Sachedina, Abdulaziz (1999b): »Woman, Half-the-Man? Crisis in Male Epis-
temology in Islamic Jurispudence«, in: Khare, R.S. (Hg.): Perspectives on
Islamic Law, Justice and Society, New York: Rowman & Littlefield, 145-160.

Sharabi, Hisham (1988): Neopatriarchy: A Theory of Distorted Change in Arab
Society, Oxford: University Press.

Siddiqi, Muhammad Mazheruddin (1952): Women in Islam, Lahore: The In-
stitute of Islamic Culture.

Spellberg, Denise (1991): »Political Action and Public Example: A’isha and
the Battle of Camel, in: Baron, Beth/Keddie, Nikki (Hg.): Women in Mid-
dle Eastern History: Shifting Boundaries in Sex and Gender, New Haven: Yale
University Press.

Smith, Jane (1985): »Women, Religion and Social Change in Early Islamc, in:
Yvonne Yazbeck Haddad, Yvonne/Findly, Ellison Banks (Hg.): Women,
Religion, and Social Change, Albany: State University of New York Press,
19-35-

Sonbol, Amira El Azhary (Hg.) (1996): Women, Family and Divorce Laws in Is-
lamic History, Syracuse: University Press.

Soroush, Abdolkarim (1996): »A Conversation with Abolkarim Soroush, in:
Q-News International (British Muslim Weekly), No. 220-221, 14-27.

Soroush, Abdolkarim (1998): »The Evolution and Devolution of Religious
Knowledge«, in: Kurzman, Charles (Hg.): Liberal Islam: A Sourcebook, Ox-
ford: Oxford University Press, 244-251.

Soroush, Abdolkarim (2000) »Islamic Revival and Reform: Theological Ap-
proachesc, in: Reason, Freedom, & Democracy in Islam: Essential Writings of
>Abdolkarim Soroush, translated and edited with a critical introduction by
Mahmoud Sadri & Ahmed Sadri, Oxford: University Press, 26-38.

Stowasser, Barbara (1993): »Women’s Issues in Modern Islamic Thoughtc,
in: Tucker, Judith E. (Hg.): Arab Women: Old Boundaries, New Frontiers,
Bloomington: Indiana University Press, 3-28.

Wadud, Amina (1999), Qur'an and Woman: Rereading of the Sacred Text from
a Woman'’s Perspective, New York: Oxford University Press.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MENSCHENRECHTE UND GESCHLECHT
IM ISLAMISCHEN DISKURS

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE.
UBERLEGUNGEN zU GLEICHHEIT UND
GESCHLECHTERGERECHTIGKEIT IM IsLAM’

UTE GERHARD

»Das Thema Menschenrechte — und seine untibersehbare politische Instru-
mentalisierung durch unterschiedlichste Akteure — ist zum Inbegriff einer
Auseinandersetzung, wenn nicht eines Kulturkampfes geworden, in dem
jede Seite ihre kulturelle Uberlegenheit, ihre Humanitit und ihren Huma-
nismus zu beweisen sucht« (Krimer 1999: 147). So die treffende Einschit-
zung von Gudrun Krimer, die wir nur teilen kénnen. Gleichwohl haben wir
diese Schwerpunktsetzung gewihlt, um in der Debatte um Menschenrechte
die besonderen Schwierigkeiten, aber auch die Chancen eines »interkulturel-
len< Dialogs zu sondieren. Geht es doch in dieser Auseinandersetzung nicht
allein um die Universalisierbarkeit eines Wertekanons oder seine Relativitit
angesichts >kultureller Differenzen, vielmehr auch um die Reichweite und
Geltung internationaler Vereinbarungen, um internationale Politik und die
Souverdnitit von Staaten, schlieflich — dank internationaler Netzwerke,
Kampagnen und insbesondere Frauenbewegungen, die den Diskurs um
Menschenrechte fithren — um die Ermichtigung der/des Einzelnen, die
Menschenrechte gegeniiber staatlicher Anmafdung und Machtmissbrauch in
Anspruch zu nehmen. Heiner Bielefeldt hat in seinem Beitrag (i.d.Bd.) die
einseitigen und wechselseitigen kulturalistischen Zuschreibungen der Men-
schenrechte als »kulturgenetisches Potenzial der abendlidndischen Tradition,
aber auch die islamistischen Vereinnahmungen und exklusiven Deutungen
anhand des Korans noch einmal griindlich widerlegt. Er beharrt darauf, dass
das normative Profil der Menschenrechte nicht als kulturspezifisches Erbe
umgedeutet und relativiert werden kann. Erniichternd ist in diesem Zusam-
menhang insbesondere der Hinweis darauf, wie spit sich etwa die christli-
chen Kirchen offiziell zur Anerkennung der Menschenrechte durchgerungen
haben (vgl. hierzu auch Hilpert 1991). Bielefeldt kennzeichnet das Profil der
Menschenrechte durch den universalen Geltungsanspruch als kritisches
Prinzip, durch ihre emanzipatorische StoRrichtung und die Betonung der
Menschenrechte als Gleichheitsrechte, die gleiche Freiheit und gleichberech-
tigte Partizipation beinhalten (und nicht etwa Gleichférmigkeit oder Unifor-
mitit), und durch ihren positiv-rechtlichen Geltungsanspruch. Dieser wurde
seit 1948 mit der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte durch die Verein-
ten Nationen in weiteren internationalen Institutionen und Verfahren veran-
kert* und ist dariiber hinaus durch regional-vélkerrechtliche Normierungen

1 Mechthild Rumpf danke ich fiir viele Hinweise zum Islamdiskurs hier in Europa.
2 Z.B. die Internationale Konvention iiber ckonomische, soziale und kulturelle
Rechte bzw. die Konvention iiber zivile und politische Rechte, beide 1966.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | UTE GERHARD

wie die Europiische Menschenrechtskonvention von 1950, die Amerikani-
sche Konvention tiber Menschenrechte von 1969 oder die Afrikanische Char-
ta tiber die Rechte der Menschen und der Vélker 1981 sowie in zahlreichen
staatlichen Verfassungen mit unmittelbaren Geltungsgriinden positiv-recht-
lich ausgestaltet worden. In diesem offenen Rahmen — so Bielefeldt — sei
Raum fiir unterschiedliche religiése, kulturelle, weltanschauliche Uberzeu-
gungen und Lebensformen sowie fiir weitere Ausdeutungen, die sich bei-
spielsweise auf das Verstindnis der »Menschenwiirde« richten. Im normati-
ven Profil der Menschenrechte als »kritischem Prinzip« ist auch die Perspek-
tive moglicher Verdnderungen durch neue Erfahrungen enthalten.

Mit der Thematisierung spezifischer Unrechtserfahrungen, die vormals
nicht als menschenrechtsrelevant angesehen wurden, ist zugleich das Stich-
wort gegeben, an das auch die Frauenrechtsbewegungen angekniipft haben,
seitdem die Rede von den Menschenrechten das moderne Verstindnis von
Recht und Staat prégt: zuerst in der Franzdsischen Revolution, verstirkt in
der internationalen Frauenrechtsbewegung an der Wende zum 20. Jahrhun-
dert und in globaler Perspektive mit vielfiltigen Stimmen und mit neuem
Nachdruck spitestens seit den 199oer Jahren, als der Diskurs unter dem
Motto >Frauenrechte sind Menschenrechte« weltpolitisch zu einer Agenda
geworden ist. Dabei zeigt sich seit nun mehr als 200 Jahren, dass die Rechte
der Menschen sich nicht ohne weiteres auf Frauen uibertragen lassen bezie-
hungsweise nicht iibertragen wurden, weil es systematische, politische und
praktische Probleme der Erweiterung und Anwendung auf die >andere Half-
te< der Menschheit gibt. Ohne hiermit sogleich einem Essenzialismus des
>Frauenseins< das Wort zu reden, enthilt die Berticksichtigung historischer
als auch aktuell unterschiedlicher Erfahrungen, insbesondere der Unrechts-
erfahrungen von Frauen, jedoch Einsichten, die moglicherweise gerade im
>interkulturellen< und interreligiésen Dialog vermittelbar und von Nutzen
sind.

Der Androzentrismus der Menschenrechte

Da ist zunichst der Vorwurf des Androzentrismus der Menschenrechte, mit
dem die feministische Kritik — dhnlich dem Vorbehalt des Eurozentrismus —
an der historischen Genese des Menschenrechtskonzepts und dem mit ihm
transportierten Menschenbild, dem autonomen ménnlichen — und man
kénnte hinzufiigen, weilen oder westlichen — Subjekt als typischem und ex-
klusivem Triger von Rechten Anstof nimmt. Diese einerseits erkenntnisthe-
oretisch begriindete?, andererseits rechtspraktische und rechtssystematische

3 Aus der Fiille der einschligigen Literatur hier nur beispielhaft Okin 1979; Keller
1986; Benhabib/Nicholson 1987; Benhabib 1989; Gerhard 1990: 25ff.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 87

Kritik hat anders als die These von Eurozentrismus aber nicht zur Verwer-
fung oder der Relativierung des Menschenrechtsgedankens gefiihrt, vielmehr
eine universellere Inanspruchnahme und die Erweiterung, ja, Re-definition
des Menschenrechtskatalogs gefordert. Die Reklamation der Menschenrechte
auch als Frauenrechte und damit eine grundlegende Radikalisierung des Ver-
sprechens der Freiheit und Gleichheit aller Menschen begann mit der Um-
formulierung der so genannten Allgemeinen Menschenrechtserkldrung von 1789
durch die Erkldrung der Rechte der Frau und Biirgerin durch Olympe de Gou-
ges von 1791 (Gerhard 1990). Die Orientierung an den Menschenrechten be-
gleitet die Frauenbewegungen des 19. Jahrhunderts in ihren verschiedenen
Richtungen und Mobilisierungswellen rund um den Globus — im Kampf
um’s Stimmrecht beispielsweise 1876 von Hedwig Dohm treffend auf den
Begriff gebracht in der Schlussfolgerung »Die Menschenrechte haben kein
Geschlecht«. Dass diese Erkenntnis auch noch die verschiedenen Initiativen
des neuen internationalen Frauenrechtsdiskurses trigt, der seit der Mitte der
198o0er Jahre auf den Weltfrauenkonferenzen, insbesondere seit dem Frauen-
tribunal auf der internationalen Menschenrechtskonferenz in Wien 1993 un-
ter dem Motto und mit der Kampagne Women’s Rights are Human Rights vor
allem von den Frauen aus den nichtwestlichen Lindern weitergefiihrt wird,
verweist auf die Uberzeugungskraft dieses Ansatzes, aber auch auf besondere
Umsetzungsprobleme (vgl. Charlesworth 1994; Cook 1994; Bunch 1995;
Gerhard 1994, 1997). Denn obwohl die Diskriminierung aufgrund von Ge-
schlecht schon in verschiedenen Artikeln der UNO-Menschenrechtserkli-
rung von 1948 ausdriicklich ausgeschlossen wird (vgl. Art. 1[3], 13, 55 [c] und
76 [c]), mussten neben den allgemeinen Instrumenten, die in den Konven-
tionen und Kommentaren zum Tatbestand der Diskriminierung ausgedeutet
und vereinbart wurden,* doch zusitzliche frauenspezifische Rechtsverein-
barungen getroffen werden. Die weitreichendste ist die Konvention iiber die
Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau (Convention on the Elimi-
nation of All Forms of Discrimination Against Women — CEDAW), die 1979
von der UNO-Generalversammlung verabschiedet und von einer Reihe von
Staaten, nicht nur islamischen, sondern auch von den USA und vom Vatikan
entweder gar nicht ratifiziert oder nur unter Vorbehalten angenommen wur-
de’ Der Stein des AnstoRes in dieser Konvention ist offensichtlich ihre
weitreichende Definition von Diskriminierung, die nicht nur auf Chancen-
gleichheit (equality of opportunity), sondern auch auf Ergebnisgleichheit (equa-

4 Allgemeiner Kommentar des Menschenrechts-Komitees der UN zu Art. 26 der
Konvention iiber zivile und politische Rechte, vgl. Charlesworth/Chinkin 2000:
214.

5 Zu den Lindern, die bisher nicht die CEDAW-Konvention ratifiziert oder unter-
schrieben haben, gehoren der Vatikan, eine Reihe von Staaten aus der Pazifik-
Region, Saudi-Arabien, Iran und die USA (vgl. Charlesworth/Chinkin 2000: 217).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | Ure GERHARD

lity of outcome) zielt und besondere Frauenfordermafinahmen vorsieht, son-
dern dariiber hinaus die Gleichberechtigung der Frau auch in der Privatsphi-
re der Familie (Art. 16) durchsetzen will.

Ann E. Mayer hat diese Vorbehalte in ihrem Beitrag am Beispiel ver-
schiedener islamischer Linder in Kenntnis der jeweiligen Rechts- und Geset-
zeslagen, die sich alle auf die Scharia beziehen, sehr detailliert untersucht.
Sie stellt vor allem eine grofle Bandbreite unterschiedlicher Interpretationen
und Lesarten des Korans fest, die sich nicht nur an den unterschiedlichen
Glaubensrichtungen der Schiiten und Sunniten und ihren diversen Rechts-
schulen orientieren, sondern auch iiber die Jahrhunderte durch islamische
Juristen unterschiedlich ausgedeutet wurden, weshalb die Muslime selbst in
diesen Fragen tief gespalten sind. Am Beispiel Agyptens weist die Autorin
nach, dass es hier auch in der Gegenwart keinen nationalen Konsens iiber
eine Scharia-gerechte Auslegung des Familienrechts gibt. Ann E. Mayer
kommt zu dem Schluss, dass die Vorbehalte nicht Ausdruck religiéser Uber-
zeugungen oder einer »genuin religiésen Doktrin« sind, vielmehr politische
Interessen in jeweils unterschiedlichen Machtkonstellationen den Ausschlag
geben, die auch die unterschiedlichen Reaktionen und Begriindungsweisen
der verschiedenen Linder erkliren.®

Dass die Anerkennung der Menschenrechte gerade im Bereich des Fami-
lienrechts auf die grundsitzlichsten Widerstinde trifft, bezeichnet nun eine
systematische Bruchstelle, die in der feministischen Theorie und von den Ex-
pertinnen des Menschenrechtsdiskurses auch in liberalen Demokratien als
strukturelle Barriere zwischen 6ffentlicher und privater Sphire gekennzeich-
net wird. Da Menschenrechte zunichst und vor allem die Freiheit und Rechte
der Einzelnen gegeniiber Staaten und staatlichen Organen verteidigen,
scheint das nicht durch die 6ffentliche Gewalt erlittene Unrecht nicht am
Menschenrechtsschutz teilzuhaben. Nun haben inzwischen neben der
CEDAW-Konvention eine Reihe frauenspezifischer Instrumente, Zusatzpro-
tokolle und Erklirungen auf der Ebene der Vereinten Nationen zur Anerken-
nung besonderer Unrechtstatbestinde wie sexueller Gewalt, Vergewaltigung,
Gewalt in der so genannten Privatsphire gefiihrt. So verpflichtete sich die

6 Vgl. Krimer, die die Distanz und Differenz zu islamischen Menschenrechtskon-
zeptionen mit dem religios fundierten Menschenbild des Islams erklirt. Im Islam ist
der Mensch von Gott und als »Stellvertreter Gottes« auf Erden eingesetzt mit dem
»Auftrag, Gottes Gebote zu erfiillen. Diese Stellung [...] verpflichtet den Menschen
aus muslimischer Sicht zum Gehorsam gegeniiber Gott« (Krimer 1998: 55f.). Men-
schenrechte oder Menschenwiirde, in diesem Kontext verstanden, wiren somit
immer gebunden an Menschenpflichten gegeniiber Gott. Hier liegt ein gravieren-
der Unterschied zur westlichen Konzeption der Menschenrechte, die als angeboren
und unveriuflerlich definiert werden. Vgl. hingegen (Amirpur i.d.Bd.) mit dem
Riickgriff auf den iranischen Philosophen und Reformer Abdolkarim Soroush.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 89

Generalversammlung der Vereinten Nationen im Dezember 1993 sehr all-
gemein in einer »Erklirung zur Beseitigung von Gewalt gegen Frauen« und
setzte eine Sonderberichterstatterin ein, eine Forderung, die insbesondere
das Frauentribunal auf der Wiener Menschenrechtskonferenz 1993 durch die
Dokumentation von Menschenrechtsverletzungen an Frauen in aller Welt
und viele hunderttausend Unterschriften aus 120 Lindern unterstiitzt hatte.
Trotzdem blieb das Abschlussdokument der Wiener Konferenz gerade auch
in dieser Frage unklar, wenn nicht widerspriichlich. Einerseits wurde die
Universalitit der Menschenrechte gerade auch im Blick auf Frauen bestitigt,
indem »the harmful effects of certain traditional or religious practices, cultu-
ral prejudices and religious extremism« im Zusammenhang mit Gewalt ge-
gen Frauen verurteilt werden, andererseits wird den kulturellen und religic-
sen Unterschieden »Respekt« gezollt, wird keine Antwort darauf gegeben,
wie der Widerspruch zwischen Frauenrechten und den genannten Praktiken
zu 16sen ist. Die Auseinandersetzung dariiber setzte sich auf der Weltfrauen-
konferenz in Beijing 1995 fort, auf der bei den Verhandlungen iiber die Ak-
tionsplattform die Einfligung einer Fulnote durch die konservativen Staaten,
die die Verletzung der Gesundheit durch die so genannten kulturellen und
religiosen Praktiken vom universellen Schutz mit Riicksicht auf unterschied-
liche religiése und ethische Werte und den kulturellen Hintergrund einzelner
Staaten legitimieren sollte, nur im Austausch gegen die Nichtbehandlung der
Diskriminierungen wegen sexueller Orientierung verhindert werden konnte
(Charlesworth/Chinkin 2000: 228f.).

Aktuell wurde der Konflikt zwischen kulturellen bzw. religisen Tradi-
tionen und Frauenrechten in der Endphase des globalen Umweltgipfels in
Johannesburg 2002. Erst in der letzten Minute konnten Frauenorganisatio-
nen einen entscheidenden Zusatz im Schlussdokument durchsetzen, der
Frauenrechte mit Menschenrechten gleichsetzt.

»Die Neuformulierung des heif} umstrittenen Textparagrafen 47 in der Passage zum
Gesundheitswesen lisst nicht mehr die Hintertiir offen, dass die Verletzung von Men-
schenrechten >aus kulturellen und religiésen Griinden< gerechtfertigt wire. Frauen
duirfen also in Zukunft nicht mehr durch Praktiken wie Genitalverstimmelung, Stei-
nigung und Vergewaltigungen zur Strafe fiir sexuelle Beziehungen oder Kinderehen
unterdriickt werden. So lautet sinngemif die jetzt abgeschlossene Vereinbarung der
Regierungen.« (Schwikowski 2002: 6)

Im Text war bereits zu Beginn des Gipfels zu lesen, dass der Zugang zum
Gesundheitssystem fiir Frauen verbessert und Gesundheitsrisiken durch
Umweltbelastungen vermindert werden miissen, »aber in Ubereinstimmung
mit nationalen Gesetzen und >kulturellen und religiosen Werten«. Gerun-
gen wurde um den Zusatz »und im Einklang mit allen Menschenrechten und
dem Recht auf Selbstbestimmung«. Damit sollte nicht nur dem Missbrauch

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | UTE GERHARD

des Begriffs »kulturelle Praktiken« entgegenwirkt, sondern auch das Recht
von Frauen auf Verhiitung und Abtreibung gesichert werden (ebd.). Sicher-
lich ist diese schwierige Formulierung ein Kompromiss — aber auch ein Er-
folg gegeniiber den Kriften, die jegliche Verankerung von Frauenrechten als
Menschenrechten zu verhindern suchten. Das »Grundrecht auf reproduktive
Gesundheit« — proklamiert seit den UN-Bevélkerungs- und Frauenkonferen-
zen von Kairo und Peking — war nicht nur vielen islamischen Lindern su-
spekt sondern auch christlich-fundamentalistisch orientierten Regierungen,
die jegliche Familienplanung ablehnen. Dieser >kurzgeschlossene< christ-
lich-islamische Dialog wurde nicht zuletzt von der Regierung Bush geférdert,
die unter dem Einfluss radikaler protestantischer Gruppierungen und Orga-
nisationen das Tabu Familienplanung nicht beriihren wollte und damit die
Anerkennung von Frauenrechten als Menschenrechten zu umgehen such-
te.

Weshalb der Kampf um die Frauen als Hiiterinnen der Moral und damit
die Geschlechterordnung als konstitutives Element der politischen und kultu-
rellen Identitit in den machtpolitischen Auseinandersetzungen fiir die isla-
mischen Staaten in der Gegenwart eine so grofie Rolle spielt, hat Renate Krei-
le in ihrem Beitrag eindriicklich belegt. Zugleich ist die islamistische Ge-
schlechterpolitik Ausdruck einer moralischen und politischen Krise und ein
Versuch ihrer Bewiltigung. Wie wenig diese Instrumentalisierung der Frau-
enfrage jedoch ein singulirer oder islamspezifischer Vorgang ist,® diirfte im
Blick vor die eigene Haustiir offensichtlich sein. Denn auch in Europa ist die
Geschichte verhinderter Gleichberechtigung der Frauen noch nicht abge-
schlossen, erinnern die Vorbehalte und dogmatischen Einwinde insbesonde-
re von Seiten der Theologen und Juristen an jahrhundertlange Kimpfe und
erst kurzfristig errungene rechtsférmige Kompromisse, die die faktische Be-

7 »Die Fronten traten klar wihrend der Verhandlungen zu Tage. Die konservativen
Stimmen, die sich gegen die geforderten Vereinbarungen stellten, kamen aus den
USA, dem Vatikan und zahlreichen arabischen sowie einigen afrikanischen Staa-
ten. Aber auch Irland und einige stideuropiische Linder, wo der Katholizismus
weit verbreitet ist, hatten zu blockieren versucht. [...] Kanada legte sich jedoch vom
ersten Tag an kriftig ins Zeug, diese Blocke aufzulsen, stark unterstiitzt von den
meisten Staaten der Europdischen Union.« (Schwikowski 2002); weitere Details:
Klingholz 2002; Lynch 2002; vgl. Ann E. Mayer 2003.

8 Manche Vorbehalte in islamischen Kreisen gegeniiber den Menschenrechten
werden damit begriindet, der Westen wiirde sie ja selbst nicht konsequent respek-
tieren und sie schon gar nicht in seinen Politikstrategien gegeniiber der muslimi-
schen Welt beachten. Mit solch berechtigt kritischem Blick auf die deskriptive Ebe-
ne, die aber zugleich eine generelle Distanz gegeniiber den Menschenrechten si-
gnalisieren soll, wird allerdings der normative Anspruch der Menschenrechte als
Bezugspunkt der Kritik selbst durchgestrichen.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 9I

nachteiligung von Frauen in allen gesellschaftlichen Bereichen bis heute
nicht haben {iberwinden kénnen. Nun sollte der Hinweis auf das Deja vue
gleicher oder dhnlicher Erfahrungen nicht als arroganter Verweis auf die ei-
gene Fortschrittlichkeit missverstanden werden, vielmehr dient die Erinne-
rung an die »reale Konfliktgeschichte Europas, in der — wie Dieter Senghaas
(2003) ausfiihrt — »die inzwischen allseits wertgeschitzte, auf Pluralitit aus-
gerichtete politische Kultur als das historische Ergebnis eines konfliktreichen
[...] kollektiven Lernprozesses« zu begreifen ist, vor allem der Korrektur des
eigenen Selbstbildes und der Fiktion einer homogenen Kultur. Das Wissen
um analoge Konfliktkonstellationen innerhalb aller Kulturen befihige Euro-
péer wie auch Nicht-Europier eher zu einem »interkulturellen< Dialog als die
Vorstellung vom »Kampf der Kulturen«.

Familienrecht als Sonderrecht fiir Frauen

Auftillig sind insbesondere die Analogien in den Begriindungen, die von is-
lamischen wie europdischen Apologeten — und vermutlich nicht nur von die-
sen — fiir die Ungleichheit der Geschlechter vorgebracht werden. Gleichviel
ob die Geschlechterdifferenz als gottgewollt oder mit der menschlichen Natur
begriindet wird, in jedem Fall ist sie der Ausléser und Anlass fiir die mindere
Rechtsstellung, ja den Ausschluss von Rechten oder noch grundsitzlicher,
fur die Behauptung ihrer Unfihigkeit, Triger von Rechten, Rechtssubjekt zu
sein. Da die Frau tiber ihre Aufgaben in der Familie definiert wird, sind ihre
Rechte allenfalls im Familienrecht normiert, erweist sich das >modernes,
buirgerliche oder auch das islamische, neo-traditional reformierte Familien-
recht (vgl. Mir-Hosseini i.d.Bd.) immer wieder als Sonderrecht fiir Frauen
(Gerhard 1978) oder — wie es auch von biirgerlichen Rechtstheoretikern
schlielich kritisch gekennzeichnet wurde — als »Enklave ungleichen Rechts«
(Grimm 1987). Ebenso wie in den unsere Verfassungswirklichkeit bis heute
beschiftigenden institutionellen Ehe-Lehren, die die Ehe nicht nur als Ver-
trag, sondern als sittliches Verhiltnis kennzeichnen® und unter den beson-

9 Vgl. hierzu die Begriindungen in den Motiven zum um 1900 in Kraft gesetzten
BGB, die in Ankniipfung an die institutionelle Ehelehre von Friedrich Carl v. Savig-
ny die besondere >Natur< der Ehe, soll heiflen, ihren Nicht-Vertragscharakter mit
folgenden Argumenten erliutert: »Die Wiirde der Ehe als Institution begriindet den
wichtigsten und eigenthiimlichsten Gesichtspunkt, der hierin fiir die Gesetzgebung
zu beachten ist. Thre Ehrfurcht gebietende Natur griindet sich darauf, daf sie in Be-
ziehung auf den Einzelnen eine wesentliche und nothwendige Form menschlichen
Daseyns iiberhaupt ist, in Beziehung auf den Staat aber unter die unentbehrlichen
Grundlagen seines Bestehens gehért. Durch diese ihre Natur erhilt sie ein selbstin-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | UTeE GERHARD

deren Schutz des Staates stellen (vgl. Art. 6 GG und sein kompliziertes Ver-
hiltnis zu Art. 3 GG), ist in den CEDAW-Vorbehalten gegen die Umsetzung
von Menschenrechten auch in der Ehe aus der Frauenperspektive nicht der
Schutzgedanke an sich das Problem, vielmehr die Tatsache, dass dieser
Schutz an die Aufrechterhaltung einer ungleichen Rollenteilung gekniipft
wird und der Absicherung eines hierarchischen Geschlechterverhiltnisses
dient. Es ist deshalb interessant und folgerichtig, dass Ziba Mir-Hosseini die
eklatanten Widerspriiche zwischen der »Stimme der Offenbarung« und der
patriarchalen »Stimme der Gesellschaftsordnung« in den von Juristen seit
dem Mittelalter geschaffenen figh-Regeln am Beispiel des Ehevertrages expli-
ziert. Danach ist die Ehe in der zeit- und kontextgebundenen juristischen
Dogmatik als Kaufvertrag oder wie ein Kaufvertrag nach dem Muster eines
Herrschaftsvertrages geregelt. Insoweit zdhlt er zum prinzipiell uneinge-
schriankt verdnderbaren Bereich, der menschliche Beziehungen regelt: »mu
‘amilat«. Andererseits widerspricht die Logik des Kaufvertrages den Idealen
des Korans, weshalb die Juristen die Ehe auch als Akt der »Verehrung« und
somit als eine religiose Pflicht in der Beziehung des Menschen zu Gott defi-
nierten und sie deshalb dem unverdnderbaren Bereich des »‘ibadat« zuordne-
ten (Mir-Hosseini i.d.Bd.). Gerade im Ehe- und Familienrecht wurde damit
ein Verfahren angewandt, in dem die eigentlich stindiger Verinderung und
Entwicklung unterliegenden Vorschriften, die die Beziehung der Menschen
untereinander regeln, im Laufe der Zeit von ihren sozialen Kontexten abge-
16st, wie von selbst zu >heiligen< unabanderlichen géttlichen Gesetzen und
damit zum Scharia-Modell des Geschlechterverhiltnisses wurden. Dass diese
Verselbstindigung der von Menschen gemachten, zeitgebundenen Regeln
gerade in Bezug auf die Stellung der Frau zu starren and anscheinend ewigen
Gesetzen mutierten, erklirt Ziba Mir-Hosseini mit der Tatsache, dass in der
Verfassung dieser Gesellschaftsordnungen schlieflich die sozialen, kulturel-
len und ideologisch-patriarchalen Normen gegeniiber der gerechten Stimme
der Offenbarung die Oberhand behielt.

Die systematische Bedeutung des Ehevertrages in der Verfassung der li-
beralen Demokratien und seine Verankerung in den politischen Theorien des
Liberalismus hat Carol Pateman in ihrer Kritik an klassischen Theorien zum
Gesellschaftsvertrag eindrucksvoll herausgearbeitet. Danach werden Frauen
durch den Ehevertrag als »sexual contract« nicht nur in einen besonderen
privaten Unterwerfungsvertrag eingeschlossen, sondern gleichzeitig von der
Partizipation am Staats- und Gesellschaftsvertrag ausgeschlossen (Pateman
1988, 1989). Sie markiert damit die Doppelbddigkeit der biirgerlichen oder
liberalen Gesellschaft und bringt die fiir die feministische Gesellschaftsanaly-
se in vielfiltigen Untersuchungen gestiitzte Erkenntnis auf den Punkt, wo-

diges Daseyn, einen Anspruch auf Anerkennung, welcher von individueller Willkiir
und Meinung unabhingig ist« (B. Mugdan, Materialien, zit. n. Gerhard 1978: 171).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 93

nach die Trennung zwischen privater Sphire und politischer Offentlichkeit,
die mit einer geschlechtsspezifischen Platzanweisung korrespondiert, zentral
und konstitutiv war fiir diese biirgerliche Gesellschaft und die spezifisch
neuzeitliche Struktur der Geschlechterverhiltnisse.™

Gleichheit, Gleichberechtigung, Gleichwertigkeit

Ein anderes analoges Diskursfeld ist die Debatte um die Bedeutung von
Gleichheit als Rechtsbegriff und das Verhiltnis zu Differenz, insbesondere
zu Geschlechterdifferenz. Wenn zum Beispiel in der Islamischen Charta™ des
Zentralrats der Muslime in Deutschland (ZDM)™, die 2002 verabschiedet
wurde, in Art. 13 quasi als Leitlinie einer Menschenrechtsperspektive aus is-
lamischer Sicht formuliert wird: »Das Islamische Recht gebietet, Gleiches
gleich zu behandeln, und erlaubt, Ungleiches ungleich zu behandeln«, so ist
dies die gleiche Formel, die als Aristotelische Gleichheitsinterpretation seit
nun mehr als 2000 Jahren von den Gegnern des Rechtsprinzips der Gleich-
heit insbesondere gegentiber der Rechtsstellung von Frauen eingewandt und
verwendet wird (Dann 1980). So etwa, wenn es bei Murad Hofmann, Bei-
ratsmitglied des ZDM, heifit:

»Was die Rechte der Frau anbetrifft, ist vorab festzustellen, dass der Gleichheitsgrund-
satz nur erfordert, Gleiches auch gleich zu behandeln. Ungleiche Sachverhalte diirfen
also grundsitzlich ungleich behandelt werden. Ob es modisch ist oder nicht, gehen die
muslimischen Minner und die muslimischen Frauen nun aber einmal davon aus, dass
Frauen und Minner physisch und damit auch psychologisch nicht identisch sind, wie
es Allah (t.) so kostlich in Al-Imran: 36 sagt: »... ein Junge ist halt kein Madchen ...<.
Daher sind aus islamischer Sicht unterschiedliche Regelungen gerechtfertigt, soweit
sie sich aus dem biologischen Unterschied der Geschlechter ergeben.« (Hofmann
2002: 3)"

Wenn in dieser Argumentationsweise der Rechtsbegriff >Gleichheit< durch
die Rede von der »Gleichwertigkeit« ersetzt oder rechtliche Ungleichbehand-
lung mit dem Hinweis auf »die physiologische wie psychische Verschieden-

10 Aus der Fiille der Literatur vgl. Elshtain 1981; Gould 1989; Gerhard 1990: 31ff.

11 Die Islamische Charta vom Februar 2002 ist online einsehbar unter islam.de.

12 »Der Zentralrat hat insbesondere seit den Terroranschligen des 11. September
2001 seine Stellung als bedeutendste Reprisentation der Muslime in Deutschland
erlangt« (Informationsplattform Religion, REMID 7/2002, online).

13 Vgl. auch Hofmann 2001: 66-68. Zur kritischen Diskussion der Positionen von
Hofmann im Hinblick auf sein Verhiltnis zu rechtsstaatlicher Sikularitit vgl. Bie-
lefeldt 2003: 59ff.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | UTE GERHARD

heit der Geschlechter« gerechtfertigt wird™, so erinnern diese Redeweisen
auch an die Klassiker der westlichen, neuzeitlichen Geschlechterrollenphilo-
sophie, allen voran Jean J. Rousseau (Rousseau, 1963, zuerst 1762) oder Jo-
hann G. Fichte (Fichte 1960, zuerst 1796), deren Riickgriff auf die »Natur
des schwachen Geschlechts« und seine moralische Funktion der abendlidndi-
schen Rechts- und Staatstheorie, vor allem aber der rechtspraktischen Juris-
prudenz fiir 200 Jahre als Legitimationsmuster fiir die Ungleichbehandlung
der Frauen gedient hat (Gerhard 199o0: 25ff.). Die Zihlebigkeit dieser Argu-
mente zeigt sich beispielsweise auch darin, dass in der westdeutschen Ver-
fassungsdebatte, obwohl im Grundgesetz der Bundesrepublik seit 1949 die
rechtliche Unterscheidung aufgrund von Geschlecht in Art. 3 GG ausdriick-
lich ausgeschlossen wurde, das Muster polarisierter Geschlechterrollen noch
einmal in Gestalt »objektiv biologischer und funktionaler (das heifdt arbeits-
teiliger) Unterschiede zwischen Mann und Frau« (vgl. BVerfGE 1953) auf-
tauchte, um die Gleichberechtigungsmaxime mit dem Argument der Ge-
schlechterdifferenz rechtspraktisch auszuhebeln. Inzwischen ist dieser Sach-
verhalt juristisch geklirt (Sacksofsky 1996), und so findet sich nicht zuletzt
dank eines von der neuen Frauenbewegung initiierten sozialen und kulturel-
len Wandels in der revidierten Fassung von 1993 die Formulierung, dass der
Staat gemifl Art. 3 Abs.II verpflichtet ist, »die tatsichliche Durchsetzung der
Gleichberechtigung von Frauen und Minnern zu férdern« und zum Aus-
gleich fiir die historisch gewachsene soziale Benachteiligung von Frauen,
»auf die Beseitigung bestehender Nachteile hinzuwirken«. In den meisten
europiischen Verfassungen ist die Ungleichbehandlung wegen des Ge-

14 »Von muslimischer Seite wird man immer wieder horen, Gleichheit sei einer der
Grundwerte des Islams, koranisch festgelegt und durch den Propheten und die
Rechtslehre bestitigt. Das stimmt auch in Teilen, wobei man sich am besten eine
Formel merkt, die lautet: Es besteht Gleichwertigkeit, aus der nicht zwangsliufig
Gleichbehandlung vor dem irdischen Richter folgt. Nach islamischer Rechtsauffas-
sung sind Mann und Frau, Muslim und Nichtmuslim, solange sie alle gliubig
sind, vor Gott gleichwertig, aber nicht unbedingt vor dem irdischen Richter, das
heifdt vor dem Gesetz. Es kann also sehr wohl sein, dafl man in einem islamischen
Traktat zu den Menschenrechten. [...] zunichst die Bestitigung des Gleichheits-
grundsatzes findet, dann aber die Einschrinkung, diese Gleichheit solle innerhalb
der Schranken der Scharia. [...] gelten. Und das bedeutet etwa im Verhiltnis von
Mann zu Frau, daf} bestimmte Ungleichheiten im Ehe- und Familienrecht ge-
wahrt bleiben. [...] All dies wird aus der Sicht der islamischen Gremien oder mus-
limischen Einzelpersonlichkeiten nicht als Verletzung des grundsitzlichen
Gleichheitsgebotes verstanden. Es ist aber aus der Warte eines nicht-muslimi-
schen [...] Auflenseiters durchaus eine Verletzung des Gleichheitsgebotes« (Kri-
mer 1998: 61f.).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 95

schlechts inzwischen ausdriicklich ausgeschlossen und damit die Aristoteli-
sche Rechtsinterpretation aufer Kraft gesetzt.”

Die Islamische Charta bleibt im tibrigen in Bezug auf die Stellung der
Frau sehr allgemein und unbestimmt, die knappe, gleichwohl nicht mit gro-
fen Worten sparende Formulierung in Art. 6 lautet: »Der Muslim und die
Muslima sehen es als ihre Lebensaufgabe, Gott zu erkennen, ihm zu dienen
und seinen Geboten zu folgen. Dies dient auch der Erlangung von Gleichheit,
Freiheit, Gerechtigkeit, Geschwisterlichkeit und Wohlstand.« Angesichts der
Tatsache, dass die Rechtsstellung der Frau ein >heifles Eisen< und »die Ge-
schlechterfrage ein Schliisselthema in den Diskursen und in der Praxis des
politischen Islams« ist (vgl. Kreile i.d.Bd.), muss dieses Ausweichen verwun-
dern, zumal eine andere halb-offizielle islamische Erkldrung der Menschen-
rechte, die so genannte Kairoer Erklirung von 1990, in einem entsprechen-
den Artikel 6 noch sehr deutlich an der traditionellen ungleichen Rollenver-
teilung festhilt. Denn dort ist zu lesen:

»a. Die Frau ist dem Manne an Wiirde gleich, sie hat Rechte und auch Pflichten; sie ist
rechtsfihig und finanziell unabhingig, und sie hat das Recht, ihren Namen und ihre
Abstammung beizubehalten. b. Der Ehemann ist fiir den Unterhalt und das Wohl der
Familie verantwortlich.« (Vgl. hierzu auch Bielefeldt i.d.Bd.)

Lise J. Abid, die in ihrem Beitrag (i.d.Bd.) eine vermittelnde Position ein-
nimmt und zugesteht, dass die »Gleichwertigkeit der Rechte« im Hinblick
auf Frauen »schrittweise an eine substantielle Gleichheit heranzufiihren ist,
moniert die »nur sehr indirekte« Behandlung des Problems in der Islami-
schen Charta von 2002. Obwohl ihrer Meinung nach der Zentralrat der Mus-
lime in der Charta einen »gewissen gemeinsamen Nenner mit der Rechts-
ordnung und Gesellschaft in der Bundesrepublik« findet, hat dieser Punkt 6
»zu widerspriichlichen Lesarten — pro Grundgesetz oder dieses relativierend
— gefiihrt.« Die Lesarten sind widerspriichlich, weil die Islamische Charta sich
ausschlieffende Passagen enthilt, die auf innerislamische Kontroversen im
Zentralrat der Muslime selbst hindeuten. Der Widerspruch liegt in nicht zu
vereinbarenden Positionen dieses Konfliktfeldes. Die Islamische Charta ist ein
Versuch, viele islamische Stromungen'® zu beriicksichtigen und gleichzeitig

15 Im Gegensatz zu den USA, wo das Equal Rights Amendment als Verfasssungszu-
satz scheiterte, vgl. hierzu MacKinnon (1990).

16 Dies zeigt ein Blick auf die homepage des Zentralrats der Muslime in Deutschland.
An prominenter Stelle (Virtuelle Bibliothek) wird ein Text prisentiert mit dem Ti-
tel »Was ist Islam?« (islam.de, 5/2003). Hier heifét es: »Der Islam mif3t der Fami-
lie innerhalb seines Sozialsystems die weitaus gréfite Bedeutung bei. [...] Mann
und Frau vervollkommnen sich gegenseitig, um in der Ehe einen gemeinsamen
Beitrag zum Aufbau einer gesunden Gesellschaft zu bringen. Um den Aufbau

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | UTE GERHARD

die rechtsstaatliche Ordnung der Bundesrepublik »faktisch« anzuerkennen.
Die Ambivalenzen sind jedoch in vielfacher Hinsicht identifizierbar (vgl. Bie-
lefeldt 2003: 66ft.)

Zu welcher Verwirrung der Begrifflichkeiten die Kritik der Rechtsgleich-
heit der Geschlechter fiihrt, zeigt schliellich auch eine Position, wie sie bei-
spielsweise von Sabiha El-Zayat vom Zentrum fiir islamische Frauenforschung
(Kéln) in einem Interview vertreten wird. Sie distanziert sich einerseits expli-
zit von patriachalen Traditionen, die von vielen muslimischen Zeitgenossen
mit dem Islam gleichgesetzt wiirden. Andererseits hebt sie hervor:

»Besonders bei dem Thema Frauen miissen wir versuchen, das Prinzip, das im Koran
gegeben ist, nimlich die absolute Gleichwertigkeit der Geschlechter, umzusetzen. [...]
Gleichberechtigung ist eine Teilmenge von Gleichwertigkeit. Gleichberechtigung in
ihrem wortlichen Sinn umfasst beispielsweise nicht das Recht auf Differenz. Bleiben
wir beim Begriff der Gleichberechtigung stehen und nehmen ihn als absoluten Wert,
haben wir einen quantitativen Wert, der jedoch allein nicht immer Gerechtigkeit garan-

tieren wird. Die feministische Diskussion lehrt uns dies.« (El-Zayat 2001: 14)

Hier ist jedoch einzuwenden, dass Sabiha El-Zayat die feministische Diskus-
sionen offenbar missverstanden hat. Die weltweit gefiihrte feministische Dis-
kussion um Gleichheit und/oder Differenz hat im Gegenteil gerade ange-

einer gesunden Familie zu gewihrleisten, verteilt der Islam die Verantwortungen
in der Familie zwischen Mann und Frau. Wahrend der Mann fiir den Unterhalt
verantwortlich ist, ist die Frau bemdiiht, ihre Kinder in einer Atmosphire der Fiir-
sorge und Liebe zu erziehen, und das Haus zu einem Hort der Geborgenheit zu
gestalten«. Fiir diesen Text zeichnet das Islamische Zentrum Aachen verantwortlich
(1994). Dieses Zentrum, Mitglied im ZDM, zihlt nach Angaben von Spuler-Ste-
gemann zu den Muslimbriidern (MB), der grélten und wirkungskriftigsten isla-
mistischen Organisation. Der »syrische Zweig begriindete das >Islamische Zent-
rum Aachen¢, das allerdings eine solche Verbindung bestreitet« (Spuler-Stege-
mann 2002: 115). — Das shiitische Islamische Zentrum Hamburg, ebenfalls Mitglied
im Zentralrat der Muslime (ZDM), prisentiert vergleichbare Positionen: »Der Islam
erkennt den Grundsatz der Gleichberechtigung der Menschen im Falle unter-
schiedlicher Geschlechter an, aber er richtet sich gegen die Identitit der Rechte
und Pflichten beider. Die Unterschiede zwischen Mann und Frau sind komple-
mentir. [...] Es briuchte sonst keine Polaritit in der Schépfung zu geben. [...] Eine
gesunde Gesellschaft wird von gesunden Familien getragen und gerade die Fami-
lie genief3t in einem islamischen System besonderen Schutz. [...] Ein starr festge-
legtes Rollenschema gibt es im Qur‘an nicht, es geht jedoch klar aus ihm hervor,
dafl es die wertvollste Aufgabe einer Mutter ist, die Kinder nach der Geburt weiter
zu versorgen [...]«. (Frau und Islam, IZH, Faltblattserie o5, 2000-2002, Islami-

sches Zentrum Hamburg, 11.8.02, online zitiert).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 97

sichts der Differenzen auch unter Frauen, der Verschiedenheit ihrer Lebens-
umstinde und Orientierungen, ein Verstindnis von Gleichberechtigung ent-
wickelt, das die Anerkennung und Ber{icksichtigung der Differenzen voraus-
setzt, ja, die Unterschiedlichkeit in die Aushandlung von Rechten einbezieht
(vgl. zur Debatte nur beispielhaft Gerhard et al. 1990; Young 1990; Benhabib
et al. 1993). Denn Gleichheit als Rechtsprinzip meint nicht Identitit oder An-
gleichung, sie setzt vielmehr die Verschiedenheit der Menschen voraus und
fordert gleiche Rechte in den fiir das Menschsein, die Selbstbestimmung und
die Partizipation in Familie, Gesellschaft und Staat wesentlichen Hinsichten.
Uber die Hinsichten und was wesentlich ist, dariiber ist in Kimpfen um
Gleichberechtigung immer wieder gestritten worden, doch die Rede von der
»Gleichmacherei< geht ebenso an der Sache vorbei, wie die Abstufung zu ei-
ner symbolischen Anerkennung im Sinne von Gleichwertigkeit die Bedeu-
tung von Recht als Meflatte und »Brechstange« (Ernst Bloch) fiir materiale
Gerechtigkeit verkennt (Gerhard 1990). In der Allgemeinen Erklirung der
Menschenrechte (1948) sind solche Mafstibe gesetzt, hinter die in unserer en-
ger gewordenen Welt nicht mehr zuriickzugehen ist. Unverzichtbar fiir ihre
Geltung auch im Verhiltnis der Geschlechter bleibt jedoch, dass auch Frauen
an ihrer Ausgestaltung und Auslegung teilhaben.

Der Diskurs um Menschenrechte als Politik

Nun gibt es allerdings auch aus feministischer Perspektive Einwinde gegen
Recht und den Kampf um Menschenrechte als eine verlissliche Strategie und
politisches Instrument, die nicht nur mit der Mannlichkeit bisherigen Rechts
oder dem Androzentrismus der Menschenrechte zu tun haben. Die Rechts-
skepsis von Frauen stiitzt sich vor allem auf ihre traditionell schlechten Er-
fahrungen mit Recht, die allenfalls als Unrechtserfahrungen wahrgenommen
werden. Erst recht die Menschenrechte, die nicht mit staatlicher Zwangsge-
walt ausgestattet sind, scheinen kaum die geeigneten Instrumente zu sein,
um Machtstrukturen und festgefiigte Ungleichheiten aufzuheben. Solche
grundsitzliche Rechtsskepsis trifft sich heute mit politischen und theoreti-
schen Positionen, die unter den Schlagworten >Kulturrelativismuss, >Post-
modernismus«< beziehungsweise >Identititspolitik< allenfalls Mikro-Politiken
eine Chance geben, den >grofen Erzihlungen<, zu denen auch die Men-
schenrechte mit ihrem Anspruch auf Universalitit sowie das Projekt der
Frauenemanzipation gehéren, jedoch keine Uberzeugung mehr opfern.
Bemerkenswert ist, dass diese Fragen kaum von denjenigen gestellt wer-
den, die am dringendsten auf das »Recht, Rechte zu haben« (Arendt) ange-
wiesen sind. Martha Minow beschreibt diese Problematik und meint: »I wor-
ry about critcizing rights and legal language just when they have become avail-
able to people who had previously lacked access to them«. Und sie stért sich

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | UTe GERHARD

daran, wenn andere diesen Leuten dann sagen, »you do not need it, you
should not want it« ( Minow 1987, zit. n. Charlesworth/Chinkin 2000: 210).
Der Rechtsskepsis widersprechen vor allem auch die Expertinnen internatio-
nalen Rechts, die nur zu gut wissen, wie beschwerlich der Weg bis zur allge-
meinen Anerkennung und Umsetzung der Menschenrechte gerade auch fiir
Frauen noch sein wird. Obwohl sie immer wieder kritisieren, wie unzurei-
chend die Anliegen von Frauen rund um den Globus bisher als Menschen-
rechte anerkannt sind, halten sie das Einklagen der Menschenrechte fiir eine
unverzichtbare Strategie: »The significance of rights discourse outweighs its
disadvantages. Human rights provides an alternative and additional language
and framework to the welfare and protection approach to the global situation
of women, which presents women as victims or dependents. [...] Because
human rights discourse is the dominant progressive moral philosophy and a
potent social movement operating at the global level, it is important for wom-
en to engage with, and contest its parameters« (Charlesworth/Chinkin 2000:
212).

Ein tiberzeugendes Beispiel fiir die ermachtigende Funktion der Men-
schenrechte als Redeweise und Politik ist das Netzwerk Women Living Under
Muslim Laws (WLUML), das sich bereits 1984 im Anschluss an ein »Tribunal
iiber Reproduktive Rechte« in Amsterdam gegriindet hat und dem 1997 Ak-
tivistinnen aus 18 Lindern mit muslimischer Bevolkerung angehéren. Das
Netzwerk sieht seine Aufgabe darin, die Isolation von Frauen zu iiberwinden,
iiber ihre Rechte zu informieren, Verbindungen herzustellen und Unterstiit-
zung anzubieten fiir Frauen, die in vom Islam geprigten Rechtsverhiltnissen
leben. Die ausdriickliche Kennzeichnung »Muslim Laws« im Plural soll auf
die Vielfalt und Unterschiedlichkeit muslimischen Rechts verweisen, das von
einem Land zum anderen, aber auch in den verschiedenen Gesellschaften je
nach kulturellem Kontext variiert und sich zudem aus unterschiedlichen
Rechtsquellen, kodifizierten Gesetzen und einem parallelen System von Ge-
wohnheitsrechten und Praktiken zusammensetzt. In ihrem Aktionsplan von
1997 ist zu lesen, dass WLUML sich insbesondere gegen die Homogenisie-
rung der muslimischen Welt wehren: »Women’s abilitiy to control change
and re-invent our lives is consistently undermined by the idea of one homog-
eneous world — a deliberate myth promoted by vested interests from within
Muslim communities as well as from outside«.” Der Bezugsrahmen ihrer
Aktivititen sind die Menschenrechte, sie bezeichnen sich selbst als Aktivis-
tinnen der Menschenrechte mit dem Ziel, ihre Erfahrungen in der Sprache
des Rechts formulieren zu kénnen und ihr Leben autonom zu fithren, oder
wie sie sagen, selbstbestimmt zu »erfinden.

Dies ist nur eine Initiative unter vielen anderen, die auf lokaler, regiona-

17 Vgl. »Dhaka Plan of Action« (1997, publiziert 1999), www.wluml.org, Rubrik Pub-
lications, S. 2.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 99

ler oder globaler Ebene aktiv ausdriicklich mit Bezug auf die Menschenrechte
als Frauenrechte aktiv werden. Ebenso wie die Geschichte der Menschen-
und Biirgerrechte zeigt, dass die >Erklarungen der Menschenrechte« seit der
Franzosischen Revolution als Antworten auf historisch konkrete Unrechts-
erfahrungen formuliert wurden und als Rechtsverbiirgungen anzusehen sind
jenseits der geltenden Gesetze, so verleihen sie auch denjenigen eine Stim-
me, die Unrecht erfahren haben, sie geben ein Rederecht. Die Wahrneh-
mung oder die Formulierung des Erlebten, der alltiglichen Unterdriickung
und Beschneidung von Lebenschancen als Unrecht oder Menschenrechtsver-
letzung ist jedoch besonders fiir Frauen schwierig, nicht selbstverstindlich,
weil ihre Zuriicksetzung, Bevormundung oder gar die Verletzung ihrer per-
sonlichen Freiheit und Integritit traditionell in vielen, fast allen Kulturen
selbstverstindlicher Bestandteil der Geschlechterordnung und damit der
Frauenrolle ist. Erst wenn sich die alltigliche Gewohnheiten dndern, sich
vergleichen lassen, die Isolation durchbrochen wird durch Austausch und
internationale Kommunikationen, wird das bisher als Schicksal oder Norma-
litdt erlebte thematisierbar in der Sprache des Rechts (vgl. Gerhard 1999).
Die Menschenrechte — so Cornelia Vismann — »bringen den Menschen zum
Sprechen, zum Aussprechen einer bestimmten Erfahrung. Es ist eine Erfah-
rung mit dem Recht, das keines ist. Die Deklaration (der Menschenrechte) ist
mithin eine Diskursform fiir Unrechtserfahrungen« (Vismann 1996: 325).

Die Beitrige von Ziba Mir-Hosseini (i.d.Bd.) und Katajan Amirpur (2003)
sind eindriickliche Belege dafiir, dass die Bezugnahme auf Recht, auf Frau-
enrechte als Menschenrechte, den Frauen in den verschiedenen Formen der
Mobilisierung Stimme und eigene Autoritit verleiht. Gleichgiiltig, ob diese
Ansitze bereits als iranische Frauenbewegung zu titulieren sind, wenn wir
gegenwirtig von Frauenbewegungen in der Welt, in ihren vielfiltigen Facet-
ten und in verschiedenen Regionen, als »Third Wave Feminism« sprechen
(Wichterich 1995; Braig/Wolte 2002), so sind sie als internationale oder glo-
bale Bewegung zu kennzeichnen, deren gemeinsame Plattform die Men-
schenrechte sind.

Literatur

Amirpur, Katajun (2003): »Emanzipation trotz Kopftuch — Iranische Frauen-
rechtlerinnen streiten um die Deutung des Koran, in: Feministische Stu-
dien, 21. Jg., 2/2003 (im Druck).

Benhabib, Seyla (1989): »Der verallgemeinerte und konkrete Andere. Ansitze
zu einer feministischen Moraltheorie, in: Elisabeth List/Herlinde Studer
(Hg.): Denkverhdltnisse. Feminismus und Kritik, Frankfurt/Main: Suhr-

kamp, 454-487.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | UTE GERHARD

Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy (1993): Der
Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart. Frank-
furt/Main: Fischer.

Benhabib, Seyla/Nicholson, Linda (1987): »Politische Philosophie und die
Frauenfrage«, in: Iring Fetscher/Herfried Munkler (Hg.): Pipers Hand-
buch der politischen Ideen, Miinchen, Ziirich: Piper, 513-562.

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integrationschan-
cen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Braig, Marianne/Wolte, Sonja (Hg.) (2002): Common Ground or Mutual Ex-
clusion? Women’s Movement & International Relations, London/New York:
Zed Books.

Bunch, Charlotte (1995): »Transforming Human Rights from a Feminist Per-
spective, in: Julie Peters/Andrea Wolper (Hg.): Women’s Rights — Human
Rights, New York, London: Routledge, 11-17.

Charlesworth, Hilary/Chinkin, Christine (2000): The Boundaries of Interna-
tional Law. A Feminist Analysis. Manchester.

Charlesworth, Hilary (1994): »What are >Women'’s International Human
Rights<’«, in: Rebecca J. Cook (Hg.): Human Rights of Women. National
and International Perspectives, Philadelphia: University of Pennsylvania
Press, 58-84.

Cook, Rebecca (1994): Human Rights of Women. National and International
Perspectives, Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Dann, Otto (1980): Gleichheit und Gleichberechtigung. Das Gleichheitspostulat in
der alteuropdischen Tradition und in Deutschland bis zum ausgehenden 19.
Jahrhundert, Berlin: Duncker und Humblot.

Dohm, Hedwig (1876): Der Frauen Natur und Recht. Zur Frauenfrage. Zwei
Abhandlungen iiber Eigenschaften und Stimmrecht der Frauen, Berlin: Wede-
kind & Schwieger.

Elshtain, Jean Bethke (1981): Public Man, Private Woman: Women in Social
and Political Thought, Princeton, NJ: Princeton University Press.

El-Zayat, Sabiha im Gesprich mit Edith Kresta (2001): »Die Probleme des
Dialogs. Das Recht auf Differenz leitet Sabiha El-Zayat vom Zentrum fiir
Islamische Frauenforschung in Kéln (ZIF) genauso aus dem Koran ab wie
die Gleichwertigkeit der Geschlechter«, in: tageszeitung (taz), 29.10.2001,
14.

Fichte, Johann Gottlieb (1960): Grundlage des Naturrechts nach den Prinzipien
der Wissenschafislehre [zuerst 1796], Hamburg: Meiner.

Gerhard, Ute (1978): Verhdltnisse und Verhinderungen. Frauenarbeit, Familie
und Rechte der Frauen im 19. Jahrhundert. Mit Dokumenten, Frankfurt/
Main: Suhrkamp.

Gerhard, Ute (1990): Gleichheit ohne Angleichung: Frauen im Recht, Miinchen:
Beck.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: MENSCHENRECHTE SIND FRAUENRECHTE | 101

Gerhard, Ute (1994): »Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht, in: Stefan
Batzli/Fridolin Kissling/Rudolf Zihlmann (Hg.): Menschenbilder — Men-
schenrechte. Islam und Okzident: Kulturen im Konflikt, Ziirich: Unionsver-
lag, 69-88.

Gerhard, Ute (1997): »Menschenrechte sind Frauenrechte — Alte Fragen und
neue Ansitze feministischer Rechtskritik«, in: L’Homme. Zeitschrift fiir
feministische Geschichtswissenschaft, 8. Jg., 1/1997, 43-63.

Gerhard, Ute (1999): »Menschenrechte — Frauenrechte — Unrechtserfahrun-
gen von Frauen, in: Hans-Richard Reuter (Hg.), Ethik der Menschenrechte.
Zum Streit um die Universalitdt einer Idee I, Tiibingen: Mohr Siebeck, 201-
-236.

Gerhard, Ute/Jansen, Mechtild M./Maihofer, Andrea/Schmid, Pia/Schulz,
Irmgard (Hg.) (1990): Differenz und Gleichheit. Menschenrechte haben
(k)ein Geschlecht, Frankfurt/Main: Helmer.

Gould, Carol C. (1989): »Private Rechte und 6ffentliche Tugenden. Frauen,
Familie und Demokratie«, in: Elisabeth List/Herlinde Studer (Hg.): Denk-
verhiiltnisse. Feminismus und Kritik, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 66-85.

Grimm, Dieter (1987): Recht und Staat der biirgerlichen Gesellschaft, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Hilpert, Konrad (1991): Die Menschenrechte. Geschichte, Theologie, Aktualitit,
Diisseldorf: Patmos.

Hofmann, Murad (2001): Islam, Kreuzlingen, Miinchen: Hugendubel.

Hofmann, Murad (2002): »Der Islam und die Menschenrechte«, Rubrik Is-
lam Kommentare, GMSG homepage (= Gesellschaft Muslimischer Sozial-
und Geisteswissenschaftler), 5 S.

Keller, Evelyn Fox (19806): Liebe, Macht und Erkenntnis, Miinchen, Wien: Han-
ser.

Klingholz, Rainer (2002): »Das Tabu von Johannesburgs, in: Frankfurter All-
gemeine Sonntagszeitung, 25.8.02, Nr. 34, 48.

Krimer, Gudrun (1997): »Der >Gottesstaat< als Republik. Islam und Demo-
kratie«, in: Kai Hafez (Hg.): Der Islam und der Westen. Anstifiung zum Dia-
log, Frankfurt/Main: Fischer, 44-55.

Krimer, Gudrun (1998): »Islam und Menschenrechte, in: Der Islam (1998):
Eine Einfiihrung durch Experten. Christoph Burgmer spricht mit Reinhard
Schulze, Baber Johansen, Yann Richard, Gudrun Krimer, Annemarie
Schimmel, Faruk $en und Gernot Rotter, Frankfurt/Main: Suhrkamp,
53-67.

Lynch, Colom (2002): »Islamic Bloc, Christian Right Team Up to Lobby
U.N.«, in: The Washington Post, 17.6.02, Aot.

MacKinnon, Catherine A. (1996): »Geschlechtergleichheit: Uber Differenz
und Herrschaft«, in: Herta Nagl-Docekal/Herlinde Pauer-Studer (Hg.):
Politische Theorie. Differenz und Lebensqualitit, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 140-173.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | UTE GERHARD

Mayer, Ann E. (2003): »Islam, Menschenrechte und Geschlecht: Tradition
und Politik«, in: Feministische Studien, 21. Jg., 2/2003 (im Druck).

Okin, Susan M. (1979): Women in Western Political Thoughts, Princeton, NJ:
Princeton University Press.

Pateman, Carol (1988): The Sexual Contract, Cambridge, Oxford: Stanford
University Press.

Pateman, Carol (1989): »The Fraternal Social Contract, in: Carol Pateman
(Hg.): The Disorder of Women: Democracy, Feminism and Political Theory,
Cambridge: Polity Press, 33-57.

Rousseau, Jean-Jacques (1963): Emil oder iiber die Erziehung (zuerst 1762),
Stuttgart: Reclam.

Sacksofsky, Ute (1996): Das Grundrecht auf Gleichberechtigung: eine rechtsdog-
matische Untersuchung zu Artikel 3 Absatz 2 des Grundgesetzes, Baden-Ba-
den: Nomos.

Senghaas, Dieter (2003): »Auflerhalb Europas, aber nicht anders als einst in
Europax, in: Frankfurter Rundschau, 26.7.2003, Nr. 172, Dokumentation,
7.

Spuler-Stegemann, Ursula (2002): »Scharia als Fessel und Chance. Ein Blick
in die Runde. Uber das islamische Recht und seine verschiedenen Inter-
pretationen in der muslimischen Welt, in: tageszeitung (taz), 8.3.2002,
4°5.

Schwikowski, Martina (2002): »Frauen siegen in letzter Minute, in: tageszei-
tung (taz), 6.9.2002, 6.

Vismann, Cornelia (1996): »Das Recht erkliren. Zur gegenwirtigen Verfas-
sung der Menschenrechtec, in: Kritische Justiz, H.3, 321-335.

Wichterich, Christa (1995): Frauen der Welt. Vom Fortschritt der Ungleichheit,
Gottingen: Lamuv.

Young, Iris Marion (1990): Justice and the Politics of Difference, Princeton, NJ:
Princeton University Press.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die KONVENTION UBER DIE BESEITIGUNG JEDER ForM
VON DISKRIMINIERUNG DER FRAU UND DER POLITISCHE
CHARAKTER »RELIGIOSER« VORBEHALTE

ANN EL1ZABETH MAYER

Viele Regierungen der islamischen Staaten, die zu den Unterzeichnern der
Konvention tiber die Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau
(Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination Against Wo-
men [CEDAW))" gehoren, machen bedeutsame Vorbehalte gegen die Um-
setzung verschiedener Bestimmungen geltend.” Diese Vorbehalte sind be-
merkenswert, da sie einer Ablehnung zentraler Bestimmungen der Konven-
tion gleichkommen, etwa des Artikels 16, der die Beseitigung jeglicher For-
men von Diskriminierung gegen Frauen in allen Fragen von Ehe und fami-
lidren Beziehungen fordert. Islamische Staaten verweisen zur Begriindung
fur die von ihnen erhobenen Vorbehalte hiufig auf das islamische Recht.
Wenn einzelne Muslime individuell die Konvention als ihrem Glauben wi-
dersprechend ablehnten, wire ein solcher Einwand mit Fug und Recht religi-
6s motiviert zu nennen. Kénnen die von Nationalstaaten gegen die Konven-
tion vorgetragenen Vorbehalte {iberhaupt religiéser Art sein? Kann das Be-

1 Konvention iiber die Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau, ange-
nommen am 18. Dezember 1979; Resolution der Generalversammlung 34/180, UN
GAOR, 34. Sitzung., Beilage Nr. 46, 193, UN-Dokument A/34/46, 1249 UNTS 13
(im Folgenden CEDAW oder einfach die Konvention).

2 Ein »Vorbehalt« ist »eine wie auch immer formulierte oder bezeichnete, von ei-
nem Staat bei der Unterzeichnung, Ratifizierung, Annahme oder Genehmigung
eines Vertrags oder bei dem Beitritt zu einem Vertrag abgegebene einseitige Erkli-
rung, durch die der Staat bezweckt, die Rechtswirkung einzelner Vertragsbestim-
mungen in der Anwendung auf diesen Staat auszuschlieRen oder zu dndern«. Wie-
ner Konvention tiber das Recht der Vertrige, angenommen am 23. Mai 1969, Art. 2
(d), 1155 UNTS 331, UN-Dokument A/CONF. 39/27 (1969). Je nach Ausgestaltung
bestimmter Vertrige kénnen Staaten bei der Unterzeichnung Vorbehalte geltend
machen, die die Rechtswirkung des Vertrags einschrinken, vorausgesetzt, der Vor-
behalt widerspricht nicht Ziel und Zweck des Vertrags. Weiterfithrend zum Thema
der Vorbehalte gegen die CEDAW: Ann Elizabeth Mayer (1996, 2003).

3 Zu Beispielen fiir solche von Einzelstaaten gemachten Vorbehalte vgl.: UN-Doc.
CEDAW/SP/1998/2, 6.Februar 1998, 20-21, 24, 28; Multilaterale Vertrige, die beim
Generalsekretir hinterlegt sind: Stand vom 31. Dezember 1997, UN-Doc.ST/LEG/
SER.E/16, S. 173, 174, 175,. UN Sales No. E.98.V.S. (im Folgenden Multilaterale Ver-
trige) (vor allem die Vorbehalte von Agypten, dem Irak und Libyen). Der Text der
Vorbehalte und Einwinde ist im Internet zu finden unter hitp://untreaty.un.org/
ENGLISH /bible/englishinternetbible /parti/chapterIV /treatyg /asp. (besucht 10. Janu-
ar 2003). Vgl. auch Mayer (1999).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | ANN ELIZABETH MAYER

treiben einer Politik der Diskriminierung, das hinter diesen Einwinden steht,
utberhaupt als Ausdruck religioser Freiheit betrachtet werden? Im Folgenden
werde ich erldutern, warum die Antworten auf diese Fragen verneinend aus-
fallen miissen.

Regierungen haben keine Religion, sondern betreiben Politik, verfolgen
politische Strategien. Freilich kénnen sie religiése Faktoren und Glaubensin-
halte ins Kalkiil ziehen, wenn sie auf Tatbestinde des islamischen Rechts po-
chen, die der Umsetzung der CEDAW im Wege stehen. Man denke nur an
strategische Allianzen mit Gruppen oder Institutionen, welche die Ansicht
vertreten, der Islam verlange die Unterordnung der Frau, an die Sorge, dass
Reformen hinsichtlich einer Erweiterung von Frauenrechten fundamentalis-
tische Reaktionen auslésen konnten, an den Versuch, die demonstrative
Treue zum islamischen Recht zur Legitimierung der eigenen Herrschaft zu
benutzen oder an den Wunsch, sich des Wohlwollens reicher Geberlinder zu
versichern, die eine reaktionire Auffassung des Islams vertreten, Saudi-
Arabiens etwa. Die Regierungen islamischer Staaten spekulieren vielleicht
aber auch darauf, dass das Festhalten an der traditionellen islamischen Moral
als Fundament nationaler Identitit dienen kann. Doch solche Interessen sind
bestenfalls religios-politisch.

Die von den verschiedenen islamischen Lindern gegen die Konvention
vorgetragenen Vorbehalte sind linderspezifische Folgen jeweiliger nationaler
Politik, wohingegen der einzelne Muslim glaubt, dass seine Religion univer-
sell und deren Werte zeitlos seien. Die in den verschiedenen Lindern in Kraft
befindlichen Versionen islamischen Rechts unterscheiden sich dramatisch
im Hinblick auf ihre Auswirkungen auf die Situation von Frauen und werden
stindig revidiert oder teils ganz aufgehoben. Genauso vielfiltig ist die Palette
der Vorbehalte, die islamische Staaten im Namen des islamischen Rechts ge-
gen CEDAW vorbringen, und auch sie sind einem Wandel unterworfen. Ein-
zelne Staaten, die unter Berufung auf eine angeblich vom islamischen Recht
geforderte Behandlung der Frauen Einwinde gegen die Konvention geltend
gemacht haben, modifizieren diese oder lassen sie sogar ganz fallen — je nach
sich verindernden politischen Umstinden und Konstellationen.

Die unter Berufung auf den Islam vorgetragenen Vorbehalte gegen die
Konvention miissen als Resultat asymmetrischer politischer Prozesse be-
trachtet werden, die Minnern ein Machtmonopol garantieren und Reformbe-
strebungen gerade aus dem Teil der Bevolkerung negieren, den die Nichtbe-
achtung der Konvention am hirtesten trifft. Nur sehr selten dringen Frauen
in islamischen Lindern bis in die Zentren der Macht vor, und duflerst selten
haben Frauen dort den Einfluss erlangt, der es ihnen erlauben wiirde, eine
entscheidende Rolle in der Ausgestaltung frauenpolitischer Ziele in der na-
tionalen Politik zu spielen. Es ist nicht tiberraschend, dass Frauenrechtlerin-
nen in islamischen Staaten mit ihren Auffassungen kein Gehor bei den Re-
gierungen finden, haben sie doch die von ihren Lindern gegen die Konven-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 105

tion geltend gemachten Vorbehalte kritisiert und ihrer Skepsis gegentiber
den islamischen Verbrimungen dieser Vorbehalte Ausdruck verliehen.

Die Berufung auf das islamische Recht zur Legitimierung unterschiedli-
cher Abweichungen von der Konvention setzt voraus, dass die Biirger islami-
scher Staaten durch das islamische Recht richtig regiert werden, eine politi-
sche Ansicht, die islamische Fundamentalisten mit Eifer verfechten, viele
Muslime aber in Frage stellen. Auenstehende sollen den Eindruck gewin-
nen, dass die islamischen Staaten von religiésen Werten gepragt sind, sie er-
kennen indes nicht, dass sich die Bevilkerung dieser Linder oft an den isla-
mischen Gesetzen reibt. Anders als Verfechter des sikularen Staates in offe-
neren Gesellschaften kénnen sich die Befiirworter einer Trennung von Reli-
gion und Staat in islamischen Lindern meistens nicht gegen riickschrittliche
Gesetze aussprechen, ohne ihre persénliche Sicherheit zu gefihrden. Sie
nutzen aber schnell jede sich bietende Chance, um sich zu dufsern. Als die
Kimpfe gegen den Fundamentalismus in Algerien, Marokko und Tunesien
Raum fir die Artikulation sikular orientierter Ansichten boten, erklirte eine
Gruppe nordafrikanischer Feministinnen ihre Ablehnung des religidsen
Rechts und forderte die Einhaltung der Konvention (vgl. Daoud 1995).

Der Auffassung, Gesetze, die Frauen diskriminieren, beruhten auf géttli-
cher Autoritit, widersprechen Feministinnen mit dem Hinweis auf die be-
stiirzende Vielfalt frauenrelevanter nationaler Rechtsvorschriften, die sich auf
islamische Prinzipien berufen und die schon aufgrund ihrer schieren Unver-
einbarkeit unméglich durchgingig giiltige Darlegungen der islamischen Leh-
re sein konnen. Eine wichtige Gruppierung, die fiir die Rechte der Frauen
eintritt, nennt sich daher auch Women Living Under Muslim Laws (Frauen, die
unter Gesetzen der Muslime leben) und demonstriert bereits mit ihrem Na-
men, dass Musliminnen unter widerspriichlichen, in den verschiedenen is-
lamischen Lindern unterschiedlich ausgelegten Gesetzen leben und nicht un-
ter einem islamischen Recht als solchem (vgl. Kazi 1997: 141, 142f.).

Islamische Linder und die Konvention iiber die Beseitigung
der Diskriminierung von Frauen

Am Beispiel Marokkos lisst sich zeigen, wie islamische Vorbehalte gegen die
CEDAW in die politischen Strategien einzelner Regierungen eingebettet sind.*
Marokko erklirte seine Einwiande im nach hinein namlich als Prophylaxe ge-
gen den Fundamentalismus. In seiner Rede vor dem Komitee fiir die Beseiti-
gung der Diskriminierung von Frauen zog der Vertreter des Landes alle Re-
gister und behauptete, der Islam reprisentiere »einen Lebensstil und eine
ganze Zivilisation, er sei nicht nur »integraler Bestandteil marokkanischer

4 Vgl. Multilaterale Vertrige, 176 (vgl. Fn. 3).

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | ANN EL1ZABETH MAYER

Kultur und Tradition«, sondern ein »Bollwerk gegen Fundamentalismus und
Terrorismus«. Ein wichtiges Anliegen seines Landes, so der Vertreter Marok-
kos, sei der Kampf gegen den religiésen Fundamentalismus, der Intoleranz
predige.’ Der Islam wurde also als Teil des marokkanischen Erbes und Ga-
rant fiir eine stabile Identitit prisentiert, der das Land vor dem Vordringen
von Fundamentalismus und Terrorismus bewahre. Dass man letzteres in
Marokko fiirchtet, ist verstindlich, fithrte doch das Aufkommen des Funda-
mentalismus im benachbarten Algerien in den neunziger Jahren zu entsetz-
lichen Gewaltausbriichen. Wiirde die Legitimitit des marokkanischen Konigs
als traditionellem islamischem Herrscher durch radikale Reformen in Zwei-
fel gezogen, kénnte dies eine instabile Situation heraufbeschwéren, die ehr-
geizige Fundamentalisten fiir ihre eigenen Zwecke zu nutzen wiissten. En-
gagierte FrauenrechtlerInnen, die dieser Logik folgen, halten die Vorsicht des
Regimes vielleicht ebenfalls fiir begriindet, miissen sie doch befiirchten,
energische Reformen kénnten den Fundamentalisten nur einen Vorwand zur
Mobilisierung von Anhingern liefern und der Sache der Frauen schaden.
Unbeeindruckt von der marokkanischen Argumentation entgegnete das Ko-
mitee, dass sich religiéser Fundamentalismus nicht auf islamische Linder
beschrinke, sondern auch in christlichen Lindern anzutreffen sei.® Marok-
ko musste also erfahren, dass die innere Logik der Vorbehalte eines Staates
kritisch unter die Lupe genommen wurde, sobald er auf den Deckmantel re-
ligiéser Verschleierung verzichtete.

1999 kam nach dem Tode von Kénig Hassan II. dessen Sohn Moham-
med VI. an die Macht. Er lief} die Bereitschaft zu einer Reformierung des
konservativen marokkanischen Familienrechts erkennen. Zu den Vorschl-
gen, die er im Jahre 2000 machte, gehorten auch die Anhebung des Heirats-
alters fiir Miadchen auf achtzehn Jahre und ein Verbot der Vielehe. Sein Re-
formvorhaben provozierte jedoch Massendemonstrationen in Casablanca, bei
denen islamische Fundamentalisten eine herausragende Rolle spielten.” Es
kam zwar in geringerem Umfang auch zu Demonstrationen der Reformbe-
furworter, doch der Reformprozess geriet ins Stocken. Angesichts der gravie-
renden ckonomischen und sozialen Probleme des Landes scheint der neue
Konig seine Reformen zur Verbesserung der Frauenrechte aufschieben zu
wollen, da diese doch heftige Reaktionen zu einem Zeitpunkt auslosen wiir-

5 Vgl. UN Committee on Elimination of Discrimination Against Women Concludes
Considerations of Morocco’s Report. M2 Presswire, 22. Januar 1971, verfiigbar in
LEXIS, World Library, Allwld File.

6 Ebd.

7 Vgl.: Importante manifestation islamiste au Maroc contre les droits de la femme.
Agence France Press, 12. Mirz 2000, verfiigbar in LEXIS, World Library, Allwld
File.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 107

den, an dem es aus vielen anderen Griinden in der marokkanischen Bevélke-
rung gart.

Die kuwaitische Monarchie, nicht so machtvoll wie die Marokkanische,
muss sich ebenfalls mit einem sich ausbreitenden islamischen Fundamenta-
lismus auseinandersetzen, der das Land bereits in den achtziger Jahren er-
fasste, nach dem Golfkrieg zu Beginn der neunziger Jahre jedoch noch an
Einfluss gewann. Der Widerstand gegen die Einfithrung des Wahlrechts fiir
Frauen schien bereits abgeflaut zu sein, entziindete sich jedoch wihrend des
anwachsenden Fundamentalismus der 199oer Jahre wieder neu. Ein aus-
schliefllich mannlich besetztes Parlamentskomitee lehnte 1998 einen Geset-
zesentwurf einstimmig ab, der den langjihrigen Kampf der kuwaitischen
Frauen um ihr Wahlrecht mit Erfolg gekront hitte®. Der Ablehnung ging,
wie verlautet, ein Entscheid der Fatwa-Abteilung des Ministeriums fiir isla-
mische Angelegenheiten voraus.? Nachdem Kuwait 1994 einen Vorbehalt
gegen die CEDAW erkldrt hatte, nimlich seine Weigerung, Frauen das Wahl-
recht zu gewihren, freilich ohne sich in seiner Begriindung auf die Geltung
islamischer Gesetze zu berufen, machte sich ein Ministerium des Landes
spater aber doch die Position zu eigen, dass das islamische Recht Frauen vom
Wabhlrecht ausschliefit. Als das kuwaitische Regierungsoberhaupt Scheich Ja-
bir al-Ahmad al-Sabah das Thema wieder auf die Agenda setzte und am 16.
Mai 1999 fiir ein Frauenwahlrecht plidierte, entfachte er einen Sturm des
Widerspruchs. Einige islamische Autorititen unterstiitzten seine Initiative,
die Fundamentalisten des Landes aber geiflelten seinen Vorstof als Verlet-
zung des islamischen Rechts. Als das rein minnlich besetzte Parlament er-
neut zusammentrat, wurde der Vorschlag kontrovers debattiert und am 3o.
November 1999 endgiiltig abgelehnt.™

Die kuwaitischen Fundamentalisten wollten allerdings nicht nur die Ein-
filhrung des Frauenwahlrechts verhindern, sondern strebten weitere ein-
schneidende Einschrankungen von Freiheitsrechten der Frauen an — dies al-
les im Namen des Islams. Ein Plan zur vollkommenen Geschlechtertrennung
an Universititen und Hochschulen, 1996 von der Nationalversammlung an-
genommen, wurde in einer ersten Stufe im Jahre 2002 vollendet, so dass
minnliche und weibliche Studierende nun auf dem gesamten Universititsge-
linde strikt getrennt sind. An der Universitit von Kuwait etwa teilt eine
Mauer die Cafeteria samt Starbucks-Café und McDonald’s, und in der Biblio-
thek sind einige Etagen jetzt Frauen, andere Mannern zugewiesen. Langfris-

8 Vgl.: Kuwait Women’s Efforts for Political Rights Thwarted. Xinhua News Agen-
cy, 2. Mirz 1998, verfiigbar tiber LEXIS, World Library, Allwld File.
9 Ebd.
10 Mona Eltahawy, Kuwait rejects political rights for women. The Guardian, 1. Dez.
1999, verfiigbar in LEXIS, World Library, Allwld File.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | ANN ELIZABETH MAYER

tig ist geplant, fiir Frauen einen vollkommen separaten Campus zu errichten.
Die Befiirworter segregierter Bildungseinrichtungen behaupteten, dies sei
zum Erhalt der islamischen Moral unumginglich, denn diese sei bedroht,
wenn sich die Geschlechter auf dem Campus begegnen kénnten. Das hat zur
Folge, dass die Universitit von Kuwait, bei ihrer Griindung im Jahre 1966
eine getrenntgeschlechtliche Bildungseinrichtung, nach einer in den 1970er
Jahren einsetzenden Phase, in der Frauen und Minner zusammen studieren
durften, auf die Entwicklungsstufe ihrer Anfinge zuriickfillt (vgl. Castillo
2003: A44). Andere soziale Krifte spielten hierbei ebenfalls eine Rolle. Ali
Al-Tarrah, der Dekan der Fakultit fiir Sozialwissenschaft, bezeichnete die
Pressionen, mit denen seinen Studenten eine konservative Vision islamischer
Moral aufoktroyiert werden sollten, als »Implantierung von Stammeswerten
mittels des Islam«. Seit den 1970er Jahren hat dieser Teil der Bevolkerung
aufgrund der proportional ungleich héheren Geburtenrate bei den aus
Saudi-Arabien und anderen Golf-Anrainer-Staaten nach Kuwait eingewander-
ten Beduinen stark zugenommen. Der Konservatismus der immer einfluss-
reicher werdenden Beduinen steht im krassen Widerspruch zu den Werten
der in Kuwait ansissigen stidtischen Bevélkerung, deren politischer Einfluss
schwindet (vgl. ebd.: A4s).

Die Anfinge der Geschlechtertrennung auf dem Campus der Universitit
von Kuwait und der Plan, Frauen beim Studium vollkommen zu separieren,
ist auf Kritik gestoflen. Sheikha Muneerah Al-Sabahn, Vorsitzende des Rats
fuir Privatuniversititen beim Ministerium fiir Hochschulbildung, sprach sich
gegen diese Pline aus: »Das ist vollkommen ungesund. Das Vorhaben for-
dert die Vorenthaltung von Wissen, [...] [dies ist] nur eine Methode, mit der
Minner ihre Herrschaft iiber Frauen durchsetzen wollen« (ebd.: A46). Ma-
soumah Al-Mubarak, Professorin fiir Internationale Beziehungen an der
Universitit von Kuwait, bezeichnete Forderungen nach noch strikteren MaR-
nahmen zur Ausgrenzung von Frauen als Teil des »hiibschen Spiels, wie
man Frauen diskriminiert« (ebd.: A4s).

Wie das Beispiel Kuwait zeigt, sind sogar innerhalb dieses kleinen Lan-
des die Muslime in der Frage tief gespalten, welche Frauenrechte dem »Is-
lam« entsprechen. Die sie direkt beriihrenden Gesetze beruhen nicht auf all-
gemein anerkannten religiosen Lehren, sondern verindern sich je nach poli-
tischen Trends und herrschenden Machtverhiltnissen mal in diese, mal in
jene Richtung. Auch wenn dieses System der Geschlechterapartheid mit ei-
nem islamischen Etikett versehen wird, sollte es nicht als Ausdruck von Reli-
gionsfreiheit gesehen werden und deswegen vor Kritik geschiitzt sein. Wer
die Lage kuwaitischer Frauen als Aspekt freier Religionsausiibung betrachtet,
iibersieht die unverkennbaren Parallelen mit der siidafrikanischen Apartheid,
in der Schwarze in einem von Weiflen geschaffenen und von der Hollin-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 109

disch-Reformierten Kirche gebilligten System ihrer Rechte beraubt und ghet-
toisiert wurden.”

Das Beispiel Pakistans demonstriert, dass Vorbehalte gegen die Konven-
tion einzig und allein durch politisches Eigeninteresse motiviert sind. Die
engagierten pakistanischen Feministinnen forderten eine vorbehaltslose Un-
terzeichnung der Konvention durch ihr Land, stiefen jedoch auf starken Wi-
derstand aus dem Ministerium fiir Religiése Angelegenheiten (vgl. Pakis-
tan-Women 1995). Ein Regierungskomitee empfahl die Ratifizierung der
Konvention mit einem vorldufigen Vorbehalt gegen Artikel 2(f), in dem die
Beitrittsstaaten aufgefordert werden, die Mafinahmen zu ergreifen, die ge-
eignet sind, frauendiskriminierende Gesetze, Regelungen, Briuche und Ge-
wohnheiten zu dndern oder ganz abzuschaffen.” Die Frauenrechtlerinnen
kritisierten den geplanten Beitrittsvorbehalt, durch den der Geist der Konven-
tion insgesamt verneint werde (Pakistan-Women 1995: 12). Nach hitzigen
Debatten beschloss Pakistan schliefflich im Mirz 1996, die Konvention mit
einem weitreichenden Vorbehalt zu ratifizieren. Benazir Bhutto, die damalige
Premierministerin des Landes, ging offenbar davon aus, dass ihre instabile
Regierung durch einen bedingungslosen Beitritt zur Konvention mit einer
starken fundamentalistischen Opposition zu rechnen hitte. Pakistan berief
sich auf die tiblichen islamischen Erfordernisse, denen Rechnung getragen
werden miisse; der Wortlaut des Vorbehalts enthilt aber keinen expliziten
Bezug auf das islamische Recht, sondern lediglich die vage Feststellung, der
Beitritt zur Konvention erfolge »abhingig von Bestimmungen der Verfas-
sung der Islamischen Republik Pakistan«.”® Die pakistanische Verfassung
enthilt diverse Bestimmungen, die den Supremat des islamischen Rechts ga-
rantieren, so dass der Vorbehalt der »Verfassungsmifigkeit« der Konvention
dieselbe Wirkung entfaltet wie Vorbehalte, die unter Berufung auf bestimmte
einzelne islamische Gesetze geltend gemacht wurden. Warum also wurde der
Umstand, dass das islamische Recht Vorrang vor der CEDAW haben sollte,
hier nur indirekt angesprochen? Mit grofser Wahrscheinlichkeit deshalb, weil
Pakistan stark daran interessiert war, sein Image in der Welt aufzubessern,
und die Kritik fiirchtete, die andere Linder mit ihren islamisch verbrimten
Vorbehalten auf sich gezogen hatten. Die Regierung Pakistans zogerte daher,
der internationalen Gemeinschaft zu sagen, was die pakistanische politische
Klasse ihren Wihlern daheim regelmifig sagt: dass das Festhalten am isla-
mischen Recht politisches Ziel bleibt. Stattdessen bediente man sich eines
vage formulierten »verfassungsmifiigen« Vorbehalts, dem bereits die Verei-

11 Zum Thema der religios verbrimten Geschlechterapartheid und der stidafrikani-
schen Apartheid vgl.: Howland, Courtney W. (1997).

12 Vgl.: CEDAW, Art. 2(f), 1249 UNTS, (vgl. Fn. 1).

13 Vgl.: Multilaterale Vertrige, S. 177 (vgl. Fn. 3).

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | ANN EL1zABETH MAYER

nigten Staaten von Amerika zu Ehren verholfen hatten — zumindest in den
Augen mancher Zeitgenossen —, als sie mit demselben Vorbehalt Menschen-
rechtsiibereinkommen beitraten.™

Algerien ist ein weiteres Beispiel dafiir, dass politische Interessen die
Haltung zur Konvention bestimmen. Im Jahre 1984 verabschiedete Algerien
ein reaktiondres Familienrecht, das Regelungen enthilt, die auf der mittelal-
terlichen islamischen Rechtssprechung beruhen, obwohl die algerischen
Frauen gegen diese und andere diskriminierende Vorschriften protestierten.
Algerien trat der CEDAW im Mai 1996 zwar schliefllich bei, machte aber
Vorbehalte gegen zentrale Bestimmungen geltend, ohne sich allerdings auf
den Islam zu berufen.” Diese Regierung berief sich vielmehr auf ihre eigene
Familiengesetzgebung, so als handele es sich dabei lediglich um positives
Recht.® Die von einem radikalen Fundamentalismus bedrohte algerische
Regierung setzt alles daran, westliche Unterstiitzung zu erhalten, indem sie
sich als Bollwerk gegen den Fundamentalismus profiliert. Vor der Welt6ffent-
lichkeit mochte sie also verbergen, dass sie das islamische Recht als Vorwand
benutzt, um die Rechte von Frauen zu beschneiden, selbst wenn sie diskri-
minjerende Vorschriften ihrer Familiengesetzgebung auf der innenpoliti-
schen Bithne mit dem Islam rechtfertigt. Wenn andere Staaten ihre Vorbe-
halte gegen die CEDAW mit dem Verweis auf gottliche Autoritit rechtferti-
gen, um dhnliche diskriminierende Gesetze zu beminteln, ist deren Politik
nicht minder das Ergebnis politischer Entscheidungen.

Die Beispiele Pakistans und Algeriens belegen, dass politische Gesichts-
punkte den Ausschlag dafiir geben, wie weit Regierungen ihre Vorbehalte
gegen die CEDAW unter Berufung auf den Islam formulieren — was wohl
kaum der Fall wire, wenn die Vorbehalte wirklich religiés motiviert wiren.
Ahnliche Interessen geben auch den Ausschlag, nimmt ein Staat seine Vor-
behalte einmal zuriick, so geschehen zweimal etwa zur gleichen Zeit — im
Juli 1997 und im Februar 1998 —, als Bangladesh seine Vorbehalte ganz und
Malaysia die seinen teilweise zuriicknahm.” Beide Staaten waren nicht ur-

14 Vgl. zum Beispiel den Vorbehalt der USA zum Internationalen Abkommen fiir
biirgerliche und politische Rechte, angenommen am 16. Dezember 1966, Resolu-
tion der Generalversammlung der Vereinten Nationen 2200 (XXI), UN GAOR, 21.
Sitzung, Supp. Nr. 16, S. 52, UN-Dokument A/6316, 999 UNTS 171, 6 ILM 368
(1967), Multilaterale Vertrige, 121, 131 (vgl. Fn. 3). Vgl. zu weiteren Vorbehalten der
US-Regierung gegeniiber CEDAW, Mayer 2003.

15 Vgl. Multilaterale Vertrige, 171-172 (vgl. Fn. 3).

16 Ebd.: 171.

17 Vgl. Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination Against Women
(Konvention iiber die Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau), (be-
sucht am 1. Dezember 1998): http://untreaty.un.org/ENGLISH /bible /englishinternet
bible/parti/chapterIV /treaty9/asp

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 111

plétzlich vom Islam zu einem anderen Glauben iibergetreten, sondern ihre
Regierungen hielten es, wie Pakistan und Algerien, schlicht fiir inopportun,
mit offiziellen Verteidigungen des islamischen Rechts, zum Nachteil der
CEDAW, aktenkundig zu sein.

Westliche Fehlurteile iiber die Vorbehalte islamischer Staaten

Leider hat die in den Vereinigten Staaten publizierte Literatur die Fehlein-
schitzung befordert, die von islamischen Staaten gegen die CEDAW geltend
gemachten Vorbehalte seien direkter Ausdruck des religiésen Glaubens von
Muslimen (vgl. Mayer 2003). Auch in anderen westlichen Lindern, in denen
ein klares Verstindnis des Verhiltnisses von Staat und Religion im Mittleren
Osten fehlt, gibt es Tendenzen, Vorbehalte gegen die Konvention als Aus-
druck von Religionsfreiheit zu verharmlosen.

Die Biirger der Vereinigten Staaten sind ein gesellschaftliches System
gewohnt, das eine Staatsreligion nicht kennt und das den Staat durch den
ersten Verfassungszusatz verpflichtet, sich jeder Einmischung in die freie Re-
ligionsausiibung zu enthalten. Fiir sie sind Religion und Staat strikt vonein-
ander getrennt und der Staat ist verpflichtet, jeglichen religiosen Glauben zu
respektieren. Aus der Tatsache, dass ihre Regierung nach der Verfassung zur
Achtung der Religionsfreiheit verpflichtet ist, ziehen Amerikaner den unbe-
griindeten Schluss, dass ein islamischer Staat des Mittleren Ostens, der Vor-
behalte gegen die CEDAW geltend macht, ebenfalls um den Schutz der Reli-
gionsfreiheit seiner BiirgerInnen bemiiht ist, und sie verkennen dabei, dass
das betreffende Land lediglich an der jeweils gerade politisch opportunen of-
fiziellen Version von islamischen Erfordernissen festhilt, die mit dem tat-
sichlichen Glauben eines Teils oder der Mehrheit der muslimischen Bevol-
kerung unter Umstinden nur wenig zu tun hat.

In Unkenntnis der Realititen des Mittleren Ostens {ibersehen Amerika-
ner hiufig wichtige Tatbestinde: dass der Islam in fast allen Lindern dieser
Region Staatsreligion ist (mit der Tiirkei als bemerkenswerter Ausnahme);
dass als >wahr< behauptetes islamisches Recht auf Individuen und Gruppen
angewendet wird, ganz gleich, ob es deren eigenen religiésen Uberzeugun-
gen entspricht oder nicht; dass ein Abweichen vom offiziell propagierten Is-
lam als politische Opposition und zuweilen sogar als Landesverrat geichtet
wird — hiufig mit todlichen Folgen. Das heifdt, BiirgerInnen westlicher Staa-
ten ist nicht bewusst, welche tiefe Kluft zwischen der von der Regierung ei-
nes islamischen Staates propagierten Version des Islams und dem von den
betroffenen Muslimen tatsichlich praktizierten Glauben besteht. In ihrer
Vorstellung muss eine sikulare Konvention wie die CEDAW zwangsldufig im
Widerspruch zur islamischen Religion stehen, wohingegen Muslime in Wirk-
lichkeit oftmals keine religios begriindeten Einwinde dagegen haben. Sie

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | ANN EL1ZABETH MAYER

diskutieren derzeit vielmehr tiber die Frage, ob sich ein diskriminierendes
Recht und eine frauenfeindliche Politik auf islamische Gebote berufen kon-
nen und ob das islamische Recht tiberall dort, wo die Interessen von Frauen
beriihrt werden, die mafigebliche Instanz sein sollte.

Im Verlauf der Debatte tiber die von islamischen Staaten gegen die Kon-
vention geltend gemachten Vorbehalte hat Theodor Meron, der bedeutende
Volkerrechtsexperte, sich in einer Weise geduflert, als wiren diese Vorbehalte
zwingend begriindet durch eine einheitliche, tiber der Politik stehende isla-
mische Religion. Die betreffenden Staaten verliehen lediglich diesem Glau-
ben der Muslime Ausdruck. »In Anbetracht der starken Kraft, die die Religi-
on in vielen Gesellschaften darstellt« (Meron 1986: 155), so Meron, lehnen
manche Staaten die aus der CEDAW erwachsenden Verpflichtungen ab,
wenn sie unvereinbar sind mit religiésen Vorschriften, die dem Ziel der
Gleichberechtigung der Geschlechter entgegenstehen oder seine Erlangung
verhindern. Da die Gleichberechtigung der Geschlechter, laut Meron, mit der
»Kraft dieser Religion« kollidiert, behauptet er weiter: »Das Ziel der Ge-
schlechtergleichheit rechtfertigt daher womdglich einen Eingriff in die Reli-
gionsfreiheit« (ebd.). Seiner Meinung nach erheben sich die islamischen
Linder also und verteidigen die Religionsfreiheit der Muslime, wenn sie die
Umsetzung der Konvention mit ihrer Forderung nach Beseitigung diskrimi-
nierender Rechtsvorschriften ablehnen. Dass es Muslime beleidigen kann,
wenn sie gezwungen werden, unter den Bedingungen einer diskriminieren-
den, von reaktiondren Staaten aufoktroyierten Auslegung islamischen Rechts
zu leben, dieser Gedanke scheint Meron nicht zu erreichen. Er meint viel-
mebhr, durch die »Anwendung des religiésen Rechts ergeben sich die Befol-
gung religiéser Vorschriften und der praktische Glaubensvollzug womdaglich
von selbst« (ebd.: 156). In einer absurden Verdrehung der Tatsachen wird
also staatlicherseits erzwungenes Festhalten an diskriminierenden Gesetzen,
die bestenfalls die religiosen Anschauungen eines Teils der Bevolkerung wi-
derspiegeln, zum Glaubensvollzug, der die Religionsfreiheit aller Glaubigen
implizieren soll, als >Freiheit« stilisiert, die durch die Konvention zunichte
gemacht wiirde!

Meron ist sicherlich nicht der einzige, der die Haltung islamischer Lin-
der zur CEDAW fehldeutet und falsch bewertet, und es mag seinem Einfluss
geschuldet sein, wenn auch andere mit Berufung auf freie Religionsaus-
tibung Vorbehalte vortragen, die den staatlicherseits oktroyierten Versionen
religiéser Orthodoxie entsprechen. Obwohl sie in ihrer diesbeziiglichen Ar-
gumentation gar nicht auf die Religionsfreiheit eingehen, vertreten Henry
Steiner und Philip Alston, beide ausgewiesene Volkerrechtsexperten, die Auf-
fassung, es lasse sich belegen, dass Vorbehalte gegen die UN-Konvention
durch das Grundrecht der Religionsfreiheit gedeckt seien (vgl. Steiner/Alston
1996: 959). Nach Sichtung der von verschiedenen islamischen Staaten gel-
tend gemachten Vorbehalte gegen die Konvention fragen sie: »Wie soll man

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 113

sich dazu stellen, wenn ein Staat seine Vorbehalte gegen die CEDAW mit
dem Argument begriindet, das Prinzip der Religionsfreiheit sei eine Grund-
forderung der Menschenrechtsbewegung, der er durch seinen Vorbehalt
Rechnung trigt?« (Ebd.)

Berechtigter wire die Frage: Wessen Religion und wessen praktischer
Glaubensvollzug stehen auf dem Spiel, wenn Regierungen an der herk6mm-
lichen Diskriminierung von Frauen festhalten? Wessen Religionsfreiheit wa-
re durch die Umsetzung der CEDAW-Forderungen bedroht: die Religions-
freiheit des Nationalstaats, der seinen Biirgern vermeintlich >wahre« islami-
sche Gesetze aufzwingt, oder die individuelle Religionsfreiheit? Zur Erhel-
lung dieser Frage kann ein Blick auf den CEDAW-Vorbehalt Agyptens die-
nen, mit dem die Fortexistenz diskriminierender Gesetze mit »starken reli-
giosen Uberzeugungen«® begriindet und ein Zusammenhang zwischen
diesen Gesetzen und dem Glauben der Agypter unterstellt wird. In Wirklich-
keit herrscht in der dgyptischen Gesellschaft aber kein Konsens {iber den Sta-
tus von Frauen im islamischen Recht (vgl. Karam 1997: 26-28).

Der von Agypten im Jahre 1981 bei der Ratifizierung der Konvention ge-
gen Artikel 16 geltend gemachte Vorbehalt verdient genauere Betrachtung.
Artikel 16 regelt die Gleichheit von Midnnern und Frauen in allen Angelegen-
heiten von Ehe und Familie, wihrend der Ehe und bei ihrer Auflsung. Der
Text der dgyptischen Vorbehaltserklirung war linger als allgemein tiblich
(Ich habe in Klammern Buchstaben angefiigt, damit bestimmte Passagen
leichter identifiziert werden kénnen; diese werde ich im Folgenden untersu-
chen). Agypten machte geltend, an Vorschriften der islamischen Scharia ge-
bunden zu sein, nach denen a) Frauen dieselben Rechte zugestanden werden
wie ihren Mdnnern, um einen gerechten Ausgleich zwischen ihnen herzu-
stellen. Dies geschehe b) aus Respekt vor den starken religidsen Uberzeu-
gungen, auf denen eheliche Beziehungen in Agypten griinden und nicht in
Frage gestellt werden kénnen, und c) in Anbetracht dessen, dass die Gleich-
heit von Rechten und Pflichten der Ehepartner eine der wichtigsten Grundla-
gen dieser Beziehungen ist und die Komplementaritit der Geschlechter, Ga-
rant fiir ihre echte Gleichheit, gewihrleistet. Sie ergebe sich d) daraus, dass
gemiR den Vorschriften der islamischen Scharia der Ehemann seiner Frau
ein Brautgeld zahle, aus seinen eigenen Mitteln vollstindig fiir ihren Unter-
halt aufkomme und e) im Falle einer Scheidung eine weitere Zahlung an sie
leiste, wohingegen f) die Frau weiterhin die volle Verfiigungsgewalt iiber ihr
Eigentum besitze und g) nicht verpflichtet sei, Teile davon fiir ihren Unter-
halt aufzuwenden. Eine Frau habe gemifl der Scharia daher nur dann ein
Recht auf Scheidung, wenn ein Richter ihr es mit seinem Spruch zubilligt,

18 Vgl. UN-Dok. CEDAW/SP/1992/2, S.12; Multilaterale Vertrige, S. 173 (vgl. Fn.
3)-

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | ANN ELIZABETH MAYER

wohingegen eine solche Einschrinkung im Falle des Ehemannes nicht nie-
dergelegt ist (vgl. Rehof 1993: 257).

Einige Details der Heuchelei und der wirren Logik dieser Erklirung ver-
dienen unsere besondere Aufmerksambkeit. Agypten begriindete seine Perso-
nenstandsgesetzgebung zwar mit »starken religivsen Uberzeugungens, die
sakrosankt sind und nicht in Frage gestellt werden diirfen; ein Unterschied
zwischen dem gottlichen Gesetz und den igyptischen Gesetzen springt je-
doch ins Auge. Letztere unterliegen schlieflich beliebiger Veranderbarkeit je
nach Wunsch der dgyptischen Regierung, unterscheiden sich in ihrer Ausge-
staltung inzwischen erheblich von der zu Beginn des 20. Jahrhunderts und
wurden beispielsweise 1979 vollkommen verdndert, just zu dem Zeitpunkt,
als der Text der Konvention zur Beseitigung der Diskriminierung von Frauen
fertiggestellt wurde. In der Folge wurden sie mehrfach modifiziert, 1985 so-
gar zweimal erheblich, bis im Jahre 2000 ein neues Gesetz die Scheidung fiir
Frauen erleichterte, wenn sie auf finanzielle Anspriiche gegentiber ihrem
Ehemann verzichten.

Anders als die dgyptische Regierung in ihrem Vorbehalt behauptet, ver-
stoen die scharia-konformen Regelungen im 4gyptischen Familienrecht
jedoch eklatant gegen das Prinzip der Gleichberechtigung von Mann und
Frau. Sie perpetuieren im Gegenteil das System der traditionellen patriarcha-
lischen Familie, in der der Ehemann das Familienoberhaupt und der Ernih-
rer, die Ehefrau indes von ihm abhingig ist und sich seinem Willen unter-
ordnen muss. Wie in anderen patriarchalischen Systemen neigt sich die
Waage des »Gleichgewichts« stark zugunsten des Ehemannes. Der Abschnitt
a) unterstellt, es verstehe sich von selbst, dass die unterschiedliche Behand-
lung von Mann und Frau im 4gyptischen Personenstandsrecht »gerecht« sei.
Thre Gleichbehandlung durch die fraglichen Gesetze wurde allerdings heftig
angezweifelt. Wie der dgyptischen Regierung nur zu bekannt ist, halten etwa
die Feministinnen des Landes sie keineswegs fiir gerecht, sondern haben sie
kritisiert und ihre Reformierung gefordert. Seit Jahren wird in der Offent-
lichkeit dartiber diskutiert, ob und wie das dgyptische Personenstandsrecht
geindert werden soll (Najjar 1988). Die unter c) vorgetragene Behauptung,
die Gesetze garantierten »echte Gleichheit«, muss stark bezweifelt werden,
da die Wirklichkeit davon weit entfernt ist. Dem kann nur zustimmen, wer
von der Vorstellung ausgeht, die Rolle der Abhingigen und der Hausfrau
entspreche dem >Weib« sozusagen naturgemif, die des Familienoberhaupts
und Ernihrers hingegen dem Mann, so dass die vom agyptischen Recht vor-
geschriebene diskriminierende Behandlung Frauen so gleich macht, wie sie
es sein sollten. Dies hieRe, Vorstellungen hinzunehmen, die sich im direkten
Widerspruch zu Artikel 5 der CEDAW befinden, der ebenfalls zur Beseiti-
gung von Gepflogenheiten und Vorurteilen auffordert, die auf dem Gedan-
ken der Minder- oder der Hoherwertigkeit eines Geschlechts oder auf stereo-
typen Minner- und Frauenrollen beruhen.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 115

Der Text unter b) spricht von der Scharia, als ob alle Muslime nur ein
einziges definitives Familienrecht hitten, das selbstverstindlich fiir alle Mus-
lime bindend sei und nicht in Zweifel gezogen werden diirfe. Dies ist aber
nicht der Fall. Seit den Anfingen des Islams sind sowohl die Aussagen des
Korans wie die der prophetischen Uberlieferung zu den Rechten der Frau in
der Familie durch islamische Juristen héchst unterschiedlich ausgelegt wor-
den, wobei die sunnitischen und die schiitischen Interpretationen besonders
stark voneinander abweichen. So vielfiltig die Lesarten schon in der Vergan-
genheit waren, sind sie es heute umso mehr. Viele Muslime finden inzwi-
schen die mittelalterlichen Auslegungen der Gesetze unzureichend und leh-
nen sie als nicht mehr bindend ab. In den vergangenen Jahrzehnten hat eine
expandierende feministische Literatur neue Interpretationen und neue Ein-
sichten hervorgebracht, die iiber den liberalen Reformismus seit Ende des
neunzehnten Jahrhunderts weit hinausgehen. Gleichzeitig deuten freilich is-
lamistische Ideologen die Quellen so um, dass sie ihrer Auffassung entspre-
chen, wie islamische Regeln im modernen Leben praktiziert werden sollen.
Die Anzahl unterschiedlichster Interpretationen zum Status der Frau, wie er
durch die islamischen Quellen begriindet sei, ist Legion.

Das spiegelt sich in gewissem Mafle auch in der Vielfalt der Rechtsvor-
schriften wider, die in den islamischen Staaten heute das Personenstands-
recht regeln. Dieses beruht teilweise noch auf juristischen Deutungen aus
dem Mittelalter oder aber auf abgewandelten und modernisierten Regeln der
Scharia. In der Tiirkei ist man sogar so weit gegangen, das islamische Recht
insgesamt abzuschaffen. Das Personenstandsrecht Agyptens nimmt eine
Zwischenstellung ein und geht in bescheidenem Mafle tiber die vormoderne
Scharia-Auslegung hinaus. Agyptens Feministinnen wie Konservative haben
die Reformen im Personenstandsrecht ihres Landes kritisiert, wenngleich
von unterschiedlichen Standpunkten. Es gibt keinen nationalen Konsens da-
ritber, ob das igyptische Familienrecht in seiner reformierten Form voll-
kommen den Prinzipien der Scharia entspricht oder nicht. Die Tatsache, dass
die Regierung eine Reihe von Vorschriften modifiziert hat, zeigt ja, dass sie
die Scharia in Wirklichkeit nicht fiir unantastbar hilt. Auf anderen Gebieten
erkennt Agypten ja auch eine bindende Kraft der Scharia nicht an. Gilte in
Agypten das Gesetz der Scharia als sakrosankt, weil glaubensgebunden, wiir-
de ein Beobachter doch erwarten, dass es konsequent angewendet werden
miisste. In Wirklichkeit aber hat Agypten — mit Ausnahme des Personen-
standsrechts — das islamische Recht lingst zugunsten eines am franzési-
schen Modell orientierten Rechts aufgegeben. Dies ist denn auch einer der
Punkte, die Islamisten in ihrer Kritik an der Legitimitit der Regierung anfiih-
ren. Unter diesen Umstinden war es unglaubwiirdig, wenn offizielle Spre-
cher Agyptens versuchten, den Eindruck zu vermitteln, ihr Land fithle sich
unabinderlich an islamische Normen gebunden. Die Abschnitte d) und e)
zeichnen ein verzerrtes Bild von dem Ausgleich, wie er in einer der Scharia

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | ANN EL1ZABETH MAYER

entsprechenden Ehe herbeigefiithrt wird. In Wahrheit ndmlich korrelieren die
finanziellen Verpflichtungen des Ehemannes seiner Frau gegeniiber genau
mit seinem Vorrang und seinem Rechtsanspruch auf sexuelle Unterordnung
und Gehorsam. Das heifdt, das Brautgeld und die Unterhaltsverpflichtungen
des Mannes sind die Basis fiir die Ungleichheit der Ehepartner und die un-
tergeordnete Stellung der Frau. In Abschnitt f) findet sich keinerlei Hinweis
darauf, dass dgyptische Frauen unter den derzeitigen 6konomischen Verhilt-
nissen und im Widerspruch zu der Behauptung, sie brauchten ihre eigenen
finanziellen Mittel nicht zum Auskommen der Familie einzusetzen, eben
doch nicht umhinkénnen, einer Erwerbsarbeit nachzugehen, um mit ihrem
Verdienst zum Familieneinkommen beizutragen, was aber nicht zu einer
Anpassung an die Rechte des Ehemannes fiihrt. Sogar dort, wo die Frau
durch ihre Erwerbstitigkeit die Familie allein ernghrt, behilt der Mann weiter
seine rechtliche Vorrangstellung. Dies ist ein Beleg dafiir, dass echte Gleich-
heit und Komplementaritit von Rechten und Pflichten beider Ehepartner
eben nicht existieren. Agypten war mit seinem Vorbehalt gegen die Konven-
tion also daran interessiert, den diskriminierenden Charakter seiner Gesetze
zu verschleiern. Was im Falle einer Ehescheidung geschieht, wird ebenfalls
nicht korrekt wiedergegeben. Anders als unter e) dargestellt, muss der Ehe-
mann nach dem jetzigen Stand nicht in jedem Fall seine Frau bei der Schei-
dung auszahlen; in manchen Fillen schuldet er keine Zahlung, in anderen
zahlt sogar die Frau.

Die Ausfiihrungen unter g) erwecken den Eindruck, der Mann, der theo-
retisch verpflichtet ist, ein Brautgeld zu zahlen und seine Frau und seine
Familie zu unterhalten, habe gerade deswegen ein uneingeschranktes Recht
auf Scheidung, wohingegen es selbstverstindlich wire, dass die Frau, theore-
tisch von ihm abhingig, ihr Scheidungsbegehren vor einem Richter begriin-
den miisse. Man konnte diese Aussage leicht auch umkehren und sagen,
dass die Frau, die in der Regel finanziell schwichere Partei, die hiufig bei der
Scheidung nur eine diirftige Summe erhilt, viel eher existenziellen Hirten
ausgesetzt ist und mit hoher Wahrscheinlichkeit mit einem sinkenden Le-
bensstandard auskommen muss. Im Interesse der Gleichberechtigung soll-
ten dem Mann daher dieselben Beschrinkungen fiir die Beendigung einer
Ehe auferlegt werden wie der Frau.

Die listige Begriindung der dgyptischen Vorbehalte gegen die Konvention
lief im Grunde also darauf hinaus, dass die Scharia Minner und Frauen zwar
nicht gleich behandle, die von der Konvention geforderte Geschlechtergleich-
heit in Agypten aber trotzdem verwirklicht sei, wenngleich auf andere Weise.
Dazu mussten freilich einige Aspekte der dgyptischen Rechtsordnung falsch
dargestellt und die Gebiete umgangen werden, auf denen das &dgyptische
Recht zu offensichtlich gegen den Grundsatz der Gleichheit von Mann und
Frau verstoft. Polygamie und Erbrecht (nach dessen Regelungen eine Frau
die Hilfte dessen bekommt, was einem gleichgestellten minnlichen Erben

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 117

als Erbteil zufillt) blieben unerwihnt. Diese Tduschung und dieses Ver-
schweigen belegen, dass Agypten seinen Verweis auf die Scharia als Rechtfer-
tigung dafiir, Frauen die Gleichberechtigung zu verweigern, selbst nicht fiir
ausreichend hilt. Wire es anders, hitte Agypten die Aspekte der Scharia,
durch die Frauen diskriminiert werden, nicht falsch darzustellen brauchen,
sondern hitte einfach darlegen konnen, dass es géttliche Gebote befolge und
es daher irrelevant sei, ob seine Gesetze mit der Konvention vereinbar seien
oder nicht. Dies hitte freilich bedeutet, einzugestehen, dass die dgyptische
Rechtsordnung im Widerspruch zur internationalen Rechtsnorm der Gleich-
heit steht, doch dazu war das Land nicht bereit. Die Berufung auf die Scharia
war daher nur der Versuch, Beobachter zu verwirren und die internationale
Kritik zum Verstummen zu bringen.

Insgesamt gesehen sind die Regelungen des &dgyptischen Personen-
standsrechts also das Ergebnis einer staatlichen Politik der Ubernahme und
Instrumentalisierung des Islams und der Entwertung des feministischen Wi-
derspruchs (vgl. Najjar 1988: 324, 327). Sie demonstrieren das Bemiihen des
Regimes, seine Verwurzelung im Islam und seine auf ténernen Fiiflen ste-
hende Legitimitit dadurch zu stiitzen, dass es strategische Allianzen mit Al-
Azhar und anderen Siulen eines konservativen Islam eingeht (vgl. ebd.:
3206). Die von Frauenrechtlerinnen heftig kritisierten igyptischen Gesetze
finden aber auch nicht die Zustimmung durch islamische Fundamentalisten
(vgl. ebd.: 323). Anders als Meron glaubt, wird das frauenrelevante Personen-
standsgesetz den »starken religiosen Uberzeugungen« der Agypter an beiden
Enden des religidsen Spektrums nicht gerecht, und iiber die Uberzeugungen
nicht-gldubiger Agypter geht es sowieso riicksichtslos hinweg.

Meron mag ja glauben, dass die dgyptische Spielart des Islams als Staats-
religion mit echter Religion gleichgesetzt werden kann. Er verweist zwar hiu-
fig auf die UN-Deklaration tiber die Abschaffung aller Formen von Intoleranz
und Diskriminierung aufgrund von Religion oder Glauben aus dem Jahre
1981", ibersieht anscheinend aber, dass sie nicht einfach eine »Religion« —
etwa eine Staatsreligion — unter ihren Schutz stellt, sondern den frei gewahl-
ten Glauben des Einzelnen. Implizit entwertet er also die Glaubensvorstel-
lungen Einzelner, egal ob nun Dissident oder Feministin, so als kénne ihnen
der hohe Rang einer »Religion« nicht zuerkannt werden. Kritiklos folgt er der
Propaganda der dgyptischen Regierung, die ihre Version des Islams als maf-
geblich ausgibt, und es interessiert ihn nicht, dass er damit leichtfertig den
Glauben aller Muslime missachtet, die die Grundsitze der CEDAW unter-
stiitzen und auf die Verwurzelung der diskriminierenden Gesetze ihres eige-

19 Angenommen am 25. November 1981, Resolution der Generalversammlung der
Vereinten Nationen 36/55, UN GAOR, 36. Sitzung, Beilage Nr. 51 S. 171, UN-Dok.
A/36/51 (1981), 25 ILM 205 (1982).

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | ANN ELIZABETH MAYER

nen Landes im patriarchalischen System — und eben nicht im Islam - hin-
weisen.

Wie Meron iibertragt auch Donna Sullivan, Juraprofessorin an der New
York University, die den amerikanischen Juristen geldufigen Vorstellungen
und Denkweisen auf andere Linder und gelangt so zu einem falschen Urteil
iiber den eigentlichen Hintergrund der von islamischen Staaten gegen die
Konvention vorgebrachten Vorbehalte, den sie in der Religionsfreiheit aus-
macht. Sie schreibt: »Die umfassendsten Bedenken, die Staaten gegen die
internationalen Normen zur Anerkennung von Frauenrechten und ihrer
Durchsetzung vorgetragen wurden, wurden mit der Verteidigung der Religi-
onsfreiheit begriindet« (Sullivan 1992: 795). Sullivans eigene Beispiele un-
termauern aber weder diese Aussage noch ihre Behauptung:

»Wenn Staaten ein religioses Recht in Kraft setzen und auch die Glaubigen sich selbst
damit begniigen [oder/und selbst daran glauben], dass viele Praktiken, durch die Rech-
te von Frauen verletzt werden, durch Religions- und Glaubensfreiheit legitimiert wi-
ren, dann steht dieses religiése Recht als solches unter dem Schutz des internationalen
Rechts.« (Ebd.)

Wie bereits festgestellt, hat keiner der islamischen Staaten seine Vorbehalte
gegen einzelne Punkte der Konvention mit einer Verteidigung der Religions-
freiheit begriindet. Es wire ja auch seltsam, wenn Staaten des Mittleren
Ostens sich darauf beriefen, da sie de facto keine Religionsfreiheit garantie-
ren und manche von ihnen diese sogar auf 6ffentlichen Foren verurteilt ha-
ben. Im Jahre 1990 stimmten alle islamischen Staaten der Kairoer Erkldrung
der Menschenrechte im Islam*® zu, die insofern bemerkenswert ist, da sie kei-
ne wie immer geartete Aussage zur Religionsfreiheit trifft. Doch selbst da, wo
islamische Staaten in ihrer Verfassung Religionsfreiheit garantieren, kann es
vorkommen, dass diese Freiheit in der Praxis unbeachtet bleibt oder nicht
existiert.*” In manchen der Staaten, die besonders allergisch gegen die
CEDAW sind — Staaten, deren Politik vom politischen Islam geprigt ist wie

20 Vgl.: Kairoer Erklirung der Menschenrechte im Islam, 9. Juni 1993; UN-Dok. A/
CONF. 157/PC/62/Add. 18,2. Die Weltkonferenz iiber Menschenrechte, Vorberei-
tungskomitee, 4. Sitzung, Provisorische Tagesordnung, Punkt 5, nachgedruckt in
Mayer 1999: 203ff.

21 Zum Thema Verletzung der Religionsfreiheit durch islamische Staaten des Mitt-
leren Ostens vgl.: Mayer 1999: 149-174; Amnesty International, Afghanistan: Grave
Abuses in the Name of Religion (New York, NY: Amnesty International 1996);
Amnesty International, Iran: Victims of Human Right’s Violations 4-6 (New York,
NY: Amnesty International, 1993); Amnesty International, Saudi Arabia: Religious
Intolerance: The Arrest, Detention and Torture of Christian Worshippers and Shi’a
Muslims (New York, NY: Amnesty International USA, 1993).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 119

etwa Iran oder Sudan — wird auch die Religionsfreiheit am eklatantesten ver-
letzt. Es grenzt ans Absurde, sich vorzustellen, dass ausgerechnet sie ihren
Widerstand gegen die Konvention mit der Sorge um die Religionsfreiheit be-
griinden.

Meron und Sullivan erwecken in ihren Schriften den Eindruck, es liele
sich mit Verweis auf das internationale Recht behaupten, im Konfliktfall habe
die Frage der Religionsfreiheit Vorrang vor den Freiheits- und Gleichheits-
rechten von Frauen. Wie Courtney Howland jedoch richtig dargelegt hat, ist
die Behauptung, dass die Rechte von Frauen im Interesse einer Religion ein-
geschrinkt werden durfen, durch das internationale Menschenrecht nicht
gedeckt (vgl. Howland 1997). Aus ihrem falschen Ansatz, Frauenrechte wiir-
den in islamischen Staaten zum Schutze der Religionsfreiheit eingeschrinkt,
ziehen Meron und Sullivan offenbar den Schluss, die schlimmen Auswir-
kungen dieser Praxis auf Frauen lieflen sich in Grenzen halten. Eigentlich, so
sagen sie, gebiihrt deren Freiheitsrechten generell der Vorrang vor religiosen
Interessen, und religios begriindete Vorbehalte gegen die Konvention seien
nur dann zu akzeptieren, wenn authentische oder sehr wichtige Aspekte der
Religion angesprochen sind. Sie wigen also die Interessen von Frauen gegen
die Anspriiche der Religion ab, und Meron versteigt sich zu der Aussage,
Auflenstehende seien sehr wohl in der Lage, sich ein Urteil tiber eine Religi-
on zu bilden und zu erkennen, was deren »echte Lehren« sind (Meron 1986:
159f.). Das ist in Wahrheit aber hochst problematisch. Durch den Blick von
auflen gewinnt die internationale Gemeinschaft keine Basis, auf der sie da-
ritber befinden kénnte, ob ein marginalisierter oder exotisch anmutender
Glaube nicht ebenso echter Lehre entsprechen kann wie einer, der sich einer
groReren Anhingerschaft erfreut und scheinbar fester in der religiésen Uber-
lieferung griindet. »Echt« ist ein Glaubensinhalt schliefSlich nur, wenn er
wahr ist oder aufrichtig befolgt wird. Religiose »Lehren« sind das, was die
Glaubigen lernen und glauben sollen. Nach welchen objektiven Kriterien be-
findet die internationale Gemeinschaft denn dariiber, welche islamischen
Glaubensinhalte wahr sind, oder was Muslimen lernen und glauben sollten?
Wie sollte die internationale Gemeinschaft beispielsweise dariiber befinden,
ob das diskriminierende dgyptische Scheidungsrecht, das zwar tief in der is-
lamischen Tradition verwurzelt ist, aber von vielen Muslimen in Frage ge-
stellt und kritisiert wird, ein »echter« Glaubensinhalt des Islasm ist?

Sullivan hat sich, angelehnt an Meron, dhnlicher Kriterien bedient. Sie
rdumt ein, dass man bestimmte Vorbehalte gegen die CEDAW zu Recht als
»Scheinbehauptungen« abtun kann, die mit »Tduschungsabsicht« gemacht
wurden (Sullivan 1992: 813). Man solle die Relevanz eines religiésen Geset-
zes oder einer religiosen Praxis fiir das Recht auf Religionsfreiheit dadurch
kliren, dass man sich ansieht, »welche Bedeutung dieser Praxis von der be-
treffenden Religion oder dem Glauben selbst beigemessen wird« (ebd.: 822).
Dies setzt jedoch voraus, Auflenstehende kénnten eine einheitliche, allge-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | ANN EL1ZABETH MAYER

mein anerkannte Version der betreffenden Religion definieren und eine un-
strittige Rangordnung der verschiedenen Religionen und ihrer religiosen
Praxis aufstellen. Das ist eine generell zweifelhafte Annahme und sicher
nicht anwendbar fiir den Islam, eine Religion mit einem besonders diffusen
und komplexen Erbe aus Gesetzen und Vorschriften. Howland bemerkt tref-
fend, man konne nicht die relative Bedeutung eines religiosen Gesetzes er-
messen, wenn der Geltungsbereich von Frauenrechten ermittelt werden soll;
dies lasse das internationale Recht nicht zu und sei auch »in der Praxis nicht
durchfiihrbar« (Howland 1997: 345, Fn. 317).

Resiimee

Die Erfahrung zeigt, warum es keinen Leitfaden zur Beurteilung der Bedeu-
tung oder Echtheit religiéser Begriindungen geben kann, die fiir Vorbehalte
gegen die CEDAW angefithrt werden. Islamische Staaten sind bereit zu be-
haupten, die Frauen diskriminierenden und fiir sie nachteiligen Vorschriften
seien durch den Islam gedeckt, auch wenn sich solche Behauptungen kaum
belegen lassen. Eine dgyptische Diplomatin hat mit spiirbarem Zorn die weit
hergeholten Argumente geschildert, mit denen man 1987 Vorschriften zu
verteidigen suchte, die gegen die Konvention verstielen (vgl. Tallawy 1997:
128). Sie schildert beispielsweise, wie der Vertreter eines islamischen Staates
aus Asien vor dem CEDAW-Komitee erklirte, die Praxis, einer Frau zur Stra-
fe das Gesicht mit Sdure zu veritzen, sei durch den islamischen Glauben ge-
deckt, und wie der Vertreter eines islamischen Staates aus Afrika mit dersel-
ben Behauptung die Regel begriindete, dass die Witwe eines Gestorbenen
mitsamt seiner beweglichen Habe als Erbe an den Bruder falle (vgl. ebd.:
135f.). Allerdings waren die Delegierten der betreffenden Linder auf Befragen
um die Antwort verlegen, welche islamische Vorschrift eine solche Praxis ver-
langt (vgl. ebd.: 136). Das CEDAW-Komitee wollte die Streitigkeiten um die
Berufung auf das islamische Recht offenbar ein fiir allemal beilegen, denn es
forderte im Anschluss an die Sitzung die Erstellung einer Studie tiber den
Status von Frauen unter islamischen Recht.** Dieser Vorschlag zeigt bereits,
dass es sogar unter den Menschenrechtlern bei den Vereinten Nationen Ver-
stindnis dafiir gibt, dass religicse Prinzipien — solange es sich dabei zweifels-
frei um »echte Bestandteile der Lehre« handelt — fiir die Ausgestaltung von
Frauenrechten herangezogen werden sollen.

Ginge es tatsdchlich um Religion, hitten die islamischen Staaten eine
Studie tiber die Rechte von Frauen in den Lehren des Islams eigentlich begrii-

22 Vgl. Mervat Tallawy: Report on the Seventh Session of the Committee on the Eli-
mination of Discrimination Against Women, Sixth Session, UN GAOR, 42. Sit-
zung, Beilage 38, UN-Dok. A/42/39, 8o.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KONVENTION UBER BESEITIGUNG JEDER DISKRIMINIERUNG DER FRAU | 121

fen missen. Stattdessen sprachen sich die Vertreter dieser Staaten aber ge-
gen das Projekt aus (vgl. Byrnes 1988). Dieselben Linder, die glauben ma-
chen wollen, es sollte fiir die islamischen Staaten Ausnahmen bei der Befol-
gung der Frauenrechtskonvention geben, sperren sich gegen eine Untersu-
chung relevanter islamischer Lehren durch die internationale Gemeinschaft.
Ohne jede Moglichkeit, zwischen echten und Scheinargumenten zu unter-
scheiden, soll jede Berufung auf den Islam fiir bare Miinze genommen wer-
den miissen. Wenn alle sonst unakzeptablen Abweichungen von den Forde-
rungen der CEDAW automatisch religios gerechtfertigt werden kénnten, lie-
Ren sich Frauenrechte theoretisch grenzenlos aushohlen.

Die von islamischen Staaten gegen die Konvention vorgetragenen Vorbe-
halte bieten einen wichtigen Fundus an Material fiir Forscher, die religicse
Vorbehalte untersuchen wollen. Nach kritischer Analyse sollten auch die Ver-
fechter der religiosen Toleranz und Religionsfreiheit verstehen, dass islami-
sche Vorbehalte gegen die CEDAW nicht eine besondere Behandlung verdie-
nen. Artikulieren Regierungen religiés begriindete Einwinde, so heifdt das
schlicht, dass die betreffenden Staaten die Frauenrechtskonvention nicht an-
wenden wollen und sich durch die Berufung auf ihre Religion besondere
Nachsicht erhoffen (vgl. Mayer 2003).

Dieser Beitrag basiert auf einer Ubersetzung
aus dem Englischen von Silvia Morawetz

Literatur

Afkhami, Mahnaz/Friedl, Erika (Hg.) (1997): Muslim Women and the Politics
of Participation: Implementing the Beijing Platform, Syracuse: Syracuse Uni-
versity Press.

Byrnes, Andrew (1988): Report on the Seventh Session of the Committee on the
Elimination of Discrimination Against Women and the Fourth Meeting of State
Parties on the Convention on the Elimination of all Forms of Discrimination
Against Women. 6-7 International Women’s Rights Action Watch: 7.
CEDAW-IWRAW report.

Castillo, Daniel Del (2003): Kuwaiti Universities Return to Separating Men
and Women: Some Female Academics Fear the Segregation is a First Step
to Removing Them from Public Life, in: Chronicle of Higher Education, 3.
Januar 2003, A44-46.

Daoud, Zakya (1995): En marge de la Conférence mondial des femmes de
Pékin: la stratégie des féministes maghrebines, in: Monde Arabe Maghreb
Machrek, 105-119.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | ANN EL1ZABETH MAYER

Howland, Courtney W. (1997): The Challenge of Religious Fundamentalism
to the Liberty and Equality Rights of Women: An Analysis under the Uni-
ted Nations Charter, in: Columbia Journal of Transnational Law 35, 271-377.

Karam, Azza M. (1997): Women, Islamism, and State: Dynamics of Power
and Contemporary Feminism in Egypt, in: Mahnaz Afkhami/Erika Fried]
(Hg.), Muslim Women and the Politics of Participation: Implementing the Bei-
Jjing Platform, Syracuse: Syracuse University Press, 18-28.

Kazi, Seema (1997), Muslim Law and Women Living under Muslim Laws, in:
Mahnaz Afkhami/Erika Friedl (Hg.), Muslim Women and the Politics of
Participation: Implementing the Beijing Platform Syracuse: Syracuse Univer-
sity Press, 141-140.

Mayer, Ann E. (2003): »Islam, Menschenrechte und Geschlecht: Tradition
und Politik«, in: Ute Gerhard/Mechthild Rumpf/Ulla Wischermann
(Hg.), Streitpunkte in islamischen Kontexten, Feministische Studien 21. Jg.,
H.2/2003 (im Druck).

Mayer, Ann Elizabeth (19906): »Reflections on the Proposed United States Re-
servation to CEDAW: Should the Constitution be an Obstacle to Human
Rights?«, in: Hastings Constitutional Law Quarterly 23, 717-741.

Mayer, Ann Elizabeth (1999?): Islam and Human Rights: Tradition and Politics,
Boulder, Colorado: Westview Press.

Meron, Theodor (1986): Human Rights Law-Making in the United Nations: A
Critique of Instruments and Process, Oxford: Clarendon Press.

Najjar, Fawzi (1988): »Egypt’s Laws of Personal Status«, in: Arab Studies
Quarterly (10), 319-44.

Pakistan — Women: Activists Pressure Government to Ratify CEDAW, in: In-
terpress Service, 21. June 1995 (verfiigbar tiber LEXIS, World Library, All-
wld File).

Rehof, Lars Adam (1993): Guide to the Travaux Preparatoires of the United Na-
tions Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination against
Women, Boston: Martinus Nijhoff

Steiner, Henry/Alston, Philip (1996): International Human Rights in Context:
Law, Politics, Morals, Oxford: Oxford University Press.

Sullivan, Donna J. (1992): Gender, Equality and Religious Freedom: Toward a
Framework for Conflict Resolution, in: New York University Journal of In-
ternational Law and Politics 24, 795-857.

Tallawy, Mervat (1997): International Organizations, National Machinery, Is-
lam, and Foreign Policy, in: Mahnaz Afkhami/Erika Friedl (Hg.), Muslim
Women and the Politics of Participation: Implementing the Beijing Platform
141, Syracuse: Syracuse University Press, 128-140.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE?
ZUR KRITIK AN KULTURALISTISCHEN

VEREINNAHMUNGEN DER MENSCHENRECHTSIDEE

HEINER BIELEFELDT

Zum Problem

Eine offene Ablehnung der Menschenrechte ist heute selten geworden. Wih-
rend noch vor zwei oder drei Generationen die Beflirworter menschenrechtli-
cher Emanzipation konservativen Skeptikern oder dezidierten politischen
Gegnern gegeniiberstanden, hat die Menschenrechtsidee in Politik, Recht
und Diplomatie in den letzten Jahrzehnten international ein solches Gewicht
gewonnen, dass ihr nur noch wenige Politiker, Wissenschaftler oder Publizis-
ten mit offenem Widerspruch entgegentreten. Man kann in dieser Tatsache
einen historischen Fortschritt sehen, wird doch darin deutlich, dass zumin-
dest das formale Bekenntnis zu Menschenrechten fast universal geworden
ist. Politischer Widerstand gegen die Menschenrechte, den es bekanntlich
gleichwohl nach wie vor gibt, duflert sich heute typischerweise in relativie-
renden Einwinden. An die Stelle eines schroffen »Nein« ist tendenziell ein
»Ja-Aber« getreten, in dem sich die Zustimmung zu Menschenrechten mit
teils weitreichenden Einschrankungen oder Vorbehalten verbinden kann. Ge-
legentlich fallen die Vorbehalte so massiv aus, dass die formelle Anerken-
nung der Menschenrechte faktisch leer lauft.

Eine solche »Ja-Aber«-Struktur im Verhiltnis zu den Menschenrechten
zeigt sich in vielen Varianten: Wer Menschenrechte dem Primat nationaler
Sicherheitspolitik unterordnet, degradiert sie gewollt oder ungewollt zu ei-
nem Luxusgut fiir ruhige Zeiten. Ahnliches gilt, wenn Regierungen die Ver-
wirklichung der Menschenrechte erst fiir das Ende eines wirtschaftlichen
Entwicklungsprozesses versprechen. Auch die Verkopplung von Menschen-
rechten mit Menschenpflichten kann auf einen Relativismus hinauslaufen,
nimlich dann, wenn die Gewihrleistung der Menschenrechte von vorgingi-
ger Pflichterfullung nach Mafistab staatlicher Definitionsmacht abhingig
gemacht wird. GroRer Schaden fiir die Sache der Menschenrechte entsteht
ferner dann, wenn man diese als Bestandteil einer imperialen Zivilisations-
mission propagiert — eine Tendenz, fiir die nicht nur die aktuelle US-AufRen-
politik dramatische Beispiele bietet. Unterminiert wird der Universalismus
der Menschenrechte schlieRlich auch durch eine kulturalistische Identitits-
politik, in denen die Menschenrechte als das besondere Erbe einer bestimm-
ten Kultur oder Religion in Anspruch genommen werden.

Dieses Problem der kulturalistischen Vereinnahmung steht im Zentrum
des vorliegenden Beitrags. Es soll an zwei Beispielen diskutiert werden, nim-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | HEINER BIELEFELDT

lich der okzidentalistischen und der islamistischen Okkupation der Men-
schenrechte. Zuvor aber sei der normative Anspruch der Menschenrechte
kurz umrissen. Der Beitrag endet mit einigen Uberlegungen zu Menschen-
rechten als Kern eines interkulturellen »overlapping consensus«.

Zur Bestimmung der Menschenrechte

Zur Klirung des Menschenrechtsbegriffs méchte ich drei Aspekte hervorhe-
ben, die in ihrer Verbindung das normative Profil der Menschenrechte ausma-
chen. Es sind dies: (1) der universale Geltungsanspruch der Menschenrechte,
(2) ihre inhaltliche Zielrichtung auf eine an der Wiirde des Menschen orien-
tierte Ordnung gleicher Freiheit und gleichberechtigter Partizipation sowie
schlieflich (3) ihre politisch-rechtliche Durchsetzungsintention.

(1) Menschenrechte formulieren, wie schon der Begriff erkennen lisst,
einen universalen Anspruch. Im Unterschied zu traditionellen Standesrech-
ten oder auch modernen Staatsbiirgerrechten kntipfen Menschenrechte nicht
an partikulare Merkmale von Herkunft oder Zugehoérigkeit an, sondern gel-
ten fiir den Menschen schlechthin, d.h. letztlich fiir alle Menschen in der
Welt. In der Praambel zur Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte der Ver-
einten Nationen von 1948 heiflt es, Menschenrechte seien »ein von allen
Vélkern und Nationen zu erreichendes gemeinsames Ideal« (Allgemeine Er-
klirung 1948: 26). Unter dem Einfluss der Menschenrechtserklirung be-
kennt sich das Grundgesetz »zu unverletzlichen und unveriuflerlichen Men-
schenrechten als Grundlage jeder menschlichen Gemeinschaft, des Friedens
und der Gerechtigkeit in der Welt« (Artikel 1, Absatz 2). Auf der Wiener
Weltmenschenrechtskonferenz der Vereinten Nationen von 1993 ist der
menschenrechtliche Universalismus noch einmal ausdriicklich bekraftigt
worden, hilt die Wiener Abschlusserklirung doch fest: »Der universelle Cha-
rakter dieser Rechte und Freiheiten steht auler Frage« (Wiener Erklirung
1993: 521).

Der Blick auf die Geschichte zeigt, dass das Bekenntnis zur Universalitit
der Menschenrechte offensichtlich nicht immer ganz ernst gemeint war. Un-
ter den Verfassern der ersten Menschenrechtsdokumente des spiten 18.
Jahrhunderts finden sich sogar Sklavenbesitzer. Der Universalismus der
Menschenrechte stellt indessen ein kritisches Prinzip dar, das sich immer
auch gegen Inkonsequenzen und Halbherzigkeiten in der Formulierung oder
Positivierung von Menschenrechtsnormen richtet und oft genug eine Wir-
kung entfaltet hat, die tiber die Absichten ihrer Autoren weit hinausgeht. Zur
Geschichte der Menschenrechte gehort daher auch die Kritik an den jeweils
herrschenden Menschenrechtsnormen, wie sie von verschiedenen Befrei-
ungsbewegungen — z.B. der Frauenbewegung, der Anti-Sklaverei-Bewegung,
den Gewerkschaften oder den Selbstorganisationen von Behinderten — vorge-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 12§

tragen wurde und wird. So wurde die androzentrische Verkiirzung der Décla-
ration des droits de ’homme et du citoyen von 1789 bereits von der jungen fe-
ministischen Bewegung der Revolutionszeit als Unrecht entlarvt und im Jah-
re 1791 mit einer von Olympe de Gouges verfassten Déclaration des droits de la
femme et de la citoyenne beantwortet, in der die Autorin gleiche Rechte fiir
Frauen und Mianner verlangt und so mit dem menschenrechtlichen Universa-
lismus sehr viel entschiedener ernst macht.’

(2) Menschenrechte, auch dies ist bereits im Begriff impliziert, gelten fiir
jeden Menschen gleichermafien, sind also Gleichheitsrechte. Sie erlauben kei-
ne Diskriminierung nach Stand, Geschlecht, Religionszugehérigkeit, ethni-
scher Herkunft usw. Als fundamentale Rechte des Menschen schlechthin
sind sie das genaue Gegenteil von Privilegien, namlich Gleichheitsrechte.
Wihrend der Begriff des Privilegs im Kontext der traditionellen européischen
Stindegesellschaft einen Rechtsbegriff darstellt, hat er fiir unser heutiges,
menschenrechtlich geprigtes Empfinden bezeichnenderweise Unrechtscha-
rakter. Die menschenrechtliche Gleichheit meint nicht etwa Gleichférmigkeit
oder Uniformitit, sondern gleiche Freiheit, und zwar nicht nur die gleiche
Freiheit personlicher Lebensfithrung, sondern auch die gleichberechtigte Parti-
zipation an den Belangen der Gemeinschaft, insbesondere auch in der Poli-
tik. Inhaltlich sind Menschenrechte demnach durch ihre emanzipatorische
Stofrichtung gekennzeichnet, die man im Anschluss an die berithmte Trias
der Franzésischen Revolution mit »Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit« um-
reiflen kann — wobei es angemessen wire, den Begrift der »Briiderlichkeit«
heute durch »Solidaritit« zu ersetzen (vgl. Huber/Tédt 1977: 8off.).

Das politisch-rechtliche Prinzip gleicher Freiheit und Partizipation ver-
weist auf die Wiirde des Menschen, die in Menschenrechten zur Geltung ge-
bracht werden soll. In Artikel 1 Absatz 1 des Grundgesetzes heifdt es: »Die
Wiirde des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schiitzen ist Ver-
pflichtung aller staatlichen Gewalt.« Als fundamentale Schutznormen der
Menschenwiirde haben die Menschenrechte gleichsam Anteil an der »Unan-
tastbarkeit« der Menschenwiirde; sie sind »unverletzlich« und »unveriufier-
lich« (Art. 1 Abs. 2 GG). Menschenrechte bringen die wesentliche Gleichheit
der Menschen als sittliche Subjekte dadurch zur Geltung, dass sie einem je-
den gleiche Freiheit und gleichberechtigte Partizipation ermdglichen. Diese
komplexe normative Konstellation — die innere Verbindung von Wiirde und
Recht sowie die Strukturierung des Menschenrechtsdenkens nach den Prin-
zipien von Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit (beziehungsweise Solidari-
tit) — kommt in Artikel 1 der Allgemeinen Menschenrechtserklirung von 1948
zum Ausdruck, der besagt:

1 Abgedruckt ist die Erklirung der Olympe de Gouges — in Gegeniiberstellung zur
offiziellen Menschenrechtserklirung von 1789 — im Anhang der Studie von Ger-
hard (1990). Vgl. auch den Kommentar ebd.: 49ff.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | HEINER BIELEFELDT

»Alle Menschen sind frei und an Wiirde und Rechten gleich geboren. Sie sind mit Ver-
nunft und Gewissen begabt und sollen einander im Geist der Briiderlichkeit begeg-

nen.«

(3) Menschenrechte stellen eine politisch-rechtliche Kategorie dar. Thr Gel-
tungsanspruch beschrinkt sich nicht auf einen humanitiren Appell, sondern
findet Gestalt in politisch-rechtlichen Institutionen und Verfahren, die sich
auf nationaler, regional-volkerrechtlicher und globaler Ebene herausgebildet
haben bzw. derzeit noch entwickelt werden. Im modernen Verfassungsstaat
sind Menschenrechte teils als einklagbare Grundrechte verankert, die, wie es
im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland heift, »Gesetzgebung, voll-
ziehende Gewalt und Rechtsprechung als unmittelbar geltendes Recht« bin-
den (Artikel 1, Absatz 3). Als bisher erfolgreichstes Beispiel einer regional-
volkerrechtlichen Normierung von Menschenrechten gilt die Europdische
Menschenrechtskonvention, die im Rahmen des Europarates 1950 entstan-
den und seit dem Jahre 1953 in Kraft ist. Nach dem Ende des Ost-West-Kon-
flikts sind ihr mittlerweile auch fast alle osteuropiischen Staaten beigetreten.
Die Europdische Menschenrechtskonvention eréffnet den im Bereich der
Mitgliedsstaaten lebenden Menschen die Méglichkeit, ihre Rechte vor dem
Europiischen Gerichtshof fiir Menschenrechte in Strafburg einzuklagen.
Vergleichbare (wenn auch bislang weniger effiziente) regional-volkerrecht-
liche Menschenrechtskonventionen bestehen auch im interamerikanischen
Raum sowie in Afrika. Den Auftakt fiir die Etablierung von Menschenrechts-
standards im Rahmen der Vereinten Nationen bildet die bereits erwihnte All-
gemeine Erkldrung der Menschenrechte vom 10. Dezember 1948. Aus ihr sind
in der Folgezeit mehrere internationale Menschenrechtskonventionen her-
vorgegangen, die fiir die Vertragsstaaten auch volkerrechtlich verbindlich
sind, darunter der Internationale Pakt tiber biirgerliche und politische Rechte
sowie der Internationale Pakt tiber wirtschaftliche, soziale und kulturelle
Rechte (beide von 1966, in Kraft getreten 1976). Da es einen internationalen
Gerichtshof fiir Menschenrechte bislang nicht gibt, obliegt die Uberwachung
dieser (und zahlreicher anderer) Konventionen eigens eingesetzten unabhin-
gigen Priifungsausschiissen, deren Durchsetzungsmoglichkeiten derzeit al-
lerdings noch viel zu wiinschen iibrig lassen.

Aus dem spezifisch politisch-rechtlichen Charakter von Menschenrech-
ten ergeben sich zugleich auch immanente Grenzen ihres normativen An-
spruchs. Auf diese Grenzen hinzuweisen ist gerade im Blick auf interreligio-
se oder interkulturelle Debatten wichtig, werden doch nach wie vor Bedenken
laut, Menschenrechte seien eine moderne globale »Humanititsreligions, die
die Vielfalt der Religionen oder Kulturen iiberwinden solle. Manche Befiir-
worter der Menschenrechte geben solchen Befiirchtungen Nahrung, indem
sie den Anspruch der Menschenrechte iiberziehen und etwa mit Bassam Tibi
die Idee der Menschenrechte als »religion civile« (Tibi 1994: 280) bezeich-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 127

nen. Will man sich gegen den Vorwurf wehren, menschenrechtliches Enga-
gement sei eine moderne Fortsetzung religiéser Kreuzziige oder eine Varian-
te eurozentrischer Zivilisationsmission, so gilt es, den Geltungsanspruch der
Menschenrechte klar zu limitieren und auf die politisch-rechtliche Ebene zu
konzentrieren.

Geht von man der Verbindung der drei genannten Aspekte — des univer-
salen Geltungsanspruchs, der emanzipatorischen Stofirichtung (»Freiheit,
Gleichheit, Solidaritit«) und der politisch-rechtlichen Durchsetzungsinten-
tion — aus, so erweisen sich Menschenrechte als eine spezifisch moderne Idee.
Ein entscheidender Durchbruch fand in den groflen demokratischen Revolu-
tionen des spaten 18. Jahrhunderts statt, in denen die ersten politisch wirk-
samen Menschenrechtsdokumente entstanden, darunter die Virginia Bill of
Rights von 1776 und die Déclaration des droits de homme et du citoyen von
1789. In das internationale Recht fanden Menschenrechte weitaus spater
Eingang, nimlich erst mit Griindung der Vereinten Nationen. Menschen-
rechte gehoren somit der Moderne an. Es wire aber ein Missverstindnis,
wollte man die Modernitit der Menschenrechte im Sinne einer einlinigen
Fortschrittsgeschichte konzipieren und pauschal gegen vormoderne Traditio-
nen von Ethik und Recht stellen. Denn Menschenrechte bieten eine Antwort
gerade auch auf massive Unrechtserfahrungen der Moderne. Dies kommt
ebenfalls in der Allgemeinen Menschenrechtserklirung von 1948 zu Wort, wenn
die Priambel von »Akten der Barbarei« spricht, »die das Gewissen der
Menschheit tief verletzt haben«, und damit insbesondere an die Griueltaten
des Nationalsozialismus erinnert. Von Anfang an stellen Menschenrechte ei-
nen Protest gegen konkret erfahrenes Unrecht dar, und zwar nicht zuletzt
gegen solche strukturellen Unrechtserfahrungen, die sich aus dem Umbruch
der Gesellschaft zur Moderne und den damit einhergehenden Krisen und Er-
schiitterungen ergeben haben. Doch so verkiirzt es wire, Menschenrechte in
eine simple Fortschrittsideologie der Moderne zu vereinnahmen, so einseitig
wire es umgekehrt, wollte man sie nur gleichsam als »Notbremse« gegen ei-
ne allgemeine Verfallsgeschichte der Moderne verstehen. Denn gerade in den
neuzeitlichen Krisen des traditionellen, unmittelbar religios begriindeten
ethischen Konsenses und der traditionellen Rechtsinstitutionen bricht sich
zugleich ein neues Freiheitsdenken Bahn, das die sittliche Subjektstellung
des Menschen, seine Verantwortung und Miindigkeit in bis dahin unbekann-
ter Entschiedenheit in den Mittelpunkt von Ethik, Politik und Recht stellt.

2 Die normativen Komponenten, aus denen das moderne Menschenrechtsdenken
entstanden sind, lassen sich historisch natiirlich viel weiter zuriickverfolgen. Weder
die biblische Idee der Gottesebenbildlichkeit jedes Menschen noch auch die Magna
Charta von 1215 konnen jedoch im engeren Sinne als Menschenrechte verstanden
werden: Im ersten Fall fehlt die unmittelbare politisch-rechtliche Durchsetzungsin-
tention, im zweiten Fall fehlt der universale Geltungsanspruch.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | HEINER BIELEFELDT

Dieses moderne Freiheitsdenken ist auch fiir die Menschenrechte mafige-
bend geworden (Bielefeldt 1998).

Zur okzidentalistischen Vereinnahmung der Menschenrechte

Aus der kaum bestreitbaren Tatsache, dass Menschenrechte historisch zu-
nichst in Europa und Nordamerika zum Durchbruch gelangt sind, wird oft
der Schluss gezogen, sie seien an die kulturellen, philosophischen und meta-
physischen Voraussetzungen des »westlichen« Denkens notwendig gebun-
den. Diese These findet sich in vielen Varianten. Verbreitet ist beispielsweise
die Uberzeugung, Menschenrechte entstammten letztlich der christlichen
Tradition und kénnten nur in ihrem Horizont angemessen verstanden wer-
den. In diesem Sinne schreibt der katholische Moralphilosoph Jozef Punt:

»In der Scholastik vorbereitet, im Humanismus iibersteigert und in der Aufklirung
sikularisiert, ist die Einsicht in die Wiirde und Freiheit des natiirlichen Menschen
letztlich eine religios-philosophische Kategorie, die zwar auf das Christentum und die
Stoa zuriickgeht, die aber im christlichen Abendland doch vor allem durch die bibli-
sche Lehre der Schopfungsordnung und der Gottesebenbildlichkeit lebendig geblieben
und durch die Jahrhunderte hindurch weitergetragen wurde.« (Punt 1987: 87)

Georg Picht verweist in einer ideengeschichtlichen Studie auf die Rolle der
stoischen Philosophie, deren metaphysischer Rahmen nicht nur fir die Er-
klarung der Genese, sondern auch fiir das aktuelle Verstindnis der Men-
schenrechtsidee unverzichtbar sei: »Stellt man die Grundlehren der europii-
schen Metaphysik in Frage, so erschiittert man zugleich die Menschen-
rechtsdoktrin« (Picht 1980: 131). Die historische Herleitung der Menschen-
rechte aus der Reformation wird etwa von Wolfgang Fikentscher vertreten,
der den Ursprung menschenrechtlicher Forderungen in den Befreiungs-
kampf der niederlindischen Protestanten gegen die katholischen Spanier
datiert (Fikentscher 1987). Auch er sieht die christliche Herkunft und Deu-
tung als »fiir Grund- und Menschenrechte konstitutiv« an (ebd.: 60). Lud-
ger Kithnhardt schliefllich verortet den Ursprung der Menschenrechte in
der neuzeitlichen Wendung des abendlindischen Naturrechtsdenkens. Er
schreibt: »Der geschichtlich entscheidende geistige Durchbruch zur Idee un-
verduflerlicher Menschenrechte wurde durch das Werk John Lockes (1632-
1704) geleistet« (Kithnhardt 1987: 81). Man kénnte die Reihe der Beispiele
fortsetzen.

Problematisch an diesen und dhnlichen Herleitungen der Menschen-
rechte ist, dass sie implizit oder explizit zu einer Vereinnahmung der Men-
schenrechtsidee in den geistig-kulturellen Horizont der christlich-abend-
lindischen Tradition fithren. Fiir Menschen anderer kultureller Herkunft

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 129

oder Orientierung hat dies zur Folge, dass sie, wenn tiberhaupt, dann nur als
Trittbrettfahrer »westlicher Wertvorstellungen« an Menschenrechten teilha-
ben kénnen. Die Universalitit der Menschenrechte erweist sich dann aber
entweder als von vornherein illusiondr, oder sie wird mit dem globalen
Durchsetzungsanspruch einer bestimmten Religion oder Kultur vermischt
und gerdt damit zu einer Kategorie imperialistischer Zivilisationsmission.
Die erstere Konsequenz zieht Picht, fiir den »die Utopie einer globalen Men-
schenrechtsordnung nur als leerer Wahn betrachtet werden« kann (Picht
1980: 127). Die zweite Moglichkeit klingt bei Fikentscher an, wenn er mit
spitzer Ironie vermerkt, dass »die meist sikular gesonnenen >westlichen< Re-
former« in den Lindern der Dritten Welt nolens volens christliche Werte
propagieren: »Unwissend betreiben sie mit ihren politischen Bestrebungen
christliche Mission« (Fikentscher 1987: 64).

Gewiss sind Menschenrechte nicht in einem kulturellen, philosophi-
schen und religiésen Vakuum entstanden, sondern mit geistig-kulturellen
Stromungen in Christentum, hellenistischer Philosophie, Renaissance und
Aufklirung vielfiltig verwoben. Der Aufweis solcher historischer und ideen-
geschichtlicher Beziige darf allerdings nicht zu dem Kurzschluss fithren, die
Idee der Menschenrechte sei gleichsam im kulturgenetischen Potenzial der
abendlindischen Tradition von Anfang an grundgelegt und deshalb substan-
ziell und exklusiv an den Horizont westlicher Kultur gebunden. Gegen eine
solche skulturessenzialistische< Sicht sollte man sich klarmachen, dass das
Aufspiiren ideengeschichtlicher Motive, die in der einen oder anderen Weise
in die Formulierung von Menschenrechten eingegangen sind, stets von heute
aus, also im Riickblick geschieht. Im Blick zuriick in die Geschichte aber wer-
den wir allzu leicht zu >Hegelianern, die allenthalben Kontinuititen und Li-
nien zur Moderne hin entdecken und den Fahrplan der Geschichte bis in die
Urquellen zuriick verfolgen. So entsteht dann der Eindruck, die moderne
Demokratie habe in der Athener Volksversammlung genauso ihren Vorliufer
wie die modernen Grundrechtsgarantien in der englischen Magna Charta von
1215. Gegen eine derart >hegelianisierende« Geschichtsbetrachtung gilt es,
immer wieder an die Kontingenz der Geschichte zu erinnern, die sich nicht
gleichsam naturwiichsig als Entfaltungsprozess kultureller Potenziale voll-
zieht, sondern auch ganz anders hitte verlaufen kénnen. Diese Kontingenz
zu vergegenwirtigen, wire zugleich ein erster Schritt zur Uberwindung kul-
turessenzialistischer Vereinnahmungen der Menschenrechte bzw. positiv
ausgedriickt: zur Offenheit fiir mogliche alternative Wege zur Anerkennung
der Menschenrechte.

AuRerdem diirfen neben den Elementen historischer Kontinuitit die
Aspekte von Diskontinuitit nicht aus dem Blick geraten. Auch im Westen
mussten (und miissen!) Menschenrechte erkdmpft werden,; sie sind den west-
lichen Gesellschaften nicht wie eine reife Frucht in den SchoR gefallen, son-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | HEINER BIELEFELDT

dern wurden gegen erbitterte Widerstinde durchgesetzt.> Bemerkenswert
ist, dass zu den Gegnern menschenrechtlicher Freiheiten lange Zeit auch die
christlichen Kirchen zihlten, die sich — abgesehen von einigen Freikirchen —
erst spat zu einer Anerkennung der Menschenrechte durchgerungen haben.
Nachdem die romischen Papste die Menschenrechte im allgemeinen und die
Religionsfreiheit im besonderen im 19. Jahrhundert wiederholt kompromiss-
los abgelehnt hatten, zeichnete sich erst im 20. Jahrhundert in der katholi-
schen Kirche ein allmihlicher Wandel ab, der schlieRlich zur offiziellen An-
erkennung von Menschenrechten und Religionsfreiheit auf dem Zweiten Va-
tikanischen Konzil fithrte (vgl. Hilpert 1991: 137ff.). Die Tatsache, dass mit
den Kirchen gerade die berufenen Vertreter der abendlindisch-christlichen
Kultur sich lange Zeit der Anerkennung der Menschenrechte verweigerten,
ist ein Indiz dafiir, dass Menschenrechte auch im Westen nicht von vornher-
ein als jene »self-evident truths« gegolten haben, als die sie in der Amerikani-
schen Unabhingigkeitserklirung behauptet werden.

Fur die praktische Durchsetzung der Menschenrechte ist es gewiss von
Vorteil, wenn die christlichen Kirchen inzwischen im Ethos der Menschen-
rechte heute ein ureigenes ethisches Anliegen in neuer Gestalt wiederentde-
cken und ihr Engagement fiir die Wahrung von Wiirde und Recht des Men-
schen aus ihrem christlichen Auftrag her begreifen und begriinden (ebd.:
161). Eine solche »Aneignung« der Menschenrechtsidee darf aber nicht zu
deren einseitiger Vereinnahmung zu exklusiv »christlichen Werten« fithren.
Im Bemiihen, eine Briicke zwischen Tradition und Moderne zu schlagen,
darf das Bewusstsein dafiir nicht verloren gehen, dass Menschenrechte nicht
nur von Christen, sondern oft auch von erklirten Nicht-Christen erkimpft
worden sind, und zwar nicht nur mit Billigung, sondern vielfach gerade auch
gegen die ausdriickliche Missbilligung der Kirchen. Erst die Vergegenwirti-
gung nicht nur der Kontinuititen, sondern auch der geschichtlichen Briiche
und Umbriiche schafft die Voraussetzung dafiir, dass die Aneignung der
Menschenrechte durch die christlichen Kirchen als das Ergebnis einer kom-
plizierten »Lerngeschichte« begreifbar wird (ebd: 161ff.). Und erst in der
selbstkritischen Offenlegung dieser Lerngeschichte entsteht zugleich die Of-
fenheit fiir mogliche neue Lernerfahrungen. Diese prinzipielle Offenheit aber
ist die Voraussetzung fiir ein ernsthaftes Menschenrechtsgesprich mit An-
gehorigen anderer religiéser oder weltanschaulicher Uberzeugung, die ihre
eigenen — vielleicht dhnlichen, vielleicht aber auch anderen — Lernerfahrun-
gen im Umgang mit Menschenrechten einbringen kénnen.

3 Vgl. Senghaas (1994): »Die Rechtsstaatlichkeit oder die von einzelnen einklagba-
ren Menschenrechte sind westliche Errungenschaften, die in langwierigen politi-
schen Konflikten wihrend des Modernisierungsprozesses in Europa erkimpft wur-
den. Sie sind also keineswegs das eherne Erbe einer urspriinglichen kulturgeneti-

schen Ausstattung Europas« (S. 112).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | I3I

Gegen eine vorschnell-harmonisierende Integration der Menschenrechts-
idee in das Gesamt der westlichen Kultur und Geschichte spricht schliefRlich
auch die Tatsache, dass Menschenrechte erst in der Moderne zum Durch-
bruch gelangt sind. Und zwar geschah dies zu einem Zeitpunkt, als die reli-
gios-kulturelle Zentrierung der europiischen Gesellschaften in eine Krise ge-
raten war. In der Krise der traditionellen normativen Ordnungen und den da-
raus resultierenden Bedrohungen der Humanitit bestand zugleich die Chan-
ce, dass die sittliche Verantwortung des Menschen als innerer Grund aller
ethischen und rechtlichen Normen in neuer Weise zu Bewusstsein kam. Man
kann diesen Prozess der Innewerdung menschlicher Miindigkeit als >Aufkla-
rung« bezeichnen. Ohne eine so verstandene Aufklirung sind universale
Menschenrechte als politisch-rechtlicher Freiheitsanspruch eines jeden Men-
schen undenkbar.

Es wire indessen verfehlt, den Begriff der Aufklarung auf eine bestimm-
te Epoche der europiischen Geschichte — auf das »siecle des lumiéres« — zu
verkiirzen, generell mit der westlich-modernen Zivilisation gleichzusetzen
oder gar mit bestimmten westlichen Philosophien abschlieRend zu identifi-
zieren. Die Vereinnahmung der Menschenrechte in eine auf diese Weise ver-
dinglichte Vorstellung »westlich-moderner Aufklirung« wire fiir den men-
schenrechtlichen Universalismus um nichts weniger problematisch als ihre
Reduzierung auf einen partikularen Kanon »abendlindischer Werte«. Au-
Rerdem geraten die Begriffe von »europiischer Aufklirung« und »westlicher
Moderne« in solch verdinglichter Gestalt entweder zum Programm einer im-
perialistischen Zivilisationsmission oder zu Ausgrenzungskategorien, durch
die Menschen nicht-westlicher Herkunft pauschal als »unaufgeklart« diskre-
ditiert und von der Mitgestaltung der modernen multikulturellen Gesell-
schaft ausgeschlossen werden konnten. In aggressiver Form zeigt sich eine
solche Ausgrenzung bei Hans Ebeling, wenn er alle »religiés grundierten
>Kulturen«« summarisch als »primodern« bezeichnet (Ebeling 1994: 68) und
gegen den nach seiner Meinung insbesondere von Seiten des Islams drohen-
den Fundamentalismus eine westliche »Aufklirung« mobilisiert, die nicht
nur von vornherein eurozentrisch definiert, sondern zugleich auch mit mili-
tarischen Konnotationen aufgeladen wird. Ebelings Polemik gegen den Mul-
tikulturalismus kulminiert in der Forderung:

»[...] daf heute die Aufklirung eine Funktion tibernehmen muf, die spitestens seit Karl
Martell und der Schlacht zwischen Tours und Poitiers (732) auf der Linge eines nicht
unbedeutenden Jahrtausends gerade das Christentum wahrgenommen hatte.« (Ebd.:

75)

Eine solche Verdinglichung des Aufklirungsbegriffs zu einer quasi-kultura-
listischen Kategorie wire indessen letztlich das Ende von Aufklirung, sofern
man darunter den Anspruch riickhaltloser und bestindiger Selbstkritik, ver-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | HEINER BIELEFELDT

bunden mit der Bereitschaft zu kommunikativer Auseinandersetzung ver-
steht. Menschenrechte stellen demgegeniiber den Versuch dar, den religis-
sen, weltanschaulichen und kulturellen Pluralismus der modernen Gesell-
schaft dadurch »aufklirerisch< zu bewiltigen, dass sie ihn um der miindigen
Verantwortung und Wiirde des Menschen willen politisch-rechtlich anerken-
nen und schiitzen. In dieser Weise innerlich auf den Pluralismus als Aus-
druck menschlicher Wiirde und Freiheit bezogen, sind Menschenrechte
selbst mit einer Vielzahl philosophischer und weltanschaulicher Letztdeu-
tungen vereinbar, einschliefllich solcher Deutungen, die sich aus religiésen
Traditionen speisen. In dieser Perspektive aber besteht keine Rechtfertigung
dafiir, die legitimen Interpretationen von Menschenrechten von vornherein
auf die Religionen und Philosophien europiischen Ursprungs zu beschrin-
ken, weil nur sie angeblich zur Aufklirung fihig seien. Im Gegenteil: Die
Moglichkeit, in Menschenrechten humane Anliegen der eigenen Tradition in
moderner Gestalt wiederzuerkennen und zur >Aufklirung< der Tradition
fruchtbar zu machen, kann — auch um der Universalitit der Menschenrechte
willen — kein Privileg des Westens sein.

Zur islamistischen Vereinnahmung der Menschenrechte

Gegen die »westlich« verstandenen Menschenrechte werden seit einigen
Jahrzehnten alternative Menschenrechtskonzeptionen zur Geltung gebracht,
die sich auf »nicht-westliche« kulturelle oder religiése Quellen berufen. Para-
digmatisch daftir stehen einige »islamische Menschenrechtserklirungen«
muslimischer Autoren oder islamischer Institutionen. Da auch sie in der Re-
gel einen universalen Geltungsanspruch erheben, spiegeln sie die kulturim-
perialistischen Tendenzen, wie sie sich aus einer Okzidentalisierung der
Menschenrechtsbegriffe ergeben kénnen, unter anderen Vorzeichen wider.
So betont Abul A’la Mawdudi, ein Vierteljahrhundert nach seinem Tode
lingst zum Klassiker des Islamismus avanciert, in seinem Buch Human
Rights in Islam:

»The people in the West have the habit of attributing every good thing to themselves and
try to prove that it is because of them that the world got this blessing [...].« (Mawdudi

1976: 13)

Gegen die, wie er meint, primir europdisch geprigten internationalen Men-
schenrechtsnormen setzt Mawdudi eine exklusiv »islamische« Menschen-
rechtskonzeption, die im Ergebnis allerdings gewiss nicht weniger essentia-
listisch gehalten ist als die von ihm kritisierten Ideologen des Westens. Maw-
dudi sieht die Menschenrechte sowohl als Konzept als auch in ihren einzel-
nen Verbiirgungen unmittelbar in den Quellen des Islams — also in Koran

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 133

und Sunna - begriindet. Aus dem géttlichen Ursprung der Menschenrechte
schlieft Mawdudi auf deren zeitlose Giiltigkeit und Unverdnderlichkeit:

»The rights which have been sanctioned by God are permanent, perpetual and eternal.
They are not subject to any alterations or modifications, and there is no scope for any
change or abrogation.« (Ebd.: 15)

Mawdudi fithrt eine Reihe einzelner Rechte auf — die Rechte auf Leben, Si-
cherheit, individuelle Freiheit, Gerechtigkeit, die Gleichheit der Menschen
usw. —, die er jeweils mit Belegstellen aus dem Koran theologisch untermau-
ert. Mit der koranischen Begriindung der Menschenrechte verbindet er den
Anspruch, dass der Islam auch in historischer Perspektive die Errungen-
schaft der Menschenrechte fiir sich reklamieren kann. Wihrend der Westen
Menschenrechte nicht vor dem 17. Jahrhundert gekannt habe (ebd.: 13), seien
sie im Islam von Anfang an grundgelegt und praktiziert worden.

Die Behauptung, die Menschenrechte seien erstmals im Islam formuliert
worden, hat auch Eingang in einige halb-offizielle Menschenrechtsdokumen-
te islamischer Konferenzen und Organisationen gefunden. So heifdt es in den
Abschlussthesen eines im Dezember 1980 in Kuwait durchgefithrten Semi-
nars itber Menschenrechte im Islam:

»Islam was the first to recognise basic human rights and almost 14 centuries ago it set
up guarantees and safeguards that have only recently been incorporated in universal
declarations of human rights.« (Human Rights 1982: 9)

Markanter noch beginnt die im Jahre 1981 vom Islamrat fiir Europa — einer
nicht-staatlichen islamischen Organisation — vorgelegte Allgemeine Islamische
Menschenrechtserkldrung mit den Worten:

»Vor vierzehn Jahrhunderten legte der Islam die >Menschenrechte< umfassend und tief-
griindend als Gesetz fest.« (Allgemeine Islamische Menschenrechtserklirung 1981: 20)

Wie die Vereinnahmung der Menschenrechte in einen Kanon »westlicher
Werte« im Ergebnis auf die Relativierung des menschenrechtlichen Univer-
salismus oder seine Verkehrung in imperialistische europiische Zivilisa-
tionsmission hinauslduft, so nimmt analog auch der islamistisch verein-
nahmte Menschenrechtsbegriff entweder partikularistische oder imperialisti-
sche Ziige an. Dies zeigt sich in der Verquickung menschenrechtlicher und
islamrechtlicher Begriffe, wie sie fiir die Menschenrechtserklirung des Islam-
rats von 1981 charakteristisch ist (vgl. Forstner 1991; Mayer 1991). Indem
sich die Erklirung — jedenfalls in ihrer arabischen Fassung — wiederholt auf
die Scharia, die islamische Umma und die islamische Armensteuer (Zakat)
bezieht, werden die Menschenrechte einseitig »islamisiert<. Von der men-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | HEINER BIELEFELDT

schenrechtlichen Universalitit kann folglich allenfalls insofern noch die Rede
sein, als auch die géttliche Botschaft des Islams an die gesamte Menschheit
gerichtet ist.

Deutlicher noch als in der Menschenrechtserklirung des Islamrats von
1981 kommt die Islamisierung menschenrechtlicher Begriffe im Entwurf ei-
ner Erkldrung der Menschenrechte im Islam zum Ausdruck, der von den Au-
Renministern der »Organisation der Islamischen Konferenz« im August
1990 in Kairo angenommen wurde (Erklirung 1990: 93-98). Sowohl die Er-
klirung im ganzen als auch die einzelnen Rechte stehen unter dem Vorbe-
halt, dass sie mit der Scharia tibereinstimmen miissen. Artikel 24 bestimmt
in diesem Sinne: »Alle Rechte und Freiheiten, die in dieser Erklirung ge-
nannt werden, unterstehen der islamischen Scharia.« Und der abschlieRende
Artikel 25 bekriftigt noch einmal: »Die islamische Scharia ist die einzige zu-
stindige Quelle fiir die Auslegung oder Erklirung jedes einzelnen Artikels
dieser Erklirung.« Angesichts des nachdriicklich behaupteten Vorrangs der
Scharia kénnen Menschenrechte in ihrer Eigenstruktur — geschweige denn in
ihrem kritischen Anspruch — von vornherein nicht zur Geltung kommen. Im
Gegenteil besteht eher der Eindruck, dass die islamische Menschenrechtser-
klirung von Kairo zur Rechtfertigung autoritirer Freiheitsbeschrinkungen
herhalten kann, wenn beispielsweise die Rechte auf Leben und auf kérperli-
che Unversehrtheit (Artikel 2) oder auf Meinungsfreiheit (Artikel 22) Vorbe-
haltsklauseln zugunsten der Scharia enthalten.

Wihrend Mawdudi in seinem Kapitel {iber die Gleichheit der Menschen
bezeichnenderweise lediglich vier Diskriminierungsverbote auflistet — nim-
lich Hautfarbe, Rasse, Sprache und Nationalitit, nicht aber Religionszugeho-
rigkeit und Geschlecht! (Mawdudi 1976: 23) —, proklamiert die Kairoer Erkli-
rung in Artikel 1 die gleiche Wiirde aller Menschen »ohne Ansehen von Ras-
se, Hautfarbe, Sprache, Geschlecht, politischer Einstellung, sozialem Status
oder anderen Griinden«. Auf diese weitreichende Gleichheitsvorstellung folgt
jedoch der Hinweis: »Der wahrhafte Glaube ist die Garantie fiir das Erlangen
solcher Wiirde auf dem Pfad zur menschlichen Vollkommenheit.« Selbst
wenn man davon ausgeht, dass die Gleichheit der Wiirde uneingeschrankt
gelten soll, bleibt indes unklar, ob aus der gleichen Wiirde auch gleiche Rechte
folgen. In Bezug auf das Geschlechterverhiltnis wird jedenfalls die ungleiche
Rollenverteilung und Rechtsstellung festgeschrieben, wenn es in Artikel 6
heifit:

»a. Die Frau ist dem Mann an Wiirde gleich, sie hat Rechte und auch Pflichten; sie ist
rechtsfihig und finanziell unabhingig, und sie hat das Recht, ihren Namen und ihre
Abstammung beizubehalten. b. Der Ehemann ist fiir den Unterhalt und das Wohl der
Familie verantwortlich.«

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | I35

Pragnant zeigt sich der Widerspruch zu den Menschenrechtsstandards der
Vereinten Nationen bei Artikel 10, der anstelle eines allgemeinen Rechts auf
Religionsfreiheit den Vorrang des Islams behauptet. Dort heifit es:

»Der Islam ist die Religion der reinen Wesensart. Es ist verboten, irgendeine Art von
Druck auf einen Menschen auszuiiben oder seine Armut oder Unwissenheit auszu-

nutzen, um ihn zu einer anderen Religion oder zum Atheismus zu bekehren.«

Auch wenn in dieser Formulierung kein unmittelbares Verbot der Konversi-
on vom Islam zu einer anderen Religion ausgesprochen ist, lauft der Artikel
doch zumindest auf eine Achtung jeder Missionstitigkeit unter Muslimen
und damit auf eine Beschrinkung der Religionsfreiheit hinaus. Die Kairoer
Erklirung erweist sich damit als ein politisches Dokument, das die inhaltli-
che Kontinuitit mit den universalen Menschenrechtsstandards der Vereinten
Nationen bewusst preisgibt.

Der Anspruch auf eigenstindige »islamische« Menschenrechte klingt
auch im europdischen islamischen Schrifttum immer wieder an. So bekennt
sich etwa Murad Hofmann zu islamisch konzipierten Menschenrechten, von
denen er zugleich betont, dass sie bei aller inhaltlichen Nihe mit den interna-
tional anerkannten Menschenrechten doch »nicht voll mit den Menschen-
rechtspakten der Vereinten Nationen tibereinstimmen« (Hofmann 2000:
104). Worin die Differenzen konkret bestehen, wird nicht niher ausgefiihrt.
Auch die Islamische Charta, die der Zentralrat der Muslime in Deutschland, ei-
ner der islamischen Spitzenvereinigungen, im Februar 2002 vorgelegt hat,*
verbindet die Anerkennung der Menschenrechte in Artikel 13° mit einem
doppelten — materialen und formalen — Vorbehalt. Zum einen bleibt es be-
schrinkt auf einen nicht niher definierten »Kernbestand« der Menschen-
rechte. Zum anderen wird die Menschenrechtserklirung mit dem Adjektiv
»westlich« versehen. Sofern dabei (wie man vermuten darf) die Allgemeine
Erklirung der Menschenrechte der Vereinten Nationen von 1948 gemeint ist,
legt deren Qualifikation als »westliches« Dokument den Eindruck nahe, dass
ihr Geltungsanspruch als fiir Muslime nicht unmittelbar verbindlich angese-
hen wird (vgl. Bielefeldt 2003: 68ff.).

Auf der anderen Seite finden sich auch unter Muslimen sehr entschiede-
ne Verteidiger des menschenrechtlichen Universalismus, die kurzschliissige
Verschmelzung der Menschenrechtsidee mit den religionsrechtlichen Quel-

4 Zu beziehen ist die Islamische Charta beim Zentralrat der Muslime in Deutschland
(ZMD, Postfach 12 24, D-52232 Eschweiler); sie ist auch im Internet verfiigbar.

5 »Zwischen den im Koran verankerten, von Gott gewdhrten Individualrechten und
dem Kernbestand der westlichen Menschenrechtserklirung besteht kein Wider-
spruch.«

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | HEINER BIELEFELDT

len des Islams einer systematischen Kritik unterziehen.® Es wire deshalb
verfehlt, die hier genannten Dokumente als reprisentativ fiir den »islami-
schen Menschenrechtsansatz< zu betrachten, den es in solch monolithischer
Gestalt genauso wenig gibt wie ein einheitlich >westliches<« Menschenrechts-
verstindnis.”

Menschenrechte als Kern eines interkulturellen
»overlapping consensus«

Kulturalistische Deutungen stellen die derzeit am stirksten verbreitete Vari-
ante der Relativierung der Menschenrechte dar. Zum Teil laufen sie auf eine
direkte Preisgabe des menschenrechtlichen Universalismus hinaus, zum Teil
verkntiipfen sie die Menschenrechte derart mit einem kulturellen oder religis-
sen Erbanspruch, dass die universale Geltung der Menschenrechte unter der
Hand zur Zumutung einer kulturellen oder religiosen Konversion (beispiels-
weise zu »westlichen Werten«) gerit. Die Alternative zur kulturalistischen
Vereinnahmung besteht darin, die politisch-rechtliche Eigenstruktur der
Menschenrechte ernst zu nehmen. Damit ist die Moglichkeit keineswegs
ausgeschlossen, zwischen Menschenrechten einerseits und spezifischen reli-
gios-weltanschaulichen oder kulturellen Perspektiven andererseits zu vermit-
teln.

Zur Beschreibung dieser Vermittlung bietet sich der Begriff des »over-
lapping consensus« an, den John Rawls (1993: 133ff.) geprigt hat. Rawls hat
diesen Begriff freilich fiir eine etwas anders gelagerte Debatte eingefiihrt,
nidmlich um die Rolle der leitenden politischen Gerechtigkeitsvorstellung in
einer modernen liberalen Gesellschaft zu kliren, in der unterschiedliche
Weltanschauungen nebeneinander oder auch gegeneinander stehen. Die
Uberlegungen Rawls’ zur politischen Gerechtigkeit als Zentrum eines »over-
lapping consensus« in der pluralistischen Gesellschaft lassen sich indessen
auch fiir das interkulturelle Verstindnis universaler Menschenrechte frucht-
bar machen. Drei Aspekte mochte ich in freiem Anschluss an Rawls heraus-
heben: (1) den eigenstindigen kritischen Anspruch der Menschenrechte, (2)
ihre begrenzte normative Reichweite als politisch-rechtliches Konzept und (3)
die Moglichkeit, sie iiber die politisch-rechtliche Ebene hinaus umfassender
auszudeuten.

(1) Rawls betont, dass die von ihm rekonstruierte politische Gerechtig-
keitsvorstellung mehr als ein bloRer Kompromiss zwischen simtlichen in der

6 Beispielsweise die Beitrige der muslimischen Diskussionspartner — insbesondere
Mohamed Talbi, Mohamed Charfi und Ali Merad — in: Schwartlinder (1993).
7 Zur Vielfalt islamischer Begriindungsansitze fiir Menschenrechte und Demokra-

tie vgl. grundsitzlich Krimer (1999).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 137

Gesellschaft vorhandenen Wertorientierungen sein soll. Die liberalen Prinzi-
pien politischer Gerechtigkeit bringen ndmlich einen eigenstindigen normati-
ven Anspruch zum Ausdruck, der mit autoritiren Ideologien oder konservati-
ven Wertorientierungen in der Gesellschaft durchaus konflikthaft zusam-
menstoflen kann und in diesem Fall Vorrang beansprucht. Der Begriff des
»overlapping consensus« ist daher nicht ein deskriptiver, sondern ein norma-
tiver Begriff. Er bezeichnet nicht einen faktischen Konsens, sondern die
normative Zielvorstellung eines Konsenses, der zwar eine Vielfalt weltan-
schaulicher Uberzeugungen freisetzt, gleichzeitig aber auch Grenzen der To-
leranz markiert.®

Analog gilt auch fiir die Menschenrechte, dass sie als universale Frei-
heitsrechte zu manchen autoritiren Bestandteilen religiéser, weltanschauli-
cher und kultureller Traditionen in Widerspruch stehen. Menschenrechte
enthalten mithin eine >kulturkritische< Komponente, durch die sie zum Fer-
ment gesellschaftlichen und kulturellen Wandels werden kénnen. Um es mit
Walter Kilin zu sagen:

»Menschenrechte sind auf Emanzipation angelegt, sie sind immer auch Stachel im
Fleisch einer Kultur, welcher die eigenen Traditionen und Gewohnheiten angenehm
geworden sind.« (Kilin 1994: 20)

Die Anerkennung der Menschenrechte durch die katholische Kirche ging
dementsprechend einher mit einer durchgreifenden Revision traditioneller
kirchlicher Positionen zu Fragen der Religionsfreiheit und des Verhiltnisses
von Staat und Kirche. Auch im islamischen Denken kénnen Menschenrechte
ohne Bereitschaft zu Selbstkritik und politisch-rechtlichen Reformen etwa im
Familienrecht auf lingere Sicht keine Heimat finden. Der in der Idee des
menschenrechtlichen Universalismus intendierte Konsens meint deshalb
nicht lediglich die Schnittmenge der weltweit faktisch vorhandenen kulturel-
len Wertorientierungen (so Dundes Renteln 1990), sondern beinhaltet die
normative Zumutung der wechselseitigen Anerkennung von Menschen unter-
schiedlicher Orientierung und Lebensweise auf der Grundlage gleicher Frei-
heit und gleichberechtigter Partizipation. Der menschenrechtliche »overlapp-
ing consensus« ist folglich kein interkultureller Minimalkonsens, sondern
impliziert umgekehrt einen kritischen Maf3stab moderner Interkulturalitat.
Die von Menschenrechten freigesetzte Interkulturalitit ist kein vorbehalt-
loser Multikulturalismus, der gegebene Lebensformen oder Wertorientierun-
gen allein schon deshalb anerkennt, weil sie als Bestandteile kultureller Tra-
dition firmieren. Normative Primisse des Menschenrechtsdenkens ist viel-
mehr die Einsicht, dass unter den Bedingungen der Moderne die Pluralitit kul-

8 Ausgeschlossen aus dem Rawlsschen »overlapping consensus« sind in seiner
Terminologie »unreasonable doctrines«. Vgl. Rawls 1993: 58ff.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | HEINER BIELEFELDT

tureller Lebensformen und religiéser und weltanschaulicher Orientierungen
nur dann produktiv gestaltet werden kann, wenn Menschen einander in ihrer
Differenz dadurch anerkennen, dass sie einander gleiche Freiheit und gleich-
berechtigte Mitwirkung zuerkennen. Dieser spezifisch moderne politisch-
rechtliche Achtungsanspruch wiederum kann nur zum Tragen kommen,
wenn er zugleich kritisch auf vorgegebene Traditionen zuriickwirkt, die sich
den Ideen miindiger Selbst- und Mitverantwortung auf Dauer nicht verwei-
gern kénnen.

(2) Der »kulturkritische« Anspruch der Menschenrechte ist freilich in
seiner Reichweite begrenzt, weil Menschenrechte keine umfassende Weltan-
schauung bilden. Auch dies ist ein Aspekt, der sich von Rawls’ Idee des
»overlapping consensus« tibernehmen ldsst. Rawls betont nidmlich, dass sich
die von ihm rekonstruierte liberale Gerechtigkeitsvorstellung auf die »basic
structure of society« konzentriert (Rawls 1993: 11) und keineswegs samtliche
Aspekte des guten Lebens abdecken oder gar eine weltanschauliche Orientie-
rung bieten will. In ihrer Differenz zu den miteinander konkurrierenden
»comprehensive doctrines« der weltanschaulich pluralistischen Gesellschaft
soll die politische Gerechtigkeit selbst gerade nicht als umfassende Doktrin,
sondern als verbindliche Rahmenordnung fungieren (ebd.: 154ff.).

Entsprechendes gilt fiir Menschenrechte, die — wie bereits oben darge-
stellt — als politisch-rechtliches Konzept in ihrer normativen Reichweite von
vornherein begrenzt sind. Menschenrechte geben keine Antwort auf die Frage
nach dem Sinn menschlichen Lebens, Leidens und Sterbens. Sie enthalten
keine umfassenden Weisungen fiir die rechte Lebensfiithrung als Individuum
und in der Gemeinschaft. Sie bieten keine Riten und Symbole, durch die
Menschen tiber die politisch-rechtliche Gleichberechtigung hinaus einander
Achtung bezeugen und Verbundenheit oder auch Differenz zum Ausdruck
bringen kénnen. Menschenrechte stehen deshalb nicht unmittelbar in Kon-
kurrenz zu umfassenden religiésen bzw. weltanschaulichen Uberzeugungen
oder kulturellen Lebensformen, auch wenn sie mit ihrem emanzipatorischen
Anspruch durchaus kritisch auf diese zuriickwirken kénnen.

Das Menschenrechtsdenken konzentriert sich zunichst auf politisch-
rechtliche Standards einschlieflich des darin sich ausdriickenden modernen
politischen Freiheitsethos. In dieser normativen Begrenzung geben Men-
schenrechte einer Vielfalt religidser und weltanschaulicher Uberzeugungen
bzw. kultureller Lebensformen Raum. Menschenrechte wollen weder ein um-
fassendes Ethos® oder eine globale Einheitskultur durchsetzen noch gar ei-
ne fiir die gesamte Menschheit verbindliche Weltanschauung oder »Zivilre-
ligion« zustandebringen. Wer Menschenrechte zu einer Art moderner Hu-

9 In dieser Hinsicht bleiben Menschenrechte hinter dem von Hans Kiing unter-
nommenen Versuch zur Formulierung eines interreligiés und interkulturell kon-
sensfihigen Weltethos zurtick. Vgl. Kiing (1991): Projekt Weltethos.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 139

manititsreligion stilisiert, unterminiert durch solche Uberziehung ihren spe-
zifisch politisch-rechtlichen Geltungsanspruch und verbaut zugleich die
Chancen ihrer faktischen Akzeptanz. Der in den Menschenrechten intendier-
te »overlapping consensus« verlangt auch keine umfassende Okumene der
Religionen, Weltanschauungen und Kulturen. Vielmehr steht es den Men-
schen frei, ihre individuelle und gemeinschaftliche Identitit auch gegeneinan-
der zu bestimmen und Grenzen wechselseitigen Verstehens zuzugestehen,
solange die politisch-rechtliche Gleichberechtigung gewahrt bleibt.

(3) Auch wenn das Menschenrechtsdenken sich auf politisch-rechtliche
Standards konzentriert, ist es freilich offen fiir weitergehende Ausdeutungen.
Wie die von Rawls eruierten Gerechtigkeitsprinzipien iiber ihre politisch-
rechtliche Orientierungsfunktion hinaus im Rahmen unterschiedlicher
»comprehensive doctrines« interpretiert werden kénnen (ohne selbst eine
»comprehensive doctrine« darzustellen), so besteht auch hinsichtlich der
Menschenrechte die Moglichkeit, sie von verschiedenen religiésen, philoso-
phischen oder kulturellen Perspektiven aus zu verstehen und zu vertiefen.
Mehr noch: eine solche Vertiefung ist nicht nur mdéglich, sondern sinnvoll,
sofern sie dazu verhilft, iber die unerlissliche Ebene politischer Pragmatik
und positiv-rechtlicher Regelung hinaus als humanes >Sinnangebot« umfas-
send zu explizieren und damit die Attraktivitit des Menschenrechtskonzepts
zu erhéhen.

Vor allem die den Menschenrechten normativ zugrundeliegende Idee der
unantastbaren Menschenwiirde bietet Ankniipfungsméglichkeiten fiir eine
>Beheimatung« der Menschenrechte in unterschiedlichen religiosen, weltan-
schaulichen und kulturellen Traditionen.” Ein in Amerika durchgefiihrtes
»Project on Religion and Human Rights« kommt in diesem Sinne zu dem
Schluss:

»[...] there are elements in virtually all religious traditions that support peace, tolerance,
freedom of conscience, dignity and equality of persons, and social justice.« (Kelsay/
Twiss 1994: 116)

Um der Universalitit der Menschenrechte willen darf ihre umfassende Aus-
deutung allerdings nicht in Vereinnahmung umschlagen. Es kann deshalb
nicht darum gehen, die Struktur moderner Menschenrechte unmittelbar in
der Bibel, im Koran, in den heiligen Schriften der Hindus, in den Lehren des
Konfuzius oder in den Erzihlungen afrikanischer Vélker aufzusptiren und
somit Menschenrechten ein je eigenes religioses bzw. kulturelles Fundament
zu verschaffen. Sonst droht die Idee der Menschenrechte in eine Vielzahl re-

10 Vgl. eine im Rahmen der UNESCO erstellte Textsammlung, die Affinititen zwi-
schen Menschenrechten und unterschiedlichen Traditionen belegen will: Le droit
d’étre un homme (1968).

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | HEINER BIELEFELDT

ligios, weltanschaulich oder kulturell begriindeter Konzepte auseinander zu
brechen, die aufler dem gemeinsamen Namen nichts mehr verbindet. Des-
halb gilt, was oben tiber die Moglichkeiten der Inkulturation von Menschen-
rechten in die »westliche Tradition« gesagt wurde, analog auch fiir andere
Traditionen: Ein Briickenschlag zur Tradition kann nur geschehen als riick-
blickende kritische Vermittlung vom hermeneutischen Ort der Moderne aus.
Auf diese Weise lassen sich in unterschiedlichen Traditionen humanitire
Haftpunkte fiir menschenrechtliches Denken finden, die aber gerade nicht
kurzschliissig zu »Wurzeln« oder exklusiven kulturellen Quellen der Men-
schenrechte stilisiert werden sollten.

Bestimmte kulturelle oder religiése Erbanspriiche auf die Idee der Men-
schenrechte zu erheben, erweist sich nicht nur in historischer Perspektive als
problematisch, sondern wiirde vor allem auch der weltweiten Durchsetzung
der Menschenrechte hinderlich sein. Falls tiberhaupt jemand einen Erban-
spruch auf die Menschenrechte geltend machen konnte, so betont mit Recht
der ehemalige Vorsitzende der Afrikanischen Kommission der Menschen-
rechte und Rechte der Volker, dann wire dies niemand anders als die gesam-
te Menschheit (Nguéma 199o0: 301).

Literatur

Menschenrechts-Dokumente

Allgemeine Erklirung der Menschenrechte (1948) [Vereinte Nationen], in: Tomu-
schat, Christian (Hg.) (1992): Menschenrechte. Eine Sammlung internatio-
naler Dokumente zum Menschenrechtsschutz, Bonn: Gesellschaft fiir die
Vereinten Nationen.

Allgemeine Islamische Menschenrechtserklirung (1981) [Islamrat fur Europa],
Deutsche Ubersetzung von Martin Forstner, in: CIBEDO-Dokumentation,
Nr. 15/16, Juni/September 1982.

Erkliarung der Menschenrechte im Islam (1990) [Kairo, Organisation der Islami-
schen Konferenz], Deutsche Ubersetzung in: Gewissen und Freiheit (Halb-
jahreszeitschrift der Internationalen Vereinigung zur Verteidigung und
Férderung der Religionsfreiheit), Bd. 36 (1. Halbjahresband 1991), 93-98.

Human Rights in Islam (1982): Report of a seminar held in Kuwait, December
1980, organized by the International Commission of Jurists, University of
Kuwait, and Union of Arab Lawyers, Genf 1982: IC].

Islamische Charta (2002), Grundsatzerklirung des Zentralrats der Muslime
in Deutschland (ZMD) zur Beziehung der Muslime zu Staat und Gesell-
schaft [www.islam.de].

Le droit d’étre un homme (1968), Recueil de textes preparé sous la direction de
Jeanne Hersch, Paris: UNESCO.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»WESTLICHE« VERSUS »ISLAMISCHE« MENSCHENRECHTE? | 141

Wiener Erkldrung und Aktionsprogramm (25. Juni 1993) [Weltmenschenrechts-
Konferenz der Vereinten Nationen], Teil I, Abschnitt 1, in: Europdische
Grundrechte Zeitschrift 20 (1993), S. 520-533.

Biicher und Aufsitze

Bielefeldt, Heiner (1998): Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines
weltweiten Freiheitsethos, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integrationschan-
cen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Dundes Renteln, Alison (1990): International Human Rights. Universalism
Versus Relativism, Newbury Park u.a.: Sage Publications.

Ebeling, Hans (1994): Der multikulturelle Traum. Von der Subversion des Rechts
und der Moral, Hamburg: Europiische Verlagsanstalt.

Fikentscher, Wolfgang (1987): »Die heutige Bedeutung des nicht-sikularen
Ursprungs der Grundrechte«, in: Bockenfoérde, Ernst-Wolfgang/Spae-
mann, Robert (Hg.): Menschenrechte und Menschenwiirde. Historische Vor-
aussetzungen — sdkulare Gestalt — christliches Verstindnis, Stuttgart: Klett-
Cotta, 43-73.

Forstner, Martin (1991): »Inhalt und Begriindung der Allgemeinen Islami-
schen Menschenrechtserklirung«, in: Hoffmann, Johannes (Hg.): Be-
grimdung von Menschenrechten aus der Sicht unterschiedlicher Kulturen,
Frankfurt/Main: Verlag fiir interkulturelle Kommunikation, 249-273.

Gerhard, Ute (1990): Gleichheit ohne Angleichung. Frauen im Recht, Miinchen:
C.H. Beck.

Hilpert, Konrad (1991): Die Menschenrechte. Geschichte — Theologie — Aktuali-
tit, Diisseldorf: Patmos.

Hofmann, Murad Wilfried (2000): Der Islam im 3. Jahrtausend. Eine Religion
im Aufbruch, Kreuzlingen: Diedrichs.

Huber, Wolfgang/T6dt, Ernst Eduard (1977): Menschenrechte. Perspektiven ei-
ner menschlichen Welt, Stuttgart: Kreuz-Verlag.

Kilin, Walter (1994): »Menschenrechte in der kulturellen Vielfalt«, in: Batzli,
Stefan u.a. (Hg.): Menschenbilder, Menschenrechte. Islam und Okzident: Kul-
turen im Konflikt, Zurich: Unionsverlag, 17-22.

Kelsay, John/Twiss, Sumner B. (Hg.) (1994): Religion and Human Rights: Re-
ligion and the roots of Conflict, New York, NY: [Fund for Free Expressi-
on].

Kithnhardt, Ludger (1987): Die Universalitdt der Menschenrechte. Studie zur
ideengeschichtlichen Bestimmung eines politischen Schliisselbegriffs, Miinchen:
Olzog.

Kiing, Hans (*1991): Projekt Weltethos, Miinchen/Ziirich: Piper.

Krimer, Gudrun (1999): Gottesstaat als Republik. Reflexionen zeitgendssischer
Muslime zu Islam, Menschenrechten und Demokratie, Baden-Baden: Nomos.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | HEINER BIELEFELDT

Mawdudi, Abul A’'la (1976): Human Rights in Islam, Leicester: The Islamic
Foundation.

Mayer, Ann Elizabeth (1991): Islam and Human Rights. Tradition and Politics,
Boulder: Westview Press.

Nguéma, Isaac (1990): »Perspektiven der Menschenrechte in Afrika«, in: Eu-
ropdische Grundrechte Zeitschrift, 301-304.

Picht, Georg (1980): »Zum geistesgeschichtlichen Hintergrund der Lehre von
den Menschenrechtens, in: Hier und Jetzt. Philosophieren nach Auschwitz
und Hiroshima, Stuttgart: Klett-Cotta.

Punt, Jozef (198y): Die Idee der Menschenrechte. Ihre geschichtliche Entwicklung
und ihre Rezeption durch die moderne katholische Sozialverkiindigung, Pa-
derborn: Schéningh.

Rawls, John (1993): Political Liberalism, New York: Columbia University Press.

Senghaas, Dieter (1994): Wohin driftet die Welt? Uber die Zukunft friedlicher
Koexistenz, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Schwartlinder, Johannes (Hg.) (1993): Freiheit der Religion. Christentum und
Islam unter dem Anspruch der Menschenrechte, Mainz: Griinewald.

Tibi, Bassam: 1994: Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte,
Miinchen/Ziirich: Piper.

Tomuschat, Christian (Hg.) (1992): Menschenrechte. Eine Sammlung interna-
tionaler Dokumente zum Menschenrechtsschutz, Bonn: Gesellschaft fiir die
Vereinten Nationen.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DieE DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE
M IsLAM
LisE J. ABID

In der Debatte iiber Menschenrechte in Verbindung mit Geschlechterrollen
im Islam geht es in erster Linie um die Fragen der Gleichheit und Gleichbe-
rechtigung der Geschlechter. Diese Debatte findet auf mehreren Ebenen
statt. Eine theoretische Ebene konzentriert sich auf religiés-philosophische
Dimensionen, eine praktische auf die Geltung von Menschen- und Frauen-
rechten, beziehungsweise deren Gewdhrung oder Verletzung in jenen Lin-
dern, in denen sowohl das Rechtssystem als auch das gesellschaftliche Leben
vom Islam geprigt sind." Zwischen diesen beiden liegt die positiv-rechtliche
Ebene, auf der unter anderem geltende Gesetze und traditionelle Rechtsvor-
stellungen interagieren oder auch konkurrieren. Die Uberginge zwischen den
verschiedenen Ebenen sind flieRend, zumal in dieser Debatte eine Vielzahl
von sozialen, historischen, kulturellen, aber auch politischen und wirtschaft-
lichen Einfliissen wirksam werden.

Einer der Kernpunkte ist die Frage, wieweit geschlechtsspezifische Rol-
lenbilder Menschenrechte einschrinken oder Gleichberechtigung verhin-
dern. Der Islam sieht sich mit dem Vorwurf konfrontiert, dass er sich dem
universalen Prinzip der Gleichheit von Mann und Frau verschliefRe. Dies fith-
re dazu, dass Menschenrechte fiir die Geschlechter nicht jene gleiche Gel-
tung hitten, welche die internationalen Menschenrechts-Dokumente vorse-
hen. Als im Jahre 1948 die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte von der
UNO-Vollversammlung verabschiedet wurde, befanden sich unter den 48
Lindern, die mit »Ja« stimmten, sechs muslimische Linder. Unter den acht
Mitgliedsstaaten, die sich damals der Stimme enthielten, war Saudi-Arabien
das einzige muslimische Land. Jene muslimischen Linder, die erst nach der
Mitte des 20. Jahrhunderts die Unabhingigkeit erlangten, haben sowohl die
Menschenrechtserklirung und zumeist auch ihre Folgevereinbarungen un-
terzeichnet. Was jedoch die Umsetzung betrifft, sind zahlreiche Defizite bis
hin zu eklatanten Menschenrechtsverletzungen zu beobachten. Die Opfer
sind hiufig Frauen, nicht nur aufgrund vielfiltiger Formen von Diskriminie-
rung, sondern auch wegen ungerechter und irrationaler Strafzuweisungen.
Beispiele aus der jiingsten Vergangenheit sind die in Nigeria verhingten Ur-
teile, nach denen Frauen aufgrund auerehelicher sexueller Beziehungen ge-
steinigt werden sollten. Menschlich gesehen sind diese Urteile schockierend,
und auch muslimische Gemeinschaften in Europa haben dagegen Protest
eingereicht’. Ungerecht sind solche Urteilsspriiche auch aus islamisch-theo-

1 Diese werden im Weiteren »muslimische Linder« genannt. Im sozio-kulturellen
Kontext bezeichne ich diesen geografischen Raum auch als »islamische Welt«.
2 Zum Beispiel Brief der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Osterreich vom 21.

Mirz 2003 an den nigerianischen Botschafter.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | Lise]. ABID

logischer Sicht, denn die zugrunde liegenden Probleme sind die Armut und
die Entrechtung der Frau. Derartige Umstidnde haben in der Frithzeit des Is-
lams die Aussetzung von Strafen bewirkt. Aber in den Augen der zustindigen
Richter und wohl auch fiir einen Teil ihrer Gemeinschaft bezwecken diese
Urteilsspriiche zunichst Abschreckung, und die Méglichkeit der Berufung
konnte bisher von Verteidigern und Menschenrechtsvertretern wie Amnesty
International erfolgreich genutzt werden. Man muss sich vor Augen halten,
dass diese teils lokal isolierten muslimischen Gemeinschaften, die bisher in
ihrem weitgehend geschlossenen sozialen System lebten, nun vor allem
durch Binnenmigration und Fliichtlingsstréme aus Nachbarlindern mit fiir
sie neuen Problemen konfrontiert wurden und jetzt das Aufbrechen traditio-
neller Familienstrukturen erleben. Der Ausbau des Gesundheitswesens, Auf-
klarung und Information tiber sexuell {ibertragbare Krankheiten, auch AIDS,
konnten nicht entsprechend geférdert werden. Ebenso hat die Akzeptanz der
Familienplanung und die Verfiigbarkeit entsprechender Einrichtungen mit
der demografischen Entwicklung nicht Schritt gehalten. Die muslimische
Gemeinschaft versucht, sich vor den Folgen zu schiitzen, und nur so ist es zu
verstehen, dass muslimische Frauen in Nigeria wiederholt die Einfiihrung
der Schari‘a verlangten (vgl. Okunnu 2001). Seither hat sich aber Erniichte-
rung bemerkbar gemacht, und die muslimische Frauenrechtsaktivistin Bilki-
su Yusuf merkt kritisch an:

»When people clamoured for the implementation of Shari'a they wanted justice en-
trenched, they dreamt of an equitable society where Islam and its intrinsic concept of
justice would be reflected in all aspects of their life. Their hopes were raised and then
dashed. The Shari‘a as it is currently implemented has done nothing but filled them with
despair. Nothing has changed and the old order is not about to give way to the new one
that is Shari'a compliant. Shari‘a has been reduced to a body of laws in the hands of
poorly trained and incompetent judges who abuse procedure. Shari’ has also provided
jobs for ill equipped supervisors whose only pre-occupation is to fish out women who
commit adultery [...].« (Yusuf 2002)

Die erwihnten Urteile sind dadurch jedoch nicht zu rechtfertigen, denn auch
aus islamischer Sicht kénnen moralische Ideale nur dann funktionieren,
wenn die muslimische Gemeinschaft ihren sozialen Verpflichtungen nach-
kommen kann. Hier ist aber wiederum die Politik zentral, denn ohne eine
tragfihige Okonomie kann kein soziales Netz entstehen. Die Wirtschaft ist
auch der Schliissel, der Frauen aus der Abhidngigkeit von mannlichen Fami-
lienmitgliedern heraus fiihrt. Bei den in Nigeria verurteilten Frauen handelte
es sich um Alleinstehende, beziehungsweise Geschiedene, die in verzweifel-
ter Suche nach sozialer und wirtschaftlicher Sicherheit auflereheliche Bezie-
hungen eingingen. Irrational sind die Strafen auch deshalb, weil jene Min-
ner, die die Notlage der betroffenen Frauen ausnutzten, ungestraft blieben.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM ISLAM | 145

Doch der Appell an das minnliche Gewissen wird dort wie anderswo erst
dann erfolgreich sein, wenn dem durch die wirtschaftliche Selbststindigkeit
der Frau Nachdruck verliehen wird.

Das wissen auch Nigerias muslimische Frauen, und sie haben sich 1985
organisiert, um im Rahmen der muslimischen Frauenorganisation FOM-
WAN (Federation of Muslim Women'’s Organisations of Nigeria) Schul- und Be-
rufsbildung, aber auch héhere Studien, Fachkurse, medizinische Einrichtun-
gen und vieles mehr aus eigener Kraft auf die Beine zu stellen. In westlichen
Medien hat man tiber diese muslimische Form von »Empowerment« bisher
so gut wie nichts gehort. Natiirlich sind auch Auseinandersetzungen mit den
konservativ-religiosen Stromungen Nigerias nicht ausgeblieben. Ein ein-
drucksvolles Dokument, das zeigt, wie die Frauen der FOMWAN gegen die
konservative Seite argumentieren, ist ein Artikel der nigerianischen Journa-
listin Hajiya Bilkisu?, in dem sie schreibt:

»[...] we are insisting [...] that Muslim women’s rights discourse should be approached
from an Islamic perspective. They should not be based on the whims and caprices of
male chauvinists who seem to derive pleasure in oppressing women after jettisoning
Islam and using culture as a facade. We are also insisting that women must be educat-
ed so that they know their rights and obligations to the society. We are disturbed that
in a society that is supposed to be Islamic, women are denied their right to education
which is compulsory in Islam.« (Bilkisu 2002, Internet-Portal Africaresource)

In vielen Hinsichten gibt es aber Bestrebungen, die Menschenrechts-Situa-
tion in den muslimischen Lindern zu verbessern. Einige grundlegende Fra-
gen haben im internationalen und interreligiésen Dialog, aber auch in der
inner-muslimischen Debatte verstirkt Aufmerksamkeit gefunden. Diese sind
sowohl theoretischer als auch praktischer Natur, nimlich

- ob die genannten Defizite in der islamischen Lehre begriindet sind oder ob
sie eher auf Traditionen und soziale Strukturen und Gegebenheiten jener
Linder zuriickzufiihren sind,

— wie muslimische Denker, Wissenschaftler und Gelehrte weiblichen und
minnlichen Geschlechts an das Thema Menschenrechte einschliefilich der
Frauenrechte herangehen und welchen Widerhall ihre Uberlegungen bei
den Verantwortlichen muslimischer Linder finden,

— ob und auf welcher Basis Menschenrechte fiir Frau und Mann im Rahmen
des Islams verwirklicht werden kénnen,

— und welche Rolle den in Europa lebenden MuslimInnen bei der Rezeption
des Menschenrechtsgedankens zukommt?

3 »Hajiya Bilkisu« diirfte mit Bilkisu Yusuf, die derzeit Vorsitzende der FOM-
WAN ist, identisch sein (siehe nichste Seite).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | Lisg]. ABiD

Was die praktischen Aspekte betrifft, spielt nicht nur der politische Wille eine
Rolle. Sehr oft geht es um die Uberwindung von hemmenden Traditionen,
was zumeist auch eine Bildungsfrage ist. Ein neu verstandener, aufgeschlos-
sener Islam kann hier als Argumentationshilfe dienen, wenn er authentisch
und damit fiir die Mehrheit der Muslime glaubwiirdig bleibt.

Bevor weitere Denkansitze zu diesen Fragen erdrtert werden, sind einige
Vorbemerkungen angebracht. Fiir die Muslime ist die Frage nach den Wur-
zeln der Menschenrechte bedeutsam. Denn nur wenn sie sich mit jenen Wer-
ten und Rechten, die in der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte und den
Vertragen von 1966 definiert sind, aus der islamischen Geschichte heraus
identifizieren konnen, werden die Menschenrechte im weiteren Sinne nicht
als westliches Konstrukt empfunden. Dieser Zugang konnte es erméglichen,
Menschenrechte in der islamischen Welt zunichst unter Umgehung der Si-
kularisierungsdebatte umzusetzen, da muslimische Gesellschaften noch ih-
ren eigenen Weg suchen und genuine Lésungsmodelle finden miissen.

Dies umso mehr, als christlich geprigte Kreise nicht selten die christli-
chen Wurzeln der Menschenrechte behaupten. Der christliche Anspruch
rithrt daher, dass die moderne Formulierung der Menschenrechte in Europa
entstanden ist und daher als ein Produkt europdischen Geistes gesehen wird,
welcher wiederum dem Christentum entspringt. Diese Sicht ist fiir die Ak-
zeptanz oder Ablehnung der Menschenrechte in der muslimischen Welt
nicht unproblematisch (vgl. Bielefeldt 1997: 6o2). Als Reaktion darauf haben
auch muslimische Autoren versucht, die Menschenrechte im Sinne des Islams
zu vereinnahmen (vgl. Bielefeldt i.d.Bd.). Um eine solch einseitige Verein-
nahmung — von welcher Seite auch immer — zu vermeiden und gleichzeitig
die Attraktivitit des Menschenrechtsgedankens zu erhshen, mochte Heiner
Bielefeldt (i.d.Bd.) die Durchsetzung der Menschenrechte nicht als »imperia-
listische Zivilisationsmission« verstanden wissen. Er weist darauf hin, dass
die Menschenrechte als Antwort auf historische Unrechtserfahrungen formu-
liert wurden und zunichst auch auf den Widerstand der Kirche stieRen. Die
Unrechtserfahrungen der in der so genannten »Dritten Welt« lebenden Men-
schen — und damit auch der meisten Muslime — unterscheiden sich in man-
cher Hinsicht von jenen der Vélker Europas. Prigend war fiir sie vor allem
die kollektive Unrechtserfahrung des Kolonialismus und die bis heute emp-
fundene wirtschaftliche und politische Marginalisierung der muslimischen
Linder. Es wire die Frage zu untersuchen, wieweit die Betonung der eigenen
Identitit ein Kompensationsverhalten fiir das angesichts der 6konomischen
und technologischen Uberlegenheit des Westens empfundene Gefiihl der
Ohnmacht ist — ein Szenario, in dem die Realisierung von Menschen- und
insbesondere Frauenrechten allzu leicht ins Hintertreffen gerit.

Auch der Friedensforscher Johan Galtung analysiert die zivilisatorisch-
kulturelle Perspektive der Menschenrechte und kommt zu dem Schluss:

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM [s1am | 147

»Eine Propagierung der Menschenrechte ist also folglich auch eine Propagierung der
westlichen Zivilisation, und zum Teil auch gerade als eine solche intendiert. Das macht
an sich die westliche Menschenrechtstradition nicht falsch. Aber es fiihrt sicherlich zu
zwei wichtigen Fragen. Was, wenn {iberhaupt etwas, ist so spezifisch westlich, dass es
nicht Teil einer Allgemeinen Erkldrung sein sollte? Und was kénnten andere Zivilisatio-

nen, [...] zu einer solchen allgemeinen Erklirung beitragen?« (Galtung 1997: 35)

Andere Weltreligionen und Kulturen der Erde verkniipfen die Menschen-
rechte ebenfalls mit ihrem religios-kulturellen Erbe, obgleich die jeweiligen
Staaten — sofern sie zu den Signatarlindern zdhlen — die Menschenrechtser-
klarung wohl nicht aus einer primir religiosen Motivation unterzeichneten.
Es kann aber vorausgesetzt werden, dass eine Kultur — je mehr sie jhre Werte
in den Prinzipien der Menschenrechte wieder erkennt — desto eher zu einer
positiven Identifikation und zur Akzeptanz universaler Menschenrechtsideen
finden wird.

Historisches und modernes Rechtsverstindnis im Islam

Der Islam versteht sich nicht nur als Religion, sondern als komplexes Sys-
tem, das weltanschauliche und rechtliche Aspekte beinhaltet. Dieses System
schafft einen sozialen Rahmen, in dem sich Individuum und Gesellschaft in
positiver Interaktion entfalten sollen. Die Grenzen dieses Rahmens sehen
gliubige Muslime im gottlichen Gesetz, das der Mensch nicht willkiirlich dn-
dern oder tibertreten darf. Daher ist es einerseits aus religiés-muslimischer
Sicht wichtig, dass die Menschenrechte »in diesen Rahmen passen«, um Ak-
zeptanz und Umsetzung zu erfahren. Die Realitdt zeigt ja, dass ein auf dem
Islam basierendes Rechtsverstindnis die Gesetzgebung muslimischer Lander
in unterschiedlicher Weise prigt. Andererseits findet man unter muslimi-
schen Modernisten auch das Bestreben, das Rechtsgebidude des Islams dem
modernen Menschenrechtsgedanken anzupassen (Abrarov 2002: 43). Zwar
richten sich die Vorbehalte der Muslime nicht gegen Menschenrechte an
sich, das hat die inner-islamische Debatte zu diesem Thema gezeigt (vgl. Bie-
lefeldt 1997, Abid 2001a). Aber auch im bisher jiingsten Dokument, der Kai-
roer Erklirung der Menschenrechte im Islam, die 1990 von der Organisation der
Islamischen Konferenz (OIC) verabschiedet wurde, heifdt es in Artikel 24:
»All the rights and freedoms stipulated in this Declaration are subject to the
Islamic Shari‘a.«

Hingegen ist die Arab Charter on Human Rights, die 1994 von den 22
Staaten der Arabischen Liga angenommen und 1997 ratifiziert wurde, ein
essenziell sikulares Dokument. Obwohl in vieler Hinsicht vage formuliert,
garantiert es die Grundrechte des Menschen, darunter die Freiheit des Glau-

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | Lise]. ABID

bens und der Religionsausiibung sowie den Schutz von Minderheiten. Mann
und Frau sind gleichermaflen berechtigt:

»[...] to enjoy all the rights and freedoms recognized herein, without any distinction on
grounds of race, colour, sex, language, religion, political opinion, national or social ori-
gin, property, birth or other status and without any discrimination between men and
women.« (Arab Charter on Human Rights 1997: 151)

Eine MuslimInnen hiufig gestellte Frage ist, warum man das religise Ge-
setz — die Schari'a — nicht endlich beiseite lassen kénne, um Frauen- und
Menschenrechte gemifl der UN-Charta zu verwirklichen, die doch um so vie-
les zeitgemifier seien. Schon beim Familienrecht hat es sich aber als proble-
matisch fiir die Gesetzgebung muslimischer Linder erwiesen, Bestimmun-
gen umzusetzen, die als der Schari'a zuwider laufend gesehen werden. Ein
Beispiel ist die vielschichtige Diskussion um das neue dgyptische Schei-
dungsrecht, das sowohl von konservativer wie von progressiver Seite in man-
cher Hinsicht kritisiert wird (vgl. Ann E. Mayer i.d.Bd.). Das erklart, warum
selbst sikular ausgerichtete Regierungen zum Beispiel im Familienrecht
massive Zugestindnisse an das religiose Rechtsgebdude machen, um den so-
zialen Frieden zu erhalten. Bei individuellen Frauenrechten besteht ein noch
hoherer Grad an Sensibilitit, da sie oft mit Fragen der Sexualmoral in Zu-
sammenhang gebracht werden.

Um dem sozialen Wandel in muslimischen Gesellschaften Rechnung zu
tragen, wird daher eine zeitgemifie Auslegung islamischer Rechtsquellen —
im Wesentlichen von Koran und Sunna* — von entscheidender Bedeutung
sein.

Die Frage des Interpretationsrahmens und vor allem der Auslegungs-
kompetenz wird von Muslimen aber keineswegs einhellig beantwortet. Eben-
so wie die muslimische Kultur und Lebensweise in verschiedenen Lindern
sehr unterschiedliche Ausprigungen erfahren hat, hat sich auch in den tradi-
tionellen islamischen Wissenszweigen (das heifdt Exegese von Koran und
Hadith’, Rechtslehre, Theologie, aber auch Philosophie, Geschichte und
andere) eine Vielzahl von Schulen und Meinungen heraus gebildet. In den
Rechtswissenschaften gab es im frithen Islam einen beachtlichen Pluralis-
mus (vgl. Ramadan 1979: 81f.), der im Laufe der Jahrhunderte auf vier sunni-
tische und eine schiitische Rechtsschule reduziert wurde. Ein Schliisselbe-
grift ist al-Idschtihad, die eigenstindige, vernunftbegriindete Rechtsfindung.
Sie »stellt geradezu das Lebenselixier in Bezug auf die Anwendbarkeit des

4 Sunna, hier: das Beispiel und die Lebenspraxis des Propheten Muhammad.

5 Hadith (gesprochen Hadif}): Sammelbegriff fiir iiberlieferte Ausspriiche und
Handlungen des Propheten Muhammad sowie seine stillschweigende Billigung
gingiger Verhaltensweisen und Normen.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1e DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM IstaM | 149

islamischen Rechts dar, oder in Iqbals® Worten, >das Prinzip der Beweglich-
keit im Geflige des Islams«, schreibt Said Ramadan (1979: 77). Im schiiti-
schen Islam ist dies eine der wichtigsten Rechtsquellen; im juristisch rigide-
ren, sunnitischen Islam gibt es seit dem Ende des 19. Jh. Bestrebungen zur
Belebung des Idschtihad in der Rechtspraxis (vgl. ebd.: 74-77).

Eine zentrale religiose Autoritit — vergleichbar einem Papst — kennt der
Islam nicht, ebenso keine priesterliche Mittlerschaft zwischen Gott und dem
Menschen. Diese Tatsache hat es den Behorden europiischer Staaten, in de-
nen Muslime leben, nicht leicht gemacht, muslimische Ansprechpartner zu
finden, die die Mehrheit ihrer Glaubensgemeinschaft reprisentieren. Diese
Situation ist aus Deutschland nur allzu gut bekannt, in Frankreich und ande-
ren europdischen Staaten verhilt es sich dhnlich (vgl. Brindle 2003).

In der muslimischen Welt verfiigen allerdings renommierte islamische
Lehrstitten wie die Al-Azhar Universitit in Kairo fiir den sunnitischen Islam
oder die Theologische Hochschule in Qum, Iran, fiir den schiitischen Islam
iiber mafigeblichen Einfluss. Ob und inwieweit ihre Vertreter allerdings ein
Monopol auf die Exegese haben, wird angesichts der intellektuellen Emanzi-
pation von Muslimen inner- und auferhalb der islamischen Welt heute mehr
denn je in Frage gestellt (vgl. Amirpur 1997: 548f.). Diese Situation stellt
auch die Gesetzgebungen muslimischer Linder vor schwierige Probleme,
denn die heutigen zivilen Gesetzbiicher beziehen sich zu einem unterschied-
lichen Grad auf das islamische Recht.

Probleme der Definition eines islamischen Bezugsrahmens

Angesichts dieser Problematik taucht die Frage auf, wer zu definieren habe,
was »islamisch« sei. Fiir die Zwecke dieser Untersuchung wird, um einen
ungefihren Bezugsrahmen abzustecken, der Terminus »islamisch« fiir jene
Richtungen gebraucht, die sich nicht nur spirituell und kulturell, sondern
ideologisch im Islam verankert sehen. Denn es ist ja jene ideologische Ein-
bettung des Islams, die einen sikularen Zugang zum Beispiel zu Menschen-
rechten schwierig macht.”

Die Definition islamischer Verhaltensweisen kann nicht die Aufgabe von
Sittenwichtern oder Religionsbehérden sein, und genau hier setzen die Men-
schenrechte mit ihrer Forderung an, dass jeder Mensch, Frau oder Mann,
ihr/sein Verhdltnis zur Religion selbst zu bestimmen habe (vgl. Boisard
1982: 87). Eine wichtige Rolle bei der Definition islamischer Werte spielt der

6 Der pakistanische Philosoph Muhammad Igbal (1877-1938) ist gemeint.

7 Auf andere hiufig gebrauchte Termini wie »islamistisch« oder »fundamentalis-
tisch« wird in dieser Arbeit verzichtet, da ihre Bedeutungszuweisung z.T. kontro-
vers ist und hier nicht diskutiert werden kann.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | LisgJ. ABiD

Konsens der Umma (der Gemeinschaft der Muslime), welcher nicht institu-
tionalisiert ist, sondern sich im freien Wechselspiel der gesellschaftlichen
Krifte zu bilden hat. Damit bietet sich ein Ansatzpunkt fiir demokratische
Prozesse, die die soziale Entwicklung der jeweiligen Gesellschaft widerspie-
geln sollten.

Dass die Frage nach der Vereinbarkeit von Islam und Demokratie nicht
neu ist, zeigt ein Zitat des europdischen Konvertiten Leopold Weiss, der unter
dem muslimischen Namen Muhammad Asad schrieb. Er beschreibt das Ideal
»einer offenen, ideologischen Gesellschaft«, deren Ziel es sei, »eine Theokra-
tie in der Beziehung zu Gott und eine Demokratie in den Beziehungen zwi-
schen den Menschen zu errichten« (zit. in: Windhager 2002: 187).

Nach Ansicht vieler zeitgendssischer muslimischer Denker schliefle der
religiose Charakter des Wertesystems eine sikulare Regierungsform keines-
wegs aus. Schon wihrend der Bliitezeit der islamischen Kultur — etwa vom 8.
bis zum 13. Jh. — hatte sich eine beachtliche pragmatische Sikularitit heraus
gebildet, ohne die das innerlich stark differenzierte Reich der Kalifen wohl
nicht Jahrhunderte tiberdauert hitte. Die pakistanische Juristin Nasira Igbal
sieht in einer solchen ideologischen Konstellation keinen Widerspruch zwi-
schen einer religiosen Regierung und einer demokratisch organisierten Ge-
sellschaft. Im Rahmen der Dialoggespriche an der Theologischen Hochschu-
le St. Gabriel bei Wien erklirte sie, im Koran finde sich die Grundlage zum
Aufbau einer pluralistischen Gesellschaft:

»Der islamische Staat umfasst alle Qualititen eines idealen sikularen Staates, der alle
Religionen respektiert, im Unterschied zum westlichen Verstindnis des sikularen
Staates, der den Religionen gleichgiiltig gegeniibersteht, beziehungsweise zum marxis-
tischen Verstindnis des sikularen Staates, der die Religion ablehnt.« (Iqbal 1999: 168)

Dieses Verstindnis von Sakularitit ist nicht neu. Schon der muslimische
Grofimogul Aurangzib, zwischen 1658 und 1707 Herrscher tiber Nordindien,
erklirte trotz oder gerade wegen seiner puritanisch-islamischen Haltung:
»Welchen Zusammenhang haben weltliche Dinge mit der Religion? Und mit
welchem Recht befassen sich Verwaltungsakte mit Bigotterie? Fuir dich gibt
es deine Religion und fiir mich die meine« (zit. bei Gascoigne 1973: 223,
nach den Anecdotes of Aurangzib). Dass diese Einstellung nicht in dem Mafle
zur Emanzipation andersgldubiger Minderheiten fiihrte, wie man es heute
fuir erforderlich erachtet, ist kein Spezifikum muslimischer Gesellschaften
(man vergleiche die Lage religiéser Minderheiten im Europa der damaligen
Zeit). Was von den Muslimen heute im Hinblick auf Minderheitenrechte
ebenso gefordert wird wie in Sachen Frauenrechte, ist Weiterentwicklung.
Konkrete Uberlegungen zu Ersterem kommen in muslimischen Lindern
auch von aufgeschlossenen Islam-Gelehrten. Der iranische Geistliche Mo-
hammad Modjtahed Schabestari schreibt beispielsweise:

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM IstAM | 151

»Kein Mensch darf von irgend jemand zum Glauben an Gott oder an eine bestimmte
Religion gezwungen werden. Glaube und Religion miissen immer auf einer vollkom-
men freien Entscheidung und Initiative des Menschen basieren. Kein Religionszwang,
keine Inquisition, kein Religionskrieg ist erlaubt. Niemand und keine Autoritit hat das
Recht, willkiirlich politische Macht iiber andere auszuiiben. Jede politische Macht
muss vom freien Willen, von den Entscheidungen und Initiativen der Untertanen aus-
gehen und getragen sein. Daher: keine nicht frei gewihlte Regierung, keine diktatori-
sche Verwaltung, keine Gesetzgebung ohne gewihlte Gesetzgeber.« (Schabestari 1994:

198)

Im Zeitalter der Globalisierung werden diese Entwicklungen nicht zuletzt
durch die Medien beeinflusst. Beispiele dafiir sind der arabische Fernsehsen-
der Al Dschazira (vgl. Drekonja-Kornat 2003), aber auch die Reform-Presse
in Iran (vgl. Abid 2001b: 39-65). Durch unabhingige Medien, die im musli-
mischen Bereich ein bisher nicht da gewesenes Maf} an eigenstindiger Mei-
nungsbildung und Kritikfihigkeit erméglichen, wird das Verhiltnis der Biir-
gerinnen und Biirger zu den religiésen Autorititen ebenso neu bestimmt
werden wie zu den politischen Instanzen.

Das Verhiltnis des Islams zu Menschen- und Frauenrechten

Die Frage, ob die realen Probleme muslimischer Frauen durch den Islam
verursacht, verstirkt oder perpetuiert wiirden, hat in der islamischen Welt
und unter Muslimen selbst vielleicht noch mehr Aufmerksamkeit gefunden
als das Thema Menschenrechte im Allgemeinen. Denn in der Auseinander-
setzung mit der Moderne und ihren Erscheinungsbildern im Westen bietet
das Bild der muslimischen Frau einen augenfilligen Kontrast. Reformorien-
tierte Krifte in der muslimischen Welt haben etwa seit Ende des 19. Jh. auf
die Zusammenhinge zwischen dem Ausschluss der Frauen aus dem 6ffentli-
chen Leben und der stagnierenden gesellschaftlichen Entwicklung hingewie-
sen. Die Tatsache, dass die Hilfte der Bevolkerung zur Passivitit verurteilt
war und kaum Zugang zum Bildungswesen hatte, musste gravierende Aus-
wirkungen haben. Auf der Suche nach religiésen Argumenten fiir die soziale
Aufwertung der Frau wandte man sich der Frithzeit des Islams zu, und es
zeigte sich, wieviel Ballast an Konventionen und Gebriuchen die muslimi-
schen Gesellschaften iiber die Jahrhunderte aufgenommen hatten — zum
Nachteil der Frau.

Der philosophisch-theologische Hintergrund
Was die Religionsausiibung betrifft, sind im Islam die Geschlechter einander
ebenbiirtig. Das gilt im Wesentlichen auch fiir die rituellen Handlungen, mit

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | LiskJ. ABID

wenigen Ausnahmeregelungen fiir die Frau. In ihrer menschlichen Wiirde
und Verantwortung sind Mann und Frau vor Gott gleich:

»Nach dem Koran wurde die Frau aus der gleichen Essenz geschaffen wie der Mann. Sie
ging nicht aus einer seiner Rippen hervor, sondern ist, gemif} einem Ausspruch des
Propheten, seine >Zwillingshilfte<, was vollkommen mit der koranischen Lehre iiber-
einstimmt, wonach Gott von allen Dingen (sic!) >ein Paar schuf<.« (Boisard 1982: 103)

Auch muslimische Autorinnen und Autoren betonen dieses Prinzip. Die
saudi-arabische Erziehungswissenschaftlerin und Theologin Fatima Umar
Naseef (1999: 49-53) diskutiert jedoch frithe Traditionen, denen zufolge auch
muslimische Koran-Kommentatoren der Meinung waren, die Frau sei aus
Adams Rippe geschaffen worden. Nach einer Analyse der historischen Texte
stellt sie jedoch fest, dass im Koran kein Hinweis darauf zu finden sei. Dies-
beztigliche Ausspriiche des Propheten seien metaphorisch zu verstehen.
Umar Naseef stellt fest, diese Annahme miisse auf aufler-islamische Quellen
zuriickgehen und kommt zu dem Schluss: »1. That men and women are creat-
ed from the same substance, 2. That man and woman, together, constituted
the origin of mankind« (ebd.: 53).

Eine dhnliche Diskussion ist in der zeitgendssischen Literatur und den
Medien mehrerer muslimischer Linder zu finden, wobei auch die Authenti-
zitit solcher Uberlieferungen kritisch hinterfragt wird. Anfang der goer Jahre
argumentierte die iranische Frauenzeitschrift Zan-e ruz (»Die Frau von heu-
te«) unter dem Titel Adam und Eva: ein Paar ohne Uberlegenheit fiir die Gleich-
stellung von Mann und Frau, andere Frauenpublikationen folgten dieser
Argumentation (vgl. Abid 2001b: 115).

Salem El-Bahnassawi stellt die Verbindung zu islamischen Rechtsauffas-
sungen her, wenn er schreibt:

»Islam regards woman as spiritually equal to man. Islamic Law was laid down to apply
to man and woman alike, and their reward for their good acts is similar. Man’s rights
and functions in society at large differ in accord with his mental disposition and physic-
al constitution.« (El-Bahnassawi 1985: 47)

Aus dieser Differenz leitet er keine Minderwertigkeit der Frau ab und kriti-
siert diesbeziigliche antiquierte Ansichten; er verneint aber auch véllige
Gleichheit. Damit steht bereits die Frage nach Gleichheit oder Gleichwertig-
keit der Rechte von Frau und Mann im Raum, auf die im Folgenden einge-
gangen wird.

Die rechtliche Komponente
Der Islam fithrte zur Zeit Muhammads konkrete Verbesserungen fiir die
Frau ein, wie das Erbrecht (auch wenn sie als Tochter nur den halben Anteil

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM ISIAM | 153

eines Sohnes erbt), vor allem aber die eigene Rechtspersonlichkeit. Sie erhielt
damit die Verfligungsgewalt iiber ihren Besitz, volle Geschiftsfihigkeit, und
sie fithrte auch den eigenen Familiennamen weiter, wenn sie sich verheirate-
te. Middchen und Frauen durften aufgrund von Ausspriichen des Propheten
nicht zur Heirat gezwungen werden und erhielten das Recht zur Auflésung
des Ehebundes. Die islamische Ehe sieht Gilitertrennung vor. Obwohl dieses
Konzept in vielerlei Hinsicht theoretisch blieb, hat es einen Korpus an Rech-
ten begriindet, auf das in der aktuellen Diskussion um die Gleichstellung der
muslimischen Frau bis heute zurtickgegriffen wird.

Es gibt Hinweise, die vermuten lassen, dass sich die arabische Gesell-
schaft in den Anfingen des Islams in einer Umgestaltungsphase befand, in
welcher Reste eines alten Matriarchats der patriarchalen Ordnung der neuen
monotheistischen Religion weichen mussten. Nach einer Uberlieferung von
Aischa (zitiert bei Umar Naseef 1999: 38f.), der spiteren Gattin Muhammads,
gab es im vor-islamischen Arabien (mindestens) vier Formen der Ehe, darun-
ter die Polyandrie. Letztere scheint allerdings nicht immer auf Initiative der
Frau zustande gekommen zu sein, sondern resultierte moglicherweise da-
raus, dass mehrere Manner, zum Beispiel Briider, sich eine Frau (und damit
die Kosten fiir den Hausstand) teilten. Andererseits war es durchaus iiblich,
dass Frauen von sich aus den Vorschlag zur Ehe machten. Die Quellen tiber
priislamische Familienstrukturen sind diirftig; Belege gibt es sowohl fiir eine
geachtete Position vor allem aristokratischer Frauen (wie Chadidscha, die ers-
te Gattin Muhammads), als auch Beispiele fiir die Geringschitzung der
Weiblichkeit (wie das lebendige Begraben neugeborener Midchen, selbst
wenn dies zur Kontrolle des Bevolkerungszuwachses im Existenzkampf der
Beduinen geschehen sein mag). Der Koran beschreibt und kritisiert die vor-
islamische Haltung gegeniiber Téchtern:

»Und wenn einem von ihnen die Nachricht von der Geburt einer Tochter tiberbracht
wird, so verfinstert sich sein Gesicht, und er unterdriickt den inneren Schmerz. Er ver-
birgt sie vor den Leuten wegen der schlimmen Nachricht, die er erhalten hat: soll er sie
behalten trotz der Schande, oder (soll er sie) in der Erde verscharren? Wahrlich, iibel
ist, wie sie urteilenl« (Sure 16, Verse 58-59)

Aber der Islam konnte diese Einstellung nicht iiber Nacht beseitigen. Mu-
hammad bekriftigte deshalb: »Wer eine Tochter hat und sie nicht lebendig
begribt, sie nicht missachtet und ihr seine Séhne nicht vorzieht, den lisst Allah
ins Paradies eintreten.«®

Die Kodifizierung der Schari‘a, des islamischen Rechts, im 8. und 9. Jh.
hat die Festlegung des sozialen Status sowie der rechtlichen Situation der
Frau in ihrer traditionellen Ausprigung bewirkt. Der Prozess der Rechtsfin-

8 Uberliefert von Ibn Abbas, Hadith-Sammlung Sunnan des Abu Dawud.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | Lise]. ABID

dung — anfangs noch flexibel und kreativ — verfiel aber im Laufe der Zeit in
zunehmende Rigiditit, und wenn die Schari‘a heute oft mit dem Schlagwort
»frauenfeindlich« belegt wird, so sind besonders die spitere Exegese und das
sekundire Verstindnis (oder Unverstindnis) des historischen Materials dafiir
verantwortlich. Es war nicht immer so, dass die Auslegung der heiligen Texte
fast ausschliefllich in der Hand von Minnern war. Die Frauen aus der Fami-
lie des Propheten, die auch lehrend titig waren, interpretierten auch, was sie
vortrugen. In der spiteren Rechtsentwicklung haben Exegetinnen jedoch kei-
ne priagende Rolle gespielt.

Als typisch fiir den Islam wird oft die deutliche Rollenverteilung zwi-
schen Mann und Frau betrachtet, die vor allem in den lindlichen Gebieten
muslimischer Linder hiufig noch die soziale Norm ist. Im frithen Islam
diirfte sich dieses Rollenverstindnis zundchst nicht auf wirtschaftliche und
gesellschaftliche, sondern primir auf familidre Angelegenheiten bezogen
haben. Ansari (1995: 41) zitiert eine Uberlieferung, der zufolge der Prophet
auf Anfrage seiner Tochter und seines Schwiegersohnes die Titigkeiten zwi-
schen den beiden aufgeteilt haben soll: Jene im Haus tibertrug er Fatima, mit
Arbeiten aufRerhalb des Hauses beauftragte er Ali. Der Verfasser gibt sodann
eine moderne Rechtsauffassung wieder, die ahnen lisst, wie paradox die
praktischen Auswirkungen sein konnen:

»Der Ehemann kann von der Frau auch nicht verlangen, dass sie die Hausarbeit erle-
digt, wenngleich sie nicht berufstitig ist. Und er muss ihr ihre Titigkeit im Haushalt
entweder entlohnen oder eine Haushaltshilfe fiir sie engagieren, wenn sie einen derar-
tigen Anspruch geltend macht. Es steht ihr jedoch frei, auf dieses Recht zu verzichten
und die Hausarbeit selbst und unentgeltlich zu erledigen.« (Ebd.)

Immerhin hat die Abgeltung der Haushaltsarbeit gewisse finanzielle Ansprii-
che der Frauen begriindet (zum Beispiel bei Scheidungen in der aktuellen
Rechtsprechung des Irans). Historisch gesehen hat wohl die postulierte vor-
rangige Beschiftigung der Frau mit Haushalt und Familie den umfassenden
Unterhaltsanspruch begriindet, den sie nach islamischem Recht hat. Sie
kann einem Beruf nachgehen, ist aber nicht — wie der Mann — zum Erwerb
des Familienunterhalts verpflichtet. Mehr noch, ihre eigenen Einkiinfte oder
ihr Besitz bleiben in ihrer Hand; sie braucht nicht zum Haushaltsbudget bei-
zusteuern. Allerdings wird erwartet, dass sie im Falle der Berufstitigkeit die
Bediirfnisse ihrer Kinder beriicksichtigt (obwohl Kindererziehung nicht als
alleinige Aufgabe der Mutter gesehen wird). Die Arbeitsgesetze mancher
muslimischer Linder (zum Beispiel Iran) fordern daher Teilzeit-Arbeit fiir
Frauen, doch in der Praxis spielen finanzielle Bediirfnisse der Familien sowie
der Arbeitsmarkt dabei eine gréflere Rolle.

Nach klassisch-islamischer Rechtsauffassung erwachsen der Frau aus
dem Ehevertrag die (sexuellen) ehelichen Pflichten, wobei sie ein Recht auf

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM IstAM | 155

sexuelle Erftillung, Zuwendung, Zirtlichkeit und Riicksichtnahme hat. Der
oft zitierte »Gehorsamy, der von einer Ehefrau erwartet wird, besteht im We-
sentlichen aus ehelicher Treue und aus Loyalitit in allen Belangen, die das
Ansehen des Partners und die Integritit der Familie betreffen. Das islami-
sche Familienrecht sieht ein ideales Gleichgewicht von »Give and Take« vor.
Normalerweise sollte das die Selbststindigkeit der muslimischen Frau nicht
einschrinken, erst die Interpretation im Sinne ménnlicher Prirogative fithrte
in Extremfillen bis zur Entmiindigung der Frau. Dem sind Modernisie-
rungsbestrebungen in mehreren muslimischen Lindern entgegen getreten
(vgl. Dilger 1991: 171-189). Beispiele dafiir sind unter anderem die Abschaf-
fung der Polygynie in der Tiirkei und in Tunesien, die Einfiihrung gegensei-
tiger Unterhaltspflicht fiir beide Ehepartner wie seinerzeit im Siidjemen, die
Erweiterung der weiblichen Zeugenschaft im Sudan und Anderungen des
Scheidungsrechts zugunsten der Frau. In jungster Zeit wurden auch in Iran
Bestimmungen erlassen, die zum Beispiel Frauen die Scheidung erleichtern
und Minnern kaum mehr die Méglichkeit zur Mehrehe lassen. Nicht immer
bleiben solche Modernisierungsschritte unwidersprochen — selbst dann
nicht, wenn sie sich auf Neuinterpretationen des islamischen Rechts berufen.
Traditionalisten® gehen sie zu weit, den Frauenrechtsbewegungen gehen sie
nicht weit genug. Doch der Trend zu einer mehr partnerschaftlichen Ge-
schlechterbeziehung ist vor allem in den urbanen Zentren der islamischen
Welt uniibersehbar. Um jedoch die »Gleichwertigkeit der Rechte« schrittwei-
se an eine substanzielle Gleichheit heranzufiihren, bedarf es noch umfangrei-
cher Interpretationsleistungen.

Von der Theorie zur Praxis

Die Aufgabenteilung ist kein religidses Gebot, sondern war urspriinglich
wohl als Erleichterung und auch Absicherung fiir die Frau gedacht. Frauen,
die dazu in der Lage waren, nahmen zu Lebzeiten Muhammads auch andere
Aufgaben wahr, und zwar mit seiner Zustimmung (El-Bahnassawi 1985:
98ff.). Muhammads Tochter Fatima wird vor allem von Schiiten als Vorbild
fiir soziales Engagement bezeichnet, als eine Frau, die sich zu Wort meldete,
um ihre politischen Interessen und persénlichen Rechte in der Gesellschaft
zu vertreten (vgl. Schariati 1981). Sunnitische Muslime verweisen oft auf das
Beispiel Aischas, die als Witwe des Propheten an der Spitze einer Armee in
den Kampf zog.

Dennoch wurde die Rollenverteilung im Laufe der Zeit zu einem sozia-
len Korsett. Im kodifizierten Recht begriindete sie jene »Gleichwertigkeit«
der Rechte, die von Muslimen in der Debatte um Frauenrechte hiufig betont
und der Forderung nach volliger Gleichheit entgegen gesetzt wird (vgl. El-
Bahnassawi 1985: 107-126; Mutahhari 1981: 115-128). Die Ungleichheit der

9 Zur Definition vgl. Ziba Mir-Hosseini i.d.Bd.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | LiseJ. ABiD

Rechte, die sich vor allem im Eherecht und im Scheidungsrecht duflert, aber
auch individuelle Rechte wie Bewegungsfreiheit, Reisefreiheit, Berufstitigkeit
usw. begrenzt, wird mit dem Schutz der Frau sowie mit ihrer physischen und
psychischen Disposition begriindet. Das kann in anderen Bereichen einzelne,
spezifische Vorteile fiir die Frau mit sich bringen, wie Marcel Boisard erklart:

»Die muslimischen Juristen halten die Tatsache, dafl der minnliche Erbe das Doppelte
erhilt, nicht fiir eine Diskriminierung, sondern fiir einen nur scheinbaren, doch logi-
schen Vorteil, da es die Aufgabe des Mannes ist, fiir die Bediirfnisse der Familie zu
sorgen, wihrend die Frau Recht auf eine unabhingige Fithrung ihrer Giiter hat. Die
Achtung vor den weiblichen Vorrechten ist so grundlegend, dafl einer der wichtigsten
Juristen' des klassischen Islams anordnete, in jeder islamischen Stadt eine Muslimin
als Richterin einzusetzen und sie offiziell mit der Aufgabe zu betrauen iiber die Ach-
tung der Rechte der Frau zu wachen.« (Boisard 1982: 101)

Fatima Umar Naseef hat solche positiven Aspekte in einer zumeist apologeti-
schen Form herausgearbeitet. In ihrem Buch Women in Islam — a Discourse in
Rights and Obligations (1999) lisst sie sich kaum auf die Diskussion von
Gleichwertigkeit oder Gleichheit ein — die starke Betonung von moralischen,
pflichtbetonten Verhaltensweisen lasst diese Debatte erst gar nicht aufkom-
men. Allerdings betont sie die gleiche Position von Midchen und Jungen in
der Familie. Sie kommt zu dem Schluss, dass Frauen im Islam mehr Rechte
als Pflichten hitten. Diese Ansicht mag fiir Frauen akzeptabel sein, die ihre
traditionelle Geschlechterrolle akzeptieren und den Schutz und Unterhalt,
den ihnen das islamische Recht zusichert, gern in Anspruch nehmen. Das
bedeutet aber nicht, dass solche Frauen keine selbstbestimmten Lebensent-
wirfe aufserhalb des hiuslichen Rahmens anstreben wiirden. Umar Naseef
selbst war jahrelang Rektorin einer saudischen Frauen-Universitit; sie ist
Professorin fiir islamisches Recht, hat etliche Biicher publiziert und hilt Vor-
trdge. — Aber auch moderne, in Europa lebende Musliminnen nutzen das
umfassende Recht auf Unterhalt dahin gehend, dass sie — teils in islamischen
Vereinigungen — sozialen Aktivititen nachgehen und eigene Interessen
wahrnehmen, was ihnen im Arbeitsleben, womdglich mit Doppelbelastung
durch die Familie, nicht moglich wire.

Dass die Realitit muslimischer Gesellschaften weit von den Idealen ent-
fernt ist, lisst sich unschwer erkennen. Tatsache ist, dass in Jahrhunderten
der sozialen Stagnation der islamischen Welt nicht einmal die Gleichwertig-
keit der Rechte von Frauen gesichert war und dass sie in vielen Gebieten
dem weiblichen Bevolkerungsteil bis heute nicht zugestanden wird. In Kom-
bination mit der Geschlechtertrennung fithrte dies in manchen Gesellschaf-

10 Abu Hanifa bzw. sein Schiiler Abu Yusuf Ya’'qub, oberster Richter unter Harun
al-Raschid.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM IstaM | 157

ten zur faktischen Herausbildung zweier Welten: einer weiblich-familidren
im Inneren des Hauses und der Welt »draufen, also Beruf und Offentlich-
keit, die dem Mann vorbehalten sind. Unter den konservativsten Vertretern
einer solch radikalen Trennung ist vor allem der pakistanische Autor Sayyid
Abul-A'la Maudoodi (1978: 161ff.) zu nennen, der diese Meinung noch in den
19770er Jahren vertrat.

Dennoch hat sich seit Anfang des 20. Jh. in Teilen der islamischen Welt
eine Frauenbewegung gebildet, die trotz grofler Schwierigkeiten einiges er-
reicht hat. Es wiirde zu weit fithren, alle ihre Facetten zu beschreiben; eman-
zipatorische und/oder feministische Strémungen haben daran ebenso Anteil
wie solche, die sich auf islamische Lehren berufen. Thnen allen geht es um
den Schutz der Menschenrechte und die Durchsetzung von Biirgerrechten
fiir Frauen und Manner — auch wenn sie darunter nicht immer gleiche Inhal-
te verstehen. Muslimische Denker und Aktivisten beiderlei Geschlechts ka-
men im Wesentlichen zu dem Schluss, dass nicht »der Islam« selbst, son-
dern ein traditionelles Religionsverstindnis der individuellen und sozialen
Entwicklung der Frau im Wege stehe. Bereits um 19oo verlieh der dgyptische
Schriftsteller Qasim Amin in seinem (von Traditionalisten™ angefeindeten)
Buch Die Befreiung der Frau solchen Uberlegungen Ausdruck. Sogar in zeit-
genossischen, sikularen Frauenbewegungen ist dieser Gedanke anzutreffen.
Kritische Denkerinnen wie Nawal El Saadawi (vgl. 1997: 48-70) betonen ihn
heutzutage und erdffnen so auch religis orientierten Frauen die Moglich-
keit, sich zumindest teilweise mit den emanzipatorischen Zielen sikularer
Organisationen (wie die von El Saadawi mitbegriindete Arabische Frauen-So-
lidarititsorganisation) zu identifizieren.

Gemeinsam mit anderen Frauenrechtlerinnen griindete Nawal El Saa-
dawi 1984 auch das Sisterhood is Global Institute (SIGI), eine Nicht-Regie-
rungsorganisation, die versucht, das Verstindnis fiir die Menschenrechte von
Musliminnen auf lokaler, regionaler, nationaler und globaler Ebene zu vertie-
fen. Dafiir wurde ein eigenes Handbuch entwickelt. Seema Kazi, eine indi-
sche Muslimin und Frauenrechts-Aktivistin, arbeitet in Indien mit SIGI zu-
sammen. Sie berichtet:

»Fiir viele Muslime in aller Welt spiegelt das islamische Recht, wie es die Schari‘a ver-
kérpert, das Wort Gottes wider und ist daher allen anderen Gesetzen iibergeordnet. Die
Schari‘a ist eine Kombination von rechtlichen und ethischen Prinzipien, die aus dem
Koran abgeleitet und vom Menschen in verschiedenen historischen, politischen, sozia-
len, wirtschaftlichen und kulturellen Kontexten interpretiert wurden. Die Schari‘a ist
ein einzigartiges Dokument, das sowohl géttliche Offenbarung als auch menschliches
Denken in sich vereint. Natiirlich muss jedes Modell einer Menschenrechtsschulung

im Dialog mit islamischen Glaubenssitzen prisentiert werden, wenn es in muslimi-

11 Zur Definition vgl. Ziba Mir-Hosseini i.d.Bd.

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | Lise]. ABID

schen Gesellschaften Erfolg haben soll. Auf der anderen Seite wird die Schari‘a als un-
vereinbar mit den in einer Reihe von internationalen Menschenrechtsinstrumenten
enthaltenen universellen Prinzipien des Menschenrechts angesehen. Dieser Wider-
spruch ist tiberbriickbar, indem man betont, dass das Prinzip der Gleichheit von Mann
und Frau [...] auch die ethische Vorstellung des Islams in Bezug auf die Gleichheit der
Geschlechter widerspiegelt. [...] Auerdem muss deutlich gemacht werden, dass die
Schari‘a — die sehr wohl zwischen Mann und Frau differenziert — ein historisch beding-
tes Dokument ist, das den Bediirfnissen der heutigen muslimischen Gesellschaften
angepasst werden konnte, ohne in irgendeiner Form die bereits erwihnte ethische
Vorstellung des Islams zu verfilschen. Die Debatten von Menschenrechtsvertreterinnen
betreffen daher nicht den Islam an sich, sondern historische Interpretationen des Is-
lam.« (Kazi 1999: 88f)

Nicht alle muslimischen Frauen sind religiss, fiir viele ist der Islam mehr
kulturelle Identitit als ein alles umfassendes Lebenskonzept. In Landern, in
denen die Schari‘'a ganz oder teilweise wieder eingefithrt wurde, leisteten
Frauenrechtlerinnen mit unterschiedlichen Methoden Widerstand. Doch die
meisten von ihnen geben den Islam zumindest in spiritueller Hinsicht als
Bezugsrahmen an. Eigene Interpretationen von Frauen sind kein Tabu mehr,
und sie werden in Zeitschriften gedruckt oder durch Frauenverlage veréffent-
licht. Theologinnen lehren an islamischen Universititen oder tibernehmen
eine beratende Funktion in der Gesetzgebung. Einen hohen Gelehrtenrang
erreichte die Iranerin Nosrat ul-Sadat Amin, die Mitte der 19770er Jahre starb.
Sie verdient besondere Erwihnung, weil sie auch von der (méannlichen) Geist-
lichkeit anerkannt wird. Spitere Ayatollahs haben von ihr die Lehrbefugnis
erhalten. Andere Autorinnen interpretieren islamische Quellentexte feminis-
tisch. Die deutsche Konvertitin Amina Erbakan (1999: 57-84) hat einige die-
ser Moglichkeiten aufgezeigt.

Neue Entwicklungen im muslimischen Frauenrechts-Diskurs

Die inner-islamische Debatte um Geschlecht und die Geschlechterrolle der
Frau leidet darunter, dass man der »Worthiille« rechtlicher Aussagen im Ko-
ran oder in der Sunna oft mehr Bedeutung zumisst als ihrem Inhalt und dem
dahinter liegenden Sinn. Die Forderung nach buchstabengetreuer Ausfiih-
rung religioser Vorschriften verstellt oft den Blick auf deren eigentliche Ziele.
Hinzu kommt ein Thema, das bisher kaum andiskutiert wurde: eine kritische
Bewertung des iiberlieferten Hadith-Materials.™ In den letzten Jahrzehnten
beginnt sich jedoch unter muslimischen Denkern eine historisch-kritische
Hermeneutik zu etablieren, die eine neue Exegese in Bezug auf das islami-

12 Siehe Anmerkung 4.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM IstaM | 159

sche Recht fordert. Der iranische Reform-Theologe Schabestari tritt fiir eine
zeitgemifle Adaption der Schari'a ein (Abid 2000: VII). Er gab schon frither
zu bedenken, dass das fiir Frauen geltende Verbot, einen Nichtmuslim zu
heiraten, in einer multikulturellen Gesellschaft keinen absoluten Stellenwert
haben koénne (Harrer 1997: 3). Es gibt auch noch weitere Stimmen, die for-
dern, die Korperstrafen durch einen humanen Strafvollzug zu ersetzen. Ob-
wohl der Vollzug von Kérperstrafen in der Praxis fast immer die Ausnahme
darstellte, sollte eine moderne Exegese den alternativen Strafvollzug auch
theoretisch, das heifét religiés absichern. Denn obgleich die meisten musli-
mischen Linder zivile Gesetzbiicher fiir ihre Rechtspraxis erarbeitet haben,
kam es in einigen Lindern zur (teilweisen) Wiedereinfithrung des islami-
schen Strafrechts.

Im internationalen Dialog um Menschen- und Frauenrechte, aber auch
in der inner-muslimischen Debatte, kann die Berticksichtigung der unter-
schiedlichen Strémungen in der islamischen Welt dufRerst hilfreich sein. Die
Sozial-Anthropologin Ziba Mir-Hosseini (2000) hat dies am Beispiel des Irans
vorgenommen. Sie unterscheidet Traditionalisten, welche die Ungleichheit
der Geschlechter postulieren, Neo-Traditionalisten, die eine »Gender-Balance«
befiirworten, und Modernisten, beziehungsweise Reformer, die die Gleich-
heit von Frau und Mann im Gender-Kontext anstreben (vgl. Ziba Mir-Hos-
seini i.d.Bd.). Ihre Darstellung wird durch eindriickliche Beispiele illustriert,
die unter Beriicksichtigung spezieller Gegebenheiten und flieRender Uber-
ginge durchaus fiir andere muslimische Gesellschaften Giiltigkeit haben.

Wenn Muslime der Uberzeugung sind, die Offenbarung habe fiir alle
Zeiten Giiltigkeit, dann koénnen die Moglichkeiten ihrer Auslegung noch
nicht ausgeschépft sein. Konservative Kreise — nach obiger Einteilung Tradi-
tionalisten — halten dem oft entgegen, dass »sich die menschliche Natur nicht
dndere«< — was implizieren wiirde, dass jede gesellschaftliche Entwicklung seit
der Zeit des Propheten eine Abweichung vom Ideal darstellte. Dies ist aller-
dings die Auffassung einer kleinen Minderheit; die groRe Mehrheit der Mus-
lime ist sich bewusst, dass menschliche Gesellschaften in stetigem Wandel
begriffen sind, und dass die gesetzlichen Bestimmungen muslimischer Lin-
der dem Rechnung tragen miissen. Uneinigkeit herrscht dariiber, wie weit
diese Flexibilitit gehen kann. Gerade hier kommt in Europa lebenden Mus-
limen eine wichtige Vermittlungsfunktion zu: analysiert man Reden und
Vortrige der VertreterInnen muslimischer Gemeinschaften in Europa, dann
ist die Bereitschaft zu Flexibilitit und Offenheit vorherrschend. Beispielswei-
se duRerte der Prisident der Islamischen Glaubensgemeinschaft in Oster-
reich, Anas Schakfeh, gegeniiber der Autorin, dass Muslime, die es ablehnen,
dem sozialen Wandel Rechnung zu tragen, auflerhalb der Geschichte« zu
leben meinen. Aus dieser starren Haltung wiirden dem Islam letztlich nur
Nachteile erwachsen.

Die Islamische Charta des Zentralrats der Muslime in Deutschland e.V.,

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | Lise]. ABID

die 2002 verabschiedet wurde, anerkennt ausdriicklich das Grundgesetz der
Bundesrepublik Deutschland. Die Charta geht zwar nicht detailliert auf ein-
zelne rechtliche Fragen ein, nimmt aber zu sensiblen Punkten wie dem Re-
ligionswechsel Stellung: »Daher akzeptieren sie (Anm.: die Muslime) auch
das Recht, die Religion zu wechseln, eine andere oder gar keine Religion zu
haben.« Punkt 13 besagt: »Es besteht kein Widerspruch zwischen der isla-
mischen Lehre und dem Kernbestand der Menschenrechte.« Dies ist eine
vage Formulierung, die viel offen lisst. Doch wird klargestellt: »Das Gebot
des islamischen Rechts, die jeweilige lokale Rechtsordnung anzuerkennen,
schlielt die Anerkennung des deutschen Ehe-, Erb- und Prozessrechts ein.«
Das Thema Gleichstellung von Frau und Mann wird (abgesehen vom glei-
chen, aktiven und passiven Wahlrecht), in Punkt 6 nur sehr indirekt beriihrt.
Die Charta ist so formuliert, dass sich ein gewisser gemeinsamer Nenner mit
der Rechtsordnung und Gesellschaft Deutschlands ergibt. Obgleich ein be-
deutender Schritt von Seiten des Zentralrats, hat dies zu widerspriichlichen
Lesarten — pro Grundgesetz oder dieses relativierend — gefiihrt. Im Interesse
des Islams und der Muslime in Deutschland und in Europa wire daher an ei-
ne detailliertere Ausformulierung zu denken, die méglichst im Dialog mit
der europiischen Offentlichkeit, offiziellen Stellen, Kirchen und Behérden
erarbeitet werden sollte.

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklungen ist zu hoffen, dass auch der
Westen mehr Mut zur Zusammenarbeit mit muslimischen Lindern aufbrin-
gen wird — auch und gerade dann, wenn dort méglicherweise eine islamisch
orientierte Regierung demokratisch gewihlt wurde, die man ja im Hinblick
auf Demokratie und Menschenrechte in die Pflicht nehmen kénnte. Wenn
man sie von Vornherein isoliert, dringt man sie ins ideologische und politi-
sche Abseits, schlief3t sie vom Dialog aus und zuletzt stehen grofRe, im Grun-
de sozialreformerische Bewegungen mit dem Riicken zur Wand. Oft haben
gerade Frauen in solchen Bewegungen wichtige Emanzipationsschritte ge-
setzt, und der Westen sollte ihnen getrost die eigene Urteilsfihigkeit zutrau-
en — auch wenn sie vielleicht ein Kopftuch tragen.

Letztlich haben Menschenrechte und Frauenrechte unter fairer interna-
tionaler Zusammenarbeit in einer friedlicheren Welt die besten Chancen auf
Realisierung und Stabilisierung.

Literatur

Abid, Jamila L. (2001a): Menschenrechte im Islam, Bonn: Huda Schriftenreihe
Bd. 5.

Abid, Lise J. (2001b): Journalistinnen im Tschador — Frauen und gesellschaftlicher
Aufbruch im Iran, Frankfurt/Main: Brandes und Apsel/Stidwind.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E DEBATTE UM GENDER UND MENSCHENRECHTE IM IstaM | 161

Abid, Lise J. (2000): »Mohammed wollte Mifligung — Pliadoyer fiir ein neues
Verstindnis des Koran, in: Die Presse/Spectrum, 15.7.2000, VIL.

Abrarov, Marco (2002): »Islam und >westliche< Werte, in: Die Briicke 21. ]g.,
Nr. 4, 42-43.

Amin, Qasim (Neubearbeitung 1992): Die Befreiung der Frau (Aus dem Arabi-
schen tibertragen v. Oskar Rescher, bearbeitet und mit einer Einfithrung
versehen von Smail Balic), Altenberge: Oros und Wiirzburg: Echter.

Amirpur, Katajun: »Reformen an theologischen Hochschulen in Iran — Revo-
lutiondres Establishment contra religiése Aufklirer«, in: Orient 38. Jg., Nr.
3 535-557-

Ansari, M.B. (1995): »Das islamische Frauenbildx, in: Al-Fadschr/Die Morgen-
ddammerung Jg. 12, N1. 74, 40-42.

Arab Charter on Human Rights (1997), in: Human Rights L.J. 18, 151.

Bielefeldt, Heiner (1995): »Muslim Voices in the Human Rights Debate, in:
Human Rights Quarterly 17.4, 587-617.

Bilkisu, Hajiya (2002): The Veil and Male Chauvinists. http://www.africa
resource.com/scholar/bilkisu.htm.

Boisard, Marcel A. (1982): Der Humanismus des Islam, Kaltbrunn/Schweiz:
Verlag zum HeCHt.

Brindle, Stefan (2003): »Frankreichs Muslime stimmen {iber nationale Ver-
tretung ab«, in: Der Standard, 077.04.2003.

Dilger, Konrad (1991): »Tendenzen der Rechtsentwicklung«, in: Ende, Wer-
ner/Steinbach, Udo (Hg.): Der Islam in der Gegenwart, Zweiter Teil, Die po-
litische Rolle des Islams in der Gegenwart, 3. Aufl.,, Miinchen: C.H. Beck.

Drekonja-Kornat, Gerhard (2003): »Traum und Traumac, in: Die Presse, Zei-
chen der Zeit, 04.01.2003.

El-Bahnassawi, Salem (198s5): Woman between Islam and World Legislations,
Kuwait: Dar ul-Qalam.

El Saadawi, Nawal (2002): Fundamentalismus gegen Frauen, Kreuzlingen/
Miinchen: Hugendubel/Diederichs.

Erbakan, Amina (1999): »Islamische feministische Theologie — Chance oder
Sackgasse?« in: Vauti, Angelika/Sulzbacher, Margot (Hg.): Frauen in isla-
mischen Welten, Frankfurt/Main: Brandes und Apsel/Siidwind, 57-84.

Galtung, Johan (1997): Menschenrechte — anders gesehen, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Gascoigne, Bamber/Gascoigne, Christina (1987): Die Grofmoguln — Glanz
und Grofle mohammedanischer Fiirsten in Indien, Glitersloh: Prisma.

Harrer, Gudrun (1997): »Islam zwischen politischer Radikalitit und Heraus-
forderungen der Moderne — >Keine Summe von Gesetzen«, in: Der Stan-
dard, 17./18./19. Mai 1997, 3.

Igbal, Nasira (1999): »Rechtliche Strukturen und politische Garantien eines
Pluralisums auf nationaler und internationaler Ebene, in: Bsteh, Andreas
(Hg.). Eine Welt fiir alle, Modling: Verlag St. Gabriel, 163-190.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | LisgJ. ABID

Kazi, Seema (1999): »Kulturen und Rechte wiedergewinnen: Das SIGI-Hand-
buch fiir Menschenrechtsschulung von Frauen in muslimischen Gesell-
schaften« in: Vauti, Angelika/Sulzbacher, Margot (Hg.): Frauen in islami-
schen Welten, Frankfurt/Main: Brandes und Apsel/Stidwind, 85-95.

Maudoodi (entspricht Mawdudi), Sayyid Abu 1-Ala (1978): Weltanschauung
und Leben im Islam, Leicester: The Islamic Foundation.

Mir-Hosseini, Ziba (2000): Islam and Gender — The Religious Debate in Con-
temporary Iran, London: Tauris.

Mutahhari, Murtada (1981): The Rights of Women in Islam, Teheran: WOFIS —
World Organization for Islamic Sciences. Gekiirzte deutsche Ubersetzung
(1982): Die Stellung der Frau im Islam, Reihe Islamisches Echo in Europa,
4. Folge, Hamburg: Islamisches Zentrum.

Okunnu, Alhaja Lateefa (2001): Women, Secularism and Democracy: Women’s
Role in the Regeneration of Society. Paper delivered at the Conference on
Shari‘a held at the Commonwealth Centre, Commonwealth Institute,
Kensington, London, 14-15 April 2001.

Ramadan, Said (1979): Das islamische Recht, Wiesbaden: Harrassowitz.

Schabestari, Mohammad Modjtahed (1994): »Die theologischen und rechtli-
chen Grundlagen der Freiheit, Autonomie und Souveridnitit des Men-
schen im Islam als Grundlage des ernsthaft erwiinschten Weltfriedens,
in: Bsteh, Andreas (Hg.): Friede fiir die Menschheit, M6dling: Verlag St.
Gabriel, 193-199.

Schariati, Ali (1981): Fatima ist Fatima, Reihe Isl. Renaissance Nr. 6, Bonn:
Eigenverlag der iranischen Kulturabteilung.

Umar Naseef, Fatima (1999): Women in Islam — A Discourse in Rights and Ob-
ligations, Giza/Agypten: International Islamic Committee for Woman and
Child.

Yusuf, Bilkisu (2002): »Muslim Women’s Right.« In: Women and Empower-
ment in Islam. Weekly Trust, 13.12.2002 aus dem Internet: http://www.
weeklytrust.com/womeni13122002.htm.

Windhager Giinter (2002): Leopold Weiss alias Muhammad Asad, Wien, Koln,
Weimar: Bohlau.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISLAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR?
ZEITGENOSSISCHE MENSCHENRECHTSBEGRUNDUNGEN:
VON DER DEMOKRATIEORIENTIERTEN DEUTUNG DES
KORANS ZUR AKZEPTANZ AURER-RELIGIOSER WERTE
KATAJUN AMIRPUR

»Meine Mutter horte gern auf den Namen >Umm Nasr< — Mutter des Nasr. Ich selbst
habe sie so gerufen. Spiter fragte ich mich, weshalb man eine Frau nach ihrem iltes-
ten Sohn nennt, ich fragte nach dem Bild der Frau, das in dieser Anrede zum Aus-
druck kommt. Meine Mutter hat mich gelehrt, dass das traditionelle Frauenbild und
die strikte Polaritit von Mann und Frau zu tiberwinden sind. Meine Lektiire des Ko-
rans ist von solchen Erfahrungen beeinflusst worden. Die Verse im Koran, die von den
Exegeten zu Ungunsten der Frauen gedeutet worden waren, habe ich instinktiv anders

gelesen.« (Abu Zayd 1999: 78)

In seiner Beschreibung, wie und warum er den Koran »anders« lese, hat der
dgyptische Literaturwissenschaftler Nasr Hamid Abu Zayd etwas ganz
Grundsitzliches und vielleicht auch schon alles gesagt, was zum Thema Re-
formislam zu sagen ist: Dass man den Koran auch anders lesen kann — wenn
man dies nur mochte; dass es die Sichtweise des Exegeten ist, die das Ergeb-
nis der Lektiire vorherbestimmt. Abu Zayd geht davon aus, dass eine dialekti-
sche Beziehung zwischen dem Korantext und seinen Adressaten besteht; nur
wer den historischen Kontext untersucht, in dem der Koran offenbart worden
ist, kann seine Bedeutung wirklich verstehen. Erst dann lasst sich entschei-
den, ob es sich bei diesem oder jenem Vers um ein allgemeingiiltiges Gebot
handelt oder um eine Regel, die nur in einer bestimmten Situation relevant
war. In seinem Buch Mafhum an-nass (Der Begriff Text) prasentiert Abu Zayd
deshalb einen textkritischen Zugang zum Koran, indem er ihn untersucht
wie alle anderen Texte auch: mit den Mitteln der Semiotik, der Sprachwissen-
schaft, der Hermeneutik (vgl. Abu Zayd 1990, 1992).

Abu Zayd ist nicht der einzige Wissenschaftler, der den Koran als Her-
meneutiker liest und so zu einer liberalen Deutung gelangt. Der iranische
Geistliche Hassan Yussefi Eshkewari wendet dieselbe Methode an, wenn er
den Koran interpretiert. Ein Beispiel: »Und kimpft gegen sie, bis niemand
mehr versucht, Gliubige zum Abfall vom Islam zu verfiithren, und bis nur
noch Gott verehrt wird«, heiflt es im Koran (Sure 2: 193). Eine Sure, die
durchaus kidmpferisch klingt und so interpretiert werden kénnte, als hitten
die Muslime auf immer und ewig die Pflicht, gegen die Ungliubigen zu
kimpfen und alle zum Islam zu bekehren. Eshkewari argumentiert hinge-
gen, dass sich diese Sure ausschlieRlich auf ein bestimmtes historisches Er-
eignis beziehe, auf die Schlacht von al-Hudaybiya. Im Jahre 630 brach der
Prophet Muhammad einen Waffenstillstand, den er selbst zwei Jahre zuvor
geschlossen hatte, und marschierte in Mekka ein. Laut Eshkewari gehe es in

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | KATAJUN AMIRPUR

der Sure nur um diese konkrete politische Situation: Die heidnischen Mek-
kaner sollten bekampft werden, weil sie sich zuvor an der Gemeinde des Pro-
pheten versiindigt hatten. Sie hatten seine Anhinger vertrieben und ihn
selbst toten wollen. Das heifdt aber noch nicht, dass bis in unsere Zeit hinein
alle Menschen bekimpft werden sollten, bis sie den einen Gott verehren (vgl.
Eshkewari 1995).

Die Argumentation Eshkewaris ist nicht unbedingt apologetisch und
modern liberal, denn er wendet eine Methode an, die die Islamwissenschaft
bereits seit Jahrhunderten kennt. Ein ganzer Zweig der Islamwissenschaft
beschiftigt sich mit den so genannten >Griinden fiir die Offenbarung« (asbab
an-nuzl). Auch die klassische Islamwissenschaft ging also von einer dialek-
tischen Beziehung zwischen Text und Adressat aus. Und allein die Tatsache,
dass es diese Wissenschaft schon so lange gibt, zeigt, wie widersinnig das Ar-
gument vieler radikaler Islamisten ist, man miisse jede Aussage des Korans
wortlich nehmen und eine jede von ihnen sei allzeit giiltig. Die Argumenta-
tion Eshkewaris belegt aber noch etwas anderes: Dass der Verweis, dieses
und jenes stiinde doch so und so im Koran, nicht allzu aussagekriftig ist. Es
ist deshalb auch nicht besonders erhellend, wenn die deutsche Bevolkerung
sich jetzt in den Koran vertieft, um etwas zu einzelnen Themen zu erfahren.
Bereits zwei Tage nach den Attentaten vom 11. September sei der Koran aus-
verkauft gewesen, berichteten deutsche Buchhindler. Aber ohne Kenntnis
der Interpretationsgeschichte und der Exegese hat seine Lektiire wenig Sinn.

»Der Koran ist eine Schrift zwischen zwei Buchdeckeln, die nicht spricht.
Es sind die Menschen, die zu ihr sprechen.« Mit diesen Worten hat sich Alj,
der erste Imam der Schia, zur Deutbarkeit des Korans geduflert. Seit Jahrhun-
derten wird der Koran interpretiert, nachweisbar durch eine reichhaltige exe-
getische Literatur und eine Vielzahl verschiedener Auslegungsmaéglichkeiten
(vgl. Goldziher 1920; Ayoub 1988). Es gibt mystische, philosophische, ratio-
nalistische Korankommentare, die sich in ihren Aussagen immens unter-
scheiden. Die islamische Kultur hat diese Vielfalt im Ubrigen immer als be-
lebend und selbstverstindlich, jedoch selten als bedrohlich empfunden. Das
ist eher ein Phinomen der Moderne. Und erst in jlingerer Zeit versuchen
manche Gruppen und Personen, fiir sich allein ein Monopol auf die einzig
giiltige Auslegung des Korans zu beanspruchen. Diese ist dann — und das
folgt schon logisch aus der Art und Weise ihres Zustandekommens — nicht
liberal.

Die Freiheit der Interpretation bietet aber — neben der Gefahr des Miss-
brauchs — immense Chancen. Weil der Koran so deutbar ist, gibt es heute
auch Theologen und Theologinnen in der islamischen Welt, die zu sehr libe-
ralen Interpretationen beispielsweise hinsichtlich der Stellung der Frau ge-
langen. Sie argumentieren, dass man den Geist der koranischen Gebote er-
kennen und davon ausgehend seine aktuelle, zeitgemifle Geltung interpre-
tieren miisse. Der Geist der koranischen Bestimmungen sei es gewesen, die

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISIAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 105

Situation der Frau zu verbessern. Immerhin gab der Koran der Frau einige
Rechte (wenn auch weniger als dem Mann) in einer Zeit, in der es beispiels-
weise traditionelle Praxis war, neugeborene Midchen lebendig zu begraben.
Ausgehend von dieser Argumentation fordern heute viele islamische Refor-
merInnen eine vollkommene rechtliche Gleichstellung von Mann und Frau
(vgl. Amirpur 1999; Abid 2001).

Diese Begriindungen wiirde ich — ebenso wie die Argumentation von
Eshkewari — als eine demokratieorientierte Deutung des Korans bezeichnen.
Thr liegt die Ansicht zugrunde, dass sich Pluralismus, Demokratie, die
Gleichstellung der Geschlechter islamisch beziehungsweise koranisch be-
griinden lassen. Eshkewari und Taleqani — und mit ihnen viele andere Ge-
lehrte — lesen die im Koran vorhandene Aufforderung, sich zu beratschlagen,
als einen Hinweis, dass der Koran parlamentarische Verfahren nahe lege.
Diese demokratieorientierte Deutung gibt es in der arabischen Welt und in
Iran schon seit Jahrzehnten, einer ihrer bedeutendsten Vertreter war in Iran
Mehdi Bazargan (vgl. Barzin 1994; Shepard 1996; Badry 1998; Krimer

1999)-

Vorbehalte gegen die Menschenrechte in Iran

Heute gibt es aber noch einen weiteren Ansatz: er geht iiber diese demokra-
tieorientierte Deutung weit hinaus und kénnte erfolgversprechender sein.
Dieser Ansatz wird im Moment vor allem in Iran entwickelt, also im so ge-
nannten fundamentalistischen Gottesstaat. Notwendig sind deshalb einige
Bemerkungen zum Hintergrund, vor dem die Debatte iiber den Islam und
die Menschenrechte gefithrt wird. MaRgeblich bestimmt wird der Diskurs
von der Meinung des iranischen Staatsgriinders Ayatollah Khomeyni. Geméf
seinem Menschen- und Gottesbild hat nur einer Rechte, nimlich Gott. Der
Mensch hat keine Rechte — vor allem hat er sie nicht allein aufgrund der Tat-
sache, dass er ein Mensch ist, wie im westlichen Kontext angenommen. Der
Mensch hat zwar Pflichten gegentiber Gott, aber nur Gott allein hat Rechte.
Eventuell riumt Gott oder sein Stellvertreter auf Erden dem Menschen Rech-
te ein, aber er kann sie ihm genauso gut wieder nehmen, denn Rechte sind
nicht natur-, sondern gottgegeben.

Laut Khomeyni muss sich zudem jeder Mensch dem Wohl der Allge-
meinheit, der islamischen Gemeinde (umma) unterordnen; die Verwirkli-
chung der perfekten islamischen Gesellschaft bediirfe der bedingungslosen
Unterwerfung aller Individuen und Gruppen. Diese anti-liberale Weltsicht
erlaubt die Verletzung individueller Rechte zum Wohle der Gemeinschatft,
denn diese hat immer Prioritit (vgl. Kazemi 1996: 124). Wenn es das Wohl
der umma, der islamischen Gemeinschaft, gebietet, sind deshalb auch Zen-
sur, Zwang und Verstofse gegen die Menschenrechte gerechtfertigt.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | KaTAjUN AMIRPUR

»Anyone who rules over the Muslims, or over human society in general, must always
take into consideration the public welfare and interest, and ignore personal feelings
and interests. For this reasons, Islam is prepared to subordinate individuals to the col-
lective interests of society and has rooted out numerous groups that were a source of
corruption and harm to human society.« (Khomeyni, zitiert nach Abbott 1995: 263)

Khomeyni leugnete damit, dass der Mensch individuelle Freiheitsrechte ge-
geniiber dem Staat habe, wie sie der Liberalismus postuliert. Die Menschen-
rechte, deren Missbilligung und Missachtung man ihm darauthin vorwarf,
hielt Khomeyni fiir ein Werkzeug der teuflischen Michte; sie trachteten ein-
zig danach, den Siegeszug des Islams aufzuhalten. »What they call human
rights is nothing but a collection of corrupt rules worked out by Zionists to
destroy all true religions« (ebd.: 265). Diese Argumente Khomeynis bestim-
men auch heute noch den iranischen Diskurs zu Menschenrechten (vgl. Bie-
lefeldt 1995: 21ff.). Iranische Gelehrte und Theologen formulieren zudem ei-
ne grundsitzliche Polaritit zwischen dem Islam und den Menschenrechten
und versuchen, das Menschenrechtsargument selbst gegen die Menschen-
rechtler anzuftihren. Auch in Gesellschaften, wo Alkohol und Rauschgifte im
Umlauf sind und Arbeitslosigkeit anstelle von allgemeinem Gliick herrscht,
wiirden die Menschenrechte nicht verwirklicht. Gegen die Behauptung von
der Universalitit der Menschenrechte setzen sie die Forderung nach einem
Systemvergleich und nach der Beriicksichtigung kultureller Unterschiede:
Aufgrund der historischen und gesellschaftlichen Entwicklungen in ihrem
Kulturkreis wollten die Muslime die Rechte Gottes anstelle der >Menschen-
Rechte« achten; der Westen hingegen habe seine Ordnung anthropozentrisch
ausgerichtet (vgl. Steinbach 1975; Piscatori 1980; Ramadan 1980; Reissner/
Schulze 1986: 31f; Said 1979; Krimer 1999). Hingegen sei es die erste
Pflicht des Muslims, den Monotheismus als die absolute Wahrheit zu vertei-
digen; nur auf der Grundlage einer Offenbarung, die keiner Kritik unterwor-
fen werde, konne man denken und handeln (vgl. Vandenrath 1991: 519). Der
Bericht Ludger Kithnhardts von einem Treffen deutscher und iranischer Wis-
senschaftler, das 1991 in Teheran stattfand, lisst wenig Raum fuir den Opti-
mismus, die skizzierte islamische und die westliche Position kénnten mit-
einander vereinbart werden.

»Deren Positionen [die der Mullahs] waren eindeutig. Einen universellen Dialog und
Menschenrechtskonsens konne es auf der Basis des bisherigen Menschenrechtsins-
trumentariums nicht geben. Dies sei >westlichen< Ursprungs, anerkenne nicht die Ei-
genheiten der islamischen Religion und sei daher revisionsbediirftig. Der Koran sei die
fuir sie einzig giiltige und in seiner Substanz auch einzig universelle Erkenntnis- und
Rechtsquelle. Mit dem Propheten Mohamed, dem Begriinder der letzten und damit
einzigen Religion, seien die Menschenrechte schon seit 1.400 Jahren in der islami-
schen Welt verankert. [...] In breiten Ausfithrungen, die in geradezu klassischer Weise

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISIAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 167

Einblick in die Denk- und Argumentationslinien des integristischen Islam gaben, wur-
de die Lebenseinheit von Politik und Religion, Ethik und Gesellschaftsordnung postu-
liert; assoziative Gedankenwelten erschwerten es nicht selten, den analytischen Zu-
sammenhang einer solchen Ayatollahpredigt zu entschliisseln. Klarer erkennbar war
ihre Demagogie gegen den >Satan Westen«. Dieser frone einer hedonistischen, ja gott-
losen oder schlimmer: polytheistischen Lebensweise. Alle Art von Materie werde ange-
betet, und damit stofle man sich gewissermafen selbst aus der Einheit der monotheis-
tischen Religionen aus.« (Kithnhardt 1991: 522)

Menschenrechte als Gebot der menschlichen Vernunft

Ein Denker, der diese kulturrelativierende Position weit hinter sich gelassen
hat, sich aber auch nicht einer demokratieorientierten Deutung des Korans
verschreibt, ist Abdolkarim Soroush (vgl. Amirpur 1996; Vakili 1996; Ma-
tin-Asghari 1997). Soroush war frither einer der bekanntesten Ideologen der
Islamischen Republik und als Mitglied im Rat fiir Kulturrevolution Anfang
der 1980er Jahre an der Sduberung der Universititen von angeblichen Kon-
terrevolutiondren beteiligt. Seit Mitte der 199oer Jahre jedoch wandelte er
sich zum Reformer und gilt heute als der theoretische Kopf der iranischen
Reformbewegung, die sich eine Demokratisierung des iranischen Systems
zum Ziel gesetzt hat. Sein Ansatz unterscheidet sich jedoch mafdgeblich von
dem Diskurs, der auf einer demokratieorientierten Deutung des Korans be-
ruht. Denn Soroush geht tiber die Frage, ob die Menschenrechte mit dem
Islam vereinbar oder gar an sich islamisch seien — wie eben von manchen
liberalen Exegeten behauptet —, schlicht hinweg. Sie ist fiir ihn irrelevant.
Wenn demokratieorientierte Theoretiker die Menschenrechte im Koran su-
chen und islamische Menschenrechtserklirungen aufstellen, entgegnet So-
roush, diese Argumentation sei zu beliebig, man kénne, wenn man wolle,
alles und nichts im Koran finden, das belege die Geschichte seiner Exegese.
Soroush interessiert daher die Frage der Ubereinstimmung von Islam und
Menschenrechten nicht mehr: fur ihn sind die Menschenrechte ein Gebot
der menschlichen Vernunft. Somit kénnten sie auch der Religion nicht wi-
dersprechen, denn prinzipiell kénne nichts Unverniinftiges Gottes Wille
sein. Dass die Menschenrechte in einem aufRerreligiésen Rahmen entstanden
seien, hindert Soroush nicht daran, ihre Verwirklichung auch in einem isla-
mischen Staatssystem fiir moglich und sogar notwendig zu erachten. Zwar
seien die Menschenrechte von Menschen erdacht worden, da sie aber nicht
der Religion widersprichen, bliebe das Recht Gottes gewahrt.

Die logische Konsequenz dieser Argumentation miisste sein, dass eine
ganze Reihe von Gesetzen, die das islamische Recht kennt, nicht mehr ange-
wendet werden konnten; Gesetze die beispielsweise die Steinigung von Ehe-
brecherinnen verordnen. Laut Soroush ist es aber auch nicht unbedingt not-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | KATAJUN AMIRPUR

wendig, alle islamischen Gesetze im Detail zu befolgen. Um dies zu begriin-
den, unterscheidet Soroush zwischen Werten ersten und zweiten Grades. Die
Werte zweiten Grades bezogen sich ausschliellich auf Detailvorschriften des
Glaubens und unterschieden sich somit von Religion zu Religion. Die Werte
ersten Grades seien hingegen die wirklich wichtigen und deshalb seien sich
hinsichtlich ihrer Bedeutung auch die verschiedenen Religionen und ebenso
die menschliche Vernunft vollkommen einig. Die Gerechtigkeit beispielswei-
se sei so ein Wert ersten Grades. Und Gerechtigkeit ist deshalb, laut Soroush,
zwar ein religioser Wert, aber eben auch ein allgemeiner (arzesh-e dmi). Die-
ser Wert sei nicht »wesensmifig religiés« (mdhiyatan dini nist), sondern
»auch religiés«. Die Religion hat bei manchen Werten also keine primir wer-
tebegriindende Funktion, man kann diese Werte prinzipiell auch nicht-religi-
0s begriinden. Die Frage, wozu man die Religion iiberhaupt noch braucht,
wenn sie keine wertebegriindende Funktion hat, beantwortet Soroush sehr
pragmatisch. Obwohl hohe Werte wie Freiheit, Gerechtigkeit und Menschen-
rechte ihrem Wesen nach von der Religion unabhingig seien, konne man sie
dem einfachen Volk durch den Glauben besser vermitteln (vgl. Soroush 199s:

9)-

»Botschaften, die vom Himmel kommen, sind fiir die Menschen akzeptabler; das ver-
stirkt die Werte und gribt sie in ihren Herzen ein. Die Religiositit einer Gesellschaft
ist in weiten Teilen in der Bedeutung zu verstehen, dass ihre Mitglieder dieser Werte
kundig sind und ihnen gemifR handeln. Aber rein logisch gesehen sind dies aufler-re-

ligiose Werte; deshalb werden sie auch von allen Religionen gelehrt.« (Soroush 1996:

7)

Die primiren Werte, tiber die zwischen Andersgliubigen und Muslimen
Ubereinkunft herrscht, sind also die wirklich maRgeblichen. Weniger bedeu-
tend sind fiir Soroush die Details wie das islamische Strafrecht oder die Klei-
dungsvorschriften. Sie seien nur die »Haut« (pust), die die Religion nach au-
Ren hin zusammenhilt, aber sie hitten nichts mit der eigentlichen Essenz
der Religion zu tun. Soroush argumentiert, Schiit sei, wer an die fiunf unum-
stollichen Dogmen der Schia glaube: die Einheit Gottes, das Prophetentum,
das Imamat, die Auferstehung und die Gerechtigkeit Gottes. Gemaf dieser
Argumentation muss auch das Kopftuchgebot nicht unbedingt eingehalten
werden. Zwar gebiete der Islam das Tragen des Kopftuches durchaus, aber
eine Frau, die es nicht trage, habe nicht gegen einen essenziellen Bestandteil
der Religion verstofien (vgl. Soroush 1998).

Die Einteilung in essenzielle (zdti) und akzidenzielle (arazi) Teile der Re-
ligion ist nicht neu, sondern geht bereits auf den Philosophen Mohammad
al-Ghazali zurtick. Nach wie vor aber ist die Trennung nicht unumstritten,

1 Dieses und alle folgenden Zitate von Soroush wurden von mir iibersetzt.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISIAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 169

denn es besteht grofle Uneinigkeit dariiber, was Essenz und was nur Akzi-
denz des islamischen Glaubens ist. Schlie8lich bleibe, so weist Gudrun Kra-
mer priazise nach, die Festlegung, welche Teile veranderlich und welche un-
verdnderlich sind, immer willkiirlich und keineswegs wohl definiert. Vor al-
lem gebe es in der islamischen Welt keinen Konsens tiber diese Einteilung
(vgl. Krimer 1992). Ein Beispiel fiir diese Schwierigkeit ist eine Auseinander-
setzung zwischen Soroush und Abu Zayd. Abu Zayd gilt nicht gerade als
konservativ. Dennoch geht auch ihm Soroushs freiziigige Einteilung dessen
zu weit, was zu den Akzidenzien und was zur Essenz der Religion gehort. Bei
einer Konferenz in Berlin ordnete Soroush im November 1995 beispielsweise
auch das Arabische den Akzidenzien der Religion zu. Seiner Meinung nach
hitte der Prophet ebenso gut finnisch sprechen kénnen, des Arabischen habe
er sich nur bedient, weil er nun einmal, rein zufillig allerdings, ein arabisch
sprechendes Volk anredete. Von Abu Zayd erntete er dafiir verwundertes
Kopfschiitteln. Fiir die Muslime ist das Sprachwunder des Korans ein Beweis
fiir die Existenz Gottes, und somit ist der Koran unaufléslich mit der arabi-
schen Sprache verbunden.

Soroush nimmt also hinsichtlich der Menschenrechte eine Haltung ein,
die gemeinhin nur von Sikularisten vertreten wird, denn er geht wie sie da-
von aus, dass der Mensch grundsitzlich auch auRerreligiose Rechte hat —
und zwar nur, weil er ein Mensch ist. Diese naturgegebenen Rechte kann
ihm niemand nehmen, und sie diirfen nicht den »kollektiven Interessen der
Gesellschaft« unterworfen werden, wie von Khomeyni behauptet. Er schlieft
sich aber dartiber hinaus der Auffassung an, dass dem Anliegen der Men-
schenrechte am ehesten die parlamentarisch-rechtsstaatliche Demokratie ge-
recht wird. Hinzu kommt noch etwas Entscheidendes: Nach Meinung von
Soroush ist die Demokratie unter allen Regierungsformen auch diejenige, die
am besten die Religion schiitze und damit die Rechte Gottes. Diese Uberle-
gung begriindet er durch den notwendigen Schutz vor Machtmissbrauch; er
will die Religion davor schiitzen, durch »angebliche Gottesménner« zu Zwe-
cken missbraucht zu werden, die dem Auftrag des Schépfers widersprechen.
Fiir Soroush besteht die Moglichkeit des Missbrauchs gerade in einer Gesell-
schaft wie der iranischen, weil sie sich religi6s definiert. Nur eine Demokratie
kénne den Missbrauch der Religion verhindern, da sie die Einhaltung der
Menschenrechte tiberwache (Soroush 1995: 10). Wenn die Menschenrechte
beachtet wiirden, konne man auch die Religion nicht missbrauchen.

Und auch aus einem anderen Grund schiitzt die Demokratie den Glau-
ben. Als diejenige Regierungsform, die mit einem sozial-liberalen Wirt-
schaftssystem einhergehe, kénne allein die liberale Demokratie die priméiren
Bediirfnisse der Menschen stillen, meint Soroush. Lingerfristig verwirkliche
sie damit am sichersten den Auftrag der Religion, denn »ein hungriger Ma-
gen kennt keine Religion«.

Seine ideale Regierung ist jedoch nicht nur demokratisch, sie ist auch re-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | KATAJUN AMIRPUR

ligios — weil sie die Rahmenbedingungen dafiir schafft, dass der Mensch
iiberhaupt religids sein, sich seinem Glauben widmen kann. Soroush betont
die Anspriiche pluralistischer Demokratietheorien an den Staat. Er sieht im
Pluralismus ein Konzept des Staates, der Freiheit, Chancengleichheit und so-
ziale Rechte garantieren muss. So sind fiir ihn Schulpflicht (Bildungschan-
cen), Mindestlohngesetze, Arbeitslosen- und Altersrentenregelungen Beispie-
le dafiir, Freiheit und Gerechtigkeit zu schaffen, statt sie zu beschrinken,
denn gerade ihre Abwesenheit behindere den Einzelnen. Erst durch diese
Voraussetzungen konnte die Demokratie verwirklicht und auch der Wille des
Schopfers, die religiose Gesellschaft (hokumat-e dini), umgesetzt werden (vgl.
ebd. 1995: 10). Die religios-demokratische Regierung, fiir die Soroush pli-
diert, ist also religids, weil sie die soziale und politisch-egalitire Infrastruktur
fiir das fromme Leben der Glaubigen bereitstellt; sie wire sogar weit religic-
ser als eine Regierung des islamischen Rechts (hokumat-e feqhi). Als Regie-
rung des islamischen Rechts bezeichnet Soroush eine Regierung, die nur die
Bestimmungen der shari‘a, des islamischen Rechts, in der Gesellschaft durch-
setze. Es sei jedoch wichtiger, dass die Seele der Regierung religios ist, und
ihre religiose Seele stelle sie unter Beweis, indem sie den letztendlichen Wil-
len Gottes, die Gerechtigkeit, verwirklicht.

Deshalb hat die religiose Regierung auch keine bestimmte, festgelegte
Form, sondern nimmt mit jeder Epoche eine andere Gestalt an. Soroush be-
tont also, dass die Beschaffenheit der Regierung nicht genau von Gott vorge-
geben wurde und dass jede Regierung, die das Ziel der Religion verwirklicht,
religios sei. Zwischen der religiés-demokratischen Regierung und einer de-
mokratischen Regierung gibe es deshalb keinen formalen Unterschied (vgl.
ebd.).

»Tatsdchlich muss man nicht erwarten, dass eine religiose Regierung sich dem Wesen
nach von einer nicht-religiosen unterscheidet. Es ist ja auch nicht so, dass auf dieser
Welt die verniinftigen Menschen auf zwei Beinen laufen und die religiésen auf dem
Kopfe. Was ist schlecht daran, wenn die Vélker anderer Gesellschaften in der Frage der
Regierung dieselben Methoden akzeptiert haben, auf die wir durch unsere Definition
der religiésen Regierung gestofRen sind?« (Soroush 1996: 11)

Erzwungener Glaube ist kein Glaube

Fur Soroush ist die Religionsfreiheit eine Voraussetzung fiir eine echte reli-
gidse Gesellschaft und damit ein Argument fiir die Uberlegenheit der demo-
kratischen Ordnung. Echte Religiositit konne nur in einer demokratischen
Gesellschaft gedeihen, da Glaube auf Willensfreiheit basiere: Eine erzwunge-
ne Religiositit sei nicht im Sinne des Schépfers: »Was soll erzwungene Reli-
giositit denn fiir einen Sinn haben?« (Soroush 1992: 20) Auch die Prophe-

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISIAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | I7I

ten hitten ihren Auftrag zur Religiosierung der Gesellschaft anders verstan-
den und ausgefiihrt. »Die Propheten kamen, um mit dem Zauber ihrer Worte
die Herzen der Menschen zu gewinnen, und nicht, um ihre Leiber zu be-
herrschen.« So formulierte es Soroush im Jahre 1996 bei einem Vortrag in
London.

Ohnedies konne der Mensch grundsitzlich nicht wissen, was Gott wirk-
lich von ihm erwarte, seine Absichten seien unergriindlich. Fiir ratsam halt
es Soroush daher, dass Regierungen nicht fiir eine bestimmte Religion Partei
ergreifen, sondern lediglich versuchen, allgemeinverbindliche Rechte zu
schiitzen. Alles andere wire Anmafiung:

»Die Regierung kann einen nicht mit Gewalt fromm machen, damit man im Jenseits
gliicklich wird. Erzwungener Glaube ist kein Glaube; das meine ich damit, wenn ich
sage, dass die Regierung der Wichter des Glaubens der Menschen ist. Sie hat mit dem
Jenseits nichts zu schaffen; in anderen Worten: Die Rolle, die sie im Zusammenhang
mit dem Glauben der Menschen spielt, ist so gering wie nur irgend méglich. [...] Dann
hat eine religiose Regierung, in der Hinsicht, dass sie religios ist, nichts mit dem Jen-
seits zu schaffen. Wenn sie etwas fiir die Menschen tun will, dann soll sie es fiir ihr
diesseitiges Leben tun.« (Soroush 1996: 9)

Bei Soroush treffen wir damit meiner Ansicht nach auf eine vollkommen an-
dere Art der Argumentation. Eine Argumentation, die sich im Prinzip nicht
mehr mit der Deutung des Korans »aufhilt«, sondern nach dem letztendlichen
Willen des Schépfers fragt. Damit unterscheidet sich Soroush ganz zentral
vom liberalen islamischen Diskurs. In einer apologetischen Argumentation
versuchen liberale islamische Denker zu zeigen, wie tolerant sich der Islam
in seiner Geschichte den anderen Religionen gegeniiber verhalten hat. Uber-
griffe gegen die vom Glauben Abgefallenen werden schongeredet, ihre Sel-
tenheit und politische, nicht eigentlich religiose Motivation hervorgehoben
(vgl. Falaturi 1997, 1992; Khoury 1980, 1994). Soroush hingegen widmet
sich der Frage, ob sich der Islam in der Geschichte tolerant gezeigt hat, tiber-
haupt nicht. Ein in diesem Kontext hiufig verwandtes Argument, dass die
muslimischen Herrscher den Juden in Spanien mehr Freiheiten gewdhrten
als die christlichen Eroberer, kommt bei ihm nicht vor. Ebenso verzichtet er
darauf, die hoheren Steuern und das geringere Blutgeld der Nicht-Muslime
schon zu reden. Fiir Soroushs Argumentation sind diese Deutungen irrele-
vant, weil er versucht, sein Religionsverstindnis dem modernen Konzept von
Menschenrechten anzupassen — wie er es formuliert — und dazu nachweist,
dass das letztendliche Ziel der Religion (amr-e din) nicht zu humanen Kon-
zepten im Widerspruch steht. Dazu interpretiert auch Soroush einzelne Pas-
sagen des Korans, aber er betont von vornherein, dass er den betreffenden
Vers so deutet, wie er ihn deutet, weil er ihn so deuten mdchte. Dass er ihn so
deuten will, begriindet er mit dem Dogma von der Verniinftigkeit der Religi-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | KaTAJUN AMIRPUR

on. Von Anfang an macht Soroush also klar, dass er ein sehr spezielles Inte-
resse, ein eindeutig formuliertes Erkenntnisinteresse beim Lesen und Interpre-
tieren hat. Er gibt zu, dass es sich bei seiner Deutung um tafsir be-ray (Inter-
pretation nach Gutdiinken) handelt. Grundsitzlich bestreitet er — dies zeigen
seine hermeneutischen Theorien, — dass Texte objektiv gelesen werden kon-
nen. Im Gegensatz zu vielen anderen Interpreten, die Soroush dafiir auch
heftig kritisierten, gibt er zu, eine interessengelenkte Lesart zu haben. Aber
er halt sein Erkenntnisinteresse fiir legitim und im Sinne der Religion.

Als Beispiel soll hier seine Interpretation der Sure La ikrdha fi din (Es gibt
keinen Zwang in der Religion) betrachtet werden. Den Vers kénne man, so
Soroush, auf zweierlei Art und Weise auslegen: In der Bedeutung »Zwingt
die Menschen nicht zur Religion« oder »Selbst wenn ihr die Menschen ge-
zwungen habt, und sie duflerlich den Glauben angenommen haben, dann ist
dies kein Glaube«. Aus beiden Deutungen des Verses schliefit Soroush, dass
die religiése Regierung eine Atmosphire schaffen miisse, in der jedes Mit-
glied der Gemeinschaft den Glauben ohne Zwang annehmen kann. Zudem
muss es seine individuelle Religion und seinen Glauben leben diirfen, ohne
Sanktionen zu fiirchten (Soroush 1996: 3). Neben den bereits erwdhnten Ar-
gumenten darf sich nach Soroush die religise Regierung auch deshalb als
religios bezeichnen, weil sie dafiir sorgt, dass die Ausiibung der religiosen
Vorschriften nicht behindert wird. So erfiille die Regierung die Aufgabe des
Schopfers, den Glauben zu schiitzen (pdsdari az imdn), und nicht, indem sie
den Biirger zwingt, dem religiosen Gesetz nicht zuwider zu handeln.

»Glaube ist nur dann Glaube, wenn er auf Freiheit und Mut griindet. Und eine Gesell-
schaft ist dann religi6s, wenn sie auf einem solchen Glauben griindet.« (Soroush 1994:

7)

Natiirlich steht Soroush, der sich gegen den Absolutheitsanspruch des Islams
wendet, keinen Glauben einem erzwungenen Glauben vorzieht und deshalb
auch den Abfall vom Islam und den Atheismus toleriert, in eklatantem Wi-
derspruch zur Staatsdoktrin der Islamischen Republik und ihres Griinders
Khomeyni. Den Zwang betrachtete dieser als Mittel zum Zweck, legitimiert
durch die angestrebte Verwirklichung der idealen Gemeinschaft der Glaubi-
gen. Khomeyni und Soroush verfolg(t)en also im Grunde dasselbe Ziel: die
Schaffung einer religiosen Gesellschaft. Aber Soroush betrachtet das Ziel als
nicht verwirklicht, wenn die Gesellschaft nur aus Zwang und zum Schein re-
ligios ist. Tatsdchlich scheint mir der historisch-politische Kontext von So-
roushs Argumentation, die Erfahrung in der Islamischen Republik, ganz ent-
scheidend zu sein. Im Iran wenden sich heutzutage immer mehr Menschen
vom Islam ab, weil Misswirtschaft, Korruption, Vetternwirtschaft etc. herr-
schen — und weil sie dafiir den Islam verantwortlich machen. Aus dem Mun-
de der Herrschenden hort das Volk jeden Tag, in Iran werde der reine mo-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND ISIAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | I73

hammedanische Islam praktiziert. Und ihre Reaktion darauf ist naheliegend:
wenn das der reine mohammedanische Islam ist, sagen sie, dann lieber
nicht. Hinzu kommt natiirlich, dass sich Soroush als Hermeneutiker und
Koranwissenschaftler viel eher der Interpretationsvielfalt des Korans bewusst
ist. Er kennt die Vielfalt der Deutungen, der mystischen, der philosophi-
schen, der rationalistischen, der ideologieorientierten. Und er hat miterlebt,
wie der Koran in den 1960er, 1970er Jahren als Grundlage einer Ideologie
herhalten musste, wie mit ihm in den 198oer Jahren die Menschen auf die
Schlachtfelder geschickt wurden oder wie in seinem Namen Tausende Un-
schuldiger hingerichtet wurden. Dieses Wissen und diese Erfahrung hat ihn
vielleicht zu dem Gedanken bewegt, dass der Koran beschmutzt worden sei
in den letzten Jahrzehnten und dass man ihn deshalb wieder auf das tachtsche
legen sollte: Mit dem Wort tachtsche wird im Persischen diejenige Stelle be-
zeichnet, an der der Koran verwahrt wird, es muss der hochste Platz in der
Wohnung sein, also ein hohes Biicherregal oder dhnliches. Der Ideologe der
Islamischen Revolution, Ali Schariati, beklagte in den 19770er Jahren, dass der
Koran seine Relevanz fiir das tigliche Leben der Muslime verloren habe und
vom tachtsche nur noch zu feierlichen Anlissen herunter geholt werde. Er
wollte, dass der Koran prisent sei im Leben der Muslime, dass er wieder zur
Richtschnur werde fiir ihr Handeln in Politik und Gesellschaft. Mit diesem
Slogan trat die islamische Bewegung Irans an, zu der auch Abdolkarim So-
roush und Mohammad Shabestari gehérten. Uber Soroush sagte Hassan
Yussefi Eshkewari einmal, durch das, was in den letzten Jahren in Iran ge-
schehen sei, sei er wohl zu der Uberzeugung gelangt, der Koran wiirde bes-
ser wieder auf das tachtsche zuriick gelegt. Dort wenigstens wiirde er nicht
beschmutzt. Diese Aussage zeigt pointiert, was in den letzten Jahren in Iran
geschehen ist und welcher Umdenkungsprozess bei vielen Anhingern einer
Islamisierung des Staates eingesetzt hat.

Aber gibt sich Soroush damit als Streiter fiir westlich-sikulare Aufkla-
rung und Menschenrechte gegen die fundamentalistischen Hischer zu er-
kennen? Nein, so einfach ist es nicht. Soroush ist kein Kimpfer fiir westliche
Ideale, sondern entstammt ebenso der islamisch-iranischen Kultur wie seine
ideellen Gegner auch. Es steht nicht der vom Westen geprigte Modernist den
in ihrer Tradition verhafteten Fundamentalisten gegentiber, sondern beide
Denkrichtungen griinden auf ein- und derselben Kultur, die wiederum vom
Islam gepragt ist. Doch Soroush méochte gerade beweisen, dass diese Kultur
genug Moglichkeiten der Kompatibilitit mit der Moderne in sich trigt. Abu
Zayd hat es gesagt: moglich ist es, man muss nur wollen. Am Koran jeden-
falls liegt es nicht.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | KATAJUN AMIRPUR

Die westlichen Regierungen als Streiter
fiir die Menschenrechte?

Wer den Diskurs zum Thema Menschenrechte in der islamischen Welt be-
schreibt, sollte sich auch diesem Aspekt widmen: der Befindlichkeit der isla-
mischen Welt und den dort formulierten Vorbehalten gegeniiber dem Wes-
ten. Es ist nicht so, dass Muslime grundsitzlich etwas gegen die Beachtung
der Menschenrechte haben (vgl. Bielefeldt i.d.Bd.) — auch Araber sagen gerne
ihre Meinung und empfinden Schmerzen, wenn sie gefoltert werden. Hier
einem Kulturrelativismus das Wort zu reden und den Muslimen eine kultur-
bedingte Reserve gegeniiber Menschenrechten und Demokratieunfihigkeit
zu unterstellen, wire orientalistischer Essenzialismus. Viel entscheidender
ist, dass die Menschen in der islamischen Welt dem Westen schlicht nicht
glauben, er wiirde fiir diese Werte auch wirklich einstehen. Das Vorbild Wes-
ten hat im Hinblick auf Demokratie und Menschenrechtspolitik deutliche
Risse bekommen. Er messe mit zweierlei Mafl und sei nur an seinem eige-
nen Vorteil interessiert, heifdt es tiber den Westen. Die Palette der Vorwiirfe
ist lang und in ihnen sind sich Intellektuelle, das normale Volk wie auch die
Regierungen der Linder relativ einig: Wieso beseitigte die CIA 1953 eine de-
mokratisch gewihlte Regierung in Iran? Wieso griff der Westen erst so spit
im Kosovo ein? Wieso diese vollkommen einseitige Parteinahme fiir Israel?
Wieso 1993 der Putsch in Algerien im Anschluss an demokratische Wahlen?
Wieso Tschetschenien? Wieso die Unterstiitzung der Taliban oder Saddam
Husseins im Krieg mit Iran? Und was ist jetzt mit dem Irak? Im Falle der
US-Regierung ist es vor allem ihre Israel-Politik, die sie nach Ansicht der
meisten Araber diskreditiert. Sie meinen, G.W. Bush sei pro-israelischer als
jeder Prasident vor ihm. Er lieRe Ariel Sharon véllig freie Hand in seinem
Kampf gegen die Palistinenser, obwohl er der einzige sei, der Moglichkeiten
zur Einflussnahme habe. Ein anderes Beispiel ist der Krieg gegen den Irak.
Keine der Begriindungen fiir diesen Krieg glaubt man den kriegfiihrenden
Michten. Hat nicht auch Israel seit 1967 keine einzige UN-Resolution umge-
setzt? Wo sind die Massenvernichtungswaffen, wo die Beweise fiir die ohne-
dies vollkommen unplausible Zusammenarbeit von Osama bin Laden mit
Saddam Hussein? Es sind viele kritische Fragen, die in der islamischen Welt
gestellt werden.

All dies trigt nicht gerade dazu bei, das Vertrauen der Menschen in die
westlichen Regierungen und ihre Menschenrechtsagenda zu stirken, beant-
wortet aber die Frage George W. Bushs nach dem »why do they hate us?«. Die
Vorbehalte vieler Menschen in der islamischen Welt richten sich damit nicht
gegen die Menschenrechte an sich, sondern gegen die Regierungen, die hin
und wieder einmal das Wort sMenschenrechte< im Munde fiihren, aber an-
sonsten bei Menschenrechtsverletzungen gerne wegsehen oder sogar selber
gegen die Menschenrechte verstofen. Die westlichen Regierungen, so emp-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND [SIAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | I75

finden viele Muslime, haben sich als Streiter fiir die Menschenrechte diskre-
ditiert. Sie fithlen sich allein gelassen, verraten und verkauft — und zwar nicht
nur von den Vereinigten Staaten, sondern ebenso von den Briten und Fran-
zosen. Andererseits wire unter arabischen und iranischen Intellektuellen
durchaus ein wenig Selbstkritik angebracht. Zu oft steht der Westen als der
einzige Schuldige da, man verharrt in der Position des Opfers, benimmt sich
vollkommen passiv und apathisch. Zu selten wird hinterfragt, was die Intel-
lektuellen selbst fiir eine unrithmliche Rolle gespielt haben — beispielsweise
indem sie dem Ministerprasidenten Mohammad Mossadegh die Unterstiit-
zung entzogen und somit den CIA-Putsch des Jahres 1953 erst ermdglichten.
Zu selten auch kommt es zu einer Auseinandersetzung mit den eigenen
Problemen und Befindlichkeiten.

Natiirlich wollen die Regierungen der diktatorischen Staaten des Nahen
Ostens vor allem ablenken, wenn sie sich jede Diskussion {iber die Men-
schenrechtssituation in ihren Lindern mit dem Hinweis verbieten, dem Wes-
ten gehe es doch sowieso nicht wirklich um Menschenrechte. Aber das dndert
nichts daran, dass das Argument, die westlichen Regierungen wiirden mit
doppeltem Mafl messen und seien nur an ihrem eigenen Vorteil interessiert,
fiir sich genommen stimmt. Diese Argumente werden daher auch nicht nur
von den Regierungen vorgebracht, sondern eben auch von Intellektuellen
und Dissidenten. Von denen also, die der Westen meist fiir seine gleich ge-
sinnten Verbiindeten hilt.

Die Kritik an der US-Politik darf nicht dariiber hinwegtiuschen, dass die
Vereinigten Staaten rein theoretisch immer noch die am besten geeigneten
Exporteure von Demokratie und Menschenrechten wiren. Die amerikanische
Zivilisation ibt eine immense Anziehungskraft vor allem auf die Jugendli-
chen in der islamischen Welt aus, und béte man Visa und Green Cards in
den Hauptstidten der islamischen Welt feil, sie wiirden einem aus der Hand
gerissen. Gerade die USA haben ein grofles ideologisches und zivilisatori-
sches Kapital, mit dem sie wuchern kénnten. Noch immer.

Jetzt, nach dem 11. September 2001, hat in Washington ganz offenbar ein
grundlegender Wandel im Denken stattgefunden. Teile der US-Administra-
tion sind wohl zu der Erkenntnis gelangt, dass es fiir die Sicherheit der Ver-
einigten Staaten nicht zutriglich ist, wenn sie Diktaturen unterstiitzen, denn
der Hass derer, die unter der Diktatur zu leiden haben, richtet sich auch ge-
gen die Unterstiitzer solcher Systeme und nicht nur gegen ihre Vertreter.
Deshalb hat die US-Regierung ihre Strategie verandert und meint es nun
durchaus ernst mit der Demokratisierung Iraks, die einen Dominoeffekt ha-
ben soll fiir den gesamten Nahen Osten. Zwar ist die Demokratisierung der
Region dann nur das Mittel zur Durchsetzung amerikanischer Interessen
und nicht Selbstzweck, aber iiber diesen >Schonheitsfehler« wire man bereit,
hinweg zu sehen, sagen heute beispielsweise viele Iraner. Nachdem der ira-
nische Reformprozess zum Erliegen gekommen ist, setzen nicht wenige auf

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | KATAJUN AMIRPUR

den Druck der amerikanischen Regierung. In ihren Augen sind die USA im
Moment, im Sommer 2003, der einzig verbliebene Verbiindete. Diese {iber-
raschend unkritische Haltung gegentiber der amerikanischen Politik zeugt
weniger von einer wirklichen Akzeptanz der US-Politik im Nahen Osten. Sie
belegt nur, dass die Menschen miide sind. Immerhin haben sie jemandem
wie Mohammad Chatami, der fiir eine langsame Reform von innen stand,
eine Chance gegeben und lange geduldig gewartet. Doch inzwischen ist diese
Geduld erschopft und die Menschen denken sich: dann sollen es eben die
Amerikaner machen. Es ist schwer zu sagen, ob eine Demokratie von Ameri-
kas Gnaden wirklich etwas Gutes ist. Auf jeden Fall ist es eine Bankrotterkli-
rung fiir ein Land, das sich mit der Revolution von 1978/79 auch gegen die
Amerikaner erhoben hatte. Man wolle nicht mehr linger der Lakai der USA
sein, hiefs es damals. Aber andererseits, und so denken wohl viele Iraner heu-
te, alles ist besser, als das, was jetzt ist. Denn die gegenwirtig Herrschenden
sind der Auffassung, dass Menschenrechte und Islam nicht zu vereinbaren
sind, ja einander ausschlieffen. Die Mehrheit der iranischen Bevélkerung
aber teilt diese Meinung nicht.

Literatur

Abbott, Kenrick (1995): »Ayatullah Khumayni’s quest for a just society, in:
Orient 36, 251-267.

Abid, Liselotte (2001): Journalistinnen im Tschador. Frauen und gesellschafili-
cher Aufbruch im Iran, Frankfurt/Main: Brandes & Apsel/Siidwind.

Abu Zayd, Nasr Hamid (1990): Mafhum an-nass, Dirasa fi ulum al-Quran (Der
Begriff Text. Studien in der Koranwissenschaft), Kairo: al-haya al-misriya al-
ama li-l-kutub.

Abu Zayd, Nasr Hamid (1992): Ishkaliyat al-gira’a wa-aliyat at-ta’wil (Schwie-
rigkeiten des Lesens und Instrumente der Auslegung), Beirut: Al-marlaz al-
thaqafi al-arabi.

Abu Zayd, Nasr Hamid (1999): Ein Leben mit dem Islam, Freiburg i.B.: Her-
der.

Amirpur, Katajun (1996): »Ein iranischer Luther? Abdolkarim Sorushs Kritik
an der schiitischen Geistlichkeit, in: Orient 37, 465-481.

Amirpur, Katajun (1999): »Islamischer Feminismus in der Islamischen Re-
publik Iran,« in: Orient 40, S. 439-452.

Amirpur, Katajun (2003): Die Entpolitisierung des Islam. Abdolkarim Soroushs
Denken und Wirkung in der Islamischen Republik Iran, Wiirzburg: Ergon.

Ayoub, Mahmoud (1988): »The Speaking and the Silent Qur‘an. A Study of
the Principles and Development of Imami Shi‘i tafsir«, in: Andrew Rippin
(Hg.): Approaches to the History of the Interpretation of the Qur‘an, Oxford,

177-198.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SIND IStAM UND MENSCHENRECHTE VEREINBAR? | 177

Badry, Roswitha (1998): Die zeitgendssische Diskussion um den Beratungsgedan-
ken (shura) unter dem besonderen Aspekt ideengeschichtlicher Kontinuitdten
und Diskontinuititen, Stuttgart: Franz Steiner.

Barzin, Saeed (1994): »Constitutionalism and Democracy in the Religious
Thought of Mehdi Bazargan, in: British Journal of Middle Eastern Studies
21, 85-101.

Bielefeldt, Heiner (1995): »Auseinandersetzung um die Menschenrechte.
Zum vierten deutsch-iranischen Menschenrechtsseminar, 8.-10. Novem-
ber 1994 in Teheran, in: Orient 36, 19-27.

Eshkevari, Hassan (1995): »Paraduks-e eslam va demukrasi? (Islam und De-
mokratie. Ein Paradox?)«, in: Kiyan 4, 24-29.

Falaturi, Abdoljavad (1992): Westliche Menschenrechtsvorstellungen und Koran,
Kéln: Islamische Wissenschaftliche Akademie.

Falaturi, Abdoljavad (1997): Der Islam im Dialog, Koln: Islamische Wissen-
schaftliche Akademie.

Goldziher, Ignaz (1920): Die Richtungen der islamischen Koranauslegung, Lei-
den: Brill.

Kazemi, Farhad (1996): »Civil Society and Iranian Politics«, in: August Ri-
chard Norton (Hg.): Civil Society in the Middle East, 2. Bd, Leiden: Brill,
119-I52.

Khoury, Adel Theodor (1980): Toleranz im Islam, Miinchen/Mainz: Matthi-
as-Griinewald.

Khoury, Adel Theodor (1994): Christen unterm Halbmond. Religiose Minderhei-
ten unter der Herrschaft des Islams, Freiburg i.B.: Herder.

Krimer, Gudrun (1992): »Kritik und Selbstkritik. Reformistisches Denken im
Islamg, in: Michael Liiders: Der Islam im Aufbruch. Perspektiven der arabi-
schen Welt, Miinchen: Piper, 209-227.

Krimer, Gudrun (1999): Gottes Staat als Republik, Baden-Baden: Nomos.

Kithnhardt, Ludger (1991): »Seminar >Menschenrechte und ihre Grundsit-
ze«: 9.-12. September 1991 in Teheran, in: Orient 32, S. 521- 524.

Matin-Asghari, Afshin (1997): »Abdolkarim Sorush and the Secularization of
Islamic Thought in Iran, in: Iranian Studies 30, S. 1-2, S. 95-115.

Ramadan, Said (1980): Das Islamische Recht. Theorie und Praxis, Wiesbaden:
Harrasowitz.

Reissner, Johannes/Reinhard Schulze (1986): Menschenrechte im Islam,
Ebenhausen: Stiftung Wissenschaft und Politik.

Said, Abdul Aziz (1979): »Precept and practice of human rights in Islame, in:
Universal Human Rights, 1. Bd., New York: E.M. Coleman Enterprises.
Shepard, William E. (1996): »Muhammad Said al-Ashmawi and the Applica-
tion of the Sharia in Egypt«, in: International Journal Middle Eastern Studies

28, 39-58.

Soroush, Abdolkarim (1992): »Aql va azadi« (Vernunft und Freiheit), in: Ki-

yan 1, 13-25.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | KATAJUN AMIRPUR

Soroush, Abdolkarim (1994): »Modara va modiriyat-e mo’'menan« (Toleranz
und die Fithrung der Glaubigen), in: Kiyan 4, 2-13.

Soroush, Abdolkarim (1995): »Khadamat va hasanat-e din« (Funktion und
Vorteile der Religion), in: Kiyan §, 2-17.

Soroush, Abdolkarim (1996): »Tahlil-e mathum-e hokumat-e dini (Analyse
des Begriffs der religiésen Regierung),« in: Kiyan 6, S. 2-13.

Soroush, Abdolkarim (1998): »Zati va arazi dar din« (Essenz und Akzidenz in
der Religion), in: Kiyan 8, 4-19.

Steinbach, Udo (1975): »Die Menschenrechte im Verstindnis des Islamsc, in:
Verfassung und Recht in Ubersee 5, 35-54.

Vakili, Valla (1996): Debating Religion and Politics in Iran: The Political
Thought of Abdolkarim Soroush. Arbeitspapier des Council on Foreign Re-
lations. New York.

Vandenrath, Johannes (1991): »Menschenrechte in Islam und Christentum —
Deutsch-Iranisches Kolloquium, 3.-6. Oktober 1990 in Teheran, in: Ori-
ent 32, 515-52.0.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERFASSUNGSRECHTLICHE FRAGEN ISLAMISCHER
BEKLEIDUNGSVORSCHRIFTEN FUR FRAUEN'
GABRIELE BriTz

Musliminnen, die sich an islamische Bekleidungsvorschriften halten, sind
>fremds, weil sie in Deutschland einer Minderheitsreligion angehéren. Inso-
weit teilen sie die Fremdheit mit turbantragenden minnlichen Sikhs und
kippatragenden minnlichen Juden. Musliminnen, die sich an islamische
Bekleidungsvorschriften halten, sind aber zudem auf besondere, geschlechts-
spezifische Weise >fremds, wenn sie sich als emanzipierte Frauen begreifen
und auch so auftreten, da sie dem hier gingigen Bild einer emanzipierten
Frau nicht recht entsprechen wollen.

Um das Recht, diese Kleidung im 6ffentlichen Raum zu tragen, wird ju-
ristisch gestritten. Der mittlerweile vom Bundesverwaltungsgericht (BVerwG)
entschiedene Fall von Frau L., die ein Recht auf Aufnahme in den Schul-
dienst mit und trotz Kopftuch erstreiten wollte, hat die verfassungsrechtli-
chen Gesichtspunkte des Kleiderstreits hervortreten lassen (BVerwG, Neue
Juristische Wochenschrift 2002: 3344; Debus 1999: 430).

1. Religiose Fremdheit

Dass islamische Bekleidung den Eindruck religiéser Fremdheit hervorruft, ist
im Normalfall verfassungsrechtlich nicht von Bedeutung. Ohnehin darf sich
jede Frau kleiden, wie es ihr gefillt (allgemeine Handlungsfreiheit, Art. 2 I
GG). Wer religios motivierte Kleidung tragen mochte, geniefdt obendrein den
Schutz des Religionsgrundrechts (Art. 4 I, II GG). Wo einfaches Recht oder
schlichte Verwaltungspraxis der religionsgerechten Bekleidung entgegenste-
hen, miissen diese unter Umstinden zugunsten der religiésen Bekleidungs-
regel weichen. So haben Christinnen und Musliminnen erfolgreich durchge-
setzt, trotz entgegenstehender Bestimmungen auf dem Passbild mit Kopfbe-
deckung abgebildet zu werden (Verwaltungsgericht Wiesbaden, Neue Zeit-
schrift fiir Verwaltungsrecht 1985: 137; Verwaltungsgericht Berlin, Neue Zeit-
schrift fiir Verwaltungsrecht 1990: 100). In England hat ein Sikh erreicht,

1 Ich danke meiner Mitarbeiterin Sibylle Diinnes und meinen Mitarbeitern Ssouf-
fian Bouchouaf, Felix Miiller und Tobias Richter fiir anregende Diskussionen und
Hilfe bei der Materialsuche.

2 Zu »Kopftuchstreitigkeiten« am privaten Arbeitsplatz vgl. Bundesarbeitsgericht
BAG, Der Betrieb 2003: 830; Landesarbeitsgericht Hessen, Neue Juristische Woch-
enschrift 2001: 3650; Arbeitsgericht Frankfurt/Main, Arbeitsrecht im Betrieb
1993: 472; Bezirksgericht Arbon, Schweizerische Juristenzeitung 1991: 176; vgl.
dazu auch Thiising 2003: 405.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | GABRIELE BriTZ

abweichend von den schulischen Bekleidungsvorschriften, mit Turban zur
Schule kommen zu diirfen (House of Lords, Europdische Grundrechte Zeit-
schrift 1983: 532).

Im Fall von Frau L., wie auch in vergleichbaren Fillen, stellte sich aller-
dings das Spezialproblem, dass nicht nur der Staat zur religiésen Neutralitit
verpflichtet ist, sondern, dass Neutralititspflichten auch die Staatsdienerin-
nen selbst treffen. Kurz gefasst wurde der Anspruch von Frau L., Lehrerin
werden zu diirfen, darum abgelehnt, weil ihr »islamisches Kopftuch« Symbol
einer bestimmten religiésen Uberzeugung sei und sie darum Kopftuch tra-
genderweise nicht die Pflicht zu religiéser und weltanschaulicher Neutralitit
erfiillen kénne: Einwirkungen der durch das Kopftuch einer Lehrerin symbo-
lisierten Glaubensinhalte auf Schiiler im Grund- und Hauptschulalter von
vier bis vierzehn Jahren liefRen sich nicht ausschliefen. Die durch das Kopf-
tuch symbolisierte und stindig sinnfillig zum Ausdruck gebrachte Glau-
benstiberzeugung ihrer Lehrerin mége Kindern vorbildhaft und befolgungs-
wiirdig erscheinen (BVerwG, Neue Juristische Wochenschrift 2002: 3345).
Gegen die Entscheidung sind insofern zwei Haupteinwinde zu erheben.
Zum einen wurde das Neutralititsproblem iiberbewertet:

a) Es macht einen Unterschied, ob der Staat im Klassenzimmer Kreuze auf-
hingt — was nach der berithmten Kruzifix-Entscheidung des BVerfG nicht
zulissig ist (Entscheidungen des Bundesverfassungsgerichts, Band 93: 1)
— oder ob eine Lehrerin ein Symbol tréigt, das von Schiilern als Ausdrucks-
form subjektiven Glaubens erkannt werden kann. Die Schiiler verstehen,
dass ihnen im Kopftuch nicht der »Staatsglaube« entgegentritt, sondern
der subjektive Glaube einer einzelnen Lehrerin (Rux 2002: 367). Die Neu-
tralitit des Staates wird durch das Kopftuch einer Lehrerin nicht in Frage
gestellt.

b) Das Bundesverwaltungsgericht iiberschitzt die Signalwirkung des Kopf-
tuchs.> Wenn das Bundesverwaltungsgericht der Auffassung ist, Kin-
dern im Grund- und Hauptschulalter kénnten die »durch das Kopftuch
symbolisierten Glaubensinhalte« befolgungswiirdig erscheinen, so duirfte
dem eine unrealistische Vorstellung vom kindlichen Denk- und Wissens-
horizont zugrunde liegen. Die meisten Schiiler dieses Alters wissen nicht
genug vom Islam, um konkrete Glaubensinhalte mit dem Kopftuch asso-
ziieren zu konnen.

c) Selbst wenn eine gewisse Signalwirkung besteht, hitte sie stirker auf die
Gesamtpersonlichkeit und das Verhalten der Lehrerin abgestellt werden
miissen. Man war sich einig, dass die Frau vermutlich keinen missionari-

3 Ahnlich vgl. Verwaltungsgericht Liineburg, Neue Juristische Wochenschrift 2001
770; starke Signalwirkung bejahend auch Verwaltungsgerichtshof Mannheim,
Neue Juristische Wochenschrift 2001: 2903.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN ISLAMISCHER BEKLEIDUNGSVORSCHRIFTEN | 181

schen Eifer an den Tag legen wiirde. Unstrittig war in ihrem bisherigen
Unterrichtsverhalten keine Verletzung der Neutralititspflicht zu erken-
nen. Am Ende kam es jedoch allein auf das Kopftuch der Lehrerin an,
obwohl das Kopftuch nicht mehr als Ausdruck ihres eigenen Bekenntnis-
ses war (vgl. Michael 2003: 256). Ein Bekenntnis zu haben, wird aber
selbstverstandlich auch Lehrerinnen zugestanden. Wenn eine religionsge-
rechte Bekleidung notwendige Konsequenz eines Bekenntnisses ist, ist
grundsitzlich auch diese Kleidung zu akzeptieren, ohne dass allein darin
bereits eine Verletzung der Neutralititspflicht zu sehen ist. Ansonsten
wiirde man solche Bekenntnisse, mit denen das Tragen einer typischen
Bekleidung verbunden ist, gegeniiber anderen Bekenntnissen benachtei-
ligen.

Zum anderen ist das Neutralititskonzept des Bundesverwaltungsgerichts
problematisch. Das Gericht hat sich im alten Streit um die Frage, ob der Staat
dem Neutralitdtsprinzip durch pluralistische Hereinnahme der real gegebe-
nen Meinungsvielfalt auf dem betroffenen Sektor oder durch konsequente
Verneinung alles Religisen im staatlichen Bereich besser gerecht werde, auf
die falsche Seite geschlagen.* Zwar hat es im Gegensatz zur Ausgangsins-
tanz ein wirklich »neutrales« Neutralititskonzept verwendet: Das VG Stutt-
gart hatte sich in erstaunlich offener Weise zu einer Vorrangstellung des
Christentums im Schulwesen bekannt (Verwaltungsgericht Stuttgart, Neue
Zeitschrift fur Verwaltungsrecht 2000: 960f.). In der Entscheidung des VG
Stuttgart ist zu lesen,

»dass fiir Lehrer, die nichtchristlichen Religionen anhingen, ihre Religionsausiibung
im Dienst nur unter engeren Voraussetzungen moglich ist als dies bei Lehrern der Fall
ist, die der christlichen Religion anhingen.« (Ebd.: 961)

Das Bundesverwaltungsgericht hat dagegen sehr viel rigider Ernst gemacht
mit dem Gedanken der Neutralitit:

»Kinder sind in 6ffentlichen Pflichtschulen ohne jegliche Parteinahme des Staates und
der ihn reprisentierenden Lehrkrifte fiir christliche Bekenntnisse wie fiir andere reli-
giose und weltanschauliche Uberzeugungen zu unterrichten und zu erziehen.«
(BVerwG, Neue Juristische Wochenschrift 2002: 3345)

Das Bundesverwaltungsgericht begriindet die Notwendigkeit strikter Einhal-
tung des Neutralititsgebots mit dessen zunehmender Bedeutung angesichts
wachsender kultureller und religioser Vielfalt der Gesellschaft (ebd.). Zu be-

4 Zur Bedeutung der verschiedenen Neutralititskonzeptionen fiir den »Kopftuch-

streit« Debus 1999: 433.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | GABRIELE BriTZ

zweifeln ist allerdings, dass das Gericht daraus die richtige Konsequenz zieht:
Leitbild des Bundesverwaltungsgerichts ist ein von religiésen Einfliissen so
weit wie moglich befreites Schulleben. Realitdtsniher erscheint jedoch die
Auffassung der Klidgerin, dem - strikt verstandenen — Neutralititsgebot wer-
de der Staat gerecht, indem er zulasse, dass sich die gesellschaftliche Vielfalt
auch in den unterschiedlichen religiésen Bekenntnissen der Lehrer wider-
spiegele (ebd.). Sofern sich die Auflendarstellung des eigenen Bekenntnisses
in Maflen hilt, verdient diese Auffassung schon deshalb den Vorzug, weil sie
mit der Fiktion einer ginzlich neutralen Lehrperson aufraumt (vgl. Morlok/
Kriiper 2003: 1021). So verstanden hitte das Neutralititsargument fiir Frau L.
gesprochen.

Im Ergebnis ist gegen das Kopftuch einer Lehrerin unter verfassungs-
rechtlichen Neutralititsgesichtspunkten nichts einzuwenden.’

2. Geschlechtsspezifische Fremdheit

Der Fall wirft ein weiteres verfassungsrechtliches Problem auf. Obwohl vom
Bundesverwaltungsgericht nicht thematisiert, spielen in Rechtsstreitigkeiten
um geschlechtsspezifische religiose Bekleidungsvorschriften auch Fragen der
Geschlechtergerechtigkeit hinein. Art. 3 II GG stellt fest, dass Mianner und
Frauen gleichberechtigt sind, und fordert den Staat auf, die tatsdchliche
Durchsetzung der Gleichberechtigung von Frauen und Minnern zu férdern
und auf die Beseitigung bestehender Nachteile hinzuwirken.

Zugang zu 6ffentlichen Amtern

a) Art. 3 II GG als Argument zugunsten muslimischer Frauen

Bei Fragen des Zugangs zu offentlichen Amtern scheinen Gleichberechti-
gungsgrundsatz und Gleichstellungsauftrag zunichst dafiir zu sprechen, der
Befolgung islamischer Bekleidungsvorschriften durch muslimische Frauen
Raum zu geben, weil Frauen einseitig die Leidtragenden einer verweigernden
Haltung wiren. Da die Bekleidungsvorschriften nur fiir Frauen gelten, kann
auch nur die Zulassung von Frauen zum Lehrerberuf am Bekleidungsverbot
scheitern. Damit werden Frauen zwar nicht ausdriicklich benachteiligt. We-

5 Rechtlich bedenklich wire es, wenn eine Frau aus religiosen Motiven mit Ge-
sichtsmaske oder Vollschleier unterrichten wollte. Auch dies stellte allerdings nicht
in erster Linie ein (verfassungsrechtliches) Neutralititsproblem dar. Vielmehr wire
zu bezweifeln, dass eine Lehrerin, deren Gesicht nicht zu sehen ist, dem in den
Schulgesetzen der Linder prizisierten Bildungs- und Erziehungsauftrag der Schule
gerecht wiirde. Zum Verlust des Anspruchs auf Sozialhilfe bei Weigerung, die Voll-
verschleierung abzulegen, um so die Chancen auf dem Arbeitsmarkt zu verbessern,
jetzt VG Mainz, Az: 1 L 98/03. MZ.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN ISLAMISCHER BEKLEIDUNGSVORSCHRIFTEN | 183

gen der einseitigen faktischen Wirkung zulasten muslimischer Frauen liegt
jedoch eine mittelbare Diskriminierung vor, die im Hinblick auf das Gleich-
berechtigungsgebot des Art. 3 IT GG rechtfertigungsbediirftig ist.

Der Europiische Gerichtshof fiir Menschenrechte (EGMR) hat allerdings
in einem dhnlich gelagerten Schweizer Fall verneint, dass ein Verstof} gegen
das Verbot der Diskriminierung wegen des Geschlechts (Art. 14 EMRK) vor-
liege. Die Beschwerdefiihrerin hatte ausdriicklich geltend gemacht, das Ver-
bot, mit Kopftuch zu unterrichten, sei eine Diskriminierung aufgrund des
Geschlechts. Dem hielt der Europiische Gerichtshof fiir Menschenrechte
entgegen, das Verbot, bei der beruflichen Titigkeit ein Kopftuch zu tragen,
ziele nicht auf die Zugehorigkeit zum weiblichen Geschlecht, sondern verfol-
ge das berechtigte Ziel der Achtung der Neutralitit des Grundschulunter-
richts (EGMR, Neue Juristische Wochenschrift 2001: 2873).°

Auch nach (insoweit noch konsolidierungsbediirftiger) deutscher Verfas-
sungsinterpretation besteht im Bereich der mittelbaren Diskriminierung
kein striktes Diskriminierungsverbot, sondern faktische Ungleichheiten kén-
nen gerechtfertigt werden, wenn es dafiir iiberzeugende Griinde gibt. Zwei-
fellos hitte auch das Bundesverwaltungsgericht — wie der Europidische Ge-
richtshof fiir Menschenrechte — hierzu wiederum das Neutralitdtsgebot ange-
fithrt. Wenn man das Kopftuch mit dem Bundesverwaltungsgericht entgegen
der oben vertretenen Auffassung als unzulissige Uberschreitung des Neutra-
litdtsgebots ansieht — und nur dann stellt sich die Diskriminierungsfrage
tiberhaupt —, lasst sich die mittelbare Schlechterstellung muslimischer Frau-
en hinsichtlich des Zugangs zum Lehrerberuf auf diese Weise tatsichlich
rechtfertigen. Aus Sicht des Bundesverwaltungsgerichts hitte die Thematisie-
rung von Art. 3 IT GG der Klagerin darum nicht weiter geholfen.

b) Art. 3 II GG als Argument zulasten muslimischer Frauen

Sofern in der Kopftuchdiskussion Gleichberechtigungsgrundsatz und
Gleichstellungsauftrag thematisiert werden, geschieht dies in der Mehrzahl
gerade mit entgegengesetzter Stoflrichtung. Der islamisch-weiblichen Be-
kleidung wird eine mit Art. 3 II GG unvereinbare anti-emanzipatorische Sym-
bolwirkung beigemessen. Art. 3 II GG wird dann gerade umgekehrt ins Feld
gefiithrt, um zu begriinden, warum eine religiés bekleidete Lehrerin nicht
zum Schuldienst zuzulassen ist (vgl. Bader 1998: 364; Kokott 2000: 356). Im
Leitfall von Frau L. war dies zentrales Thema der behordlichen Entscheidung
und auch ein Thema der Entscheidung der Berufungsinstanz. Der VGH
Mannheim hat dieses Bedenken folgendermafen formuliert: Durch das Tra-
gen eines Kopftuchs kénne eine muslimische Frau den Eindruck einer sich
den Minnern untergeordnet fithlenden, gesellschaftlich nicht emanzipierten

6 Zum Vergleich der Rechtsprechung des EGMR mit derjenigen des BVerwG vgl.
Schébener 2003: 186.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | GABRIELE BriTz

Frau vermitteln, weil sie sich im Unterschied zu Minnern gehalten sehe, in
der Offentlichkeit ein Kopftuch zu tragen. Folglich wird die Fihigkeit der
Kopftuch tragenden Lehrerin in Zweifel gezogen, den Grundsatz der Gleich-
berechtigung von Mannern und Frauen und den staatlichen Auftrag, die tat-
sdchliche Durchsetzung der Gleichberechtigung von Frauen und Minnern
zu foérdern und auf die Beseitigung bestehender Nachteile hinzuwirken, zu
realisieren (Verwaltungsgerichtshof Mannheim, Neue Juristische Wochen-
schrift 2001: 2905; andere Ansicht Verwaltungsgericht Liineburg, Neue Ju-
ristische Wochenschrift 2001: 771).

Dass eine Lehrerin allein durch das Anlegen eines Kopftuchs in Konflikt
mit dem Gleichberechtigungsgebot und -auftrag des Art. 3 II GG gerit, ist
jedoch aus verschiedenen Griinden zu bezweifeln.

aa) Zwar verpflichtet Art. 3 II GG den Staat, die Gleichberechtigung von
Frau und Mann zu fordern. Dies erméglicht jedoch grundsitzlich nicht, eine
Frau gegen ihren Willen zu zwingen, dem Bild einer emanzipierten Frau ge-
recht zu werden. Es ist keiner Frau verwehrt, sich — zumal aus religiésen Mo-
tiven — fuir die Einnahme einer traditionellen Frauenrolle zu entscheiden (vgl.
Kilin 2000: 169f.). Allenfalls wenn es der Betroffenen noch an der erforder-
lichen Einsichtsfihigkeit fehlt, kann der staatliche Gleichberechtigungsauf-
trag (in der Schule vermittelt tiber den Erziehungsauftrag des Art. 7 I GG)
Wirkung entfalten. Kriterium fiir die Beurteilung der Einsichtsfihigkeit
konnte die gesetzlich geregelte Religionsmiindigkeit sein (vgl. ebd.). Eine
Lehramtsanwirterin kann hingegen nicht um ihrer eigenen Emanzipation
willen dazu gezwungen werden, das Kopftuch abzulegen. Allerdings berufen
sich diejenigen, die den Zugang einer Kopftuch tragenden Lehrerin zum
Schuldienst verhindern wollen, auch darauf, es sei zweifelhaft, ob die Lehre-
rin jhrem Erziehungsauftrag im Sinne des Art. 3 IT GG gerecht werden kon-
ne (Bader 1998: 364; siehe dazu unten Abschnitt dd.).

bb) Weiterhin stellt sich die Frage, inwiefern die islamischen Beklei-
dungsvorschriften iiberhaupt anti-emanzipatorischen Charakter haben (vgl.
Karakagoglu-Aydin 1999: 75f).

1. Meistens wird der anti-emanzipatorische Charakter der Bekleidung mit
deren Symbolwirkung begriindet: Das Kopftuch stehe fiir eine Religion,
die in all den Ausprigungen, die sie in der heutigen Staatenwelt erfihrt,
zu Verhiltnissen fiihre, die Art. 3 II GG widersprechen wiirden (Kokott
2000: 356). Bei vielen ruft es automatisch Assoziationen wie Riickstin-
digkeit und patriarchalische Unterdriickung hervor (vgl. Sen/Aydin
2002: 99). Zweifellos kennt das islamische Familien- und Erbrecht eine
ganze Reihe diskriminierender Regelungen (Ruthven 2000: 128ff.; zum
Scheidungsrecht Richter 2001: 107ff.), von denen die meisten nach § 6
EGBGB in Deutschland keine Anwendung finden, weil sie mit dem gel-
tenden ordre public, insbesondere dem verfassungsrechtlichen Gleichbe-

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN ISLAMISCHER BEKLEIDUNGSVORSCHRIFTEN | 185

rechtigungsgrundsatz, nicht vereinbar sind.” Oft wird im islamischen
Kopftuch das Symbol fiir all diese Regelungen gesehen. Die Richtigkeit
dieser Zuschreibung objektiven Symbolgehalts ist jedoch zweifelhaft. Die
schlichte Gleichsetzung des Kopftuchs mit einem umfassenden Regulari-
um frauendiskriminierender Vorschriften wird dem sehr viel komplexe-
ren Geflecht subjektiver Einstellungen der betroffenen Frauen zu Religi-
on, Geschlechterverhiltnis und sonstiger Lebensgestaltung nicht gerecht,
die alle in die Bekleidungsentscheidung hineinspielen. Die schlichte An-
nahme, das Kopftuch stehe fiir eine unemanzipierte Grundhaltung, greift
zu kurz. Die pauschale Behauptung einer anti-emanzipatorischen Sym-
bolwirkung ist darum verfehlt (vgl. Ruthven 2000: 152; Debus 2001: 1359;
Bockenforde 2001: 7277; Hillgruber 1999: 544).

2. Jenseits jeglicher Symbolik stehen die Bekleidungsvorschriften fiir sich
genommen gleichwohl in einem Spannungsverhiltnis zur Gleichstel-
lungszielsetzung, weil sie nur fiir Frauen gelten.® Mit dieser formalen
Diskriminierung geht eine materielle Diskriminierungswirkung einher:
Erstens nehmen einseitige Bekleidungsvorschriften einseitig Beklei-
dungsfreiheit, die als Wert an sich begriffen werden kann. Zweitens
nehmen Verhiillungsgebote Frauen die Méglichkeit, an Betitigungen teil-
zunehmen, die uneingeschrinkte Bewegungsfreiheit erfordern; Streitig-
keiten um die Teilnahme muslimischer Madchen am Sportunterricht be-
legen dies. Drittens beschrinken sie die Méglichkeit der Frauen, sexuelle
Reize selbstbestimmt einzusetzen und sind damit ein Instrument der
Kontrolle iiber deren Sexualitit (zum Kontrollaspekt vgl. Ruthven 2000:
127). Gleichheitswidrig ist viertens, dass die Frau Selbstbeschrankungen
auf sich nimmt, um sich der vermuteten Ziigellosigkeit mannlicher Be-
gierde zu entziehen, deren Unbeherrschbarkeit damit hingenommen
wird.?

Es lasst sich demnach mit einiger Berechtigung behaupten, dass Kleidervor-
schriften, die dazu dienen, die Reize der Frau zu bedecken, hinter einem

7 Siehe beispielsweise zur Nichtanwendbarkeit gleichheitswidriger Regeln des
islamischen Erbrechts Lorenz 1993: 148ff.

8 Zwar handelt es sich nicht um eine staatliche Regelung, so dass das in erster
Linie staatsgerichtete Diskriminierungsverbot (Art. 3 II, III 1 GG) nicht unmittelbar
zur Anwendung kommt. Dogmatisches »Einfallstor« wire jedoch wiederum der
Erziehungsauftrag von Schule und Lehrerin (Art. 7 I GG).

9 Vgl. Koran, Sure 33, 59: »Prophet, sag deinen Gattinnen und Téchtern und den
Frauen der Glaubigen, sie sollen sich etwas von ihrem Gewand iiber den Kopf zie-
hen. So ist es am ehesten gewihrleistet, dass sie als ehrbare Frauen erkannt und
daraufhin nicht behelligt werden, zitiert nach der Ubersetzung von Spuler-Stege-

mann 2002: 200.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | GABRIELE BriTZ

modernen Gleichheitsideal zurtickbleiben. Allerdings ist dies zu relativieren:
Auch die (sikular-)christliche Welt bleibt in vieler Hinsicht hinter dem
Gleichheitsideal zurtick. Die zahlreichen halbtags beschiftigten (christlichen)
Lehrerinnen, die auf weitergehende Karrierechancen verzichten, um dem
(christlichen) Gatten und Familienvater die Vollzeitkarriere zu erméglichen,
lassen die Einl6sung der Gleichstellungszielsetzung ebenso unvollendet wie
ihre potenziellen muslimischen Kolleginnen. Kein Mensch kime jedoch auf
den Gedanken, hierin ein Verfassungsproblem zu sehen. Die islamischen
Bekleidungsvorschriften wegen der eben beschriebenen Wirkungen der Ver-
fassungswidrigkeit zu zeihen und einer Kopftuch tragenden Lehrerin darum
die Berufseignung abzusprechen, wire iiberzogen.

cc) Die Sorge um die Gleichberechtigung muslimischer Frauen steht au-
Rerdem in erstaunlichem Kontrast zur Aussage vieler Musliminnen, sie fiihl-
ten sich nicht unterdriickt und ihr Kopftuch stehe nicht fiir die Internalisie-
rung eines riickwirts gewandten Frauenbildes: Das Kopftuch gewihre ihnen
vielmehr soziale Mobilitit und erlaube es einer Frau, in 6ffentliche Riume
einzudringen. Durch die islamische Kleidung konne sie patriarchalischer Au-
toritit trotzen, indem sie klar zu verstehen gebe, dass sie nicht sexuell verfiig-
bar sei (vgl. Ruthven 2000: 149ff.). Tatsichlich stehen gerade jene Frauen,
die mit/trotz Kopftuch in den Schuldienst eintreten wollen, fiir ein emanzi-
piertes Frauenbild (Verwaltungsgericht Liineburg, Neue Juristische Wochen-
schrift 2001: 771; Hillgruber 1999: 544).

Hier tritt nun der zweite Fremdheitsaspekt der >doppelten Fremdheit< zu
Tage: Es fillt schwer, sich die in Befolgung religioser Bekleidungsvorschrif-
ten in ein Kopftuch gehiillte Frau als emanzipierte Frau vorzustellen. Von
doppelter Fremdheit ldsst sich sprechen, weil diese Frauen fremd nicht nur
in ihrem Glauben sind, sondern auch in ihrer Vorstellung davon, was eman-
zipiertes Leben bedeutet, beziehungsweise auf welchem Wege ein emanzi-
piertes Leben moglich ist. Fremd ist, dass fiir diese Frauen islamische Be-
kleidung und beruflicher Erfolg kumulative Bedingungen emanzipierten Le-
bens sind. Das Verfassungsrecht beziehungsweise das, was die Gerichte da-
raus fur die Frage der Bekleidungsvorschriften ableiten, stellt diese Frauen
vor ein Dilemma: Entscheiden sie sich fiir die Einhaltung der Kleidungsvor-
schriften, miissen sie auf den Beruf verzichten; ihre Vorstellung von selbst-
bestimmter und emanzipierter Lebensgestaltung ist dann offensichtlich nicht
realisiert. Aber auch wenn sie sich fiir den Beruf entscheiden und damit auf
die religiose Kleidung verzichten miissen, sind nach ihrem Selbstverstindnis
die Bedingungen gleichberechtigten Lebens nicht erfiillt, weil dieses die ver-
hiillende Bekleidung gerade voraussetze.” Gleichberechtigtes Leben, wie sie
es sich vorstellen, ist demnach nicht zu haben.

Kaum vermittelbar ist es, wenn diesen Frauen ein in ihren Augen gleich-

10 Vgl. zu diesem Dilemma auch Spuler-Stegemann 2002: 201.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN ISLAMISCHER BEKLEIDUNGSVORSCHRIFTEN | 187

berechtigtes Leben nicht blofl aus beamtenrechtlichen Neutralititserwagun-
gen, sondern im Namen der Férderung der Gleichberechtigung verbaut wird.
Auf Art. 3 II GG kénnen ablehnende Entscheidungen zum Zugang zum o6f-
fentlichen Dienst nicht gestiitzt werden. Mit ihrem Berufswunsch widerlegen
diese Frauen unmittelbar den Verdacht, fiirsorglicher emanzipatorischer Hil-
festellung zu bediirfen.”

dd) Allerdings wird dem entgegengehalten, dass dennoch gegeniiber den
Schiilern die dem Geist des Art. 3 II GG widersprechende Symbolwirkung
eintrete, so dass man nicht allein auf das Selbstverstindnis der betroffenen
Frau abstellen diirfe. So ging der VGH Mannheim im Fall L. zwar davon aus,
dass es sich:

»[...] wie auch der Eindruck in der miindlichen Verhandlung des Senats ergeben hat,
[...] bei ihr um eine selbstindige und selbstbewusste Frau handelt, die sich auch im Be-
rufsleben bewihren will und die durch die Rechts- und Gesellschaftsordnung der Bun-
desrepublik Deutschland ersffneten Méglichkeiten wahrnehmen méchte. Unbeschadet
dessen [konne] es [jedoch] nicht von vornherein ausgeschlossen werden, dass die Klige-
rin durch das Tragen des Kopftuchs im Unterricht den von ihr zu unterrichtenden
Schiilern gleichwohl den dem Gleichberechtigungsgrundsatz (Art. 3 II 1 GG) und dem
Gleichstellungsauftrag (Art. 3 II 2 GG) widersprechenden Eindruck einer sich den
Minnern untergeordnet fithlenden, gesellschaftlich nicht emanzipierten Frau vermit-
teln wiirde, weil sie im Unterschied zu Ménnern sich gehalten sihe, in der Offentlich-
keit ein Kopftuch zu tragen.« (VGH Mannheim, Neue Juristische Wochenschrift 2001:

2905)

Die Richter trauten den Schiilern also nicht zu, die Lehrerin mit Kopftuch als
Reprisentantin eines gleichberechtigten Frauenideals wahrzunehmen und
haben so ihr eigenes Fremdheitsgefiihl gegentiber der Frau auf die Schiiler
projiziert. Gerade die Schiiler haben es jedoch am leichtesten, am Beispiel
ihrer Lehrerin zu sehen, dass sich islamische Bekleidung und emanzipiertes
Leben nicht ausschliefen. Wenn die Richter diesen Eindruck bereits in der
Gerichtsverhandlung gewinnen konnten, diirfte das den Schiilern im tigli-
chen Umgang mit der Lehrerin erst recht gelingen.

Das Symbolik-Argument ist demnach auch im Gleichberechtigungskon-
text zurtickzuweisen. Der Zugang zum offentlichen Dienst kann einer religi-
6s bekleideten Muslimin aus den genannten Griinden grundsitzlich nicht
mit dem Argument verwehrt werden, sie verkorpere allein wegen des Kopf-
tuchs ein Art. 3 I1 GG widersprechendes Frauenbild.

11 Kritisch zu diesem Ansinnen Debus 1999: 444f.; dies. 2001: 1359.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | GABRIELE BriTz

Befreiung vom Sportunterricht
Es gibt eine weitere Gruppe von Rechtsstreitigkeiten um muslimische Be-
kleidungsvorschriften, in denen ebenfalls regelmiflig mit dem Gleichberech-
tigungsgebot argumentiert wird. Die Rede ist von den Streitigkeiten tiber die
Befreiung muslimischer Schiilerinnen vom Sport- und Schwimmunterricht.
Der Antrag auf Befreiung vom Sportunterricht wird regelmiflig damit be-
griindet, dass die Teilnahme in den religiés vorgeschriebenen Madchenklei-
dern nicht moglich sei. Zwar wire es den Midchen moéglich, in sporttaugli-
cher Kleidung an einem nach Geschlechtern getrennten Sportunterricht teil-
zunehmen. Wenn dieser nicht angeboten wird, kommt fiir die Schiilerinnen
jedoch nur die vollstindige Befreiung vom Sportunterricht in Betracht. Die
vollstindige Befreiung (ausschliefilich muslimischer Mddchen) vom Sportun-
terricht ist sicherlich nicht im Sinne des Art. 3 II GG (Groh 1992: 416; Kokott
2000: 356). Man wird nicht gleich annehmen miissen, dass es durch die Be-
freiung vom Sportunterricht islamischen Gemeinschaften méglich werde,
»Midchen gegen ihren Willen in eine islamische Nischengesellschaft einzu-
schlieen« (Rittstieg 1992: 271f.). Jedoch liuft die Herausnahme der Mad-
chen aus dem Sportunterricht dem Ziel des Art. 3 II GG zuwider, weil sie auf
diese Weise — wenn auch auf eigenen Wunsch — aus der Schiilergemein-
schaft ausgeschlossen werden.™

Hier kann das Gleichberechtigungsgebot tatsichlich juristische Bedeu-
tung entfalten. Die Befreiung vom Sportunterricht ist nicht wegen der ver-
meintlichen Symbolwirkung der religisen Bekleidung problematisch; das
wire — wie gesehen — kein tauglicher Einwand gegen die Befreiung. Sie ist
jedoch problematisch, weil sie die betroffenen Midchen partiell aus der Klas-
sengemeinschaft herausnimmt. Ein wesentlicher Unterschied zwischen den
Fillen der Lehrerinnen und denen der Schiilerinnen besteht darin, dass die
Lehrerinnen Zugang zum offentlichen Leben verlangen, wohingegen die
Schiilerinnen ein Stiick Ausschluss in Kauf nehmen. Hier ist Art. 3 IT GG in
der Tat von Bedeutung, ohne dass das Gleichberechtigungsgebot allerdings
eindeutige Ergebnisse aufweisen wiirde. Sofern muslimische, religionsun-
miindige Schiilerinnen um ihrer Gleichberechtigung willen zur Teilnahme
am Sportunterricht gezwungen werden sollen, ist in sorgfiltiger Analyse zu
klaren, ob man die Betroffenen damit tatsdchlich besser stellt. Das Festhalten
an der Schulpflicht verbessert die Situation der Betroffenen nicht notwendig.
Da das Midchen auf die religiose Kleidung nicht verzichten wird, muss es in

12 Zustimmung verdient die Auffassung des BVerwG, grundsitzlich miisse die
Schule den Konflikt l6sen, indem sie fiir Mddchen und Jungen getrennten Sport-
unterricht anbietet. Eine Befreiung kommt nur in Betracht, wenn eine Schule aus-
schlieRlich koedukativen Sportunterricht anbietet. BVerwG, Urtv. 25.8.1993,
NVWZ 1994, 578ff. Kritisch dazu Bothe, VVDStRL 54 (1995), 38: »an der Grenze
des angesichts hohen Werts der Gleichberechtigung [...] noch zu Akzeptierenden«.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN ISLAMISCHER BEKLEIDUNGSVORSCHRIFTEN | 189

dieser am Sportunterricht teilnehmen und gerit dadurch méglicherweise erst
recht in eine Auflenseitersituation (Rittstieg 1994: 65)". Zu bedenken ist
auch, dass das zur Teilnahme gezwungene Kind Konflikten mit den Eltern
ausgesetzt sein kann. Dann darf nicht >fundamentalistisch< am Schulzwang
festgehalten werden. Das Gleichstellungsgebot ist nicht um seiner selbst,
sondern um der Betroffenen Willen da. Vorrangiger Mafdstab der Entschei-
dung ist das Kindeswohl, von dem das Gleichberechtigungsziel nur einen
Aspekt ausmacht (angemessen Kilin 2000: 179f.).

3. Schluss

Im Ergebnis sollten die Implikationen des Verfassungsrechts — jedenfalls die
des Neutralititsgrundsatzes und des Gleichberechtigungsgebots (zum Reli-
gionsgrundrecht s.o. I.) — fiir Rechtsstreitigkeiten um islamische Beklei-
dungsvorschriften nicht {iberbewertet werden. Bei der Entscheidung der
Schulpflichtfille kann Art. 3 II GG zwar eine Rolle spielen. Jedoch miissen
die gegenldufigen Effekte einer Entscheidung fiir oder gegen die Beklei-
dungsvorschriften sorgfiltig abgewogen werden. Eine pauschale Gleichset-
zung der Schulpflicht mit der Férderung der tatsichlichen Durchsetzung von
Gleichberechtigung ist zu simpel.

Fiir die Entscheidung der Streitigkeiten um den Zugang zum offentli-
chen Dienst kommt Art. 3 IT GG weder in die eine noch in die andere Rich-
tung eigenstindige Bedeutung zu: Wenn allein im Kopftuch (zu Unrecht) ei-
ne Verletzung der Neutralititspflicht gesehen wird, rettet auch Art. 3 II GG
die Stellenanwirterin nicht vor dem Kopftuchverbot, weil die mittelbare dis-
kriminierende Wirkung dann gerechtfertigt werden kann. Umgekehrt kann
jedoch ebenso wenig das an eine Lehrerin gerichtete Verbot, im Unterricht
ein Kopftuch zu tragen, mithilfe des Gleichberechtigungsauftrags begriindet
werden. Der Widerstreit zwischen den verschiedenen Vorstellungen davon,
wie eine emanzipierte Frau aussieht, sollte nicht verfassungsrechtlich aufge-
laden werden. Das schlichte Verdikt der verfassungswidrigen Riickstindigkeit
islamischer Bekleidung ist nicht nur sachlich unangemessen. Es stellte die
betroffenen Frauen, wie gesehen, auch vor ein Dilemma, in dem ihnen so
oder so der Weg in die ihrem Verstindnis gemifle emanzipierte Lebensfiih-
rung versperrt wire.

13 Das Oberverwaltungsgericht Miinster, Recht der Jugend und des Bildungswesens
1992: 411 ist der Ansicht, dies miisse hingenommen werden.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | GABRIELE BrrrTz

Literatur

Bader, Johann (1998): »Darf eine muslimische Lehrerin in der Schule ein
Kopftuch tragen?«, in: Verwaltungsblitter fiir Baden-Wiirttemberg, S. 361-
3065.

Bockenforde, Wolfgang (2001): »Kopftuchstreit auf dem richtigen Weg?«, in:
Neue Juristische Wochenschrift, S. 723-728.

Bothe, Michael (1995): »Erziehungsauftrag und Erziehungsmafistab der
Schule«, in: Verdffentlichungen der Vereinigung der Deutschen Staatsrechts-
lehrer (Bd. 54), Berlin/New York: de Gruyter, S. 7-46.

Debus, Anne (1999): »Der Kopftuch-Streit in Baden-Wiirttemberg — Gedan-
ken zu Neutralitit, Toleranz und Glaubwiirdigkeit«, in: Kritische Justiz,
S. 430-448.

Debus, Anne (2001): »Machen Kleider wirklich Leute? — Warum der »Kopf-
tuch-Streit< so »spannend« ist«, in: Neue Zeitschrift fiir Verwaltungsrecht,
S. 1355-1360.

Groh, Bernd M. (1992): »Urteilsanmerkung zu OVG Bremen, Urt. v. 24.3.
1992, I BA 17/91«, in: Recht der Jugend und des Bildungswesens, S. 414-416.

Hillgruber, Christian (1999): »Der deutsche Kulturstaat und der muslimische
Kulturimport«, in: Juristen Zeitung, S. 538-547.

Kilin, Walter (2000): Grundrechte und Kulturkonflikt, Ziirich: NZZ-Verlag.

Karakagoglu-Aydin, Yasemin (1999): »Religionsfreiheit fiir Muslime, in
Grundrechte Report, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, S. 72-77.

Kokott, Juliane (2000): »Diskussionsbeitrag«, in: Verdffentlichungen der Verei-
nigung der Deutschen Staatsrechislehrer (Bd. 59), Berlin/New York: de Gruy-
ter, S. 356.

Lorenz, Stephan (1993): »Islamisches Ehegattenrecht und deutscher ordre
public: Vergleichsmafistab fiir die Ergebniskontrolle«, in: Praxis des Inter-
nationaen Privat- und Verfahrensrechts, S. 148-151.

Michael, Lothar (2003): »Urteilsanmerkung zu BVerwG, NJW, 2002, S.
3345ft.«, in: Juristen Zeitung, S. 256-258.

Morlok, Martin/Kriiper, Julius (2003): »Auf dem Weg zum >forum neu-
trum<? — Die >Kopftuch-Entscheidung« des BVerwGx, in: Neue Juristische
Wochenschrift, S. 1020-1021.

Richter, Dagmar (2001): »Relativierung universeller Menschenrechte durch
Religionsfreiheit?«, in: Rainer Grote/Thilo Marauhn (Hg.): Religionsfreiheit
zwischen individueller Selbstbestimmung, Minderheitenschutz und Staatskir-
chenrecht, Berlin u.a.: Springer, S. 89-128.

Rittstieg, Helmut (1994): »Urteilsanmerkungx, in: Informationsbrief Auslin-
derrecht, S. 6s.

Rittstieg, Helmut (1992): »Anmerkung zu Urteil des BVerwG v. 25.8.1993 —
BVerwG 6 C 30.92«, in: Informationsbrief Auslinderrecht, S. 2778-272.

Ruthven, Malise (2000): Der Islam, Stuttgart: Reclam.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAGEN ISLAMISCHER BEKLEIDUNGSVORSCHRIFTEN | I9I

Rux, Johannes (2002): »Der Kopftuchstreit und kein Ende, in: Zeitschrift fiir
Auslinderrecht und Ausldnderpolitik, S. 366-368.

Schobener; Burkhard (2003): »Die >Lehrerin mit dem Kopftuch« — europiisch
gewendetl, in: Juristische Ausbildung, S. 186-191.

Sen, Faruk/Aydin, Hayrettin (2002): Islam in Deutschland, Miinchen: Beck.

Spuler-Stegemann, Ursula (2002): Muslime in Deutschland, Freiburg i.B.:
Herder.

Thiising, Gregor (2003): »Vom Kopftuch als Angriff auf die Vertragsfreiheit,
in: Neue Juristische Wochenschrift, S. 405-407.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE ORIENTIERUNGEN,
SELBSTKONZEPTE JUNGER MUSLIMINNEN
UND ISLAMISCHE BEWEGUNG

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG:

POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD.
RELIGIOSES SELBSTVERSTANDNIS JUNGER MUSLIMINNEN IM
SPANNUNGSFELD VON IDENTITATSPOLITIK UND MULTIPLEN
IDENTITATSKONSTRUKTIONEN

MECHTHILD RUMPF

Fiir die Debatte um >Islam in Europa« ist die Entwicklung und Einschitzung
seiner politischen Strémungen seit den 199oer Jahren von besonderer Be-
deutung. Mit der Thematisierung muslimisch-tiirkischer »Parallelgesellschaf-
ten« war nicht nur diese politische Besorgnis verbunden, sondern auch die
Einsicht tiber den »Gast, der bleibt« (Simmel) und dessen »Fremdheit« ab-
gewehrt worden. Integrationsprobleme wurden so von Fragen nach der Ge-
fahr, den Ursachen des Islamismus und der Isolation der Muslime tiberlagert
und verdringt." In Deutschland wurde zunichst davon ausgegangen, dass
vor allem der innertiirkische Konflikt um den politischen Islam, beziehungs-
weise um die neuen islamischen Bewegungen, in der »Diaspora« nur repro-
duziert und ausgetragen wiirde.” Vorliegende Untersuchungen zum Selbst-
verstindnis islamischer Vereinigungen in Deutschland charakterisieren des-
halb primir die politischen und religiosen Richtungen, analysieren Organisa-
tions- und Entscheidungsstrukturen sowie die jeweiligen tiberregionalen Ver-
flechtungen (vgl. Sen/Aydin 2002; Spuler-Stegemann 2002a; Jonker 2002,
1999; Lemmen 2000; Feindt-Riggers/Steinbach 1997). Sichtbar wird das
weite Spektrum verschiedener Glaubensgemeinschaften und »Spielarten des
deutschen Islams«, denn im Unterschied zu den Bestrebungen der tiirkischen

1 Dazu kritisch der Vorsitzende des Rates fiir Migration, Dieter Oberndorfer:
»Nach jahrzehntelangem Nichtinteresse an der politischen Integration ethnischer
Minderheiten in Deutschland durch das Gastarbeitermodell darf ihnen heute nicht
unterstellt werden, sie seien weder willens noch fihig, sich in die Gesellschaft
Deutschlands einzugliedern«, »Was ist ein integrierter Deutscher?«, Frankfurter
Rundschau, 8.10.02, Nr. 233, Dokumentation S. 18.

2 Die Befiirchtungen hatten einen realen Kern, wurde doch die islamistische Re-
fah-Partei von Necmettin Erbakan stirkste Partei in der Tiirkei mit 4,3 Mill. Mit-
gliedern. Vor allem nach jhrem Wahlsieg 1995 und nach dem Verbot 1998 stieg die
offentliche Aufmerksamkeit gegentiber islami(sti)schen Vereinigungen in der Bun-
desrepublik, deren Programmatik in der Nihe der Refah-Partei angesiedelt schien.
Das Verbot der Refah-Partei war nun nach dem Urteil des Europiischen Gerichts-
hofs fiir Menschenrechte in Stralburg vom 13.2.03 nicht rechtswidrig. Zur Begriin-
dung hief} es u.a. »dass die Partei ein pluralistisches Rechtssystem angestrebt habe,
bei dem fiir die muslimische Bevélkerungsmehrheit die Scharia, das islamische
Recht gegolten hitte« (taz 14.2.2003, S. 2). Zum Politischen Islam in der Tiirkei vgl.
insbesondere die Arbeiten von Giinter Seufert (1999) und Levent Tezcan (2003).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | MECHTHILD RUMPF

Republik hat es »den« Islam in Deutschland nie gegeben (Jonker 2002: 132).
Schon deshalb nicht, weil ja in der Vielstimmigkeit des Islams in Deutschland
die in anderen Lindern nicht tolerierten Stromungen — oder so genannten re-
ligiosen Minderheiten — prisent sind (ebd.). Dazu kommt, dass nicht nur Ar-
beitsmigranten und ihre Nachkommen, sondern auch muslimische Studie-
rende, Fluichtlinge aus Kriegsregionen und politisch Verfolgte und nicht zu-
letzt deutsche Konvertiten zum Islam ins Bild der schitzungsweise drei Mil-
lionen Muslime in Deutschland gehdren (Lemmen 2000: 9). Islamische
Glaubensrichtungen sind somit auch haufig entsprechend der ethnischen
und nationalen Herkunft voneinander abgegrenzt.

Weitere Studien konzentrieren sich auf die jeweilige Politik der Aner-
kennung islamischer Religionsgemeinschaften und die Analyse konkreter
Handlungsformen und Konfliktfelder (zuletzt Leggewie/Joost/Rech 2002;
Rohe 2001). Dagegen sind Forschungen zum Verstindnis von Geschlechter-
ordnungen auffillig marginal, nur ansatzweise oder exemplarisch vertreten
(vgl. Spuler-Stegemann 2002; Jonker 2002). Was auch immer in den offiziel-
len Stellungnahmen islamischer Religionsgemeinschaften, im Kontext theo-
logischer Auseinandersetzungen oder auch in eher populistischen Boschiiren
iiber die »Geschlechterordnung im Islam« zu lesen sein mag — politisch ge-
firbt, neo-traditionell, orthodox oder in kritischer, reformorientierter Absicht?
—, es reprisentiert nicht unbedingt die religiosen Orientierungen, Interessen
und Handlungsmuster der jiingeren Generation praktizierender Muslime
und Musliminnen. Zu unterscheiden ist jeweils zwischen islamischer Repri-
sentationspolitik, politisierter Theologie, religiésen Orientierungen und Le-
bensformen sowie Prozessen >kultureller< Traditionsfindung der Muslime.
Gerade die Seite des gelebten Islams, die Frage nach den vielleicht neuen Ak-
zenten islamischer Lebensformen insbesondere in Deutschland, ist von
grundlegender Bedeutung fiir eine wirklich informierte Offentlichkeit und
fur eine groflere Integrationsbereitschaft auf Seiten der Mehrheitsgesell-
schaft, verbunden mit méglicher Anerkennung elementarer Rechte muslimi-
scher MitbiirgerInnen im Rahmen der verfassungsrechtlich garantierten Re-
ligionsfreiheit.

Die gegenwirtig aktualisierte Auseinandersetzung um die symbolische

3 Vgl. insbesondere die Islamische Charta (2002) des Zentralrats der Muslime und
weitere Hinweise in der Einleitung von Ute Gerhard zum Themenschwerpunkt
II. Im Kontext neo-traditionalistischer Orientierungen sind eine Reihe Broschiiren
angesiedelt, die auf dem islamischen Buchmarkt sehr prisent sind, beispielsweise
El-Shabassy *1998; Badawi 2001; Umm-Yussuf 1998; Hobohm *1999; Lemu/
Grimm 31999; Denffer *2000; Rassoul 72001. Zur theologischen Auseinanderset-
zung mit patriarchalen Lesarten der islamischen Quellen vgl. Erbakan 1999; El-
Zayat 2001, 2002; Anonyma 2002; Hermeneutischer Arbeitskreis 2002; sowie
Zeitschrift und homepage HUDA.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 197

Bedeutung des Kopftuchs im Zusammenhang mit dem im September 2003
zu erwartenden Urteil des Bundesverfassungsgerichts zum >Fall Ludin
zeigt, wie generalisierend und sich wiederholend viele der 6ffentlich artiku-
lierten Positionen sind. Hijab, Tschador, Burka, Schleier und das moderne
Kopftuch galten seit den 1980er Jahren nicht nur als sichtbare Zeichen der
Re-Islamisierung, sondern vor allem als Indiz fiir fundamentalistische/isla-
mistische, integrations- oder modernititsfeindliche Gesinnungen. Insbeson-
dere die Debatte, ob dieses Stiickchen Stoff ein in Wirklichkeit existentes
Gewaltverhiltnis verschleiern wiirde, reicht bis in die Gegenwart. Diese The-
se behilt allerdings ihren Geltungsanspruch, solange in einigen muslimi-
schen Lindern ein Bedeckungsgebot gewaltformig durchgesetzt wird oder die
>Bedeckung« im Zusammenhang mit einer asymmetrischen Geschlechter-
ordnung, der Entrechtung von Frauen, zum Kern des wahren Islams erklart
wird.’ Erst durch eine Entpolitisierung des Kopftuchthemas und die Aner-
kennung individueller Religionsfreiheit in islamischen Kontexten kann das
Kopftuch einen anderen Sinn bekommen. Seit Jahren mehren sich die Ana-
lysen, Untersuchungen und Meinungen, die davon ausgehen, die Mehrzahl
der Frauen verhiille sich auch aus Uberzeugung, aus freier Entscheidung.
Zweifellos ist das Spektrum der Motive, wie Musliminnen sie inzwischen
selbst artikulieren, differenziert, vielschichtig und vor allem in vielen Fillen
jenseits des politischen Islams angesiedelt. Die folgenden Beitrige dieses
Bandes dokumentieren auf verschiedenen Ebenen dieses weite Spektrum re-
ligioser Motive und Selbstkonzepte junger Musliminnen.

Dennoch bleiben auch Analysen legitim, die auf einer anderen Diskurs-
ebene den Symbolgehalt der Verschleierung entziffern und auf die zugrunde
liegenden, imaginiren Weiblichkeitsbilder verweisen. Dieses Imagindre,
auch in allegorischer Gestalt (Schimmel 1996), kann tief im kollektiven Un-
bewussten verankert, in einigen Traditionsbestinden der Kultur muslimi-
scher Lander, den religiosen Schriften, in Kunst und Literatur verschliisselt
und schwer der 6ffentlichen, kritischen Auseinandersetzung zuginglich sein.
Die Literatur dazu ist ausgesprochen kenntnisreich und vor jeglichem Orien-
talismus-Verdacht gefeit (vgl. Heller/Mosbahi 1993; Schimmel 1996; Chebel
1997). Die weitgehend unbewussten Assoziationen, die schon ausfiihrlich
von Fatima Mernissi, Nawal El Saadawi, Assia Djebar u.a. thematisiert wur-
den (vgl. Senghaas-Knobloch/Rumpf 1991), kénnen selbst die Motive von
Musliminnen bestimmen, ohne dass dies in ihrem Selbstverstindnis artiku-
lierbar wire. In bio-politischer Perspektive wird von Sigrid Nokel das Kopf-

4 Zur Geschichte vgl. Karakagoglu 1998, 1999.

5 Aktuelle Islamisierungsprozesse in Irak fithren zu einem verstirkten, auch
handgreiflichen Druck auf Frauen, den »hijab« als sichtbares und deutliches Zei-
chen fiir religiése Gefolgschaft und als Ausdruck moralischen Lebenswandels anzu-
legen. Vgl. Al-Ali 2003: 7. Zur Debatte in Iran vgl. Amirpur 2003.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | MECHTHILD RUMPF

tuch als ein Ausdruck selbstdisziplinierender Kérperpolitiken im »Schatten
von Macht und Wissen« thematisiert. Dass diese »Verleiblichung« islami-
scher Normen nur Frauen zufillt, durch die auch der Islam o6ffentlich sicht-
bar wird, ist nicht Ergebnis zufilliger subjektiver Entscheidungen (s.u.).

Das neue Kopftuch der jungen Musliminnen wird auch in der aktuellen
Auseinandersetzung als Symbol fiir eine patriarchal dominierte Reprisenta-
tionspolitik islamischer Strémungen und Vereinigungen und als Zeichen fiir
eine vermutete, verweigerte Nicht-Integration angesehen. In manchen Bei-
tragen ist wenig Raum fiir Nuancen oder die Bereitschaft, die Differenziert-
heit wissenschaftlicher Untersuchungen zur Kenntnis zu nehmen.® Birgit
Rommelspacher macht darauf aufmerksam, welche eigenen geschlechtsspe-
zifischen Konflikterfahrungen in Stellungnahmen zum Kopftuch virulent
und zugleich verschleiert sein kénnen (2002: 113ff.). Dies betrifft vor allem
Vorstellungen von »Emanzipation« und »Geschlechtergleichheit«, zu denen
das Kopftuch, vermeintliches Symbol eines emanzipationsfeindlichen Frau-
enbildes, im krassen Widerspruch stiinde.” Solcher generalisierenden und
auch juristisch einflussreichen Rede {iber den Symbolgehalt des Kopftuchs
hat Gabriele Britz in ihrem verfassungsrechtlich argumentierenden Beitrag
zum »>Fall Ludin< entschieden widersprochen: Das in mehreren Instanzen
durchgesetzte Verbot des Kopftuchs im Schuldienst kann sich nicht auf das
Gleichberechtigungsgebot des Art. 3 II GG stiitzen. Dem Kopftuch kann
nicht ohne weiteres eine symbolische Stellvertreterfunktion zugeschrieben
werden — so Britz —, zudem bliebe unberiicksichtigt, dass fiir manche Frauen
neben der eigenen Berufstitigkeit gerade die religiése Bekleidung Vorausset-
zung emanzipierter Lebensfithrung ist. Das Tragen eines Kopftuchs im
Schuldienst ist durch die Religionsfreiheit legitimiert und allein durch das
Kopftuch wiirde auch keinesfalls die Neutralititspflicht des Staates unterlau-
fen (ebd. i.d.Bd.).

Die Konturen der gegenwirtigen Debatte zeigen ein deutlich politische-
res Profil als frithere Auseinandersetzungen im Kontext multikultureller
Pramissen. Zugespitzt geht es um die Frage, ob das Kopftuch nun ein politi-
sches Symbol sei oder Zeichen individueller islamischer Religiositit. Der
Zentralrat der Muslime in Deutschland (ZMD) teilt in einer Presseerklirung

6 Exemplarisch Alice Schwarzer: »Herablassende Pseudo-Toleranz. Kein Schleier
im Namen von Gleichheit und Selbstbestimmung, in: Frankfurter Rundschau 2.6.
2003, Nr. 126, S. 8. Vgl. auch ihren Beitrag in Der Spiegel 26/2003, S. 88, 9o, in dem
sie Fereshta Ludin u.a. eine Nihe zu Milli Goriis unterstellt. Gegen diese »Verleum-
dung« hat sich Ludin wiederum in einem offenen Brief zur Wehr gesetzt. Vgl.
dazu den Bericht von Heide Oestreich, taz 4.7.2003, S. 8.

7 Vgl. auch den Diskussionsbeitrag von Rommelspacher zum anstehenden Bun-
desverfassungsgerichtsurteil, wo sie sich fiir die Anerkennung des Kopftuchs im
Schuldienst einsetzt: »Kopftuchgriinde«, taz 18.7.03, S. 12.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 199

(31.5.2003) mit, dass das »Kopftuch im Allgemeinen weder ein Symbol fiir
den Islam noch ein politisches Mittel« sei. Gleichzeitig wird aber betont, das
Kopftuch sei fiir eine praktizierende Muslima eine »Pflicht«, die die »Musli-
ma vor Gott, wie das Gebet, das Fasten oder die Pilgerfahrt, individuell er-
fiillt«.® Diese argumentative Unklarheit ist schwer nachvollziehbar, gilt doch
nach dieser Sicht das Kopftuch, da es nur Frauen betrifft, nicht als » Symbol
des Islam«.? Zudem ist die Betonung der »Pflicht« einem neo-traditionalis-
tischen Islam-Verstindnis verhaftet, dass »alle Rechtsquellen« (Koran, Sun-
na, Konsens der Rechtsschulen) im wortwértlichen Sinne fur ewig giiltig er-
klirt.” Von reformorientierten Theologen in Iran wird das so genannte Ver-
htillungsgebot dagegen nicht konkret als Kopftuchpflicht interpretiert, son-
dern metaphorisch als Botschaft verstanden, sittliche Verhiltnisse herzustel-
len (vgl. Amirpur 2003). Wenn das Kopftuch nun aber nach Ansicht des
Zentralrats kein Symbol des Islams, aber dennoch islamische Pflicht ist, dann
liegt die These nahe, dass sich die Reprisentanten dieses Widerspruchs ihrer
minnlichen Sichtweise zumindest halb bewusst sind. Ist vielleicht doch die
»verhiillte Frau der Fetisch des Mannes?«." Wiirde vor diesem Hintergrund
die mogliche Anerkennung des Kopftuchs im Schuldienst durch das Bundes-
verfassungsgericht die individuelle Religionsfreiheit stirken oder eine um-
strittene Auffassung islamischer Religionsgemeinschaften von »islamischer
Pflicht«?™

Die Vehemenz der Debatte ist darauf zuriick zu fithren, dass nicht nur
Geschlechterasymmetrien thematisiert, sondern Symbole des Islams in staatli-
chen Institutionen als Grenziiberschreitung angesehen werden. In Karlsruhe
wird es deshalb um die Frage gehen: Wie viel fremde Religion vertrigt die
deutsche Gesellschaft? Diese Subtexte sind zwischen den Zeilen zu lesen,
wenn das Unbehagen artikuliert wird, dass mit der méglichen Anerkennung
des Kopftuchs im Schuldienst im Zeichen der Religionsfreiheit zugleich poli-

8 Diese Presseerklirung »Kopftuchtragen im Schuldienst — Miindliche Verhand-
lung im Bundesverfassungsgericht« (islam.de, online zitiert am 4.6.03) wird be-
kriftigt durch die »Stellungnahme des Zentralrats der Muslime in Deutschland
(ZDM) zur Vorlage beim Bundesverfassungsgericht«. Dort heifdt es, die Kleider-
vorschriften fiir Minner und Frauen gehodren zur »islamischen Lehre«, zum »is-
lamischen Glauben« und zur »islamischen Lebensweise«. Die Kopfbedeckung fiir
Frauen sei durch »alle Rechtsquellen im Islam« belegt und »individuelle Pflicht«
(islam.de, online zitiert am 4.6.2003, S. 1f.).

9 Vgl »Stellungnahme« des ZDM, S. 2, vgl. Fn. 8.

10 Vgl. »Stellungnahme« des ZDM, vgl. Fn. 8.

11 Diese These vertritt Viola Roggenkamp, »Fetisch des Mannes«, taz 18.6.2003,
S. 12.

12 Sanem Kleff wiirde die »Islamisten als Gewinner« ansehen, vgl. »Kopflose Debat-
te«, taz 14.7.2003

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | MEcHTHILD RUMPF

tische, sikularer Rechtsstaatlichkeit zuwiderlaufende Uberzeugungen aner-
kannt wiirden.” Nicht nur mit Blick auf Frankreich wird die nicht konse-
quent zu Ende gefiithrte Sikularitit in Deutschland betont. Die Neutralitit des
Staates sei erst wirklich herzustellen, anstatt sie jetzt mit neuen religisen
Anspriichen weiterhin zu unterlaufen.™ In der neuen Debatte um das Kopf-
tuch ist somit die seit dem 11. September 2001 wahrnehmbare, verschirfte
Aufmerksamkeit gegentiiber allen politischen Strémungen des Islams sicht-
bar, ebenso eine stirkere Aufmerksambkeit gegentiber der franzgésischen Dis-
kussion um republikanische Prinzipien.” In der Auseinandersetzung wer-
den unterschiedliche Sikularititsbegriffe behauptet und eng damit verbun-
den, manchmal eingeengte Vorstellungen von der Neutralitit des Staates
formuliert, zu der dann konsequenterweise nur die »Uniform fiir alle«'®
passen wiirde. Eine strikte Neutralitit des Staates wiirde aber gerade das
rechtsethische Fundament der Neutralitit — die Wiirde des Menschen zu ach-
ten — durchstreichen und die Schule zu einem Ort machen, an dem die Ach-
tung der religiés-weltanschaulichen Freiheit des Menschen kein Moment der
Erfahrung wire.”

Der hiesige Kopftuchstreit kann jedoch nicht als Spiegelbild der Kontro-
versen in der Tiirkei angesehen werden. Es geht um komplexere Ebenen und
Uberschneidungen des Zusammenhangs von »Kern und Rand« (Jonker
1999), von Zentrum und Peripherie, als auch um die Frage, wie sich Ent-
wicklungen in der Tiirkei und in Deutschland zunehmend voneinander ab-
koppeln, weil sie in jeweils unterschiedliche politische und soziale Erfah-

13 So wird der Islam bis in die Gegenwart hinein hiufig pauschal als unvereinbar mit
den Prinzipien sikularer Rechtstaatlichkeit, mit Demokratie und der Orientierung
an universalen Menschenrechten angesehen (vgl. kritisch dazu Bielefeldt 2003;
Hamzawy 2003; Hartmann/Krannich 2001).

14 Vgl. Sanem Kleff »Kopflose Debatte«, taz 14.7.2003, S. 13 und den Bericht von
Heide Oestreich iiber eine Kopftuch-Diskussion zwischen islamischen und siku-
laren »Fundamentalisten« im Rahmen der Heinrich-Boll-Stiftung, taz 10.7.2003,
S. 7. Kritische Argumente gegen das Kopftuch im Schuldienst werden in dhnlicher
Weise auch von Ursula Knapp formuliert, wenn sie LehrerInnen als Reprisentan-
ten des Staates betrachtet, Frankfurter Rundschau, 2.6.2003, S. 2.; Birgit Rommel-
spacher fragt mit entgegengesetzter Intention, ob nicht das Christentum in dieser
Gesellschaft mit Neutralitit gleichgesetzt wiirde, vgl. Fn. 7.

15 Vgl. Joseph Hanimann, »Bauch- und Kopfbedeckung. Das religiése Sommerkleid
der Franzosischen Republik«, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 9.7.03, Nr. 156, S. 33.

16 So der ironische Kommentar gegeniiber den Kopftuch-Kritikern von Mark Sie-
mons, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 5.6.2003, Nr. 129, S. 35.

17 Vgl. die Argumentation von Siemons (Fn. 16); Zur normativen Bestimmung der
Sakularitit vgl. Bielefeldt 2003: 15f,; vgl. Einleitung zum Themenschwerpunkt I.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 201

rungskontexte eingebunden sind. Und dennoch: Gibt es vielleicht Gemein-
samkeiten?

»Neue muslimische Frauen« in der Tiirkei

Die Re-Islamisierungsbewegungen in der Tiirkei sind im Kontext strikt laizis-
tischer Bedingungen zu sehen, wie Barbara Pusch in ihrem Beitrag tiber
»neue muslimische Frauen« darstellt. Sie waren und sind auch als Protest zu
verstehen gegeniiber der »religiosen Sprachlosigkeit«'® in einem Land, in
dem Religion staatlich kontrolliert, ja definiert wird und das Erscheinungs-
bild der Frauen im o6ffentlichen Raum als Gradmesser moderner Zivilisiert-
heit angesehen wird (vgl. Géle 1995: 73ff.; Pusch 2001; Jonker 2002: 571f.,
81ff.). So werden vor dem Hintergrund >halbierter Religionsfreiheit< in der
Tiirkei die neo-islam(ist)ischen Strémungen auch zum Sammelbecken einer
Protestbewegung, deren Vorstellungen viel disparater sind als auf den ersten
Blick vermutet werden kann. Die aktuellen politischen Entwicklungen, die
Wahlen des Jahres 2002 bestitigen diese These. Mit dem Wahlsieg der »is-
lamisch angehauchten«® AKP (Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei)
wird zwar der Kopftuchstreit wieder in die politische Arena zuriickgeholt, die
relativ grofle Gruppe der im Parlament vertretenen weiblichen Abgeordneten
ist jedoch — wie Barbara Pusch in ihrem Beitrag schreibt — ohne Kopftuch zur
Wahl angetreten. In welcher Weise hier schon Weichen fiir die zukiinftige
Entwicklung gestellt sind, ist noch offen, denn das Kopftuchthema bleibt fiir
die Wihlerinnen der AKP und islamische Aktivistinnen virulent.*® Barbara

18 Hier zeichnen sich jedoch Entwicklungen ab, die darauf hindeuten, dass der tiir-
kische Staat durch seine Religionsbehorde Diyanet und den in diesem Rahmen
durchgefiihrten groflen Theologenrat zu »alltiglichen religiosen Fragen« im Jahr
2002 im offentlichen islamischen Diskursfeld den islam(ist)ischen Bewegungen
neue Islamdeutungen — gerade auch unter dem Aspekt von Geschlechtergleichheit
— entgegensetzt. Die im Konsens getroffenen Empfehlungen des Theologenrates
betreffen nicht nur die Aufhebung der Geschlechtertrennung im Bereich der Mo-
schee sondern auch dariiber hinausgehende Fragen der Gleichstellung der Ge-
schlechter. Vgl. Rainer Hermann, »Wenn Frauen neben Minnern beten. Der tiir-
kische Staat iiberlisst die Religion nicht mehr den Islamistens, in: Frankfurter All-
gemeine Zeitung, 11.6.2002, Nr. 132, 12. Gerdien Jonker geht in ihrem Beitrag (i.d.
Bd.) ausfiihrlich auf diese Empfehlungen des Theologenrats ein.

19 Die AKP sei »islamisch angehaucht«, meint der Zentralrat der Muslime in
Deutschland (islam.de, 6.2.2003).

20 In dem Moment, wo der Europiische Menschenrechtsgerichtshof das Verbot der
Refah-Partei als rechtmiflig ansieht, klagt nach Mitteilung des Zentralrates der
Muslime in Deutschland (islam.de, 6.2.2003) die Ehefrau des tiirkischen Minister-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | MECHTHILD RUMPF

Pusch blickt in ihrem Beitrag skeptisch auf die mdégliche gesellschaftliche
Integration der neuen muslimischen Frauen in der Tiirkei, sie wiirden viel-
mehr weiterhin wegen des Kopftuchs mit Diskriminierung in vielen Berei-
chen rechnen miissen. Mit dem gegenwirtigen Versuch der AKP, die politi-
sche Macht des Militirs im Nationalen Sicherheitsrat einzugrenzen®, kénn-
te allerdings auch eine zukiinftige Lockerung des Kopftuchverbots in 6ffentli-
chen Riumen ein méglicher Schritt zur Entpolitisierung der Kopftuchfrage
verbunden sein.

Mit dem Begrift »neue muslimische Frau« charakterisiert Barbara Pusch
diejenigen Musliminnen, die sich durch ihre religiésen Orientierungen und
Handlungskonzepte von traditionell-muslimischen als auch kemalistisch-
modernen Gruppierungen abgrenzen lassen. Sie sind Teil der sehr heteroge-
nen islamischen/islamistischen Erneuerungsbewegung und deshalb politisch
nicht eindeutig bestimmbar. Mit dem offentlichen Kampf fiir das Kopftuch
bekommen auch religiése Motive eine politische Dimension, ohne zugleich
dem politischen Islam zugeordnet werden zu kénnen. In der umfassenden
»Bedeckung«** der Muslima in 6ffentlichen Riumen sehen die neuen mus-
limischen Frauen eine Art »islamische Frauenschutzmafinahme« und deren
Anerkennung wird im Namen von »Freiheit und Demokratie« eingefordert.
Pusch beschreibt in diesem Zusammenhang die verschiedenen konflikthaf-
ten Erfahrungen dieser jungen Musliminnen und thematisiert auch »ver-
schleierte« feministische Aspekte des »neuen Islams der Frauen«. Deutlich
werden auch die gesellschaftlichen und politischen Machtinteressen dieser
neuen islamischen >Elite< und ihr Selbstverstindnis als »Volksvertretering,
das ja implizit die nationale Identitit der Turkei islamisch einfirben méch-
te.”

Einige Konfliktlinien zwischen kemalistischen Frauenorganisationen

prasidenten [jetzt Auflenminister] der AKP (Gerechtigkeits- und Entwicklungspar-
tei), Hayriinnisa Giil, vor dem gleichen Gericht gegen das Kopftuchverbot fiir Stu-
dentinnen. — Eine neue empirische Untersuchung in der Tiirkei von Tarhan Er-
dem belegt, dass zwar 64,2 Prozent der Tiirkinnen ein Kopftuch tragen, weil sie
sich sonst »halb nackt« fithlen wiirden, aber >nur« fiir 30 Prozent dieser Gruppe ist
es zugleich auch ein politisches Symbol. Vgl. Thomas Seibert, »Stoff fiir einen
Krache, in: Der Tagesspiegel 8./9. Juni 2003, S. 5.

21 Vgl. entsprechende Presseberichte und Kommentare Ende Juli 2003.

22 Diese Formulierung wird von Barbara Pusch eingefithrt um sich von »orientalis-
tischen Vorstellungen« abzugrenzen und den eher »modernen« Sinn wieder zu
geben, den die jungen tiirkischen Islam(ist)innen diesem Stiick Stoff selbst geben.
Vgl. Pusch 2001.

23 Die islamischen Wurzeln der tiirkischen Nation werden auch von den fiktiven
Heldinnen in islamischen Frauenromanen betont. Vgl. Priska Furrer, »Wir sind
die Tochter dieses Landes«, 2003.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 203

und der re-islamischen Frauenbewegung sollen hier noch angesprochen
werden, da sie auf soziale Strukturebenen verweisen, die hdufig in der Debat-
te um den Islam {ibersehen werden. In der Tiirkei liegt der Anteil von Frauen
in hochqualifizierten Berufen iiber dem europdischen Durchschnitt. Heidi
Wedel erklirt dies damit, dass »Frauen der Unterschichten relativ kosten-
giinstig den Akademikerinnen die Hausarbeit abnehmen und dass staatliche
Politik nach der Unabhingigkeit Frauen der Oberschicht ermutigte, sich aktiv
an den neuen, modernisierten Kadern zu beteiligen« (Wedel 2000). Die
neue Frauenbewegung der 198oer Jahre stand zunichst in dieser Tradition,
thematisierte aber stirker die ausgeblendeten Machtverhiltnisse im Privatbe-
reich und die Strukturen geschlechtlicher Arbeitsteilung. Das Private wurde
politisch und 6ffentlich thematisiert — insbesondere durch die Kampagnen
gegen Gewalt in der Familie. Ein anderer Schwerpunkt lag bei der Entwick-
lung von Frauenforschung, durch die mehrere empirisch orientierte Studien
zum Wandel der sozialen und 6konomischen Situation von Frauen entstan-
den und damit viele Problembereiche, insbesondere in lindlichen Regionen,
sichtbar wurden (Wedel 2000, 1999; Schéning-Kalender/Neusel/Jansen
1997; Neusel/Ayche/Akkent 1991).

Die 1991 vorgelegte empirische Studie von Niliffer Gole Republik und
Schleier belegt, dass die Studentinnen, die seit den 198oer Jahren in der Tiir-
kei Kopftuch trugen, aus den lokalen Kulturen der Mittel- oder Unterschich-
ten im kleinstidtischen oder lindlichen Milieu mit traditioneller islamischer
Lebensweise kamen (ebd.: 111). »Auch wenn sich diese jungen Frauen durch
Kopftuch oder Schleier und langen Mantel verhiillen, fangen sie an, im 6f-
fentlichen Leben gesehen zu werden« (ebd.). Diese sozial relevante Tatsache
wird auch von Barbara Pusch fiir die Gegenwart bestitigt. Der soziale Aspekt
der Re-Islamisierung wurde von Gole nur ansatzweise diskutiert, konnte aber
die These begriinden, dass die Zeichen des Islamismus zugleich die Zeichen
einer aufstrebenden neuen Elite sind, die nicht durch »>Anpassung« den sozia-
len Aufstieg versucht, sondern durch das radikale Infragestellen der herr-
schenden, kemalistisch geprigten Machteliten. Mit moralisch akzentuierter
Gesellschafts- und Kulturkritik besetzt der politische Islam nicht nur die
Leerstelle marxistisch orientierter Ideologien — Religion kann auch als Res-
source im sozio-politischen Konfliktfeld eingesetzt werden, wie die kemalisti-
sche und strikt laizistische Orientierung bei der Griindung der tiirkischen
Republik auch einer neuen Elite gesellschaftliche Anerkennung und Macht-
positionen verschaffte.

In Goles Studie wird deutlich, dass die neue islam(ist)ische Orientierung
in einem vielschichtigen Auseinandersetzungsprozess entstand: Die Lebens-
formen in der Grof3stadt, die Zeichen westlich geprigter Zivilisation, die
Verkehrsformen der Universitit waren fiir diese jungen Frauen zunichst
fremde soziale Riume. Der angestrebte soziale Aufstieg fand meist erst in
der ersten Generation statt und die Zeichen sozialer Differenzierung an der

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | MEcHTHILD RUMPF

Hochschule waren uniibersehbar und fiir diese Frauen teilweise auch be-
schimend. Mit dieser erfahrenen sozialen Fremdheit, der Orientierung am
sozialen Aufstieg und dem Bildungsbewusstsein war aber auch zugleich die
heftige Auseinandersetzung mit dem Herkunftsmilieu verkniipft: Sie kritisie-
ren den traditionellen Brauchtumsislam oder Volksislam, der zu Ritualen er-
starrt war, und sie kritisieren die Lebensweise der Eltern, insbesondere der
Miitter.

Diese intellektuell und religios formulierte Abgrenzungsbewegung ist
somit doppelt akzentuiert: gegentiber ihren Familien, der Herkunftsgruppe
mit ihren Traditionen einerseits und gegentiber dem als nicht-religios, laizis-
tisch und verwestlicht wahrgenommenen sozialen Riumen der Stadt und der
Universitit. Entsprechend facettenreich sind auch die Bedeutungsschichten
der >Bedeckung«: Ein neu definiertes Verhiltnis zum Korper, eine verinner-
lichte islamische Sexualethik, die Suche nach Gleichheit unter Frauen, der
Ausdruck von Spiritualitit und einer neuen Individualitit jenseits des so ge-
nannten Staatsfeminismus und jenseits {iberkommener Traditionen. Das
Kopftuch kann stirker mit einer Orientierung am kulturellen Islam verbun-
den sein, wird aber von vielen jungen Frauen als Ausdruck ihrer vorhande-
nen militanten Konfliktbereitschaft gegeniiber laizistischen Instanzen ver-
standen und als Zeichen der islamischen Utopie, die Geschlechterasymme-
trien nicht mehr kennt, nur noch Gleichheit und Gerechtigkeit.

Dies war jedoch damals keine als statisch zu verstehende Beschreibung.
Nilufer Gole zeigt vielmehr auch Entwicklungsprozesse oder Perspektiven-
wechsel im Verlauf der Untersuchung auf. So wird die Orientierung an einer
in ungewisse Zukunft verschobenen, idealen islamischen Geschlechtersym-
metrie bei vielen Frauen briichig: Sie duflern mit ihren alltiglichen Un-
rechts-Erfahrungen auch ihre Skepsis gegentiber solch abstrakt formulierten
Idealen. Die Diskrepanz zwischen dem verteidigten, utopischen, islamischen
Geschlechterfrieden und der Erfahrung realer Strukturen minnlicher Herr-
schaft, im hiuslichen wie 6ffentlichen Bereich, wird thematisiert. Indem die
bestehenden Machtbeziehungen zwischen den Geschlechtern in Frage ge-
stellt werden, bestimmen die jungen Frauen die Identitit der muslimischen
Frau neu. Und viele sind im Begriff, sich vom Objekt zum Subjekt ihrer Ge-
schichte zu entwickeln (ebd.: 156). Diese Frauen bestehen darauf, dass es ei-
ne weibliche Individualitit auch unabhingig von ihrer Rolle als Ehefrau und
Mutter gibt. »Paradoxerweise ist es der Islam selbst, diese Religion der Ge-
meinschaft, die zur Stiitze der im Inneren beginnenden Identititsveridnde-
rung wird« (ebd.). Géle betont aber auch: der Schleier »verschleiert ihren
Ausbruch in die duflere Welt« und erinnert zugleich daran, dass die »Frau
der privaten Welt zugehdorig« ist, auch wenn sie ihn verlisst (ebd.).

Schon in Géles Resiimee ist die These relevant, dass vor dem Hinter-
grund ihrer Untersuchung der Islam nicht in schlichten Gegensatz zur Mo-
dernitit gebracht werden kann: er sei vielmehr ein Mittel, die Verhaltensan-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 205

forderungen der modernen Gesellschaft zu bewiltigen. Religion organisiere
das tigliche Leben und garantiere ein Gefiihl von Gemeinschaft, ein gesell-
schaftliches Band oder eine imaginierte Gemeinschaft als Gegengewicht zur
strukturellen Ausdifferenzierung der modernen Welt und ihrer zunehmend
anonymisierten gesellschaftlichen Beziehungen. Aber sie benennt zugleich
auch die tendenzielle Dynamik, das Briichigwerden kollektiv-politischer Iden-
titdt bei den jungen Islamistinnen zugunsten zunehmender Individualitit
und Urteilsfahigkeit (ebd.: 170ff., vgl. a. Furrer 2003). Dieses Beieinander
von politischen, sozialen und religiésen Motiven sollte im Auge behalten
werden, wenn von der »neuen muslimischen Frau« (Pusch) in der Ttirkei die
Rede ist.

Muslime in Deutschland

Die bereits erwdhnte starke Stellung der islamisch-konservativen AKP in der
Tiirkei deutet darauf hin, dass Positionen in die Minderheit geraten, die mit
dem Islam einen umfassenden politischen und gesellschaftlichen Gestal-
tungsanspruch verbinden. Die Wahrnehmung vergleichbarer politischer Po-
sitionen in Deutschland kann den Blick verstellen auf die wissenschaftlichen
Befunde und Analysen, die darauf hindeuten, dass sich die meisten der be-
reits dauerhaft in Deutschland lebenden Muslime im Rahmen sikularer
Rechtsstaatlichkeit orientieren und dass die vielfiltigen neuen Formen musli-
mischer Religiositit sowie die sich 6ffentlich artikulierenden Religionsge-
meinschaften bereits Ausdruck sich entwickelnder Integrationsprozesse sind
(Sen/Aydin 2002). Faruk $en vermittelt, dass der »Euro-Islam« kein »reali-
titsfernes Konstrukt« sei, sondern »den Alltag der in Europa lebenden Mus-
lime mehr und mehr« bestimme: »Es gibt Bewegung, und diese Bewegung
deutet fiir die absolute Mehrheit der Muslime nicht in Richtung der Einigung
unter dem Dach von Fundamentalismus oder Islamismus«.** Auch Werner
Schiffauer relativiert in seiner Einschitzung die Relevanz des islamistischen
Potenzials in Deutschland:

»Integration ist oft kein gradliniger Prozess, sondern einer, der Opposition einschlief3t.
Migranten werden ja selten geliebt. Gradlinige Integration bedeutet deshalb fiir viele
Unterwerfung, Anpassung an eine Gesellschaft, die einen nicht will. [...] In den 8ocern
wollten sie [Milli Gortig] noch den Gottesstaat, Deutschland hielten sie fiir Feindesland.
Dann kam ein langsamer Wandel — eine Anniherung an die deutschen Institutionen.
[...] Milli Goriig ist ein heterogener Haufen. Da gibt es die wertkonservativen Migranten
der ersten Generation. Dann gibt es die klassischen Kimpfer, die den Gottesstaat wol-
len. Und es gibt Erbakan, der sagt: Wir miissen uns auf diese Gesellschaft einlassen,

24 Vgl. Pressemitteilung Zentrum fiir Tiirkeistudien, 8. Februar 2002, S. 1f. (online).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | MecHTHILD RUMPF

wir miissen in Europa ankommen. [...] Das ist doch eine Chance fiir diese Gesellschaft,
den Islamismus von unten her zu tiberwinden. Die Bewegung hat offenbar Erfahrun-
gen gemacht, deshalb will sie in dieser Gesellschaft Fuft fassen. Wer Parallelgesellschaf-
ten iiberwinden will, muss diese Situation nutzen. [...] Milli Goruig ist attraktiv fiir viele
junge Frauen, weil sie feministische Kritik aufnimmt und islamisch wendet. [...] Man
kann natiirlich sagen, das ist alles Show. [...] Aber: Akademikerinnen, die sich auch
deshalb auf Milli Goriig einlassen, entwickeln dort eine eigene Stimme und werden die
Minner spiter an die Kandare nehmen. Das sind Prozesse, auf die ich hoffe.« (Schiff-
auer 2002: 3f.)

Ohne Zweifel entwickelt sich auch in Deutschland eine islamische Frauen-
bewegung, selbst wenn dieser Begriff nur vorliufig in heuristischer Funktion
verwendet werden sollte. Noch liegen keine Selbstbeschreibungen von isla-
mischen Frauengruppen vor, die alternative Begrifflichkeiten vorschlagen.
Umschreibungen wie »Schwesterngruppen«, »Arbeitskreise«, »Netzwerk«
oder »Zentrum« geben zunichst noch keinen Hinweis auf die Intention und
Motive der Griindung.” Die Analysen von Gerdien Jonker in diesem Band
fragen nach dem Einfluss von Musliminnen in verschiedenen islamischen
Religionsgemeinschaften und zeigen die Handlungsoptionen und Orientie-
rungen von Frauen im Bildungsbereich und im theologischen Diskurs als re-
ligiése Expertinnen. Durch die Minderheitenposition des Islams in Europa
hat sich ein kultureller Wandel der religiésen Gemeinschaften vollzogen, der
institutionalisierte Handlungsraume fiir Musliminnen erméglicht hat. Gritt
Klinkhammer bestitigt das Interesse der Frauen an »Partizipation und Ge-
staltung des Islams«, und sie bezieht sich vor allem auf die grofle Bedeutung
der Erziehungs- und Bildungsarbeit in teilweise relativ unabhiangigen, von

25 Vor allem der Begriff »Feminismus« ist umstritten, nicht nur wegen seiner
»westlichen« Konnotationen sondern weil er auch die Anerkennung innerhalb der
minnlich dominierten islamischen Gemeinschaften erschwert. Entsprechende
Konflikte sind dokumentiert, vgl. Naggar 2000, 2001. So wird eher eine Begriff-
lichkeit gewihlt, die eine »weibliche Sicht« betont, vgl. Hermeneutischer Arbeits-
kreis 2002. Der Begriff »Feminismus« ist vor allem unter arabischen Frauenakti-
vistinnen umstritten, Nadje Al-Ali, Wissenschaftlerin aus Agypten, wihlt deshalb
den Begriff »women’s activisme, vgl. den Konferenzbericht zu Frauenbewegung
und Zivilgesellschaft (Berlin 2003) von Katrin Schneider. Dagegen verweist Margot
Badran auf die Zirkulation des Feminismus im Cyberspace, in dessen Prozess sich
der islamische Feminismus auch unablissig verindert und zum globalen Phino-
men wird (Badran 2002). Es wird sogar von einer »heimlichen Revolution der Ge-
schlechter« im Internet gesprochen (Schneider 2003). Vgl. zu Ansitzen und Dis-
kussionen in der Bundesrepublik Spuler-Stegemann 2002a, exemplarisch die Zeit-
schrift HUDA (s.a. homepage) und schlangenbrut. Schwerpunkt: islam der frauen,
20.Jg., Mai/2002. Vgl. a. Fn. 3.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 207

Musliminnen geschaffenen Parallelinstitutionen. Das islamische Prinzip der
Geschlechtertrennung wird zwar nicht durchbrochen (Klinkhammer), aber
traditionelle Handlungsfelder von Frauen werden {iberschritten und die is-
lamischen Vereinigungen zugleich mit der »Norm der Gleichberechtigung
zwischen den Geschlechtern auf Dauer konfrontiert« (Jonker). Mit dieser
Ausweitung von Handlungssphiren werden auch die unterschiedlich akzen-
tuierten Stimmen von Musliminnen — »nachdenklich«, »kritisch« oder »tra-
ditionell« — wahrnehmbar und kreative Neudeutungen des islamischen Ge-
schlechterverhiltnisses einer groReren Offentlichkeit prisentiert. Wie auch
andere Studien belegen oder ein Blick auf die »frauenspezifischen« Internet-
seiten, Kommunikationsforen und ihre Vernetzung zeigt*®, betont auch Ger-
dien Jonker, dass sich viele Frauen virtuell in der globalen Welt des Islams
bewegen. Dies ist tendenziell gleichbedeutend mit einer Demokratisierung
theologischen Wissens und trigt bei zu dem Prozess der Aushéhlung und
Unterwanderung des minnlichen Machtmonopols in Bereichen der juristi-
schen und theologischen Wissensproduktion, den Ziba Mir-Hosseini als eine
wichtige Voraussetzung fiir mehr Gerechtigkeit und Gleichheit fiir Frauen
ansieht. Die eher skeptische Einschitzung von Mir-Hosseini, es wiirde jedoch
noch lange dauern, bevor eine kritische Mehrheit der Frauen erreicht ist, ist
auch implizit dem Beitrag von Gerdien Jonker zu entnehmen. Allerdings be-
ziehen sich Jonkers dichte Beschreibungen auf einen Migrationskontext, in
dem sich Fragen von Gerechtigkeit und Gleichheit fiir Frauen im Islam an-
ders stellen als in theokratischen und totalitiren Regimen (vgl. dazu Kreile
i.d.Bd.).

Gritt Klinkhammer zeigt in ihrer Untersuchung auch einen wichtigen
Ansatzpunkt fiir die Differenzierung des Potenzials >fundamentalistischer«
Orientierungen. Viele Moscheevereine, die in der Nihe des politischen Is-
lams angesiedelt sein kénnten, haben das Spektrum ihrer Aktivititen ausge-
weitet und sind zu Zentren sozio-kultureller Dienstleistungen geworden (vgl.
dazu auch Jonker i.d.Bd.). Eine hohe Frequentierung dieser Moscheevereine
konnte jedoch nicht gleichgesetzt werden mit einer »entschiedeneren religic-
sen Einstellung« oder »Tendenz zur Fundamentalisierung der Muslime«. Es
gibt auch in empirischen Studien Indizien fiir besonders strenge Glaubigkeit
und politisch-islamische Positionen. Die Pluralitit religiéser Orientierungen
und Selbstkonzepte iiberwiegt jedoch bei weitem, wie im nichsten Abschnitt

26 Vgl. die Ubersicht bei Réckemann 2002; insbesondere die Internetplattformen
Women Living Under Muslim Laws (wluml.org); Muslim Women’s League (mwlusa.
org); woman.de; muslima-aktiv.de; al-sakina.de; huda.de; Fau-im-Islam.de; Halima
Krausens homepage. Qantara.de enthilt ein Dossier »Feministischer Islam«. In die-
ser Zirkulationssphire von religidsen Deutungen und Erfahrungen wird nicht
mehr identifizierbar sein, welche islamisch >verschleierte< feministische Position

westlichen oder 6stlichen Ursprungs ist, vgl. Fn. 25.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | MECHTHILD RUMPF

durch die empirischen Untersuchungen von Gritt Klinkhammer, Yasemin
Karakagoglu und Sigrid Nokel deutlich wird.

Selbstkonzepte und religiése Orientierungen
junger Musliminnen

Die Debatten um Re-Islamisierung, islamischen »Fundamentalismus« be-
stimmten die empirischen Untersuchungen der 199oer Jahre. Vor allem die
Untersuchung von Heitmeyer et al. Verlockender Fundamentalismus (1997) hat
die Offentlichkeit aufgeschreckt und verunsichert.”” Wieso gerade bei Ju-
gendlichen aus Migrantenfamilien, die mehrheitlich hier geboren wurden,
eine besonders intensive Hinwendung zum Islam, zudem mit radikalen, is-
lamistischen Unterténen, Uberlegenheitsgefithlen und der Verteidigung pat-
riarchaler Gesellschaftsbilder zu beobachten war, wurde von den Autoren der
Studie insbesondere auf die Erfahrung von Diskriminierung und Ausgren-
zung zuriickgefiihrt.®

Die Ergebnisse waren in mehrfacher Hinsicht problematisch: Mit einem
unprizisen Fundamentalismus-Begriff und unklaren Islam-Vorstellungen
wurde auch ein breites Spektrum islamischer und kultureller Orientierungen
identifiziert, die sich in keiner Weise den politischen und extremen Stro-
mungen des Islamismus zuordnen lassen. So kommt es zu einer wissen-
schaftlich unverantwortlichen Gleichsetzung von Re-Islamisierung und Fun-
damentalismus. Mit der Ausgangsthese, dass fundamentalistische Bewegun-
gen flir marginalisierte, junge MigrantInnen attraktiv sein kénnten, verstell-
ten sich die Autoren den Blick fiir Orientierungen, die der Forschungshypo-
these widersprachen.

In der 6ffentlichen Auseinandersetzung mit den theoretischen und me-
thodischen Unzuldnglichkeiten der Studie Heitmeyers et al. (vgl. Bukow/Ot-
tersbach 1999) wurden in der Folgezeit komplexere und differenziertere Un-
tersuchungsansitze entwickelt, die auch ihre Parallelen beispielsweise in der
franzosischen Forschungsliteratur finden (vgl. Ruf 2002; Tietze 20071; Salz-
brunn 1999; Venel 1999).

Die These Heitmeyers et al., dass die Verweigerung von Partizipations-
chancen immer mehr Immigranten der zweiten und dritten Generation in
die Arme islamistischer Gemeinden treibe, hilt Werner Schiffauer fiir ver-
kiirzt, da so nicht der hohe Anteil junger Intellektueller mit guten Berufsaus-
sichten erklart werden konne. Er kann in seinen Untersuchungen den kom-

27 Exemplarisch und besonders verhingnisvoll: Der Spiegel, Nr. 16/1997.
28 Vgl. Fn. 2. Der vermutete Zusammenhang mit dem Aufstieg der Refah-Partei in
der Tiirkei spielte bei der politischen und offentlichen Gewichtung der Ergebnisse

Heitmeyers et al. eine ebenso wichtige Rolle.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 209

plexen und subtilen Zusammenhang aufzeigen, der mit der Suche nach ge-
sellschaftlicher Anerkennung junger Migranten der zweiten oder dritten Ge-
neration verbunden ist. Das Anerkennungsproblem ist fiir ihn nicht auf die
Erfahrungen von Diskriminierung und Ausgrenzung beschrinkt, sondern
beriihrt auch ganz wesentlich das Verhiltnis zur ersten Generation, also den
Eltern, Verwandten und — am Beispiel Deutschlands — den Tiirkei-Ttirken.
Gescheiterte Anerkennungsprozesse in diesem komplexen Geflecht kénnen
die Hinwendung zu extremistischen Gruppierungen fordern, wie Schiffauer
am Beispiel junger Kaplan-Anhanger iiberzeugend deutlich macht (Schiffau-
er 2001). Entscheidend bei dieser speziellen Untersuchung ist jedoch ein
empirisch nachweisbares, gestortes Annerkennungsbediirfnis: »Wer absolute
Anerkennung fordert, wird diese nur in geringem Mafie und im kleinen
Kreis erhalten« (ebd.: 232).

Wichtig an diesen Analysen ist der empirische Nachweis eines viel-
schichtigen Konfliktdreiecks, das die schlichte Kulturkonflikt-These (oder
auch Desintegrationsthese) widerlegt: Die Auseinandersetzung der jungen
Muslime mit der Mehrheitsgesellschaft, dem Islam und der Herkunftsgrup-
pe, also Eltern und Mitgliedern der ethnisch-religiosen Gemeinschaft ersft-
nen oder blockieren einen individualisierten Weg zu einer neuen Identitit,
die mit Widerspriichen und multiplen Identititsaspekten umgehen kann. Da
die Auseinandersetzungen innerhalb dieses Konfliktdreiecks trotz vergleich-
barer Marginalisierungserfahrungen individuell verschieden sind, kénnen
auch kollektiv vermittelte Identititsangebote (v.a. hermetische Islam-Interpre-
tationen) nur bei gebrochenen Anerkennungskarrieren eine illusionire Stiit-
ze sein. Deshalb sind die vielfiltigen Identititskonzepte junger Musliminnen
jenseits von Assimilation und jenseits der Verfithrung durch radikale islamis-
tische Bewegungen oder hermetisch-islamische Identititskonstruktionen so
bedeutsam, wie dies in den vorliegenden Beitrigen zum Ausdruck kommen
wird.*

Die gesuchte islamische Lebensweise der jungen Musliminnen ist eine
kreative Neuschépfung, verbunden mit einem neuen, hiufig individuell »er-
arbeiteten< Islamverstindnis, mehr intellektuell, kulturell oder spirituell, je
nachdem, bei gleichzeitiger Prisenz junger Musliminnen in offentlichen
Riaumen. Dieser »dritte« Weg ist nicht mehr befangen im scheinbar unlésba-
ren Konflikt zwischen >zwei Kulturens, sondern Ausdruck eines reflexiv und

29 Diese Differenzierung ist zu verstehen vor dem Hintergrund wichtiger Verinde-
rungen innerhalb der islamischen Religionsgemeinschaften in Deutschland und
Europa. Hervorzuheben sind insbesondere folgende Aspekte: der Generations-
wechsel seit den 199oer Jahren (Sen/Aydin 2002; Jonker 2002; Schiffauer
2001), und die zunehmend aktivere Partizipation von Frauen am Gemeindeleben,
an der Herstellung von Expertenwissen und bei der Vermittlung von Bildung
(Jonker 2002.; Schiffauer 2001; Klinkhammer 2000; Jonker/Kapphan 1999).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | MEcHTHILD RUMPF

oftmals auch patriarchatskritisch werdenden Verhiltnisses zur Religion und
damit bereits einbezogen in den Prozess der Sakularisierung und Individua-
lisierung. Gerade dieses scheinbare Paradox macht es vielleicht so schwer, die
komplizierte Zeichenstruktur des Kopftuchs zu verstehen.

In Yasemin Karakasoglus Beitrag wird dies besonders deutlich, da sie vor
allem eine Gruppe »pragmatischer und idealistischer Ritualistinnen« (Sunni-
tinnen) vorstellt, die sich durch orthodoxe Deutung des Islams gleichzeitig fiir
eine groflere Sichtbarkeit ihrer Religion und deren gesellschaftlicher Aner-
kennung einsetzen. Diese Kopftuchstudentinnen gelten in der Offentlichkeit
meist als integrationsunwillig, in innerislamischen Kreisen jedoch eher als
»Heldinnen, eine Charakterisierung, die aus dem tiirkischen Kontext be-
kannt ist (vgl. Pusch i.d.Bd.; Furrer 2003) und die Leserin nachdenklich
stimmt. Denn unabhingig von den individuellen Motiven dieser Muslimin-
nen verweist die Stilisierung von Heldinnen auf eine islamische Représenta-
tionspolitik, die den weiblichen Koérper strategisch einsetzt und funktionali-
siert fur die Sichtbarkeit des Islams in Deutschland.>® Karakagoglus differen-
zierte, vorsichtig typisierende und vielschichtige Untersuchung zeigt jedoch
deutlich, wie wenig das Kopftuch als Symbol fiir eine bestimmte islamische
Richtung angesehen werden kann, es reprisentiert nicht unbedingt den
Wunsch, religids-ethische Intentionen in allen Lebensbereichen zur Geltung
zu bringen, es kann mit sehr unterschiedlichen Vorstellungen tiber einen is-
lamgerechten Lebensstil verbunden sein und ist iiberwiegend Ausdruck eines
sakularen Verstindnisses von Religion. Die religionssoziologischen Befunde,
die vor dem Hintergrund der groflen Relevanz der Religion fiir Tiirkinnen
und Tiirken entfaltet werden®, zeigen die vielen Facetten individueller Be-
deutungen, die sich vor allem auf Geborgenheit, Sicherheit und Orientierung
beziehen und keinen Gegensatz zur Moderne und zur Integration markieren.
Die Selbstkonzepte dieser jungen Musliminnen bringen somit »wandelbare«
Varianten spannungsreicher und versshnter Perspektiven in der Auseinan-
dersetzung mit modernen Lebensstilen zum Ausdruck. Wie so oft ist auch

30 Gerade diese Moglichkeit und die Beispiele aus der Geschichte, das Kopftuch
strategisch und politisch einzusetzen, macht es als religiéses Symbol zunehmend
unglaubwiirdig. So findet sich im Rahmen der AKP in der Tirkei eine doch
merkwiirdige Arbeitsteilung: Die weiblichen Abgeordneten traten schon im Wahl-
kampf ohne Kopftuch auf, die Ehefrauen der fithrenden Politiker tragen das Kopf-
tuch und versuchen, die Anerkennung im Rahmen offizieller Anlisse durchzuset-
zen, was bereits zu mehreren Konflikten mit Reprisentanten des Militirs gefiihrt
hat, die in der Presse ausfiihrlich dargestellt wurden.

31 Karakagoglu stiitzt sich auf mehrere Untersuchungen, die belegen, dass fiir etwa
80 Prozent der jungen MuslimInnen der Islam eine identititsstiftende Bedeutung
hat, wogegen sich nur 45 Prozent der jungen Deutschen in dhnlicher Weise auf
Religion beziehen wiirden.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 211

hier der distanzierte Blick auf handfeste deutsche Realititen und kulturelle
Entwicklungen ein kritischer Impuls gegeniiber Gewohnheiten und Fremd-
bestimmungen, die von manchen jugendlichen Deutschen nicht mehr hin-
terfragt werden. Karakagoglu schreibt am Ende ihres Beitrags, dass Religiosi-
tit auch als (nicht strategisch gemeinte) Ressource angesehen werden kann,
die aktiv im Integrationsprozess eingebracht werden kann. Nicht zuletzt des-
halb ist das genaue Hinhéren so wichtig, um nicht vorschnell Opfer eigener,
unbewusster Abwehrmechanismen zu werden.

Gritt Klinkhammer kniipft in ihrem Ansatz an die bereits dargestellten
Uberlegungen von Werner Schiffauer zum Islam als offenem Diskursfeld an.
In dieser Perspektive ist fiir sie der Islam in Deutschland »eine religiése Ge-
stalt in der Vielfalt seiner Entwicklungsmoglichkeiten« und »gelebter Islam«
in Anlehnung an Jacques Waardenburg immer schon »gedeuteter Islam«. Da
diese Orientierung fiir eine »diskursive Religionswissenschaft« allein nicht
ausreicht, konzentriert sich Klinkhammer auf die »Bedeutung von Religion
zur Begriindung und Eréffnung von Handlungskompetenzen«. Mit dem Be-
griff der »religiésen Lebensfithrung« (Max Weber) unterscheidet sie in ihrer
Untersuchung Ebenen der Immanenz (Alltagspraxis und Alltagsverstindnis)
von Dimensionen der Transzendenz (islamische Religiositit). Die religions-
wissenschaftliche These, dass mit »Sikularisierung nicht zwangsliufig die
Aufhebung von Religion einhergeht, sondern die Verinderung ihrer struktu-
rellen Verfasstheit, die vor allem als Folge von Individualisierungsprozessen
beschrieben wird«, bestimmt die weiteren Fragestellungen der Autorin. So
stehen im Zentrum ihrer Untersuchung die »modernen, »integrierten< For-
men der Konstruktion islamischer Identitit«. In ihren dichten Beschreibun-
gen verschiedener Typen islamischer Lebensfithrung wird eine Pluralisie-
rung sichtbar, die durch islamische Verbinde in Deutschland so nicht repré-
sentiert wird. Ahnlich wie bei Karakagoglu wird deutlich, dass Kopftuch tra-
gende Musliminnen nicht als Reprisentantinnen traditioneller oder >funda-
mentalistischer« Orientierungen angesehen werden kénnen. Vielmehr sper-
ren sich die Untersuchungsergebnisse gegen jede Form der Generalisierung.
Denn auch die Ablehnung des Kopftuchs ist — so Klinkhammer — nicht un-
bedingt gleichbedeutend mit sikularer Orientierung. Die eingangs formulier-
te These, dass sich das Selbstverstindnis junger Musliminnen in einem Kon-
fliktdreieck zwischen der traditionell-kulturellen Orientierung im Elternhaus
und der Herkunftsgruppe, dem Islam und Erfahrungen in verschiedenen
Kontexten der Mehrheitsgesellschaft ausbildet, wird hier um die kritische
Dimension des Geschlechterverhiltnisses erginzt. Thr kommt eine eigen-
stindige Bedeutung zu, da sich hier konkrete Erfahrungen und kritische Re-
flexionen zu Islam und Tradition verdichten und die Behauptung von Eigen-
stindigkeit motivieren.

Sigrid Nokel setzt in ihrem Beitrag andere Akzente, da fiir sie Untersu-
chungen, die sich nur auf die »handelnden Subjekte, auf ihre Ambitionen

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | MECHTHILD RUMPF

wie Weltdeutungen« beziehen, zu kurz greifen wiirden. Thre Fragestellung
konzentriert sich auf die Rahmenbedingungen und Voraussetzungen, die
den Prozess der Identititsfindung und der »Selbstaffirmation tiber den Is-
lam« ermdglichen. Mit dem Begriff »Selbstaffirmation« wird ein neutrales
und kritisches Gegengewicht zu Beschreibungen »individualisierender« Pro-
zesse gesetzt. Nokel pladiert fiir einen kritischen Umgang mit »klassischen«
Ideen wie »Emanzipation« und »Subjektivierung« und richtet deshalb ihren
an Foucault orientierten Blick auf die Verdnderungen von »Reprisentationen
und Machtspielen, die auf Identititsbildung wirken. Aus dieser Perspektive
betrachtet sie programmatisch den Islam in Europa als Teil eines bio-poli-
tischen Prozesses, der {iber Macht und Wissen, Diskurse und Praktiken ge-
staltet wird. In diesem Kontext formieren sich die »Identitidtskonstruktionen
durch Verleiblichung«, durch »selbstdisziplinierte Korperpolitiken«, die vor
allem zu Mikropolitiken der jungen Musliminnen werden. Sie bewegen sich
im Schatten von Macht und Wissen, aber sie nutzen auch spezifische »Auto-
nomiespielrdumex, wie sie durch Mehrdeutigkeiten und Pluralitit der islami-
schen Diskurse gegeben sind. Dies ermdglicht Grenziiberschreitungen, die
sich in Vorstellungen von Geschlechtergleichheit und Autonomieanspriichen
bemerkbar machen. Vor diesem Hintergrund kritisiert Nokel die Idee eines
europiisch-islamischen Einheitswissens, wie es von Tariq Ramadan pro-
grammatisch konzipiert wird. Wie schon angedeutet, ist im Ansatz von Sigrid
Nokel die These zentral, dass die Zirkulation von Wissen und Macht durch
Korper insbesondere an den weiblichen Kérper gebunden wird. Mit selbst-
disziplinierender Kérperpolitik wird das Kopftuch bedeutsam und der »mo-
derne« Islam zugleich »sichtbar«. So ist das Kopftuch auch »Medium« des
Anspruchs auf Anerkennung gegeniiber der nicht-islamischen Welt, die fur
die jungen Musliminnen durch ihre Berufsorientierungen von grofler Bedeu-
tung ist.

Offene Fragen

In diesen neueren Untersuchungen wird somit deutlich — von Ausnahmen in
einzelnen Interviews abgesehen —, dass das Kopftuch nicht die Grenze zwi-
schen Orient und Okzident, zwischen Islam und westlicher Sikularitit, zwi-
schen Tradition und Moderne oder sonstigen Gegensitzen symbolisiert, son-
dern in der Regel auf die Uberschneidung verschiedener Diskursfelder und
die jeweils individuelle Positionierung im Kontext spezifischer Konfliktzonen
hinweist. Damit werden die theoretisch verkiirzten Oppositionen aufgeho-
Dben, bei allen Unterschieden in artikulierten Selbstkonzepten, wie sie in den
einzelnen Beitrigen deutlich werden. So sind in islamisch bestimmten Le-
bensentwiirfen und Mikropolitiken mehr multiple Identititsaspekte prisent,
als es sich die Verfechter einer reinen islamischen Lehre oder die Verteidiger

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 213

westlicher »Leitkultur« vorstellen. So zeichnet sich eine Entwicklung hybrider
oder kontextualisierter kultureller Identititen ab mit gewisser Durchlassigkeit
und Offenheit der jeweiligen Selbstbilder.>* Und dennoch, wird nicht die
schon iltere These von Niliifer Gole, der Schleier der jungen Musliminnen
wiirde ihren Ausbruch in die duflere Welt »verschleiern« und zugleich daran
erinnern, dass die »Frau der privaten Welt zugehérig« sei, auch wenn sie thn
verlasst, nicht auch wieder vielfach bestitigt? Steht das Kopftuch vielleicht —
auch jenseits der artikulierten Motive junger Musliminnen — fiir den schwie-
rigen Balanceakt, sich auf Frauenrechte im sikularen Deutungszusammen-
hang zu beziehen und gleichzeitig einer ethisch-islamischen Orientierung zu
folgen, die in manchen Details mehr die Differenz der Geschlechter und ih-
rer Aufgaben betont als deren rechtliche Gleichheit? Auf manche Fragen ge-
ben die vorliegenden Untersuchungen noch keine Antwort, nicht nur des-
halb, weil sie erst jetzt gestellt werden, sondern weil auch die vorgestellten
Ansitze Momentaufnahmen islamischer Orientierungen prasentieren, deren
Veranderbarkeit im biografischen Prozess zwar thematisiert, aber nicht vo-
rausgesagt werden kann.

Literatur

[Anonyma, Mitarbeiterin des ZIF, Kéln] (2002): »Gewalt im Islam? Korri-
gierende Anmerkungen und kritische Riickfragen«, in: schlangenbrut.
Schwerpunkt: islam der frauen, 20. Jg., Mai/2002, 5-9.

Al-Ali, Nadje (2003): »Irakerinnen sind keine Opferlimmer, in: Frankfurter
Rundschau, 30.7.2003, Nr. 175, Dokumentation, 7.

Amirpur, Katajun (2003): »Emanzipation trotz Kopftuch — Iranische Frauen-
rechtlerinnen streiten um die Deutung des Korans, in: Feministische Stu-
dien, 21. Jg., 2/2003 (im Druck).

Badawi, Jamal (2001): Die Gleichwertigkeit der Geschlechter im Islam, Karlsru-
he: Cordoba-Verlag.

Badran, Margot (2002): »Islamic feminism: what’s in a name?«, in: Al-Ahram
Weekly Online, Nr. 569, 17.-23. Januar 2002, Cairo (online).

Bielefeldt, Heiner (2003): Muslime im sikularen Rechtsstaat. Integrationschan-
cen durch Religionsfreiheit, Bielefeld: transcript.

Bukow, Wolf-Dietrich/Ottersbach, Markus (Hg.) (1999): Fundamentalismus-
verdacht, Opladen: Leske + Budrich.

Chebel, Malek (1997): Die Welt der Liebe im Islam. Eine Enzyklopddie. Erotik,
Schonheit und Sexualitit in der arabischen Welt, in Persien und der Tiirkei,
Miinchen: Kunstmann.

32 Elcin Kiirsat-Ahlers (1999) beschreibt vergleichbare Entwicklungen fiir die Intel-
lektuellen der zweiten Migrantengeneration.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | MECHTHILD RUMPF

Denffer, Ahmad von (*2000): Kopfiuch und Kleidung im Islam, Miinchen: Is-
lamisches Zentrum.

El-Shabassy, Eva (*1998): Die Frau im Islam, Garching: Dar-us-Salam.

El-Zayat, Sabiha im Gesprich mit Edith Kresta (2001): »Die Probleme des
Dialogs. Das Recht auf Differenz leitet Sabiha El-Zayat vom Zentrum fiir
Islamische Frauenforschung in Kéln (ZIF) genauso aus dem Koran ab wie
die Gleichwertigkeit der Geschlechter, in: tageszeitung (taz), 29.10.2001,
14.

El-Zayat, Sabiha im Streitgesprach mit Sanem Kleff (2002): »Im wahren is-
lamischen Leben wird alles gut? Ist, wer ein Kopftuch trigt, eine Beton-
muslimin? Ist, wer es ablehnt, eine Betonlaizistin?«, in: tageszeitung (taz),
8.3.2002, &8-9.

Erbakan, Armina (1999): »Islamische feministische Theologie — Chance oder
Sackgasse?«, in: Vauti/Sulzbacher (1999), 57-83.

Feindt-Riggers, Nils/Steinbach, Udo (1997): Islamische Organisationen in
Deutschland. Eine aktuelle Bestandsaufnahme und Analyse. Pilotuntersu-
chung, Hamburg: Deutsches Orient-Institut.

Frese, Hans-Ludwig (2002): »Den Islam ausleben«. Konzepte authentischer Le-
bensfiihrung junger tiirkischer Muslime in der Diaspora, Bielefeld: transcript.

Furrer, Priska (2003): »Wir sind die Tochter dieses Landes< — islamische
Identitdt in Frauenromanen aus der Tiirkei«, in: Feministische Studien, 21.
Jg., 2/2003 (im Druck).

Gole, Niliifer (1995): Republik und Schleier. Die muslimische Frau in der moder-
nen Tiirkei, Berlin: Babel

Hamzawy, Amr (2003): »Fortschritt durch Integration, in: tageszeitung (taz),
24.2.2003, I2.

Hartmann, Thomas/Margret Krannich (Hg.) (2001): Muslime im sdkularen
Rechisstaat, Berlin: Das Arabische Buch.

Heitmeyer, Wilhelm/Joachim Miiller/Helmut Schréder (1997): Verlockender
Fundamentalismus. Tiirkische Jugendliche in Deutschland, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Heller, Erdmute/Mosbahi, Hassouna (1993): Hinter den Schleiern des Islam.
Erotik und Sexualitit in der arabischen Kultur, Miinchen: Beck.

Hermeneutischer Arbeitskreis (Zentrum fiir islamische Frauenforschung
und Frauenférderung, Kéln) (2002): »Vielfiltiges Verstehen. Hermeneu-
tik im Islam aus weiblich theologischer Sicht, in: schlangenbrut. Schwer-
punkt: islam der frauen, 20. Jg., Mai/2002, 13-16.

Hillauer, Rebecca (2003): »Noch lange nicht am Ziel. Kampf fiir Frauenrech-
te in islamisch geprigten Lindernc, in: Neue Ziiricher Zeitung, 17.7.2003,
Nr. 163, 35.

Hobohm, Mohamed Aman (*1999): Menschenrecht und Gottesrecht, Garching:
Dér-us-Salam.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 215

Jonker, Gerdien (Hg.) (1999): Kern und Rand. Religidse Minderheiten aus der
Tiirkei in Deutschland, Zentrum Moderner Orient, Studien 11, Berlin: Das
Arabische Buch.

Jonker, Gerdien (2002): Eine Wellenldnge zu Gott. Der >Verband der Islami-
schen Kulturzentren<in Europa, Bielefeld: transcript.

Jonker, Gerdien/Kapphan, Andreas (Hg.) (1999): Moscheen und islamisches
Leben in Berlin, Berlin: Die Auslinderbeauftragte.

Karakagoglu-Aydin, Yasemin (1998): »>Kopftuch-Studentinnenc« tiirkischer
Herkunft an deutschen Universititen. Impliziter Islamismusvorwurf und
Diskriminierungserfahrungenc, in: Bielefeldt/Heitmeyer (1998), 450-473.

Karakagoglu-Aydin, Yasemin (1999): »Religionsfreiheit fiir Muslime? Die
Kopftuchdebatte im >Fall Ludin«, in: Grundrechte-Report 1999, Hrsg. v.
Till Miiller-Heidelberg et al., Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 72-77.

Karakagoglu-Aydin, Yasemin (2000): Muslimische Religiositit und Erziehungs-
vorstellungen. Eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei tiirkischen
Lehramts- und Pddagogik-Studentinnen in Deutschland. Interdisziplinire
Studien zum Verhiltnis von Migration, Ethnizitit und gesellschaftlicher
Multikulturalitit Bd. 12, Frankfurt/Main: IKO-Verlag fiir Interkulturelle
Kommunikation.

Kehl-Bodrogi, Krisztina/Kellner-Heinkele, Otter-Beaujean (Hg.) (1997): Syn-
crettistic Religious Communities in the near East, Leiden: Bill.

Klein-Hessling, Ruth/Nékel, Sigrid/Werner, Karin (1999): Der neue Islam der
Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne. Fallstudien aus
Afrika, Asien und Europa, Bielefeld: transcript.

Klinkhammer, Gritt Maria (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung.
Eine qualitativ-empirische Untersuchung zur Religiositit sunnitisch geprigter
Tiirkinnen der zweiten Generation in Deutschland, Marburg: Diagonal-Ver-
lag.

Kreile, Renate (1997): Politische Herrschaft, Geschlechterpolitik und Frauen-
macht im Vorderen Orient. Pfaffenweiler: Centaurus.

Kristianasen, Wendy (2003): »Gerechtigkeit, Entwicklung und die Turbanfra-
ge«. In: LE MONDE diplomatique, 14.3.2003 (Beilage zur tageszeitung [taz]),
10.

Kirsat-Ahlers, El¢in (1999): »Umgang mit bedrohter und gebrochener Iden-
titdt. Uber die Migrantenintellektuellen in Deutschland«, in: Wolfgang
Lenk/Mechthild Rumpf/Lutz Hieber, Kritische Theorie und politischer Ein-
griff, Hannover: Offizin.

Leggewie, Claus/Joost, Angela/Rech, Stefan (2002): Der Weg zur Moschee —
eine Handreichung fiir die Praxis, Bad Homburg v.d. Hohe: Herbert-
Quandt-Stiftung.

Lemmen, Thomas (2000): Islamische Organisationen in Deutschland, Bonn:
Friedrich Ebert Stiftung.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | MEecHTHILD RUMPF

Lemu, Aisha B./Fatima Grimm (*1999): Die Frau und Familienleben im Islam,
Miinchen: Islamisches Zentrum.

Meng, Frank (2001a): »Ohne Islam sind wir nichts«. Uber die Orientierung
der zweiten Migranten-Generation an muslimischen Verhaltensmus-
tern, in: tageszeitung (taz), 8.12.2001, 33.

Mernissi, Fatima (1987): Geschlecht, Ideologie, Islam, Miinchen: Frauenbuch-
verlag.

Mernissi, Fatima (1989): Der politische Harem. Mohammed und die Frauen,
Frankfurt/Main: Dagyeli.

Mernissi, Fatima (1992): Die Angst vor der Moderne. Frauen und Mdnner zwi-
schen Islam und Demokratie, Hamburg: Luchterhand.

Mernissi, Fatima (1993): Die vergessene Macht: Frauen im Wandel der islami-
schen Welt, Berlin: Orlanda.

Naggar, Mona (2000): »Frau und Koran. Denn Gott ist gerecht. Viele musli-
mische Frauen auch in Deutschland fithlen sich durch die méinnlichen
Koraninterpretationen abgewertet. Den Koran aus weiblicher Sicht und
konkrete Hilfestellung fiir muslimische Frauen vermitteln beispielsweise
das Huda-Netzwerk und das Zentrum fiir islamische Frauenforschung,
in: tageszeitung (taz), 16.10.2000, 18.

Naggar, Mona (2001): » Erst mal war ich furchtbar traurig«. Islamische Ge-
meinde in Deutschland: Aufruhr gegen Glaubensschwestern wegen taz-
Artikel. Interview mit den betroffenen Frauen, Rabia Miiller und Fatma
Sagir, vom Zentrum fiir islamische Frauenforschung«, in: tageszeitung
(taz), 5.3.2001, 15.

Neusel, Ayla/Ayche, Karin/Akkent, Meral (Hg.) (1991): Aufstand im Haus der
Frauen. Frauenforschung aus der Tiirkei, Berlin: Orlanda.

Nokel, Sigrid (2001): Die Téchter der Gastarbeiter und der Islam — Eine empiri-
sche Studie iiber kulturelle Reflexion und Transformation in der Bundesrepu-
blik Deutschland, Bielefeld: transcript.

Pusch, Barbara (Hg.) (2001): Die neue muslimische Frau. Standpunkte & Analy-
sen. Turkische Welten Bd. 8, Stuttgart, Istanbul: Beiruter Texte und Stu-
dien.

Ramadan, Tariq (2001): Muslimsein in Europa. Untersuchung der islamischen
Quellen im europdischen Kontext. Hrsg. v. Muslim Studenten Vereinigung
in Deutschland e.V. Marburg: MSV-Verlag.

Rassoul, Abii-r-Rida’Muhammad Ibn Ahmad Ibn ("2001): Die Menschenrechte
im Islam. Koln: IB Verlag Islamische Bibliothek.

Réckemann, Antje (2002): »Islamische Frauen vernetzt«, in: schlangenbrut.
Schwerpunkt: islam der frauen, 20. Jg., Mai/2002, 29.

Rohe, Mathias (2001): Der Islam — Alltagskonflikte und Losungen. Rechtliche
Perspektiven, Freiburg im Breisgau: Herder

Rommelspacher, Birgit (2002): Anerkennung und Ausgrenzung. Deutschland
als multikulturelle Gesellschaft, Frankfurt/Main, New York: Campus.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG: POSITIONIERUNGEN IM ISLAMISCHEN DISKURSFELD | 217

Ruf, Werner (2002): »Die meisten Muslime in Frankreich finden Chirac und
Jospin gut«, in: Frankfurter Rundschau, 3.4.2002, Nr. 77, Dokumentation,
7.

Sen, Faruk/Hayrettin Aydin (2002): Islam in Deutschland, Miinchen: Beck.

Salzbrunn, Monika (1999): »Zwischen kreativen Eigenwelten und republika-
nischem Druck — Musliminnen nord- und westafrikanischer Herkunft in
Frankreichg, in: Klein-Hessling/Nokel/Werner (1999), 62-8o.

Schiffauer, Werner (2000): Die Gottesmdnner. Tiirkische Islamisten in Deutsch-
land. Eine Studie zur Herstellung religiéser Evidenz, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Schiffauer, Werner (2001): »Auf der Suche nach Anerkennung im Spagat
zwischen zwei Kulturen, in: Der Biirger im Staat. »Islam in Deutschland«.
Landeszentrale fiir politische Bildung Baden-Wiirttemberg, 51. Jg., 4/
2001, 226-233.

Schiffauer, Werner (2002): »Im Problem das Potenzial sehen«. Interview mit
Daniel Bax, in: tageszeitung (taz), 1.2.2003, 3.

Schimmel, Annemarie (*1996): Meine Seele ist eine Frau. Das Weibliche im Is-
lam, Miinchen: Késel.

Schneider, Katrin (2003): »Frauenbewegung und Zivilgesellschaft«, in: Qan-
tara.de, online zitierte Fassung v. 18.7.2003, 3 S.

Schoning-Kalender, Claudia/Neusel, Ayla/Jansen, Mechtild M. (Hg.) (1997):
Feminismus, Islam, Nation: Frauenbewegungen im Maghreb, in Zentralasien
und in der Tiirkei, Frankfurt/Main, New York: Campus.

Senghaas-Knobloch, Eva/Rumpf, Mechthild (1991): »Soziale Identitit, die
Ordnung der Geschlechter und nationale Bewegung. Zur Diskussion tiber
>Psychologische Griinde des Fundamentalismus«, in: Feministische Stu-
dien, 9.]g., 2/1991, 123-134.

Seufert, Gunter (*1999): Café Istanbul. Alltag, Religion und Politik in der mo-
dernen Tiirkei, Miinchen: Beck.

Spuler-Stegemann, Ursula (*2002a): Muslime in Deutschland. Informationen
und Klirungen, Freiburg im Breisgau: Herder.

Spuler-Stegemann, Ursula (2002b): »Scharia als Fessel und Chance. Ein
Blick in die Runde. Uber das islamische Recht und seine verschiedenen
Interpretationen in der muslimischen Welt«, in: tageszeitung (taz),
8.3.2002, 4-5.

Tezcan, Levent (2003): Religidse Strategien der »machbaren« Gesellschaft. Ver-
waltete Religion und islamistische Utopie in der Tiirkei, Bielefeld: transcript.

Tietze, Nikola (2001): Islamische Identitdten. Formen muslimischer Religiositdit
junger Mdnner in Deutschland und Frankreich, Hamburg: Hamburger Edi-
tion.

Umm-Yussuf, Iman (1998): Die Ehe im Islam, Miinchen: Islamisches Zent-
rum.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | MECHTHILD RUMPF

Vauti, Angelika/Margot Sulzbacher (Hg.) (1999): Frauen in islamischen Wel-
ten. Eine Debatte zur Rolle der Frau in Gesellschaft, Politik und Religion,
Wien: Brandes & Apsel.

Venel, Nancy (1999): »Franzosische Muslimas — Glaubensbiografien von
Studentinnen mit Kopftuch«, in: Klein-Hessling/No6kel/Werner (1999),
81-105.

Vertovec, Steven/Peach, Ceri (1997): Islam in Europe. The Politics of Religion
and Community, New York: St. Martins Press, INC; Houndsmills, u.a.:
Macmillan Press LTD.

Wedel, Heidi (1999): Lokale Politik und Geschlechterrollen — Stadtmigrantinnen
in tiirkischen Metropolen, Hamburg: Deutsches Orient Institut.

Wedel, Heidi (2000): »Frauen in der Tiirkei«, in: Der Biirger im Staat.
Schwerpunkt: Die Tiirkei vor den Toren Europas. Politische Landeszentrale
Baden-Wiirttemberg, 5/2000 (online zitiert).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VoR DEN TOREN:

BIiLDUNG, MACHT UND GLAUBEN AUS DER SICHT
RELIGIOSER MUSLIMISCHER FRAUEN'

GERDIEN JONKER

In diesem Beitrag stehen religiose muslimische Expertinnen in der Bundes-
republik im Mittelpunkt: Wie sie zur Expertin werden, welche Aufgaben sie
haben, welches thematische Spektrum sie besetzen. Der Terminus ist der
amerikanischen Diskussion um religiose Spezialistinnen entliechen (Starr
Sered 1998), die das Augenmerk auf die Existenz von Frauen lenkte, die inner-
halb ihrer religiosen Tradition arbeiten, als Akteurinnen diese mit gestalten
und zunehmend auch die religiose Begriindung ihrer marginalisierten Posi-
tion in Frage stellen. Vor allem Letzteres ist ein heikles Thema. In den drei
abrahamitischen Religionen besafen Minner lange Zeit die Definitions-
macht. In dieser Position schrieben sie Frauen eine untergeordnete Rolle zu,
die als komplementir beschrieben wurde. Dennoch sind in diesem symboli-
schen System Frauen zu religiosen Akteuren geworden und dort, wo die
Grenze zwischen Symbol und Handlung tiberwunden wurde, stellen sie kri-
tische Fragen (Haddad/Esposito 2001).

Religiése muslimische Expertinnen sind in erster Linie Sachverstindige
in der fachgerechten Auslegung der islamischen Tradition im Hinblick auf
die Stellung von Frauen und Kindern. Die Rolle einer Kritikerin, die die tiber-
lieferte Ordnung in Frage stellt, nehmen — 6ffentlich wahrnehmbar — erst
wenige fiir sich in Anspruch. Traditionell erstreckten sich ihre Handlungsbe-
reiche vom Religionsunterricht bis zur Eheberatung. Thre Arbeit erfuhr in der
islamischen Tradition zwar wenig Aufmerksambkeit, dennoch bildete sie stets
einen anerkannten Titigkeitsbereich fiir die islamische Erziehung. Im Ver-
gleich zu ihren minnlichen Kollegen machten muslimische Expertinnen le-
diglich eine Randgruppe aus. Es waren die muslimischen Minner, die iiber
religiose Autoritit verfiigten, das Gruppencharisma auf sich lenkten und die
Grenzen des anderen Geschlechts festlegten.

Religiése Expertinnen tragen heute auf vielerlei Weise zur Produktion
islamischen Wissens in der Bundesrepublik bei. Vieles davon kann als »tradi-
tionelles Wissen« bezeichnet werden, aber nicht nur. Manche dieser Theolo-
ginnen produzieren innovatives Ideengut, das sie in ihren eigenen Gemein-
den zur Diskussion stellen. Andere Expertinnen haben sich auflerhalb des
Moscheenspektrums einen Platz gesucht. Von dieser Warte aus produzieren
sie neue theologische Ansitze und Unterrichtscurricula fiir den freien Markt.

1 Dieser Beitrag ist eine Fortfithrung meines Aufsatzes »Islamic Knowledge through
a Woman'’s lens: Education, Power and Belief«, der in Jonker/Sakaranaho 2003 er-
schien. Die deutsche Ubersetzung dieses Aufsatzes von Johannes Fischer war die
Grundlage meiner weiteren Bearbeitungen.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | GERDIEN JONKER

Thre unabhingige Produktionsweise kénnte diese Frauen in die Lage verset-
zen, im Bereich von Demokratie und Bildung eine Schliisselposition zwi-
schen islamischen Gemeinschaften und Mehrheitsgesellschaft einzunehmen.
Der vorliegende Beitrag konzentriert sich nunmehr auf die religiosen Exper-
tinnen innerhalb des Moscheenspektrums.

Die Beschreibungen in diesem Text sind verschiedenen Forschungsab-
schnitten und Projekten entnommen. Eine zufillige Begegnung mit jungen
Frauen in Istanbul, die mir 1996 ihr Internat zeigten und mir die Prinzipien
ihrer religiésen Ausbildung erklirten, 16ste bei mir die Frage aus, welchen
Anteil muslimische Frauen an der Produktion religioser Kenntnisse, die auch
ihre eigene Position betreffen, haben. Im Winter 1997 fithrte ich daraufhin
eine erste Bestandsaufnahme in 72 Berliner Moscheen durch und stellte fest,
dass samtliche 56 tiirkische Gemeinden im Laufe der 19goer Jahre getrennte
Gebetsrdume fiir Frauen eingerichtet und in den meisten Fillen eine oder
mebhrere religiése Spezialistinnen hinzugezogen hatten, wihrend die arabi-
schen und bosnischen Neuankémmlinge gerade damit begannen, getrennte
Einrichtungen in Betracht zu ziehen (Jonker 1999). Allen ménnlichen Vor-
standsmitgliedern war die Notwendigkeit bewusst, ihren Frauen in der frem-
den Umgebung einen eigenen Ort innerhalb der Moschee einzurdumen, um
ihnen die Weitergabe der religiésen Tradition zu ermoglichen. Es ist wichtig
festzuhalten: Traditionell ist die Moschee ein minnlich definierter Ort. Frau-
en mogen ihn hin und wieder aufsuchen, in den islamisch geprigten Lin-
dern haben sie jedoch dort keinen strukturellen Platz. Es gibt traditionelle
Lehreinrichtungen (Medresen) auch fiir Frauen, aber private Wohnriume
sind weiterhin Orte des Betens und der Versammlung (Berkey 1992: 161-181;
Barangzani 1992). Mit der Verwirklichung struktureller Rdume?® fiir Frauen
ist der westeuropdische Islam nunmehr im Begriff, der Tradition Neues hin-
zuzufiigen.

Anschliefend praktizierte ich 1999 teilnehmende Beobachtung in den
verschiedensten Frauengemeinden und fiihrte Gesprache mit den Expertin-
nen, die dort als Theologinnen oder Lehrerinnen titig waren. SchliefRlich
konzentrierte ich mich auf die dichte Beschreibung einer zutiefst orthodoxen
Gemeindestruktur, die um die Geschlechterordnung kreist, am Beispiel des
Verbandes der islamischen Kulturzentren (Jonker 2002).

2 Der Begriff »strukturelle Doméine« (structural domains) wurde der aktuellen an-
thropologischen Diskussion entliehen (Louis Dumont, Arjun Appadurai u.a.). Er
umfasst materielle Riume (den Marktplatz, das Wohnzimmer, die Schlange im Su-
permarkt) sowie Gelegenheiten (die Predigt, die elterliche Autoritit, der Schwatz),
die in ihrer Heterogenitit jeweils Raum fiir eine ganz bestimmte Kommunikation
bieten. Mehr als institutionalisierte Rdume umfassen structural domains auch fliich-
tige Kommunikationen. Diese konnen im Laufe der Zeit einen Prozess der Institu-
tionalisierung erfahren oder auch nicht. Vgl. Jonker (1997).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BiLpUNG, MACHT UND GIAUBEN | 221

Nach einer Recherche zum Stand der Institutionalisierung des Islams in
Europa, die hier unter dem Aspekt einer Gelegenheitsstruktur betrachtet
wird, sowie der Erérterung, wo sich darin der Ort der Frauen befindet, folgt
eine Beschreibung ihrer Aufgabenbereiche und ein Rundgang durch die ver-
schiedenen Ausbildungsstitten. Danach werden drei Typen von Frauenge-
meinden skizziert. Zwei Fragestellungen, die sich durch diesen Text ziehen,
werden in der Schlussfolgerung genauer betrachtet. Eine beriithrt die Rele-
vanz der Rahmenbedingungen: Welche Bedeutung haben die politischen und
gesellschaftlichen Bedingungen fiir die Institutionalisierung muslimischer
Gemeinden in Europa? Die andere befasst sich mit der Produktion von reli-
gioser Bedeutung und deren Verianderung durch den Beitrag von Frauen.

Der europiische Islam als Gelegenheitsstruktur?

Die islamische Tradition vermittelt den Gliubigen Vorschriften. Sie waren
das Instrument, mit dem diese Religion sich einst eine institutionelle Gestalt
gab, ohne auf eine Hierarchie rekurrieren zu miissen. Als der Prophet Mu-
hammad starb, hinterlief er eine Offenbarung (Koran) sowie das miindlich
iiberlieferte Vorbild seines Lebenswandels (Sunna). Es entwickelten sich als-
bald an der Rechtssprechung angelehnte Techniken, um aus diesen beiden
Quellen rituell-religiose und soziale Verhaltensregeln abzuleiten (Figh). Nach
einiger Zeit wurden die wichtigsten Resultate in einem verbindlichen Regel-
werk zusammengefasst (Scharia). Man meinte damals, um goo, dass damit
wohl das Wichtigste festgelegt worden war. Das »Tor« zur Interpretation, so
hief} es, sollte darum fortan »geschlossen« bleiben (Gibb/Kramers: 102-107;
157f.; 524-529; Johannsen 1999). Der Kodex bekam damit einen Status, der
den beiden Quellen sehr nahe kam. Danach wurde er mehr als tausend Jahre
lang ein Steinbruch fiir gelehrte Interpretationen. Er wurde buchstiblich
uiberfrachtet mit Rechtsauslegungen und theologischen Spitzfindigkeiten, die
meistens von Mannern erdacht wurden und oft um das >Wesen<und den Sta-
tus von Frauen kreisten. Der Zugang zu Theologie und Rechtsgelehrtheit war
ausschlieflich Minnern vorbehalten und, obwohl man diesen Gelehrten
nicht generell Boshaftigkeit unterstellen kann, so ist doch nachtriglich sicht-
bar geworden, dass sie, sobald es um die Position, die Rechte und den Hand-
lungsradius ihrer Frauen ging, stets sich selbst tibervorteilten. In der religio-
sen Symbolik bekam das Geschlechterverhiltnis eine Rolle zugesprochen, die
dem minnlichen Verhiltnis zu Gott entsprach. Gravierend kam hinzu, dass
namhafte Theologen explizit frauenfeindlich waren und sich Aussprachen

3 >Gelegenheit macht Diebe« sagt das Sprichwort, aber die Soziologie sieht nicht
nur lange Finger am Werk. Opportunity structures gelten ihr als hervorragende Wei-

chenstellungen fiir die Entstehung sozialer Bewegungen. Vgl. Tarrow (1988).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | GERDIEN JONKER

erlaubten, die sich duflerst belastend auf das Leben muslimischer Frauen
auswirkten. Diese Machtkonstellation wird heute zwar auch von muslimi-
schen Minnern mit Fragezeichen versehen, im Wesentlichen existiert sie
jedoch ungebrochen weiter.

Es gibt aber eine neue Diskussion. Die Scharia, die viele Glaubige auch
heute als unabdingbaren Ausgangspunkt ihres Glaubens betrachten, unter-
scheidet zwischen rituellen Vorschriften (Ibadat) und Hinweisen fiir das so-
ziale Leben (Mu’ammelat). Die erste Kategorie behandelt das Gebet, die Pil-
gerfahrt, das Opferfest und die freiwillige Steuer und gilt allen Gliubigen als
Pflicht. Die zweite Kategorie betrifft ein weites Feld. Je nach Zeit, politischer
Lage und Geographie, je nach Position (Mehrheit oder Minderheit), Notwen-
digkeit (Krieg oder Frieden) und persénlichen Umstinden (Schwangerschaft
oder Alter), soll zuerst festgestellt werden, was den Umstinden entspricht.
Im Prinzip geht es darum, mit Hilfe der in der Scharia enthaltenen Hinweise
das tigliche Leben zu erleichtern. Aber was ist im tiglichen Leben zentral?
Und wer ist NutznieRer der Erleichterung? Der Spielraum der Entschei-
dungsfreiheit, der den Gelehrten damit angeboten wird, lisst sich noch im-
mer leicht fiir die ureigenen Interessen ausnutzen.

Uber die Bedeutung der Scharia sind sich auch Muslime in Westeuropa
nicht mehr einig. Die einen verteidigen die Ansicht, Religion betreffe be-
stimmte Handlungen an bestimmten Tagen (Ibadat). Im Ubrigen sei sie eine
Angelegenheit privaten Ermessens. Damit betrachtet diese Gruppe die Scha-
ria als eine historische Interpretation, die zum Teil {iberholt ist. Stattdessen
wendet sie sich den beiden Quellen Koran und Sunna wieder zu. Die anderen
verteidigen dagegen die Auffassung, die Religion habe das gesamte Leben zu
durchdringen und das >wie« sei damals mit der Scharia endgiiltig festgelegt
worden.

Diese beiden Auffassungen ziehen sehr unterschiedliche Konsequenzen
nach sich. Wer das >ganze Leben< zwingend religiés bestimmt sieht, stellt
rechtlich und institutionell sehr viel weitreichendere Forderungen als derje-
nige, der Religion als seine private Angelegenheit betrachtet. Wohl aus die-
sem Grund mochten die Regierungen der westeuropiischen Staaten bei der
Schlichtung der Kontroverse Einfluss haben. Den Politikern geht es um klare
Grenzziehungen. Sie mochten Mehrheiten feststellen und Eindeutigkeit da-
riiber, welchen Forderungen nachzugeben sei und welchen nicht. Sie méch-
ten ebenfalls ausschliefien, dass die religiésen Grundlagen sich mit demokra-
tischen Grundsitzen reiben. Auch in dieser Diskussion ist die Position mus-
limischer Frauen an zentrale Stelle gertickt. Im Dreieck dieses Krifteverhilt-
nisses wichst die Ausformulierung eines auf Europa bezogenen Islam.

Die Produktion eines islamischen Wissens, das auf den westeuropi-
ischen Kontext eingeht und die religiésen Vorschriften so auszulegen ver-
mag, dass sie den Lebensumstinden von Muslimen in Europa Geniige tun,
ist inzwischen in vollem Gange. Auch in der Bundesrepublik werden >islami-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BILDUNG, MACHT UND GIAUBEN | 223

sche< Antworten auf Dilemmas im Alltag formuliert und es kommen tiglich
neue hinzu. Sie betreffen die Haarlinge ebenso wie den Umgang mit nicht
muslimischen Nachbarn. Sie drehen sich um Markenkleidung, Erndhrungs-
produkte, Schulausfliige, Krankenhausaufenthalte, Wohnungseinrichtungen,
Erziehung, Begrabnisorte, Fritherkennung und Gentechnologie. Diese Ant-
worten beschiftigen sich auch mit Fragen der Grenzziehung (»Darf man Es-
sen von Nichtmuslimen annehmen?«) sowie der Suche nach Gemeinsambkei-
ten (interreligiéser Dialog). Seit Beginn dieser Suche steht jedoch ein Prob-
lem im Raum, das bislang noch nicht gel6st werden konnte: Wer hat die Ex-
pertise? Wer kennt sich gleichermafien im gesellschaftlichen Kontext und in
der islamischen Gelehrsamkeit aus? Wer vor allem liefert die Antworten, die
europiische Muslime als befriedigend empfinden? Bei der Suche nach Auto-
ritdten bildet sich eine massive Pluralisierung der Anspriiche ab. Die Frage,
inwieweit die Religion den Alltag bestimmen darf, nimmt dabei einen zentra-
len Platz ein. Die Institutionalisierung des Islams in Westeuropa steht noch
am Anfang (Dassetto/Maréchal/Nielsen 2001).

Ausbildungseinrichtungen fiir islamische Experten mit Ortskenntnissen
oder religidse Institutionen mit klaren Positionen lassen sich nun einmal
nicht so schnell realisieren. Die meisten Gemeinden behelfen sich in der
Zwischenzeit mit Lehrern und Wanderpredigern aus dem Heimatland. Aber
die Unzufriedenheit wichst. Zu grof ist die Kluft zwischen dem Weltbild des
eingeflogenen Experten und dem Alltag der hier geborenen Kinder. Zu sehr
prallt die starre Handlungsethik eines saudischen Wanderpredigers auf die
Privatisierungstendenzen der meisten in Europa heimischen Muslime. Die
Unzufriedenheit hat aber auch eine Gelegenheitsstruktur entstehen lassen.
Es lieRe sich mit Fug und Recht sagen: Im Vakuum des Neuanfangs kann
jeder Beitrag dazu beisteuern, wieder theologischen, kontextualisierten Bo-
den zu gewinnen. In der Auseinandersetzung um die Definitionsmacht er-
weisen sich indes nur wenige traditionelle Autorititen in der Lage, ihre Ge-
lehrsamkeit kontextbezogen anzuwenden. Genau hier lsst sich eine Erweite-
rung der traditionellen Rolle muslimischer Expertinnen aufzeichnen.

Wo sind die Frauen?

Muslimische Frauen in Deutschland, die zu der Auslegung der islamischen
Tradition einen Beitrag aus Frauenperspektive leisten mochten, sehen sich
zunichst in einer schwierigen Situation. Auch in Europa wird der Zugang
zum islamischen Wissen nach wie vor von Minnern dominiert, und Frauen
bekommen nur Einblicke, die ihre Verantwortung fiir die Erziehung der Kin-
der betreffen. Im Groflen und Ganzen sind die Stimmen und Gesichter des
modernen Islams iiberwiegend minnlich. Daran hat sich auch in Europa
nichts geindert (Ahmed 1986: 69oft.), und die islamischen Gemeinden in

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | GERDIEN JONKER

der Bundesrepublik bilden keine Ausnahme. Strukturelle Dominen der
Wissensproduktion sind in beiden eng mit einem entschieden minnlichen
Zentrum verkniipft. Deren wichtigster Ort bildet erstens die Freitagspredigt.
Sie wird von einem Theologen (Imam) oder einem Religionslehrer (Hoca)
vor einem ausschlieflich minnlichen Publikum abgehalten. Hier werden
Fragen der Religionsausiibung und des tiglichen Lebens besprochen und es
wird zu bestimmten Verhaltensweisen geraten. Der zweite Ort ist die Bera-
tungstatigkeit des Lehrers. Von ihm, der sich im islamischen Recht auskennt,
werden autoritative Interpretationen erwartet, die den alltagsbezogenen Fra-
gen der Glaubigen eine klare Richtung vorgeben. Einen dritten Ort bildet der
Biicherschrank der Moschee. Die Auswahl der theologischen Biicher und
Predigtkassetten verrit bereits die ideologische Ausrichtung der Gemeinde.
Diese bestimmt nicht nur die Typen der herbeigefiihrten Lésungen, sondern
auch und vor allem die Reichweite der zu 16senden Probleme.

Zu diesem ganzen Bereich haben Frauen nur beschrinkten Zutritt. Die
Gemeinschaft der Gliubigen, die Umma, ist minnlich definiert und bildet
das Zentrum und die Zielgruppe der Wissensproduktion. Frauen kénnen al-
lenfalls passiv daran teilhaben, entweder in einer privaten Unterredung mit
dem Imam oder aber {iber ihren Ehemann. Muslimische Expertinnen haben
in dieser minnlichen Wissensdomine keinen Platz. Sie werden weder 6ffent-
lich zur Kenntnis genommen noch werden ihre Ansichten in Druckform in
den Biicherschrank gestellt. Minner kénnen vor minnlichem und weibli-
chem Publikum sprechen und das von ihnen dargebotene Wissen hat fuir
beide Geschlechter Autoritit. Frauen ist es generell nicht gestattet, vor einem
minnlichen Publikum tiber religiése Themen zu sprechen. Nach dem ge-
genwirtigen Forschungsstand lisst sich sagen, was Musliminnen an Kennt-
nissen und Einsichten zu bieten haben, gilt ausschliefllich dem Kreis der
Frauen und erfihrt nur dann Aufmerksamkeit seitens des Zentrums, wenn
der Inhalt nicht mit den herrschenden Vorstellungen tibereinstimmt.

Die meisten Frauen, die im Gemeindeleben titig sind und mit denen ich
Gespriche fiihrte, stort das nicht. Im Gegenteil. Schlielich beschiftigen sie
sich mit Themen, die einer géttlichen Intention nachzuspiiren versuchen.
Und wie dies auch in anderen religiésen Traditionen der Fall ist, ist deren
Vermittlung fiir die meisten an eine minnliche Autoritit gebunden. Religic-
se Gemeinden stiitzen sich zweifelsohne auf Machtstrukturen, und manche
von ihnen dienen sicherlich als Basis politischer Mobilisierung. Dennoch
liegt der Ausgangspunkt religiser Gemeinschaft vor allem in der Schopfung
von Bedeutungen (Luhmann 2000: 15ff.). Um sich verstindlich zu machen,
muss sich deren Vermittlung der Symbolik bedienen. Sprache und Ritual lie-
fern dazu die Bausteine und jede religiése Kommunikation zieht mit ihnen
zunichst eine Grenze. Es ist das erste Ziel der religiosen Kommunikation,
diese Grenze bewusst zu machen. Thre anschlieRende Uberschreitung lisst
den Gliubigen in einen anderen Zustand eintreten — man geht demnach

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BiLpuNG, MACHT UND GLAUBEN | 225

vom >Dunkel« ins >Licht, aus der »Beengung« in einem Zustand der >Befrei-
ungs, oder aber man tritt aus der >Unwissenheit< in die >Erleuchtung« ein.
Damit sind Erfahrungen der Transzendenz angedeutet, die die Glaubigen
selbstverstindlich in einer symbolischen Semantik einbetten (Luhmann
2000: 15; Beyer 2003). Die dadurch ausgeloste Dynamik erklart, dass sich
Geschlechterungleichheiten im religiésen Bereich nicht mit gesellschaftli-
chen Geschlechterverhiltnissen, wie wir sie in Sphiren der Politik und Oko-
nomie vorfinden, vergleichen lassen. Die globalen Normen der Gleichheit,
die heute in den beiden letztgenannten Bereichen zur Anwendung kommen
sollen, verblassen in den meisten religiésen Traditionen gegeniiber der Be-
deutung, die Glaubige beiderlei Geschlechts dem religiésen Charisma zu-
schreiben. Wer tiber religiose Phinomene nachdenkt, soll sich dartiber im
Klaren sein, dass es fiir religiés Denkende meistens wichtiger ist, dem cha-
rismatischen Zentrum nahe zu sein, als gleiche Bedingungen fiir die Produk-
tion von Wissen zu schaffen. Auch fiir die meisten glaubigen Musliminnen
ist die Ndhe zum Charisma das Wichtigste und ihr eigenes Verstindnis vom
Geschlechterverhiltnis damit unléslich verbunden.

Es gibt dennoch Ausnahmen. Einerseits hat der Islam selbst eine Tradi-
tion der Mystik, in der dem Verhiltnis zwischen den Geschlechtern eine an-
dere Bedeutung zukommt (Schimmel 1982). Zweitens fordert das Vakuum,
in dem sich der westeuropiische Islam befindet, die Kreativitit muslimischer
Frauen geradezu heraus. In den Moscheen wurden institutionalisierte Riu-
me fiir Frauen geschaffen, und junge Frauen absolvieren seitdem religidse
Ausbildungen, um die neu entstandene Berufsmdoglichkeit entsprechend zu
filllen. Es fehlte an Briicken zur Mehrheitsgesellschaft, und muslimische
Frauen erwiesen sich zunehmend als pragmatische und tiichtige Briicken-
bauerinnen. Dennoch waren die islamischen Gemeinden und Vereine An-
fang der goer Jahre nicht darauf vorbereitet, als einige Frauen ihre marginali-
sierte Position hinterfragten. Der status quo, den sie seitdem anzufechten
versuchen, zielt auf die Fundamente der Machtasymmetrie: Die ungleiche
Verteilung von Verantwortung und Gehorsam und die daraus resultierende
Gewalt in der Ehe; das ungleiche Recht auf Scheidung, die ungleichen Be-
dingungen bei Erbschaft, Handelsabschliissen und Zeugnisfihigkeit; die un-
gleichen Bedingungen fiir Ehen mit Nichtmuslimen; die Verweigerung,
Frauen an >gemeinschaftlichen< Gebeten in der Moschee teilnehmen zu las-
sen, sowie die einseitige Tabuisierung des weiblichen Kérpers (Sonbol 20071;
Yilmaz 2002; s. unten).

Inzwischen gibt es auch Minner, die tiber einen Teil dieser Themen zu
sprechen bereit sind. Die meisten sehen aber nicht ein, ihre Position aufzu-
geben, die sich auf die minnliche Auslegung der Quellen stiitzt. Dort wo sie
das Terrain kontrollieren — in den Moscheen — wird die »Frauenfrage« nicht
diskutiert, sondern in eine iiberlieferte Interpretationstradition eingebettet
und als von Gott gewollt hingestellt. In ihren Augen spiegelt sich im Ge-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | GERDIEN JONKER

schlechterverhiltnis das Verhiltnis aller Gliubigen zu Gott, und da Gott
transzendent ist, die Beziehungen zwischen den Geschlechtern jedoch imma-
nent sind, wird das transzendente Verhiltnis dort rituell eingeiibt, wo man
seiner habhaft werden kann: Im komplementiren Verhiltnis zwischen Min-
nern und Frauen.

Frauen, die sich dazu entschlieflen, in ihrer eigenen Gemeinde diese
symbolische Grenzziehung in Frage zu stellen, miissen bereits tiber Autoritit
verfiigen und theologisch sehr gut geriistet sein. Um das aber zu leisten, ist
die neu geschaffene Lage vielerorts noch zu ungewohnt. Es ist daher nur zu
verstindlich, wenn einige Expertinnen aus der Enge des Gemeindelebens
ausbrechen und sich eigene Dominen schaffen. Diese befinden sich gewis-
sermafen an der Peripherie des islamischen Lebens. Es sind Orte, die nicht
von Minnern kontrolliert werden, kleine Werkstitten, deren Produktion sich
dennoch an die gesamte Gemeinschaft richtet. Mit diesem Schritt erfuhr der
strukturelle Raum fuir Frauen, der zunichst in den Moscheen geschaffen
wurde, eine selbstbestimmte und neu definierte Erweiterung, die auf Dauer
die gesamte Produktion religiésen Wissens beeinflussen kénnte.

Der Aufgabenbereich religioser Expertinnen

Die Moschee bildet heute die Wirkungsstitte zahlreicher Frauen. Ihre Anzahl
geht in die Tausende. Nach den neuesten Zahlen gibt es etwa 2400 musli-
mische Gemeinden in der Bundesrepublik (Wilamowitz-Mollendorf 2001).
Nach konservativer Schitzung ergibt sich daraus eine Zahl von ca. 2000
muslimischen Religionslehrerinnen, die in bundesrepublikanischen Mo-
scheen titig sind. Es ist indes schwierig, eine Beschreibung zu finden, die auf
ihre Arbeit passt. Das Niveau und die konkrete Praxis sind zu unterschied-
lich. Wie weibliche Hocas und Theologinnen arbeiten, ist eng mit der ideellen
Reichweite ihrer Gemeinde, aber auch mit dem Inhalt ihrer Ausbildung ver-
kniipft. Es gibt Frauen, die auf einer hohen Ebene Exegese betreiben und al-
les zur Diskussion stellen. Es gibt andere, die sich damit begniigen, Frauen
und Kinder ihren Text aufsagen zu lassen und Abweichungen von der vor-
herrschenden Kleiderordnung mit Hinweisen auf die Hélle unterbinden. Es
gibt Hocas, die wochentlich religiose Unterweisung im Gebet abhalten und
auf den inneren Weg hinfiihren. Es gibt auch solche, die véllig davon abse-
hen. Alle muslimischen Expertinnen, die im Folgenden zur Sprache kom-
men, arbeiten jedoch in Gemeinden, die die Autoritit von Koran und Sunna
anerkennen. Abhingig von der Rolle, welche der Scharia zusitzlich einge-
riumt wird, ist die Reichweite ihrer Uberlegungen eng oder weit gefasst.
Traditionell haben weibliche Hocas eine Reihe Aufgaben zu bewiltigen.
An erster Stelle steht der elementare Religionsunterricht; sie bringen Kindern
und Frauen also das arabische Alphabet bei und halten mit ihnen regelmifig

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BiLpuNG, MACHT UND GILAUBEN | 227

Koraniibungen ab. Ein zweiter Bereich betrifft den Ahlag, den Sittenkodex,
welcher der Scharia enthommen wurde und zu einem betrichtlichen Teil aus
Regeln und Richtlinien fiir Frauen besteht. Die Hocas erkliren den Inhalt
und die Frauengemeinde stellt ihnen Fragen. Regelmifig wiederkehrende
Themen sind Sexualitit in der Ehe und Enthaltsamkeit, Menstruation, Ge-
burt, Geschlechtertrennung, Erziehung, Erndhrung sowie Kleidung. Im Falle
eines alltiglichen Dilemmas, eines Konflikts zwischen divergierenden Ver-
haltensanforderungen, verlangen die Frauen von ihrer Hoca eine klare Aus-
sage. Diskutiert wird in den meisten Fillen nicht. Wie bei den minnlichen
Hocas gehort es zu ihrer Pflicht, eine allgemein giiltige Aussage machen zu
kénnen. Es bleibt indes den Zuhérerinnen tiberlassen zu entscheiden, was
sie damit anfangen. In anderen Gemeinden werden durchaus auch Koran,
Kommentare, Rechtsauslegungen und Interpretationen zu Rate gezogen und
gemeinsam nach Antworten gesucht.

Andere Aufgaben betreffen die Organisation von Gebetsstunden, von
Lehrreden (Sohbet) und von Hausbesuchen. Meistens bleibt den Frauen we-
nig Zeit fur einen religiésen oder sozialen Austausch auflerhalb ihrer unmit-
telbar anvertrauten Gemeinde. Auch die Kommunikation zur nicht muslimi-
schen Auflenwelt gehort nicht zu ihrem Aufgabenfeld. Vielmehr werden alle
Energien nach Innen gelenkt und so ist fiir andere Kontakte kein Platz. Von
den minnlichen Autorititen werden Initiativen, die von ihrer unmittelbaren
Aufgabe ablenken, weder erwartet noch werden sie dazu ermutigt.

Ausbildungsmaoglichkeiten fiir Frauen

Alle von mir besuchten islamischen Frauengemeinden hatten im Prinzip ei-
ne eigene weibliche Lehrerin (Hoca), nur die wenigsten verfiigten iiber eine
ausgebildete Theologin. Besucht habe ich insgesamt etwa 100 Gemeinden. In
manchen arbeitete eine einzelne Hoca, in anderen zwei bis drei, nur in den
tiirkischen staatlichen Moscheen mussten sich mehrere Frauengemeinden
eine Hoca teilen. Da die Gemeinden erst vor wenigen Jahren geschaffen wur-
den, waren diese Frauen noch recht jung — die meisten zwischen zwanzig
und dreiflig Jahre alt. Alle hatten eine religiose Ausbildung absolviert, deren
Inhalt sich jedoch als duflerst unterschiedlich erwies. Im Folgenden sollen
die wichtigsten Typen dargestellt werden. Dass die tiirkischen Ausbildungen
darin einen grofRen Platz einnehmen, ist der Dominanz des tiirkischen Islams
in Deutschland (ca. 65 Prozent) geschuldet (Wilamowitz-Méllendorf 2001).

Islamistische Kurse im Istanbuler Untergrund

Hocas in den tiirkischen Milli Gériis Gemeinden sagten aus, durchschnittlich
zwei Jahre in einer Ausbildung verbracht zu haben. Viele waren dafiir nach
Istanbul gegangen, andere hatten sich mit den ersten Semestern im Verband

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | GERDIEN JONKER

der Islamischen Kulturzentren in Koln begniigt (s. unten). 1996, als ich im
Stadtteil Fatih in Istanbul auf eine solche Gruppe Midchen stief}, notierte
ich:

»Von der Fatihmoschee bis zur Sultan Selim Moschee geht ein Pfad zwischen den Ge-
miisegirten. Als ich ihn einschlage, verlassen gerade Hunderte von Frauen in Cilbab
die Moschee. Ich laufe gegen den Strom und betrete den Moscheehof, in dem sich
noch etwa 1.000 schwarz verhiillte Frauen befinden. Ich frage, ob dies eine Koranschu-
le fiir Frauen ist? Schon steht eine Gruppe um mich herum. Dies sei die Moschee, will
ich etwa auch ihre Koranschule sehen? Als wir dort ankommen, ist klar geworden, dass
mindestens die Hilfte dieser Gruppe in Westeuropa geboren und in Milli Gériig-Mo-
scheen grofd geworden war. Das Gesprich bestimmt eine Muslima aus Recklinghau-
sen, andere kommen aus Briissel, Miilhausen, Dordrecht. Sie sind nach dem Haupt-
schulabschluss hierher gekommen. Sobald die Ausbildung beendet ist, wollen sie wie-
der zuriick, um zuhause in der Moschee zu unterrichten. — Dies ist ein Internat fiir 7o
Midchen. Sie versichern mir, dass es viele dhnliche Schulen in Fatih gibt, manche mit
iiber 1.000 Studentinnen. Die Versammlung in der Moschee heute morgen galt der
wochentlichen Lehrrede des dortigen Imams, deswegen waren alle Internate versam-
melt. Diese Ausbildung ist neu, das zweite Jahr wird demnichst abgeschlossen. Jeden
Morgen rezitiert die Lehrerin einen Korantext und anschlieRend lernen die Middchen
ihn auswendig. Auch pauken sie die islamischen Verhaltensregeln (Ahlaq), damit sie
spiter weitergeben kénnen, »wie man richtig islamisch leben soll«. Anderen Lehrstoff
scheint es nicht zu geben. Untergebracht sind sie in vier kleinen Zimmern. Die zwei-
stockigen Betten sind aneinander geschoben, Platz fiir Schrinke gibt es nicht. In dem
schmalen Korridor liegen Matratzen gestapelt. Diejenigen, die kein Bett bekommen
haben, legen sich nachts im Schulraum zum Schlafen. Auf dem Treppenaufsatz sta-
peln sich Koffertiirme.« (Istanbul/Fatih, 11.04.1990)

Diese von Milli Gériis organisierte Ausbildung machte damals einen duferst
improvisierten Eindruck. Viel an Gedanken oder Geld schien man nicht in-
vestiert zu haben. Die Madchen lebten in grofler Enge, die Hygiene war un-
zureichend und der Unterricht konnte als diirftig bezeichnet werden. Dafiir
wirkten alle wie von einem heiligen Feuer beseelt und strebten danach, sich
jede einzelne Anweisung der Scharia zu Eigen zu machen. Sie zu hinterfra-
gen, geriet nicht in ihren Horizont. Eine Lehrerin zdhlte auf: 1. im Koran
steht schon alles geschrieben, 2. man soll sich an die Regeln halten, und 3.
wer das nicht tut, geht zur Hoélle. Thre einfache Herangehensweise mag dem
Umstand geschuldet sein, dass Milli Gériis das Sprachrohr einer religisen
Protestbewegung der unteren sozialen Schichten ist. Die Auflehnung gegen
die Verstaatlichung des Islams ist ihr Anliegen. Seit den 1920er Jahren stell-
ten turkische Staatsorgane die Religion unter Aufsicht und beschrinkten sie
auf den rituell-religisen Bereich. Milli Goriig versucht, eine politische Varian-
te durchzusetzen, in der die Religion das gesamte offentliche Leben durch-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BiipUNG, MACHT UND GIAUBEN | 229

dringen soll. Deshalb ist diese Organisation in der Tiirkei verboten. Die Stu-
dieneinrichtung, in die ich durch Zufall geriet, war selbstverstindlich illegal.
Sie konnte also zu jeder Zeit geschlossen werden, was das solidarische Emp-
finden, gemeinsamen Widerstand gegen den Staat zu leisten, erheblich er-
hohte.

Staatliche Direktiven aus Ankara

Weibliche Hocas, die sich im Auftrag der tiirkischen Religionsbehorde Diya-
net in Deutschland befanden, erklirten, in der Tiirkei die staatliche Fachaus-
bildung als Religionslehrerin absolviert zu haben. Die Theologiefakultit in
Ankara ist in Aufbau und Struktur vergleichbar mit Theologiefakultiten an
deutschen Universititen. Neben den eigentlichen theologischen Fichern
werden Sprachen, Religionswissenschaft, Philosophie und Religionssoziolo-
gie gelehrt. Die Frauen hatten allerdings nach dem religiésen Gymnasium
(Imam Hatip) lediglich zwei Aufbaujahre absolviert, was als ausreichend be-
trachtet wurde, um die religiésen Bediirfnisse von Frauen im Ausland zu be-
treuen. Mit der Scharia gaben sich diese Lehrerinnen indes nicht ab. Die reli-
giose Bestimmung des Alltags wird im Diyanet-Spektrum weitgehend dem
Ermessen des Einzelnen tiberlassen, eine Haltung, die die Weichen fiir die
weitverbreitete Sikularisierung tiirkischer Muslime stellt. Dennoch bemiiht
sich die Behérde um Richtlinien. Diese kommen jedoch auf einer ganz ande-
ren Ebene zustande. So erdrterte im Mai 2002 ein religioser Rat die drin-
gendsten Anliegen der Bevolkerung. Nicht zufillig waren ein Drittel davon
»Frauenprobleme« (Yilmaz 2002: Nr. 11). Damit gab der Rat indirekt zu, dass
es aufgrund der islamischen Geschlechterordnung tiberhaupt zu Problemen
kommen kénne. Eine kurze Zusammenfassung des Schlusskommuniqués
mag zeigen, welchen Abstand die Behérde dennoch zu ihren religiosen Be-
amten und Beamtinnen zu tiberwinden hat:

»Im Hinblick auf die Verse im Koran, die sich auf Frauen beziehen, iibernahm der Rat
die neuen Methoden der Auslegung, die seit den 1970er Jahren in moderaten musli-
mischen Kreisen Eingang gefunden hatten. So darf man sich den buchstiblichen Wort-
laut vornehmen, also im Zweifelsfall neu iibersetzen, nach dem Kontext und der Ab-
sicht des Textabschnitts fragen, sich also der Historizitit bestimmter Aussagen verge-
wissern; dem »Geist des Korans« folgen, also immer das Ganze im Auge haben, und
sich schlieRlich Muhammads Haltung vergegenwirtigen.« (Yilmaz 2002: Nr. 13; vgl.
Barangzani 1992)

Der Rat gab damit im Prinzip eine Moglichkeit vor, alle koranischen Textstel-
len, die in der Vergangenheit eine fiir Frauen belastende Auslegung erfahren
hatten, neu zu interpretieren. Aber dies auch anzuwenden, tat er dann doch
nicht. Zwar konnten danach Frauen ohne weiteres an Freitagspredigten, To-
tengebeten und anderen Feiern teilnehmen und auch die Ungleichheit bei

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | GERDIEN JONKER

Zeugnisfihigkeit und in Handelsgeschiften wurde als historisch bedingt ge-
deutet. Dennoch gibe die von Gott gegebene Komplementaritit zwischen
Mann und Frau dem Mann weiter das Recht auf eine gréflere Erbschaft so-
wie den Gehorsam seiner Frau. Der Rat begniigte sich stattdessen mit Rheto-
rik: Die Tatsache, dass Minner von Gott »ausgezeichnet« sind, mehr Ver-
antwortung zu tragen, rechtfertige keineswegs Diskriminierung und Gewalt
in der Ehe.

So bleibt der Kern der tatsichlichen Ungleichheit unangetastet und fir
die wirklichen Probleme wird keine Losung versucht. Den értlichen religio-
sen Beamten und Beamtinnen stiinde vielleicht nichts im Wege, den Kern
der Diskriminierung tatsdchlich anzusprechen. Eine kleine Befragung ergab,
dass zumindest in Deutschland bislang noch niemand von den Entscheidun-
gen des Theologenrates gehort hatte. Vielmehr scheint es so zu sein, dass der
Rat zwar die Lehrmeinung feststellt, aber doch meilenweit von der alltigli-
chen Realitit seiner Adressaten in den Moscheen entfernt ist. Es existiert
somit ein erheblicher Bruch zwischen den theologischen Entwicklungen und
dem Wissen in den Basisgemeinden.* Die kurze Ausbildung der Frauen
sowie die wenigen Stellen, die ithnen in den deutschen Moscheen zu Verfii-
gung gestellt werden, lassen indes darauf schliefRen, dass sie sich mit der Er-
ledigung der dringendsten Aufgaben zufrieden geben miissen.

Auch wenn staatliche theologische Fakultiten und >wilde< Kurse religic-
ser Protestbewegungen keinen guten Vergleich abgeben, bilden sie dennoch
fiir die Bundesrepublik die beiden duflersten Pole eines Spektrums, in dem
sich die religiosen Ausbildungsméglichkeiten junger muslimischer Frauen
im Augenblick bewegen. Die qualitative Spannbreite reicht von mangelhaften
Bedingungen bis zur Prisenz internationaler Standards, die geographische
umfasst nahezu die ganze islamische Welt. Heute kann man junge deutsche
Musliminnen auf den Treppen einer staatlichen theologischen Fakultit in
Kairo, Damaskus oder Kuala Lumpur begegnen, oder aber, abhingig von der
ideellen Ausrichtung ihrer Gemeinde in Deutschland, in einer der vielen ver-
botenen islamistischen Ausbildungsstitten, an denen die islamische Welt so
reich ist.

Zwischen diesen kontriren Polen sind in der Bundesrepublik Ausbil-
dungsginge im Entstehen, die sich um die korrekte Weitergabe oder aber um
die Fahigkeit bemiihen, die gesamte religiése Tradition im Kontext Europas
neu zu iiberdenken. Keiner der Kurse ist offiziell von deutschen Institutionen
anerkannt, was in gewisser Weise irrelevant ist, da sie jedes Jahr Experten
und Expertinnen hervorbringen, die in den Moscheen einen Platz suchen. Es
ist auffillig, dass Frauen in diesen Ausbildungsgingen in der Mehrheit sind.
Stellvertretend werde ich drei Ausbildungstypen skizzieren.

4 Diese Einschitzung habe ich dem Soziologen Levent Tezcan zu verdanken (Email-

austausch am 7.05.03).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIripUNG, MACHT UND GIAUBEN | 231

Die Kolner Wissenschaft vom Koran

Die erste weibliche Hoca-Ausbildungstitte auf deutschem Boden wurde be-
reits Anfang der 199oer Jahre in Kéln gegriindet. Sie gehort dem Verband der
Islamischen Kulturzentren (VIKZ), und die Geschlechter werden dort getrennt,
aber nach demselben Lehrplan unterrichtet. Die Schiiler und Schiilerinnen
kommen nach der 10. Klasse in die Ausbildung und lernen das Basiswissen
fur die Durchfithrung ritueller Handlungen und die Gestaltung eines kom-
plett nach der Scharia ausgerichteten Alltags. Der VIKZ betrachtet die Religi-
on als verbindlich fiir den gesamten Lebensbereich, mit Ausnahme der Poli-
tik. An den einst aufgestellten Regeln gibt es fiir sie nichts zu deuten, zu dn-
dern oder gar zu erneuern. Im Spektrum der islamischen Gemeinden in
Deutschland steht der Verband somit fiir eine ultra-orthodoxe Variante des
Islams:

»Die Ausbildung dauert vier Jahre und gilt als schwierig. Der Lernstoff konzentriert sich
zunichst auf die arabische Grammatik und Phonetik. Zusammen erméglichen sie das
Verstindnis des Korantextes. Daneben gibt es die klassischen Ficher, die aus dem Ko-
ran sowie der miindlichen Uberlieferung abgeleitet wurden: Theologie, Logik, Rechts-
lehre, Rhetorik (Jonker 2002: 187-203, 2773, Abb. 6). Insoweit unterscheidet sich diese
Ausbildung nicht sehr von Studiengingen an islamischen Fakultiten. Moderne Hilfs-
ficher sind aber in diesem Lehrplan nicht vorgesehen und der Unterricht verliuft nur
in tlirkischer Sprache. Die Reichweite des Glaubens in Frage zu stellen, gehért nicht zu
den Themen, die hier verhandelt werden kénnen. Der Unterricht liuft folgendermafien
ab: Es wird ein Abschnitt (Koran, Kommentare, Rechtsauslegungen) von etwa ein oder
zwei Seiten behandelt. Die Lehrerin erklirt und stellt Fragen, die die Schiilerinnen im
Chor beantworten. Die Klasse liest die am Rande des Haupttextes geschriebenen
Kommentare still mit, oder sie werden von den Schiilerinnen reihum vorgelesen. Wih-
rend der Haupttext arabisch ist, sind die Kommentare meistens in Osmanisch verfasst.
Wenn man die arabischen Buchstaben lesen kann, sei dies kein Problem, meinen die
Hocas. Die Schiilerinnen sind wihrend des Unterrichts vollig konzentriert. Wenn vor-
gelesen wird, lesen alle leise mit, wenn Fragen gestellt werden, strecken alle die Hinde
hoch oder rufen die Antworten im Chor. Abends lernen die Schiilerinnen fiir sich.
Tagsiiber hort man sie kaum. In der Regel verstindigen sie sich flisternd und ziehen
permanent ihr Kopftuch iiber die Stirn, als wollten sie unsichtbar sein. Aber abends
steigt ein gewaltiges Gerdusch aus den Stockwerken hoch: Beim Auswendiglernen wird
niamlich geschrien. Eine der Hocas erklirt mir, dass es dann leichter gehe, vor allem,

wenn man die anderen auch schreien hére.« (Jonker 2002: 197f))

Zur Zeit bekommen etwa dreiffig bis vierzig junge Frauen im Jahr die Lehr-
erlaubnis. Anschlieffend finden sie in den VIKZ Moscheen eine Stelle als
Lehrerin. Junge Minner, die die Lehrerlaubnis schaffen, gibt es dagegen
hochstens funf im Jahr (Jonker 2002: 198-202). Beide Geschlechter unter-
richten Kinder aus dem gesamten Moscheenspektrum. Denn die Griindlich-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | GERDIEN JONKER

keit ihrer Unterweisung motiviert auch Eltern aus Ditib- und Milli Gériis-
Kreisen sowie Eltern, die keiner Moschee angeschlossen sind, ihre Kinder in
diesen traditionellen Koranunterricht zu schicken, selbst wenn der Verband
in ihren Augen zu starr erscheint (Jonker 2002: 272, Abb. 5).

Frankfurter Islamologie

Wer kein Tiirkisch und Osmanisch beherrscht und zudem etwas Anderes
will als eine koranische Ausbildung, die keine Auseinandersetzung mit der
Lebenssituation in der Gegenwart erlaubt, dem steht seit 2001 die zweijihri-
ge Ausbildung »Islamologie« der Islamischen Religionsgemeinschaft Hessen
(IRH) offen. Diese Ausbildung will in Europa lebenden Muslimen eine isla-
mische Allgemeinbildung geben. Es sind meistens Studenten und Absolven-
ten von Fach- und Hochschuleinrichtungen, die sich fiir eine solche Weiter-
bildung interessieren:

»Pro Semester melden sich etwa 250 neue Interessenten an, von denen Frauen eine
Zweidrittel-Mehrheit stellen. Neben Frankfurt finden die Kurse mittlerweile auch in
Berlin, K6ln und Miinchen statt. Die erworbenen Fahigkeiten sollen spiter in Erwach-
senenkursen, in Moscheen, aber auch in Volkshochschulen oder Fortbildungen von
Betrieben weitergegeben werden. — Der Kurs vertritt ein ganzheitliches Konzept des
Islam. In den Worten der Verantwortlichen: Die Religion >beschrinkt sich [...] nicht
auf bestimmte rituelle Handlungen an bestimmten Tagen, sondern begleitet den Mus-
lim in seinem gesamten Leben« (Zaidan/Khan/Kuruyiis 2001: 20). Der Lehrplan ori-
entiert sich ebenfalls am klassischen Ficherkanon der islamischen Tradition, ist aber
dennoch véllig verschieden von dem Kurs, der in Kéln angeboten wird. Wihrend man
sich im VIKZ zu 70 Prozent mit der Grammatik, der Phonetik und den Rezitationsre-
geln des Korans auseinandersetzt, setzt diese Ausbildung bei den (tibersetzten) Glau-
bensinhalten, der Biographie des Propheten und der islamischen Geschichte an und
kombiniert diese mit Einfithrungen in die Scharia und die islamische Rechtspraxis.«

Im Zentrum steht also Hintergrundwissen fiir fundierte Urteilsfihigkeit und
die Kompetenz, zwischen den verschiedenen Interpretationsweisen innerhalb
des Islam unterscheiden zu kénnen. Wegen der fehlenden Sprachbildung
kann die Koranexegese nicht zum Ficherkanon gehéren. Dennoch versucht
man nachzuvollziehen, wie die frithen Theologen zu ihren Entscheidungen
kamen und warum diese sich in der Kodifizierung der Scharia verdichteten.
Das islamische Recht in Frage zu stellen, gehort nicht zu den Absichten die-
ses Kurses. Allerdings rdumen die Ausbilder dem Einzelnen eine innere Ent-
scheidungsfreiheit ein: Wer eine Regel innerlich nicht nachvollziehen kénne,
der soll auch nicht dazu gezwungen werden, sie einzuhalten.

Zur Neuheit dieser Ausbildung gehéren auch die unterschiedlichen Un-
terrichtsstile, die zwischen Frontalunterricht und Diskussion changieren so-
wie die Chatbox im Internet integrieren, die es den Studierenden erlaubt,

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B1LpuNG, MACHT UND GLAUBEN | 233

sich an weiteren Diskussionen zu beteiligen. Damit wird Raum gegeben, die
frisch erworbenen Kenntnisse auf Dilemmata im Alltag anzuwenden und
selber >islamische< Antworten zu finden (Gesprich mit Iman Muhamed,
Studentin, 29.04.03).

Die Hamburger Theologenschule

Seit mehr als 20 Jahren hat der Theologe Mehdi Razvi in Hamburg einen
Kreis von Mdnnern und Frauen um sich gesammelt, den er jeden Samstag in
der Imam-Ali Moschee unterrichtet. Dieser Kreis ist einer der wenigen Orte
in der Bundesrepublik, wo versucht wird, den Koran fiir moderne Muslime
zuginglich zu machen, ohne dabei weder die Spiritualitit noch die real exis-
tierende Moscheegemeinschaft aus den Augen zu verlieren. Auch hier geht
es darum, die Anwendung von neuen Interpretationsregeln philologischer
Untersuchungen, historische Analysen sowie den »Geist des Koran« in Be-
tracht zu ziehen und damit einen neuen Zugang zum Text zu schaffen. Auf
diese Weise wird auch die tatsichliche Ungleichheit zwischen Mannern und
Frauen in Frage gestellt.

Zu allgemein verbindlichen Aussprachen (Fatwa’s) fithlen sich weder die
Ausbilder noch die von ihnen ausgebildeten Theologen angehalten: Sie be-
trachten >lediglich< ein Problem von allen Seiten und formulieren dann ihre
personliche Meinung. Im Unterschied zu den oben erwdhnten Diyanet-Theo-
logen allerdings folgt das von ihnen entworfene theologische Konzept den
pragmatischen Entscheidungen des Alltags dicht auf dem Fuf. Es geht ihnen
um die religiose Dimension des Lebens, nicht um die theologische Theorie.
In diesem Geist wurde auch der Band Entdeckungsreisen im Koran zusam-
mengestellt. In den Kapiteln iiber die Beziehungen zwischen den Geschlech-
tern bekommt der Leser eine Ahnung von den Mdglichkeiten, die im Laufe
der Geschichte angehiuften Ungleichheiten zwischen Frauen und Minnern
zurtick zum religiésen Kern zu verfolgen und auf neue Weise zu interpretie-
ren (Razvi 2001: 95-112).

Religiose Expertinnen im Gemeindeleben

Weibliche Gemeinschaften unterscheiden sich grundlegend von méinnlichen.
Minnliche Gemeindegruppen lassen sich leicht in verschiedene, klar von
einander abgegrenzte politische Richtungen einteilen, in denen es wenig
Raum fiir pietistische und mystische Ausdrucksformen gibt. Im Gegensatz
dazu bestehen weibliche Gemeinschaften aus ausgeprigt religiésen Mi-
schungen, in denen das Studium von Texten, Pietismus, Sufismus und Poli-
tik gleichermafen eine Rolle spielen kénnen. Minner kommen zusammen,
um das tigliche Pflichtgebet zu vollziehen, eine Aufgabe, die Frauen zuhause
verrichten. Am Freitag versammeln sich die minnlichen Gliubigen, um die

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | GERDIEN JONKER

Belehrung des Imam zu héren und um anschliefend miteinander zu disku-
tieren. Frauen kommen gemeinhin erst am Samstagmittag oder Sonntag-
morgen in die Moschee — in ihre eigenen Riume oder wenn keine Manner
im Gebiude sind. Sie kommen, um mit Hilfe der Gebetskette gemeinsam zu
beten, um Fragen zu stellen oder Lehrangebote zu besuchen.

Expertinnen, die in Frauengemeinden titig sind, werden je nach Typus
der Gemeinde Kinder unterrichten, mit den erwachsenen Frauen Du’a-Gebe-
te verrichten, Lehrreden halten, Fragen beantworten oder die Exegese anlei-
ten. Thre Arbeit wird unterschiedlich kontrolliert. Fiir manche gibt es regel-
mifRige Gespriche mit dem (Haupt-)Imam, andere sind an Richtlinien und
Kontrollbesuche von bundesweit arbeitenden Kontrollgremien gewohnt.

Ditib- Der staatlich kontrollierte Markt

In einer neuen Befragung des Zentrums fiir Tiirkeistudien tiber die Religiositit
tiirkischer Muslime in der Bundesrepublik erwies sich, dass zwar 36 Prozent
der Befragten Mitglied in einem Moscheeverein sind und auch 36 Prozent
angaben, das tigliche Gebet zu verrichten, sich dennoch lediglich 7 Prozent
als »sehr religios« bezeichneten. Der regelmifiige Moscheebesuch stieg fiir
jeden vierten erst nach dem 46. Lebensjahr an (22 Prozent). Der Rest sagte
aus, »eher religids« (64,6 Prozent) oder auch »eher nicht religiés« (24,5 Pro-
zent) zu sein. Nur eine kleine Minderheit erklirte sich als »gar nicht religiés«
(3 Prozent). Aulerdem zeigte die Befragung, dass man es im Allgemeinen
mit Fragen des Alltags nicht so schwer nahm: So waren 64,5 Prozent(!) der
Befragten fiir einen gemischten Sportunterricht und immerhin 6o Prozent
sahen das Kopftuch nicht als Pflicht an (Sen/Aydin 2002: 43ff.; Stotnik 2003:
43)-

Die tiirkische Religionsbeh6rde Diyanet, die in der Bundesrepublik durch
ihre Auslandsorganisation Ditib religiose Dienste anbietet, arbeitet grofiten-
teils fiir ein Publikum, das unsichtbar bleibt. Etwa 2,4 Millionen Biirger tir-
kischer Herkunft wohnen mittlerweile in Deutschland (Sen/Aydin 2002: 15).
Von diesen kommen ca. zwei Drittel nie in eine Moschee (ebd.: 44f.). Das be-
sagt nicht, dass sie nicht gldubig sind (s.o0.). Ein Drittel betet regelmiflig,
immerhin die Hilfte ab und zu. Die tibergrofle Mehrheit betrachtet Religiosi-
tit als etwas Privates, das sie weder in die Offentlichkeit tragen noch in Ge-
meinschaft mit anderen erleben mochten. Ditib-Moscheen werden eher spir-
lich besucht. Dieses Publikum hatte der tiirkische Theologenrat wahrschein-
lich vor Augen, als er im Mai 2002 die Empfehlungen ausgab, die Umgangs-
regeln zwischen Mann und Frau zu lockern, auch wenn die tatsichlichen
Problemzonen unberiihrt blieben. Die Befragung des Zentrums fiir Tiirkeistu-
dien lisst indes vermuten, dass die Lockerung eher auf Zustimmung stofen,
als dass sie abgelehnt werden wiirde.

Die Ditib-Behorden kennzeichnet das Paradox, dass sie den gréfiten Kreis
tiirkischer Muslime ansprechen, wihrend ihre Moscheen leer bleiben. In der

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BiLpuNG, MACHT UND GLAUBEN | 235

Zeit, in der ich die Frauengemeinden in Berlin besuchte (1997-1999), begeg-
nete ich auch nur einer weiblichen Hoca im Dienste dieser Behorde, die fiir
alle 14 Ditib-Moscheen verantwortlich war. Das von ihr angeleitete Gemein-
deleben war entsprechend. Es gab keine Frauengemeinden wie in Milli Goriig
oder VIKZ-Gemeinden. Alles, was es zu sehen gab, waren Kinder unter 1o
Jahren und Frauen im Ruhestand, die arabische Buchstaben und ein wenig
Koran lesen lernten. Daran hat sich auch heute noch nicht viel gedndert.

Eigentlich hitte man nach den Empfehlungen aus Ankara in Ditib-
Moscheen eine angeregte Diskussionskultur erwarten kénnen. Das Gegenteil
aber ist der Fall. Die religiosen Beamten von Ditib erméglichen die Durch-
fihrung gottesdienstlicher Handlungen, das theologische Konzept wird ir-
gendwo anders gezimmert und zwischen beiden besteht kaum eine Verbin-
dung. Nach ihren Richtlinien miissen die Beamten lediglich darauf achten,
alle zusatzlichen Formen der Frommigkeit zu unterbinden. Frauen, die ent-
weder etwas erfahren oder etwas kritischer nachdenken méchten, gehen
darum in Gemeinden, die sich zwangsliufig zu denen des tiirkischen Staats
in Opposition befinden. Die groften Rivalen sind die bereits erwihnte Islami-
sche Gemeinschaft Milli Goriis und der Verband der Islamischen Kulturzentren.
Beide tiirkische Organisationen bieten spezifisch religiose Profile an, die sich
aber dramatisch voneinander unterscheiden.

Milli Goriis — Religiositidt mit politischer Firbung

Nach der Befragung des Zentrums fiir Tiirkeistudien bezeichnen sich 3 Prozent
der tiirkischen Muslime (60.000) als Mitglieder oder Sympathisanten der
Islamischen Gemeinschaft Milli Gériig. Die hausinterne Angabe von 87.000
Mitgliedern und etwa 300.000 Sympathisanten liegt weit dariiber (IGMG
Selbstdarstellung 2002). In diesen ca. ;00 Gemeinden kommen diejenigen
zusammen, die Tiirken gerne Halk, das einfache Volk, nennen. Die Bezeich-
nung ist ebenso zutreffend wie sentimental. Zutreffend, weil das Angebot der
Milli Gériig-Moscheen zur Zeit der ersten Mitglieder-Generation jene einfa-
chen Bauern und Landarbeiter anzusprechen vermochte, die vom Land in die
Grofdstadt kamen, wo sie sich ohne Sprachkenntnisse, oft auch ohne Schrift-
kundigkeit behaupten mussten (Seufert 2002). Sentimental, weil es den
Sprecher hervorhebt und ihn in die Position versetzt, fiir die Betreuung die-
ser »einfachen Leute« auch zustindig zu sein. Halk birgt ein sozialistisches
Echo in sich und das mag wiederum mit den Anfingen der sozialen Protest-
bewegung zusammenhingen, aus der Milli Goriis hervorgegangen ist (Seu-
fert 1997). Hier wird nicht die Diskussion tiber unterschiedliche Exegesen
gesucht. Die Ausbildung der Hocas wiirde das auch nicht erlauben. Frauen
besuchen die Frauengemeinden, um etwas zu erleben, um ihren Emotionen
Raum zu geben und um in ihrem Weltbild bestitigt zu werden. Der wéchent-
lich abgehaltene Du’a, der Dienst der Gebete, beantwortet ein Verlangen, das
intellektuell nicht zu befriedigen ist:

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | GERDIEN JONKER

»13:30: Es warten bereits viele Frauen im engen Flur des Fraueneingangs darauf, dass
die Minner die Moschee verlassen. Als die Verbindungstiir endlich aufgeht, stromen
sie von allen Seiten herein. Die Hoca fithrt uns durch die Moschee und erzahlt derweil
von sich: Mit fiinf Monaten sei sie nach Berlin gekommen, spiter zum Gymnasium
gegangen, als gute Schiilerin, sie wollte aber mit fiinfzehn >endlich das Richtige« ler-
nen. Deshalb verlief} sie die Schule, islamische Wissenschaften gab es damals noch
nicht in Deutschland, und so ging sie nach Istanbul.

14:00: Inzwischen sind etwa 200 Frauen eingetroffen. An der Tiir wird ein reger Ver-
kauf von Lebensmitteln, Wasser, Brot und Obst getitigt. Auch spiter werden immer
noch Frauen herein kommen, bis der Raum véllig tiberfiillt und die Luft zum Schnei-
den ist. Ich schitze etwa 400 Teilnehmerinnen, zwischen ihnen lehnen sich viele
Kleinkinder an ihre Miitter.

14:15: Das Du’a-Gebet beginnt. Etwa zehn junge Helferinnen laufen durch den Raum
und teilen Zettel aus. Die Anwesenden sagen ihnen, was sie haben wollen: 10 mal Fa-
tiha, 100 mal Tauwid, manche lesen eine ganze Koransure, andere sagen >nur« die ein-
fachen Gottesnamen 100 mal auf. Die Perlen der Gebetskette gleiten zwischen den
Fingern. Diese Gebetsrunde dauert etwa eineinhalb Stunden, wihrenddem die Zettel
stindig ausgetauscht werden. Die Hoca sagt iiber Mikrophon an, welche Zettel noch
uibrig sind. Gegen halb vier fiigt sie hinzu, die Betenden sollten langsam zum Ende
kommen. Viele Kinder sind inzwischen eingeschlafen. Es ist unertriglich heif3.

15:45: Die Hoca geht in der Gebetsliturgie voran, die Gemeinde wiederholt und spricht
nach. Nach Gebeten fiir die gesamte Menschheit folgen die Gottesnamen und die Ge-
bete fiir die Familie. Dann ein erstes lautes »Allah-Allah< (100 mal), auf dem Fufl ge-
folgt von einer Totenklage. Sobald die Tonfolge von oben nach unten gleitet, fangen
viele an zu schluchzen. Die Vorbeterin steigert sich hinein, die Emotion ist mit Hin-
den zu greifen. Zum Schluss weinen alle, auch die aufgewachten Kinder.

16:30: Die Menge bricht auf. Links und rechts fingt man an, sich zu umarmen und zu
begriifen. Die Stimmung ist gelost und heiter. Die Hoca geht mit hochroten Wangen
durch den Raum, teilt Kiisse aus, spricht mit dieser und jener, bringt eine Flasche
Wasser. Strahlende Gesichter ringsum.« (Berlin/Schoneberg, 26.06.1999)

Die religiése Kommunikation bedient sich im oben beschriebenen Fall einer
Grenzziehung, die den Teilnehmerinnen erlaubt, die Empfindung von Zer-
rissenheit durch Ganzheit zu ersetzen. Die Mittel dazu bilden die Gebetswie-
derholungen, aber auch die Herstellung einer religiésen Exaltation, die Emile
Durkheim Efferfezenz genannt hat. In anderen Frauengebetsstunden bei Milli
Goriis habe ich oft erlebt, dass die Leiterinnen in ihrer Ansprache zudem
ausdriicklich auf die tatsichliche Lage ihrer weiblichen Zuhorerschaft ein-
gingen. Fiir die dlteren Frauen steht die Erfahrung 6ffentlicher Aggression —
angestarrt, beleidigt oder angespuckt zu werden — an zentraler Stelle und
junge Frauen ringen mit der Zuriickweisung auf dem Arbeitsmarkt wegen
ihres Kopftuches. Auf dem Hohepunkt der Gebetsstunden sprechen die Ho-
cas diese Erfahrungen der Diskriminierung an, entweder in einer Predigt

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BrLpUNG, MAaCHT UND GIAUBEN | 237

oder im persénlichen Gebet. Emotionen, gerade im Gebet freigesetzt, werden
so mit schlechten Erfahrungen kontrastiert und kénnen anschliefend poli-
tisch mobilisiert werden. Genau hier findet die politische Zielrichtung der
Milli Goriig-Bewegung ihre religiése Basis. Angesichts der Feindseligkeit der
Welt »da drauflen< gewinnt so die Solidaritit in der Gemeinde an Bedeutung.

VIKZ - Scharia-Treue und Sufi Frommigkeit

Sobald die Schiilerinnen die Kélner Ausbildung »Wissenschaft vom Koran«
beendet haben, bekommen sie eine Anstellung in einer der VIKZ Moscheen.
Dort unterrichten sie Kinder in den Anfingen des Koranstudiums. Diese Ar-
beit wird als die vordringlichste Aufgabe des Verbandes betrachtet. Wer hei-
ratet, muss den Platz aufgeben und wechselt in die Erwachsenenbildung:
Fortan wird eine Hoca in ehrenamtlicher Titigkeit Gebetskreise anleiten, sich
um seelische Beratung kiimmern oder auch die Organisation von Verkaufs-
tagen mit hauseigenen Handwerksprodukten in die Hand nehmen. In diese
Form gegossen, reibt sich ihre Arbeit nicht mit der Scharia-Regel, dass der
Mann seine Familie zu unterhalten und seine Frau zu schiitzen hat, wihrend
die Frau zu Gehorsam verpflichtet ist und ihm keine Konkurrenz machen
darf.

»Gebetskreise bilden einen wichtigen Teil des Gemeindelebens. Jede Gebetsgruppe
trifft sich viermal in der Woche: Zweimal in der Moschee und zweimal reihum bei den
Teilnehmerinnen zuhause. Nachdem die Gebetsaufgaben verteilt und schweigend
durchgefiihrt worden sind, werden Probleme des Alltags besprochen und mit der Hoca
beraten. Oft wird auch Praktisches organisiert, gemeinsam neue Vorhinge fiir einen
Haushalt geniht oder fiir einen Empfang in der Moschee Essen gekocht. Die Gebete,
so ist mir oft versichert worden, dienen keinem Ziel an sich. Sie sollen also weder die
Aufmerksambkeit der Betenden auf innere Vorginge lenken, noch sie mit Diskriminie-
rungserfahrungen verbinden. Ganz im Gegenteil gelten sie als Quelle der Inspiration
fuir die manchmal sehr aufreibenden Aufgaben, die eine Jede zu bewiltigen hat.«

Die religiose Kommunikation bedient sich demnach der Grenzziehung zwi-
schen >Inspiration< und >Tumbs, die auch als >Dunkel< versus >Licht< emp-
funden wird. Besonders in den Frauengemeinden nimmt Frémmigkeit einen
vorrangigen Platz ein. Aus der Fiithrungsetage des VIKZ ist manchmal zu
horen, Frauen falle es von Natur aus leichter als Mdnnern, die gottliche In-
spiration zu empfangen. Allerdings bildet die eher gefithlsmiflige Notwen-
digkeit, die religiose Sphdre der Frauen zu schiitzen, einen wichtigen Vor-
wand, die Geschlechtertrennung auch strengstens zu handhaben. Den VIKZ
Frauen ist untersagt, vor gemischt-geschlechtlichem Publikum zu sprechen
und die Teilnahme an der jahrlichen Pilgerfahrt wird zwar nicht verboten,
aber doch sehr entmutigt.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | GERDIEN JONKER

Schlussfolgerungen

Diese drei Beispiele erschopfen keineswegs das religiose Feld, in dem mus-
limische Expertinnen in den bundesrepublikanischen Moscheen titig sind.
Ausgeklammert wurden die vielen Sufi-, Studenten-, und Ahmadiyyage-
meinden. Die Konzentration auf die wichtigsten tiirkischsprachigen Ge-
meinden erlaubte nicht, Einblick zu nehmen in die Atmosphire arabisch-
oder deutschsprachiger Gemeinden. Diese wenigen Beispiele zeigen aber:
Das religiose Engagement muslimischer Frauen stellt eine kreative Heraus-
forderung dar, die zu ganz unterschiedlichen Ergebnissen fiihrt: Spiritualitat
in einer manchmal feindlichen Umgebung; intellektuelle Erkundungen des
Ursprungs der Ungleichheit zwischen muslimischen Minnern und Frauen;
ein Verlangen nach Ganzheit, das nur durch religiése Efferfezenz einzulésen
ist. Universale Normen wie Menschenrechte, die Rechte des Individuums
und die Gleichheit der Geschlechter sind in diesem Kontext nur am Rande
von Bedeutung. Das Ergebnis ist nicht das Streben nach gleicher religioser
Autoritit, sondern nach religiésem Pluralismus, sowohl zwischen den Ge-
schlechtern als auch zwischen den Frauen untereinander.

In allen religivsen Traditionen erfahren Minner und Frauen gegenwirtig
ein immer grofer werdendes Potenzial individueller Wahlfreiheit. Versuche
muslimischer Frauen, sich als religiése Expertinnen zu etablieren, kénnen
deshalb sehr wohl als Teil eines weiteren weltweiten Trends verstanden wer-
den. Auch in christlichen, buddhistischen und jiidischen Gemeinden dndern
Frauen den Charakter ihrer Religionsgemeinschaft, indem sie neue Ansitze
einfithren (Starr Sered 1998; Haddad/Esposito 2001). Manche stellen die
Jahrhunderte alte Funktion der asymmetrischen Geschlechterordnung als
Symbol minnlicher Gottesvorstellung in Frage. Andere gehen einen Schritt
weiter und fordern Zugang zum Expertenwissen; sie mochten rechtmifige
Akteure werden. Wieder andere halten trotzdem daran fest, religiése Wahr-
heit kénne nur gefunden werden, wenn man sich einer (méinnlichen) religis-
sen Autoritit unterwirft (Lau 1993). Dieselben Tendenzen bilden sich auch
im Entwicklungsprozess des westeuropiischen Islams ab. Seite an Seite mit
Frauen, die behaupten, das Gebiren von Kindern und die Betreuung von Ge-
schwistern sei die einzig wahre weibliche Schépfung im Bilde Gottes, gibt es
Musliminnen, die sich weigern, lediglich als Frau, Mutter und einfache
Gliubige, fiir die ménnliche Experten die absolute Autoritit darstellen, defi-
niert zu werden. Bereits jetzt ist festzustellen: Die Minderheitenposition des
Islams in Europa hat einen kulturellen Wandel der muslimischen Gemein-
schaften initiiert, der durch strukturelle Riume fiir Musliminnen und ihre
religios bestimmten Handlungsfelder sichtbar wird. Mit diesen Veranderun-
gen ist der Islam jedoch auch zugleich — gewissermaflen durch die Hintertiir
— mit der Norm der Gleichberechtigung zwischen den Geschlechtern auf
Dauer konfrontiert.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B1LpuNG, MACHT UND GLAUBEN | 239

Migration und Globalisierung haben neue Chancen fiir den Zugang zu
Wissen und Bildung geschaffen. Wer gelernt hat, mit intellektuellem Hand-
werkszeug umzugehen, das sich von der islamischen Tradition unterschei-
det, kann gar nicht anders, als diese Neuerungen spiter auch umzusetzen.
Dazu kommen die besonderen Bedingungen der Migration. Expertinnen
produzieren Wissen in einem gesellschaftlichen Kontext, in dem sich der Is-
lam in einer Minderheitenposition befindet. Thre Teilnahme an interreligic-
sen und kulturellen Dialogen wird heutzutage von der gesellschaftlichen
Mehrheit als essenziell angesehen. Das bietet eine Chance, die viele Frauen in
eine Schliisselposition gebracht hat. Entscheidend ist auch die anhaltende
Globalisierung des Islams als Religion. Wie in anderen europdischen Lin-
dern weigern sich in Deutschland geborene muslimische Generationen, die
historische Version ihrer Eltern zu akzeptieren und bewegen sich in einem
globalen Raum des Islam, der sie auf die Erzdhlung des Koran und der Sunna
verweist. Das Textstudium auf die Ursprungsquellen zu beschrianken, hat
den Weg fur viele moderne Ansitze muslimischer Theologie gebahnt. Das
Fehlen einer institutionalisierten religiosen Autoritit in Europa bietet die
vierte Bedingung firr Erneuerung. Wer aber beherrscht den Disput um ein
islamisches Selbstverstindnis in Europa, wenn es keine religiése Autoritit
gibt? Unterdessen ist der Bedarf nach Autoritit dringend und beherrscht den
offentlichen Diskurs iiber den Islam. Und nicht zuletzt wird das Wissen tiber
den Islam durch mannigfaltige Medien verbreitet, die in Deutschland prak-
tisch jedem zur Verfiigung stehen. Der Zugang zu Medien versetzt Frauen,
Jugendliche und Laien in die Lage, dort ihre Stimme zu erheben, wo sie es
innerhalb der Gemeinde der Moschee nicht gewagt hitten.

Andert all das den Fokus der religiésen Bedeutung? Die Antwort muss
»Ja< lauten. Wenn, wie Niklas Luhmann feststellte, Menschen religicse Be-
deutung produzieren, um eine Antwort auf das scheinbar Bedeutungslose zu
geben und Kontingenz zu bewiltigen, dann sehen die in Deutschland leben-
den Muslime sich vor die Aufgabe gestellt, Bedeutungen hervorzubringen in
einer Situation, die von den unterschiedlichsten Elementen geprigt wird:
Von Diskriminierungserfahrungen sowie von religioser Pluralitit, von sozia-
len Unterschieden sowie von Chancengleichheit, von globalen Normen sowie
von der Aufgabe, selbst Entscheidungen zu treffen, vom Zugang zur Bildung
sowie deren Verweigerung. Zugleich vervielfiltigen sich auch die strukturel-
len Dominen und umfassen jetzt neben den Frauengemeinden auch den
interreligiésen Dialog, die Printmedien und die 6ffentlichen Diskurse. Diese
Erweiterung hat es Frauen gestattet, ihre eigene — nachdenkliche, kritische
oder traditionelle — Stimme héren zu lassen.

Allerdings bestehen, wie anderswo auch, die Machtunterschiede zwi-
schen den Geschlechtern weiter. Wihrend die meisten Minner ihre traditio-
nelle Schliisselposition nutzen, um das Geschlechterverhiltnis als Abbild
und Symbol ihrer Vorstellung von Gott zu reproduzieren, erschiittern man-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | GERDIEN JONKER

che Frauen diesen Konsens durch eine kreative Lektiire der Quellen. Die
neuen Bedeutungen, die sie dabei produzieren, betonen dennoch nichts an-
deres als die Flexibilitit der islamischen Tradition.

Literatur

Ahmed, Leila (1986): »Women and the advent of Islam, in: Signs. Journal of
Women in Culture and Society 41, 665-691.

Barangzani, Nimat Hafez (1992): »Religious Education, in: John L. Esposito
(Hg.): The Modern Encyclopedia of Islam, Oxford: University Press, 406-
411.

Berkey, Jonathan (1992): The Transmission of Knowledge in Medieval Cairo. A
Social History of Islamic Education. Princeton: University Press.

Beyer, Peter (2003): »Forming Religion in Global Society: From Organization
to Invisibility«, in: Karl-Fritz Daiber/Gerdien Jonker (Hg.): Local forms of
religious organisation as structural modernisation. Effects on religious commu-
nity building and globalisation, Philipps-Universitit Marburg: Internetpub-
likation der Universitits-Bibliothek (UB) (in Vorbereitung).

Dassetto, Felice/Maréchal, Brigitte/Nielsen, Jorgen (Hg.) (2001): Convergences
musulmanes. Aspects contemporains de lislam dans I’Europe contemporaine,
Louvaine-la-neuve: Academia Bruylant.

Gibb H.A.R/Kramers J.H. (Hg.) (2001): Concise Encyclopedia of Islam, Leiden:
Brill.

Haddad, Yvonne Yazbeck/Esposito, John L. (Hg.) (2001): Daughters of Abra-
ham. Feminist Thought in Judaism, Christianity and Islam, Gainesville:
Universities of Florida Press.

Johansen, Baber (1999): Contingency in sacred law, Leiden: Brill.

Jonker, Gerdien (1997): »Death, Gender and Memory. Remembering Loss
and Burial as a Migrant, in: David Field/Jenny Hockey/Neil Small (Hg.):
Death, Gender and Ethnicity, London: Routledge, 187-202.

Jonker, Gerdien (Hg.) (1999): Moscheen und islamisches Leben in Berlin, Ber-
lin: Die Auslinderbeauftragte.

Jonker, Gerdien (2002): Eine Wellenldnge zu Gott. Der Verband der Islamischen
Kulturzentren in Europa, Bielefeld: transcript.

Jonker, Gerdien (2003): »Islamic Knowledge through a Woman’s Lens. Edu-
cation, Power and Belief«, in: Gerdien Jonker/Tuula Sakaranaho (Hg.):
Muslim Women as Religious Actors, Social Compass 50/1: 35-46.

Lau, Ephrem Else (1993): »Religiése Virtuosen: Nonnen«, Kélner Zeitschrifi
fiir Soziologie und Sozialpsychologie. Sonderheft 33: Religion und Kultur. Hg.
von Thomas Luckmann u.a., 206-218.

Luhmann, Niklas (2000): Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt: Suhrkamp.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B1LDUNG, MACHT UND GLAUBEN | 241

Razvi, Mehdi (2001): Entdeckungsreisen im Koran. Zwolf Lehrgespriche. Unter
Mitarbeit von Halima Krausen und Pia Képpel, Hamburg: ebverlag.

Schimmel, Annemarie (1982): »Women in Mystical Islam«, in: Women’s Stu-
dies, Int. Forum 5/2: 145-151.

Sen, Faruk/Aydin, Hayrettin (2002): Islam in Deutschland, Miinchen: Beck.

Seufert, Glinther (1997): Politischer Islam in der Tiirkei. Islamismus als symboli-
sche Reprisentation einer sich modernisierender muslimischen Gesellschaft,
Stuttgart: Franz-Steiner-Verlag.

Seufert, Glinther (2002): Neue pro-islamische Parteien in der Tiirkei. SWP-Stu-
die, Berlin: Deutsches Institut fiir internationale Politik und Sicherheit.
Sonbol, Amira El-Azhary (2001): »Rethinking Women and Islams, in: Yvon-
ne Yazbeck Haddad/John L. Esposito (Hg.): Daughters of Abraham. Femi-
nist Thought in Judaism, Christianity and Islam, Gainesville: Universities of

Florida Press, 108-147.

Starr Sered, Susan (1998): »Woman as Symbol and Women as Agents. Gen-
dered Religious Discourses and Practices, in: Myra Max Ferree u.a. (Hg.):
Revisioning Gender, Thousand Oaks: Sage, 54-71.

Stotnik, Manuela (2003): »Gemeinsamer Turn-Unterricht stort die meisten
Moslems nichts, in: Frankfurter Rundschau, 2.2.2003, 43.

Tarrow, Sidney (1988): Power in Movement. Social Movements and Contentious
Politics, Cambridge/New York: Cambridge University Press.

Wilamowitz-Méllendorf, Ulrich von (Hg.) (2001): Tiirken in Deutschland, St.
Augustin: Konrad-Adenauer-Stiftung.

Yilmaz, Mehmet Nuri (2002): Current Religious Issues. Consultation Meeting —
I. Final Communiqué of the Board of Religious Affairs in Turkey, May 18,
2002, Istanbul. www.diyanet.org.tr.

Zaidan, Amir M.A./Khan, Karola/Kuruyiiz, Ramazan (Hg.) (2001): Isla-
mischer Religionsunterricht. Verfassungsrechtliche und integrative Aspekte.
Frankfurt/Main: IRH-Schriftenreihe Nr. 3 (Selbstverlag).

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI.
EINBLICKE IN IHRE LEBENSWELT
BARBARA PuscH

Die Lebenswelt ist analog zu Schiitz und Luckmann der Inbegriff der erleb-
ten, erfahrenen und erlittenen Wirklichkeit, die sich im Alltag manifestiert
(Schiitz und Luckmann 1988 und 1990). Diese Definition beinhaltet zwei
Aspekte, die auch fiir meine weiteren Ausfithrungen von Bedeutung sind:
Erstens betont diese Definition die Kontextbezogenheit der Lebenswelt. Dies
ist insofern von zentraler Bedeutung als die Sichtweisen von Einzelpersonen
oder Gruppen immer mafdgeblich von den Erfahrungen mit der Umwelt ge-
pragt sind. Zweitens inkludiert diese Definition von Lebenswelt das Alltags-
handeln mit seiner Gedankenwelt und seinem Begriindungszusammenhang.
Damit wird die Selbstsicht von Individuen und Gruppen fiir die Analyse
zentral.

Die Selbstsicht neuer muslimischer Frauen wird im Zentrum stehen.
Nach einem kurzen Uberblick iiber den politischen Hintergrund und einer
Erlduterung des Begriffs »neue muslimische Frau« mochte ich verschiedene
wichtige Aspekte ihrer Lebenswelt darstellen. Da das Tragen von Kopftiichern
das Leben neuer muslimischer Frauen in der Tiirkei mafdgeblich beeinflusst,
werde ich den Dimensionen der Lebenswelt, die dadurch beeinflusst sind,
besondere Aufmerksambkeit schenken. Dariiber hinaus werde ich mich kurz
mit den Fremdwahrnehmungen der neuen muslimischen Frau auseinander-
setzen. Meine Analyse stiitzt sich auf verschiedene Daten: empirische Unter-
suchungen, die ich zwischen 1997 und 2000 in Istanbul tiber pro-islamische
Journalistinnen, NGO-Aktivistinnen und Studentinnen durchgefiihrt habe,
einschligige Primir- und Sekundirliteratur, sowie unstrukturierte und struk-
turierte teilnehmende Beobachtungen seit 1997 (vgl. Pusch 2001a, 2001b,

2000, 1999, 1998).

Zum gesellschaftlichen Kontext der neuen muslimischen
Frau in der Tiirkei

Um die Lebenssituation von neuen muslimischen Frauen in der Tiirkei ver-
stehen zu kénnen, ist ein Einblick in ihre gesellschaftliche Realitit unerliss-
lich: Unter Mustafa Kemal, spiter auch Atatiirk — also Vater der Tiirken — ge-
nannt, wurde 1923 die Tiirkische Republik gegriindet und eine enorme Re-
formbewegung gestartet. Diese Reformbewegung, deren Ziele bis Mitte der
1940er Jahre im kemalistischen Einparteiensystem verwirklicht wurden,
strebte nach einer radikalen Modernisierung und Verwestlichung des tiirki-
schen Staates und der tirkischen Gesellschaft: das Fez-Verbot, das Hut-
gesetz, die Schriftreform, die SchlieRung der Koranschulen, der Aufruf zum

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 243

Gebet auf Tiirkisch, die Verankerung des Laizismus im Grundgesetz und vie-
le andere Reformschritte mehr sollten diesem Ziel dienen. Dem Islam wur-
de in dieser Zeit seine ehemalige bedeutende soziale Funktion entzogen (vgl.
Turan 1993).

Erst mit der Errichtung des Mehrparteiensystems (1946) wurde mit dem
Islam wieder Politik gemacht. Zunichst wurde der Islam zum Mittel im
Kampf um Wihlerstimmen. In den siebziger Jahren wurden die ersten bei-
den »Parteien der Muslime« (Milli Niyamet Partisi und Milli Selamet Partisi)
gegriindet. Und nach dem Putsch von 1980 versuchten sowohl das Militir als
auch Turgut Ozal mit seinem politischen Kurs eine Anniherung zum Islam
zu schaffen. Diese Entwicklung fiihrte vor allem zu zwei Verdnderungen im
pro-islamischen Bereich: einem zahlenmifiigen Aufschwung und einer in-
haltlichen Ausdifferenzierung der gesellschaftspolitischen und religiosen
Standpunkte.

Mit der Griindung der Refah Partisi (der Wohlstandspartei) im Jahr 1983
begann fiir das pro-islamische' Milieu eine neue Ara. Durch den enormen
Anstieg der Wihlerstimmen konnte die Refah Partisi bei den Regionalwahlen
1994 unter anderem in Istanbul und Ankara den Biirgermeister stellen und
bei den Nationalratswahlen 1995 ging sie als stirkste Partei hervor. Dies er-
méglichte ihr auch eine Teilnahme an einer Koalitionsregierung, obwohl alle
anderen Parteien ihren Wahlern vor der Wahl versprachen, sich nicht mit
dieser »riickschrittlichen Gefahr«, wie die Refah Partisi bezeichnet wurde, zu
verbiinden.> Am 28. Februar 1997 beschloss der Milli Giivenlik Kurulu
(MGK, Nationaler Sicherheitsrat), dem islamischen Milieu allgemein einen
Riegel vorzuschieben und im Januar 1998 wurde die Refah Partisi vom Ver-
fassungsgerichtshof wegen Verstofles gegen den Laizismus verboten. Die
Nachfolgepartei, die Fazilet Partisi (Partei der Tugend), konnte sich in diesem
gestirkten kemalistischen Klima nicht lange halten — auch sie wurde verbo-
ten. Nach diesen Parteiverboten hat sich das pro-islamische Milieu jedoch ge-
spalten. Im Wahlkampf 2002 kimpften zwei Nachfolgeparteien um die
Gunst der Wiahler. (1) Die Saadet Partisi, die Partei der Gliickseeligkeit, die
sich auf ihre politische Tradition bezieht und (2) die Adalet ve Kalkinma Parti
(AKP), die Partei der Gerechtigkeit und Entwicklung, die einen vergleichs-
weise liberaleren Kurs eingeschlagen hat und mit rund 35 Prozent der Wih-

1 Der Begriff »pro-islamisch« eignet sich insofern fiir die Beschreibung dieses Mi-
lieus, als er nicht nur den religiésen (islamischen) oder politischen (islamistischen)
Aspekt der untersuchten Frauengruppe bezeichnet, sondern beide Eigenschaften
betont. Damit wird die gesellschaftliche Dimension der Religiositit und die religi-
se Dimension des Gesellschaftlichen ins Blickfeld geriickt.

2 Der Vollstindigkeit wegen sei hier erwihnt, dass die Milli Selamt Parti in den
7oer Jahren auch schon in drei Koalitionsregierungen vertreten war. Mit 11,8 bzw.
8,6 Prozent Stimmenanteil waren sie jedoch immer der kleinere Partner.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | BARBARA PuscH

lerstimmen heute die Regierung stellt. Wenngleich diese Entwicklung eine
Liberalisierung des pro-islamischen Gesellschaftsteils widerspiegelt, so ist
man auch in der AKP um die Anerkennung islamischer Werte und Symbole
in der Offentlichkeit bemiiht. Wie sich dieser Wandel auf die Situation der
neuen muslimischen Frau auswirkt, wird in der Folge noch genauer darzu-
stellen sein. Zunichst scheint es jedoch sinnvoll, die neue muslimische Frau
in der Ttirkei vorzustellen.

Die neue muslimische Frau — eine Charakterisierung

Als muslimisch bezeichne ich Frauen, die sich selbst der islamischen Religi-
on zugehorig fithlen.? Analog zu dieser Definition ist die Gruppe tiirkischer
Musliminnen ideologisch breit gefichert und reicht von sakularen Kemalis-
tinnen bis zu islamistischen Aktivistinnen. Idealtypisch kann der Unter-
schied dieser beiden Frauentypen folgendermafien beschrieben werden:
Wihrend bei sikularen Kemalistinnen, sofern sie glaubig sind, die Religion
eine private Angelegenheit ist, die nichts mit Politik und Staat zu tun hat
(vgl. Pitzer-Reyl 1996), kimpft manche radikale Islamistin im Namen des
Islams fiir einen islamischen Staat.

Ich werde mich hier allerdings nicht mit der Differenzierung muslimi-
scher Frauen beschiftigen, sondern meine Ausfithrungen auf jene Frauen
beschrinken, die im Allgemeinen als islamistisch oder fundamentalistisch
markiert werden.

Der Grund, weshalb ich diese Frauen als »neu muslimisch« und nicht
»islamistisch« oder »fundamentalistisch« bezeichne, hat mit den negativen
und fehlleitenden Assoziationen dieser Begriffe zu tun. Aus Fragen, Reaktio-
nen und Kommentaren zu meiner Arbeit musste ich ndmlich feststellen,
dass die Begriffe islamistische oder fundamentalistische Frau die Assoziation
von >kleinen schwarzen Hexen< erweckt, die betrogen von der Miannerwelt,
das Verhingnis der Frau zusammenbrauen. Diese Sichtweise stimmt jedoch
nicht mit den Ergebnissen meiner empirischen Untersuchungen iiberein. In
diesen stellte ich fest, dass der Schritt neuer muslimischer Frauen in die Of
fentlichkeit nicht nur politisch motiviert ist, sondern auch wichtige emanzi-
patorische Elemente enthilt und dass die Lebenswege vieler muslimischer
Frauen auch etwas mit der Modernisierung der Tiirkei zu tun haben.

3 In diesem Zusammenhang mochte ich auf folgende Begrifflichkeit von Giinter
Seufert verweisen: Mit dem Begriff muslimisch kennzeichnet Seufert den Muslim
als Person. Das Wort islamisch verwendet er fiir alle Handlungen und Orientierun-
gen, die mit Bezug auf den Islam als Religion ausgerichtet sind. Im Gegensatz dazu
kennzeichnet der Begriff islamistisch nach Seufert das Agieren und Denken im po-
litischen Islam (vgl.: Seufert 1997: 25).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 245

Ein weiterer Grund fiir meine Begriffswahl hingt mit den heterogenen
politischen Ausrichtungen pro-islamisch orientierter Frauen zusammen. Im
Gegensatz zu der weit verbreiteten Annahme fiithlen sich diese Frauen nicht
per se einem einzigen politischen Islam verpflichtet. Als Beispiel seien hier
die weiblichen Mitglieder der Nurcu-Bewegung* genannt: Die Frauen dieser
Bewegung zdhlen einerseits zur Stammwahlerschaft einer Mitte-Rechts-
Partei. Wie viele konservative Krifte in der Tiirkei, treten auch sie fiir einen
liberaleren Umgang mit dem Islam ein, im Unterschied zu diesen, machen
sie sich aber auf zivilgesellschaftlicher und soziopolitischer Ebene fiir dieses
Ideal stark und tragen dabei nolens volens zur Politisierung des Islams bei.

Das Neue an der neuen muslimischen Frau kann mit der Gegeniiberstel-
lung der idealtypischen Kategorien traditionell-muslimisch und kemalis-
tisch-modern erklirt werden: Die traditionelle Frau steht in der Tiirkei fiir
das alte System, sie verbindet Religion und Tradition in einer Person. Im Ge-
gensatz dazu steht die kemalistisch-moderne Frau fiir die stidtische Tiirkei.
Sie bedient sich der wissenschaftlich-technischen Modernitit; sie ist gebildet
und als selbstbewusstes Individuum in der Gesellschaft aktiv. Religion ist fiir
sie — sofern tiberhaupt von Bedeutung — nicht gesellschaftspolitisch hand-
lungsleitend.

Bildlich gesprochen ist die neue muslimische Frau zwischen diesen bei-
den Idealtypen einzuordnen. Thr familidrer Hintergrund kann zwar im All-
gemeinen als lindlich und traditionell-muslimisch bezeichnet werden, ihr
Leben ist jedoch ganz klar von den modernen Errungenschaften der Tiirkei
gekennzeichnet. Thre Partizipation im 6ffentlichen Raum und ihr Bildungs-
niveau kénnen in diesem Zusammenhang als Beispiele genannt werden. An
den Biographien von >Kopftuchstudentinnenc« ist diesbeziiglich ein >Moder-
nisierungssprung« innerhalb einer Generation ablesbar.

Die >Kopftuchstudentinnens, die ich im Rahmen einer Fallstudie inter-
viewte, kamen zu 72 Prozent aus Anatolien.’ Thre Miitter waren zu 100
Prozent bedeckt und ausschliellich Hausfrauen. Mit ihren oft nicht einmal
vorhandenen Volkschulabschliissen gehérten sie zur unteren Bildungs-
schicht. Dieses Bildungsniveau reprisentiert, wie auch ihre Kleidung und
ihre ausschliellich hiusliche und unbezahlte Titigkeit, die »traditionell-mus-
limische Frau«. Die interviewten Madchen selbst haben mit dem traditionel-
len Leben ihrer Miitter nur noch teilweise etwas zu tun: ihr Leben konzent-
riert sich nicht mehr priméir auf Heim und Herd. 82 Prozent der befragten

4 Die Nurcu-s sind eine religiose Gemeinschaft (cemaat), die sich auf die Werke von
Beditizzaman Said Nursi beziehen. Sie zihlen zur Stammwihlerschaft der Dog ru
Yol Partisi (Partei des Rechten Weges) bzw. ihrer Vorgingerpartei der Adalet Partisi
(Partei der Gerechtigkeit).

5 Zentrale Forschungsergebnisse sind zusammengefasst in: Pusch 2o0or1: Tiirki-
sche Kopftuchpolitiken, a.a.O.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | BarBARA PuscH

Studentinnen fithrte ihr Bildungsweg nach Istanbul. Zu beachten ist dabei
nicht nur der enorme Bildungsaufstieg im Vergleich zu ihren Miittern, son-
dern auch die Tatsache, dass sie allein in der Stadt leben. Parallel zu ihrem
Umzug in die Stadt vergroflerte sich auch ihr Aktionsrahmen. Im Zuge der
Kopftuchdemonstrationen entwickelten viele Musliminnen fiir traditionelle
Verhiltnisse geradezu >revolutionire« Lebensstile. Organisation von Protest-
aktionen, Auflehnung gegen die staatliche Macht, Vernetzung mit anderen
Gruppen und so weiter sind nur einige Beispiele fiir die sich wandelnden
Handlungsfelder der neuen muslimischen Frau, die nicht mehr sehr viel mit
der Spitzendecken hikelnden, Weinblitter fiillenden, unaufmiipfigen Anato-
lierin zu tun haben.

Der Wandel der muslimischen Frau lisst sich konkret auch an ihrem
Outfit beobachten. Die neue muslimische Frau in der Tirkei trigt keine ge-
bliimte Pluderhose und kein Baumwollkopftuch mit Spitzenrand mehr. Ge-
hiillt in islamische Bedeckungsmode (tesettiir modasi), die im allgemeinen aus
einem groflen Kopftuch, das Hals und Nacken bedeckt und einem langen,
weiten Mantel besteht, reprisentiert die neue muslimische Frau eine neue
Bedeckungsform. Im Vergleich zur traditionellen Muslima ist die neue mus-
limische Frau mit dieser Kleidung weitaus umfassender bedeckt. Diese um-
fassendere Verhiillung hingt mit ihrer Einstellung zum islamischen Bede-
ckungsgebot zusammen. Ausschlaggebend fiir die Bedeckung der neuen
muslimischen Frau sind heute nicht die muslimische Anstands- und Klei-
dungstradition, sondern persénliche religiése Uberzeugungen. Neue musli-
mische Frauen gehen davon aus, dass die umfassende Bedeckung der Mus-
lima im 6ffentlichen Bereich eine Art »islamische Frauenschutzmafinahme«
ist. So argumentiert beispielsweise Cihan Aktas:

»Das Tuch ist keine Falle der Frau. Das Tuch wurde der Frau als eine Art Uniform ge-
geben, damit sie ungestort im 6ffentlichen Leben partizipieren und produzieren kann
[-..]- [Denn] der Islam sieht nicht vor, die Frau im Haus einzusperren. Aber die Frau
soll auch nicht als verfiihrerisches Lustobjekt fungieren.« (1991b: 160)

Aus diesem Grund sei es wichtig, dass sich die neue muslimische Frau um-
fassend bedeckt und kein einziges Haar zeigt (Atasoy 1995: 76ff.). Das Aus-
mafl der Bedeckung ist aber nicht der einzige Unterschied zwischen der »tra-
ditionellen< und der >neuen< Muslima. Fiir die neue muslimische Frau ist das
Tragen eines groflen Kopftuches insbesondere Ausdruck ihres tiefen religio-
sen Empfindens. Die neue islamische Verhtillung beruht somit nicht mehr
auf traditionellen Vorstellungen von Anstand. Da das Tragen von Kopftii-
chern in der modernen Tirkei, wie im Abschnitt »Kopftuch als Barriere in
der Offentlichkeit« genauer dargestellt, mit verschiedenen Diskriminierun-
gen verbunden ist, ist die Entscheidung fiir das Kopftuch Resultat eines
schwierigen personlichen Entscheidungsprozesses zwischen religiésen und

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 247

weltlichen Werten. Die Kopftuch tragende Frau demonstriert mit der nicht-
konformen »Bedeckung« ihre religiosen Werte in einer strikt laizistisch ori-
entierten Offentlichkeit. Aus diesem Grund ist das Kopftuch der neuen mus-
limischen Frau auch als politisches Symbol zu bezeichnen (vgl. Pusch 1999).

Diese erwihnten Gemeinsamkeiten bedeuten jedoch nicht, dass neue
muslimische Frauen eine homogene Gruppe darstellen. Auch wenn viele
Ahnlichkeiten zwischen einzelnen >Kopftuchbiographien< zu verzeichnen
sind, so divergieren die Meinungen, wie man sich als Reprasentantin der ge-
sellschaftspolitisch marginalisierten »verschleierten Identitit« im Kopftuch-
disput verhalten soll, mit welchen Strategien man sicherer und schneller zum
politischen Ziel der Gleichberechtigung von Kopftuch tragenden und nicht-
Kopftuch tragenden Frauen komme und wie man auf die verschiedenen Kopf-
tuchverbote reagieren solle.

Im Rahmen einer Untersuchung tiber das Kopftuchverbot an der Uni-
versitit Istanbul (vgl. Pusch 2001b) konnte ich unter den betroffenen Stu-
dentinnen vier verschiedene Strategien und Erklirungsmuster erkennen, die
die Heterogenitit dieser Gruppe sehr deutlich widerspiegelt: Eine Gruppe
beugte sich dem Verbot, um das Studium beenden zu kénnen und begriinde-
te dies mit dem Argument, dass der Abschluss eines Studiums eine Grund-
voraussetzung fiir gesellschaftlichen Aufstieg und in der Folge fiir eine mog-
liche Gesellschaftsverinderung sei. Eine andere Gruppe versteckte ihr islami-
sches Kopftuch unter groflen Hiiten und umging damit das verhingte Kopf-
tuchverbot. Damit pladierten sie indirekt fiir individuelle Lésungsstrategien
zur Anpassung ihrer islamischen Werte an gesellschaftliche Rahmenbedin-
gungen. Eine dritte Gruppe von Studentinnen entschloss sich zum Abbruch
des Studiums, um auf verbesserte Bedingungen zu warten. Dieser Gruppe
war ihre islamische Lebensfithrung wichtiger als ihr Studium. Vertreterinnen
der vierten Strategie entschieden sich fiir den politischen Kampf fiir ihre Bil-
dungsrechte, sahen in der politischen Auseinandersetzung den einzigen
Weg, das Kopftuchproblem zu l6sen (ebd.: 2001b).

Das Kopftuch als Barriere in der Offentlichkeit

Wie diese Beispiele zeigen, wird das Kopftuch in der Tiirkei zur konkreten
gesellschaftlichen Barriere fiir Musliminnen. Analog zu den Kleiderordnun-
gen fiir Staatsbeamte, Schiilerinnen und Studentinnen, die von der kemalis-
tischen Staatsmacht durchgesetzt wurden, ist das Tragen von Kopftiichern in
offentlichen Gebduden, Schulen und Universititen heute verboten (vgl.
Pusch 2001b). Aber auch fiir bedeckte Frauen im nicht-staatlichen Bereich ist
der Aktionsradius eingeschrinkt: so stellen zum Beispiel viele private Firmen
Kopftuch tragende Frauen nicht (mehr) ein, weil sie nicht mit der pro-isla-
mischen Bewegung assoziiert werden wollen. Seit den Bemithungen des Na-

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | BArRBARA PUscH

tionalen Sicherheitsrates, der mit seinen Verordnungen vom 28. Februar
1997 dem Islam einen Riegel vorschob, gilt diese ablehnende Haltung ge-
geniiber Kopftuch tragenden Frauen auch fiir viele Vertreter des pro-isla-
mischen Bereichs selbst. Als Konsequenz der formellen und informellen
Kopftuchdiskriminierung ist das Leben der neuen muslimischen Frau in der
Tiirkei von Einschnitten in die Ausbildungs- und Karriereplanung gekenn-
zeichnet. Wichtig fiir die Lebenswelt dieser Frauen ist dabei, dass die stindi-
ge Erfahrung von Barrieren aufgrund des Tragens des Kopftuches dazu fiihrt,
sich sehr intensiv mit dem Thema auseinander zu setzen. Viele Frauen fiih-
len sich dadurch auch intellektuell eingeschrinkt. Eine interviewte NGO-Ak-
tivistin meinte in diesem Zusammenhang:

»Da das Kopftuch uns darin hindert, voll im 6ffentlichen Bereich zu partizipieren, ha-
ben wir keine Wahl, als dieses Thema immer wieder anzusprechen. Wir sind aber so
stark von diesem Thema vereinnahmt, dass wir uns gar keinen anderen Themen wid-
men konnen [...]. Das ist das Resultat der Umstinde.« (Pusch 2000: 489)

Dieses Zitat deutet auf die subjektive Bedeutung der Kopftuchproteste hin:
Vielen Kopftuch tragenden Frauen, die das Kopftuchproblem in der Offent-
lichkeit ansprechen oder fiir das Kopftuchtragen an Schulen und Universiti-
ten protestieren, scheint es um die gesellschaftliche Akzeptanz ihrer bedeck-
ten Person zu gehen und nicht, wie kemalistische Kreise zu Bedenken geben,
ausschliefllich um die Propagierung ihres Islamverstindnisses.

Trotz der Kopftuchbarriere, die in der Tiirkei in weiten Bereichen der Of-
fentlichkeit herrscht, sind insbesondere seit Mitte der 198cer Jahre immer
mehr >Kopftuchfrauen< im 6ffentlichen Raum prisent. Die Verbindung von
muslimischer Identitdt und gesellschaftlicher Partizipation ist hier zu Lande
nichts Neues. Bereits im Osmanischen Reich verschafften sich Frauen mit
deklarierter muslimischer Identitit 6ffentlich Gehor.®

In den ersten Jahren nach der Republikgriindung (1923) dagegen parti-
zipierten muslimisch orientierte Frauen nicht am 6ffentlichen Geschehen.
Ausschlieflich Frauen, die sich dem kemalistischen Gesellschaftskonzept
verpflichtet fithlten, waren Teil des 6ffentlichen gesellschaftspolitischen Le-
bens (vgl. Ozkan-Kerestecioglu 2001 und Kadioglu 2001). Die Absage an jede
gesellschaftspolitische Relevanz des Islams und der Wille, zur sikularen Kon-
struktion der tiirkischen Nation beizutragen, war auch fiir gesellschaftlich
engagierte Frauen handlungsleitend. Kein Wunder also, dass sie sich nicht

6 Als Beispiel sei hier Fatma Aliye (1864-1936) genannt. Sie gilt als erste tiirkische
Romanautorin und zeichnete sich unter anderem dadurch aus, dass sie ihr kriti-
sches Frauenbewusstsein mit ihrer islamisch geprigten Identitit verband. Zentral
fur die Ausfithrungen von Fatma Aliye war das Argument, dass der Islam per se
kein Hindernis fiir Fortschritt und Modernisierung sei.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 249

fur die Identitit muslimischer Frauen stark machten. Das Resultat dieser ge-
sellschaftlichen Realitit war, dass die traditionelle Muslima tiber Jahrzehnte
keine Stimme in der Offentlichkeit hatte.

An dieser Situation dnderte sich auch nichts mit dem Ubergang zum
Mehrparteiensystem, das zu einem liberaleren Umgang mit dem Islam fiihr-
te. Denn obgleich in dieser Zeit die tiirkische Muslima zum Thema gemacht
wurde, so waren es Minner, die tiber sie berichteten. Kritisch merkt die pro-
islamische Autorin Cihan Aktag an, dass muslimische Minner in dieser Pe-
riode tiber muslimische Frauen sprachen, dabei aber am Kern der Probleme
muslimischer Frauen vorbei redeten (vgl. Aktag 1991: 2003-2008).

Erst in den 1960er Jahren wurde das lange Schweigen der muslimischen
Frauen von Sule Yiiksel Senler gebrochen. Sie war allerdings keine autonome
Frauenstimme, sondern propagierte als Anhingerin der Nurcu-Bewegung vor
allem die Werke ihres geistigen Fiihrers Said Nursi. -Normal< wurde das, was
Sule Yiiksel Senler begann, erst ab Mitte der 198oer Jahre. Von diesem Zeit-
punkt an begannen Kopftuch tragende Musliminnen in immer gréerer Zahl
am gesellschaftlichen und politischen Leben aktiv teilzunehmen. Das allge-
meine Erstarken des pro-islamischen Milieus kann als ausschlaggebend fiir
das gesellschaftspolitische Erwachen der pro-islamischen Frau angesehen
werden, weil es zur Erweiterung ihres Rollenbildes beitrug. Nun musste die
aus traditionell-muslimischen Verhiltnissen stammende Muslima nicht
mehr ausschlieRlich als Mutter, Ehe- und Hausfrau fungieren, sondern war
auch beim Aufbau des pro-islamischen Gesellschaftsprojekts ein gern gese-
hener Gast. Der Schritt in den 6ffentlichen Raum brachte fiir viele Frauen
grundlegende persénliche Verinderungen mit sich und fithrte zu einer all-
gemeinen Emanzipationsbewegung im pro-islamischen Bereich. Die pro-is-
lamische Frau, die ab diesem Zeitpunkt aufgrund ihrer verstirkten o6ffentli-
chen Partizipation als »neu muslimisch« zu bezeichnen ist, erfuhr in diesem
Prozess jedoch noch bei weitem keine volle Anerkennung und Gleichberech-
tigung. Die parteipolitische Arbeit der RP-Frauen spiegelt die Situation der
neuen muslimischen Frau sehr deutlich wider: Frauen trugen zwar maf3-
geblich zum Erfolg der Partei bei, ihre >politische Karriere« war jedoch auf
Positionen in der RP-Frauenkommission beschrinkt (vgl. Arat 1999, Eraslan
2.00I).

In der Nachfolgepartei, der Fazilet Partisi, kamen schlieRlich auch Frau-
en des pro-islamischen Milieus zu politischer Macht. Drei Frauen wurden ins
Parlament gewidhlt. Interessanterweise waren diese Frauen nicht von der Ba-
sis, die nach wie vor in den Frauenkommissionen aktiv war, sondern politi-
sche Quereinsteigerinnen, die vor ihrer politischen Titigkeit als Journalistin,
Universititsprofessorin oder »Frau von Welt« in der Offentlichkeit Erfahrung
gesammelt hatten. Von unterschiedlichen Kreisen wurden diese Fazilet-Frau-
en als »Alibifrauen« bezeichnet, denn nur eine von ihnen trug ein Kopftuch
und reprisentierte damit einen Aspekt der weiblichen Parteibasis.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | BarBARA PuscH

Die Erfahrungen, die wihrend der Fazilet-Periode mit weiblichen Abge-
ordneten gemacht wurden, prigten auch die Einstellungen zu weiblichen
Mitstreiterinnen in den beiden Nachfolgeparteien. So wurden zum Beispiel
im Wahlkampf 2002 fiir die allgemeinen Parlamentswahlen von der Saadet
Partisi sechs Kandidatinnen aufgestellt. Wenngleich drei von diesen Kandida-
tinnen laut einer Pressemeldung ein Kopftuch trugen, hatten sie einen der-
maflen niedrigen Listenplatz, dass ihr Einzug ins Parlament unwahrschein-
lich war. Nur zwei Frauen — die Juristin Oya Akgéneng und die Rechtsanwil-
tin Aynur Demioray, beide ohne Kopftuch — hatten in der Saadet Partisi einen
ersten Listenplatz (Sarioglu und Tokar 2002).

Nach der enormen Wahlniederlage der Saadet Partisi — die Partei erreich-
te nur rund 2,5 Prozent der Wihlerstimmen und ist somit nicht im Parla-
ment vertreten — sind auch diese beiden Frauen weit von der politischen
Macht entfernt. Die Wahlsiegerin der letzten Parlamentswahlen, die AK Par-
ti, hat insgesamt 25 Frauen, alle ohne Kopftuch, als Kandidatinnen aufgestellt.
Ins Parlament brachte diese Partei mehr als die Hilfe (13) ihrer Mitstreiterin-
nen (Kog et al. 2002). Da diese Kandidatinnen allerdings auch eher untere
Listenplitze einnahmen, sagten ihnen die Prognosen ein viel schlechteres
Ergebnis voraus. Die im Vergleich zu den Prognosen héhere Anzahl an weib-
lichen Abgeordneten hingt also weniger mit der frauenfreundlichen Politik
der AK Parti zusammen, sondern primir mit ihrem allgemeinen Wahlsieg,
der auch niedrig gereihten Kandidatinnen den Einzug ins Parlament ermog-
lichte. Hinsichtlich der AKP-Frauenpolitik ist auflerdem festzustellen, dass
sich die AK Parti 6ffentlich nicht mit der Kopftuchfrage auseinandersetzt.
Dies macht sie fiir breite kemalistisch-sikulare Gesellschaftsteile zwar weni-
ger angreifbar und bedrohlich, bedeutet aber fiir die neue muslimische Frau
weiterhin Ausschluss und Diskriminierung.

Zusammenfassend bedeutet dies, dass die Geschichte der tiirkischen Re-
publik den politischen Vertretern des pro-islamischen Milieus in der Tiirkei
zu verstehen gegeben hat, dass man ohne bestimmte kemalistische Regeln
im gegenwirtigen System politisch nicht tiberleben kann. Bezeichnend ist,
dass dieser >Lernprozess< auf dem Riicken der Frauen ausgetragen wird. Das
Kopftuch der neuen muslimischen Frau ist nimlich in pro-islamischen Krei-
sen nach wie vor ein zentraler Ausdruck ihrer Sicht auf die Welt. Fur die
neue muslimische Frau symbolisiert das Anerkennen von Kopftiichern auch
Freiheit und Demokratie. Da die reale Umsetzung dieser Sichtweise im ge-
genwirtigen Kontext jedoch zu schwerwiegenden politischen Schwierigkeiten
fithren kann, bleibt die neue muslimische Frau freiwillig oder unfreiwillig im
Hintergrund. Diese Tendenz ist nicht nur in der Politik zu verzeichnen, son-
dern kennzeichnet auch die Lage von anderweitig aktiven Frauen im pro-is-
lamischen Milieu. Dennoch kénnen aus der Sicht der neuen muslimischen
Frau auch positive gesellschaftliche Entwicklungen verzeichnet werden.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 251

Der neue Islam der Frauen

Beeinflusst von den modernen Rahmenbedingungen auf nationaler und in-
ternationaler Ebene unterliegt der Islam in der heutigen Tiirkei zahlreichen
Re-Interpretationen. Zu beobachten sind diese Transformationen keinesfalls
ausschlieflich bei frauenspezifischen Belangen. Die Versuche, den Islam als
umweltbewusste und menschenrechtsfreundliche Religion darzustellen, ver-
deutlichen diesen Aspekt.

Am Beispiel des Erbens und der Polygamie mochte ich darstellen, wel-
chen Transformationsprozessen der neue Islam der Frauen unterliegt. Nach
islamischer Rechtssprechung steht bekanntlich der Frau nur die Hilfte des
Erbteiles von Minnern zu. Diese Regelung, die nach westlichem Empfinden
ungerecht und frauenfeindlich ist, wird im gegenwirtigen Diskurs jedoch
zum Vorteil der Frau ausgelegt. Das Hauptargument bei minnlichen und
weiblichen Vertretern dieser Denkrichtung ist, dass die Frau ihr Erbe im Ge-
gensatz zum Mann nicht in die Familie einbringen muss, sondern {iber ihren
Teil frei verfligen kann. Aus diesem Grund sei es auch nur gerecht, dass sie
nur die Hilfte des Mannes bekdme (vgl. Hatemi 1990: 43; Tozduman 1991).

Auch andere kritische Themen werden in dem Prozess der Re-Interpre-
tation heute anders — und wenn man so will — frauenfreundlicher ausgelegt.
Die Diskussion um Polygamie verdeutlicht dies: Denn wenngleich dem mus-
limischen Mann das Recht auf mehrere Frauen nicht grundsitzlich abge-
sprochen wird, so wird es ihm zugleich so gut wie unmoglich gemacht. Neue
muslimische Frauen vertreten nimlich die Ansicht, dass ein Mann erstens
nur in Ausnahmesituationen (bedingt zum Beispiel durch einen Frauentiber-
schuss durch einen Krieg) eine zweite Frau heiraten darf, dass ein Mann
zweitens nur mit dem Einverstindnis seiner ersten Frau seine auserwihlte
Zweite heiraten kann und dass sich ein Mann als guter Muslim Allah verge-
wissern muss, dass er beide Frauen gleich behandeln wird (vgl. Atasoy 1991:
101-108). Diese Liste von Voraussetzungen bedeutet, dass die Mehrehe als
Moglichkeit zwar nicht per se negiert wird, aber als praktisch unmdglich ge-
dacht wird, denn welcher Muslim kann solche Gerechtigkeitsforderungen
real erfiillen?

Neue muslimische Frauen setzen sich aber nicht nur mit typischen
>Muslima-Problemenc auseinander, sondern diskutieren auch uns westlichen
Leserinnen vertraute Themen: Das Recht auf Berufstitigkeit und Bildung, die
Forderung an den Mann, einen aktiven Beitrag zu Haushalt und Kinderer-
ziehung zu leisten und so weiter. Aus diesem Grund werden diese >frauen-
bewussten< muslimischen Frauen von sikularen Journalistinnen und Sozial-
wissenschaftlerinnen nicht selten als »verschleierte« oder »verhiillte« Fe-
ministinnen bezeichnet. Diese Bezeichnung lehnen diese Frauen jedoch ab,
weil — so lautet ihr Argument — ihre Gesellschaftskritik nicht auf feministi-
schen sondern islamischen Werten beruhe.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | BARBARA PuscH

In pro-islamischen Kreisen wurden diese »verhiillten Feministinnen«
insbesondere von ihren minnlichen Genossen stark kritisiert. Ali Bulag, ein
bekannter muslimischer Intellektueller meint beispielsweise, dass muslimi-
sche Frauen, die sich mit feministischen Themen auseinandersetzen, von
»kurzem Verstand« wiren (Bulag 1987), und der populistische pro-islamische
Meinungsmacher Dilipak vertritt die Ansicht, dass berufstitige Frauen Ar-
beitslosigkeit von Minnern und Familienvitern zu verantworten hitten (Dili-
pak 1995: 31). Offentliche Proteste gegen frauenfeindliche Aussagen dieser
Art gab und gibt es im pro-islamischen Diskurs nur vereinzelt. Einen Kampf
um Anerkennung neuer (oder besser gesagt: gleichberechtigterer) Lebens-
formen haben neue muslimische Frauen dennoch ausgefochten. In meiner
Studie tiber pro-islamische Journalistinnen habe ich festgestellt, dass die ers-
ten Kopftuch tragenden Journalistinnen in pro-islamischen tiirkischen Me-
dien zwar keine lautstarke Debatte um Gleichberechtigung am Arbeitsplatz
mit ihren mannlichen Kollegen fithrten, sondern individuell als Kollegin um
Anerkennung kimpften. Diese Strategie fithrte nach ihren Erfahrungen auch
nicht zu einer Gleichberechtigung der Geschlechter im Arbeitsprozess, dn-
derte jedoch allgemein das Arbeitsklima. Aus diesem Grund sprechen dltere
Journalistinnen heute iiber dieses Thema als ein vergangenes. Jiingere Jour-
nalistinnen kimpfen nicht mehr um ihre individuelle Anerkennung am Ar-
beitsplatz, sondern mochten Karriere machen (vgl. Pusch 1998). Hiadayet
Toksal berichtet von dhnlichen Prozessen zwischen konservativen Lehrern
und Kopftuch tragenden Lehrerinnen an [mam-Hatip-Schulen, religiésen Pre-
diger- und Vorbeterschulen (Cakir 2000: 21f.).

Die subjektive Wahrnehmung der Fremdsicht

Nach Ansicht der neuen tiirkisch-muslimischen Frauen wird im In- und Aus-
land unter anderem wegen des Kopftuchs ein falsches Bild iiber sie verbrei-
tet. Die neue muslimische Frau macht Unwissenheit und politische Taktik
ihrer gesellschaftspolitischen Gegnerinnen fiir diese Verzerrung verantwort-
lich (vgl. unter anderen $isman 2001). Obwohl sich die neue muslimische
Frau in vielen Dimensionen von der traditionellen Muslima unterscheidet —
und diese Unterschiede auch von ihr wahrgenommen und manchmal sogar
bewusst betont werden — will sie sich als Fortsetzung der Tradition sehen.
Hinsichtlich der Marginalitit der neuen muslimischen Frau ist festzuhalten,
dass sie sich in der tiirkischen Gesellschaft zwar wegen ihres Kopftuchs mar-
ginalisiert und diskriminiert fiihlt, sie sich selbst aber keinesfalls einer mar-
ginalen Randgruppe zugehorig, sondern als Vertreterin des Volkes wahr-
nimmt. Auch dieses Selbstverstindnis als »Volksvertreterin« ist ein wesentli-
cher Aspekt ihrer Orientierung, die sich mafigeblich auf ihr Handeln aus-
wirkt. Indem sie auf die Tradition pocht und vorgibt, das Volk zu vertreten,

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 253

legitimiert sie ihre Weltsicht. Im gegenwirtigen gesellschaftspolitischen Kon-
text ist dies ein sinnvoller, aber von ihren politischen Gegnern bereits durch-
schauter Schachzug.

In diesem Zusammenhang sei auch betont, dass die eben genannten Ge-
genargumente der neuen muslimischen Frau auch ein Hinweis darauf sind,
wie sie von anderen, den Kemalisten wahrgenommen wird. Die Kemalisten
bilden in den Augen der meisten neuen muslimischen Frauen ndmlich eine
Machtelite, die nichts mit dem tiirkischen Volk gemein habe. Diese Sichtwei-
se wird sprachlich nicht nur auf der manifesten, sondern auch auf der laten-
ten Ebene sehr deutlich zum Ausdruck gebracht. Mit Begriffen wie »sie,
»die Elite«, »die, die an der Macht sind« und so weiter, signalisiert die neue
muslimische Frau, dass das kemalistische Milieu und die kemalistische
Macht in ihren Augen ein Fremdkérper in der tiirkischen Gesellschaft sind.
Im gegenwirtigen Spannungsfeld dient selbstverstindlich auch diese Sicht-
weise der eigenen Legitimation und den eigenen gesellschaftlichen und poli-
tischen Machtinteressen.

Das Resultat der negativen Einschitzung der Fremdsicht fiihrt bei vielen
neuen muslimischen Frauen zu einem enormen Misstrauen gegeniiber Si-
kularisten und Kemalisten. Insbesondere von tiirkischen Forscherinnen, die
im Regelfall dem sikularen und kemalistischen Milieu angehéren, fiihlen sie
sich als Exotikum betrachtet. Mualla Giilnaz driickt diese subjektive Wahr-
nehmung der sozialwissenschaftlichen Fremdwahrnehmung unmissver-
stindlich aus:

»Sie sind [fiir die Auflenstehenden, B.P.] ein soziologischer Fall, ein Untersuchungsge-
genstand. Sie werden definiert, klassifiziert, gezihlt. Sie werden beobachtet aber nicht
gesehen. Sie sind versteckt, verzaubernd, original. Sie sind eine interessante Feststel-
lung. Sie sind schwarz und Menschenfresser. Man ist neugierig auf sie aber hat Angst
vor ihnen. Sie werden erforscht aber nicht erklirt.« (Giilnaz 1997: 66)

Die spitzen Formulierungen in diesem Zitat sind ein Hinweis dafiir, dass
sich Mualla Giilnaz auch persénlich missachtet fithlt. Dies ist in Anbetracht
der Tatsache verstindlich, dass Mualla Giilnaz, eine journalistisch titige So-
ziologin aus pro-islamischen Kreisen, aufgrund von zwei sehr kritischen Stel-
lungnahmen zu einem frauenverachtenden Artikel eines muslimischen Intel-
lektuellen in der turkischen Tageszeitung Zaman (Zeit) in der einschligigen
Fachliteratur (zum Beispiel Gole und flyasoglu) als die »verschleierte Parade-
feministin« bezeichnet wird, obwohl sie sich selbst nicht als Feministin be-
zeichnet und sich nicht islamisch bedeckt. In einem Interview erzihlte mir
Giilnaz, dass ich die erste Sozialwissenschaftlerin sei, die persénlich mit ihr
Kontakt aufnehme. Alle Sozialwissenschaftler, so die Vielzitierte, wiirden sie
ausschliefllich aufgrund ihrer Artikel einschitzen und charakterisieren, sie
scheuten sich vor einem personlichen Kennenlernen.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | BARBARA PuscH

Resiimee

In meinen verschiedenen Untersuchungen habe ich versucht, die neue mus-
limische Frau nicht als Untersuchungsgegenstand zu degradieren und ihre
Sichtweisen nicht zu orientalisieren. Mein Versuch, die neuen muslimischen
Frauen zu verstehen, bedeutet aber nicht, dass mir das in den Augen meiner
Gesprichspartnerinnen auch wirklich gelungen ist. Wenngleich meine Arbei-
ten von ihnen bis jetzt, zumindest 6ffentlich, noch nicht kritisiert wurden, so
weifd ich — unter anderem aus personlichen Gespriachen — dass mir meine
muslimischen Gesprichspartnerinnen in verschiedenen Punkten widerspre-
chen: So freuen sie sich zwar, dass ich mich zum Beispiel klar von den Be-
griffen »islamistisch« und »fundamentalistisch« distanziere, kritisieren mich
aber dafiir, dass ich sie als »neue« muslimische Frauen bezeichne, dass ich
sie bildlich gesprochen zwischen die traditionell-muslimische und kemalis-
tisch-moderne Tiirkin stelle und so weiter. Sie selbst bezeichnen sich »nur«
als muslimisch. Die Beschreibung als neu lehnen sie ab, weil sie — wie ich
oben bereits in einem anderen Kontext betont habe — der Ansicht sind, dass
sie kein neues Phinomen sind. Im Vergleich von Tradition und Moderne
fithlen sie sich in eine Zwitterposition gedriangt und aus der Sichtweise der
sikularen Forscherin als Konglomerat von Defiziten. Die Liste der Wahr-
nehmungsdifferenzen konnte an dieser Stelle noch um etliche Punkte erwei-
tert werden und die Griinde, die zweifellos mit der Legitimation der eigenen
Position im spezifischen gesellschaftspolitischen und soziokulturellen Kon-
text zusammen hingen, gilt es an anderer Stelle noch griindlicher zu analy-
sieren. Einige Aspekte der Lebenswelt der neuen muslimischen Frau will ich
hier nochmals festhalten: ihr Outfit, ihr Denken, ihr Handeln, ihr Protest,
ihre iibergreifende Verbindung von Tradition und Moderne und so weiter
geben wichtige Einblicke in ihre Selbstkonzeption und ihre Weltsicht. Dabei
ist das Kopftuch eine zentrale Dimension ihrer Lebenswelt. Die Tatsache,
dass man auch bei der Analyse anderer Dimensionen der Lebenswelt direkt
oder indirekt auf das Kopftuch st6ft, verdeutlicht diesen Aspekt.

Das Kopftuch fungiert im tiirkischen Kontext auflerdem als politische
Barriere fiir den uneingeschrinkten Schritt neuer muslimischer Frauen in
den offentlichen Raum. Insbesondere seit den Beschliissen des Nationalen
Sicherheitsrates vom 28. Februar 1997 miissen die optimistischen Interpreta-
tionen hinsichtlich der gesellschaftlichen und politischen Integration neuer
muslimischer Frauen in der Tiirkei, wie zum Beispiel von Niliifer Gole
(1998) und Aynur ilyasoglu (1996), revidiert werden. Neue muslimische
Frauen werden im neuen Millennium entweder aufgrund ihres Entschlusses,
ein Kopftuch zu tragen, in vielen Bereichen diskriminiert oder sie sind — wie
die neuesten Entwicklungen in der AK-Parti zeigen — als »moderne«/nicht
bedeckte Frauen in der Gesellschaft integriert.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NEUE MUSLIMISCHE FRAUEN IN DER TURKEI | 255

Literatur

Aktas, Cihan (1991a): Kilik Kiyafet ve iktidar, Istanbul: Nehir Yay (2. Auflage).

Aktas, Cihan (1991b): Sistem igindeki Kadin, Istanbul; Beyan Yay.

Aktas, Cihan (2001): »Die »Geschichte« der islamistischen Frau, in: Pusch,
Barbara (Hg.): Die Neue Muslimische Frau. Standpunkte & Analysen, Stutt-
gart/Istanbul: Beiruter Texte und Studien Bd. &85, Tiirkische Welten Bd. 8,
123-136.

Arat, Yesim (1999): Political Islam in Turkey and Women’s Organizations, Is-
tanbul: Ttirkiye Ekonomik ve Sosyal Etiidler Vakfi.

Atasoy, Glilay (1995): Gergegi Arayan Geng Kiz, Istanbul: Tiirdav.

Bulag, Ali (1987): »Feminist Bayanlarin Kisa Akli«, in: Zaman (Tageszeitung),
7. Mirz 1987.

Cakar, Rugen (2000): Direnis ve itaat. Iki Iktidar arasinda Islamcr Kadin, Istan-
bul: Metis Yay.

Eraslan, Sibel (2001): »Das politische Abenteuer islamistischer Frauen in der
Tiirkei«, in: Pusch, Barbara (Hg.): Die Neue Muslimische Frau, 51-66.

Dilipak, Abdurrahman (1995): Bir Baska A¢idan Kadin, Istanbul: Risale Yay.

Gole, Niltfer (1998): Modern Mahrem, Istanbul: Metis Yay (5. Auflage).

Giilnaz, Mualla (1997); »Suyu Tersine Akitanlar, in: Birikim 91, 66-9.

Hatemi, Hiiseyin (1990): Kadimin Cikis Yolu. Ilahi Hikmaet’de Kadin, Istan-
bul: isaret (2. Auflage).

flyasoglu, Aynur (1996): »islamci Kadin Hareketinin Bugiinii Uzerine, in:
Birikim 91, 60-5.

Kadioglu, Ayse (2001): »Die Leugung des Geschlechts: Die tiirkische Frau als
Objekt in groflen Gesellschaftsentwiirfens, in: Pusch; Barbara (Hg.): Die
Neue Muslimische Frau, Standpunkte & Analysen, Stuttgart: Istanbul: Beiru-
ter Texte und Studien Bd. &8s, Tiirkische Welten Bd. 8., 31-50.

Kog, Nebahat/Eren, Temel/Metin, Pervin et al. (2002), »Kadinlar Meclis’te bir
Arpa Boyu Yol Aldi«, in: Sabah (Tageszeitung), 5. November 2002.

Mazlumder istanbul Subesi (Hg.) (1998): Biitiin Yonleriyle Basortiisii Sorunu.
Olaylar Belgeler/Amlar. Istanbul: Mazlumder (2. erweiterte Auflage).

Mert, Nuray (2002): »Bagortiistine Karg: Ilging Ittifak«, Radikal (Tageszei-
tung), 1. Oktober 2002.

Ozkan-Kerestecioglu, ingi (2001): »Die Konstruktion der >neuenc tiirkischen
Frau und der Internationale Frauenkongress (1935)«, in: Pusch; Barbara
(Hg.), Die Neue Muslimische Frau, Standpunkte & Analysen, Stuttgart: Is-
tanbul: Beiruter Texte und Studien Bd. 8s, Tiirkische Welten Bd. &, 17-30.

Pitzer-Reyl, Renate (1996): Gemdf den Bedingungen der Zeit. Religioser Wandel
bei Muslimen in der heutigen Tiirkei, Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Pusch, Barbara (1998): »Verschleierte Berufung? — Zur Beruflichen Situation
Proislamischer Journalistinnen in der Tiirkei« in: Zeitschrift fiir Tiirkeistu-
dien 2, 213-231.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | BArBARA PuscH

Pusch, Barbara (1999): »Schleierhafter Protest? — Zur Kopftuchdebatte in der
Tiirkei, in: Klein-Hessling, Ruth/Nékel, Sigrid/Werner, Karin (Hg.): Der
Neue Islam der Frauen, Bielefeld: transcript, 147-174.

Pusch, Barbara (2000): »Stepping into the Public Sphere: The Rise of Islam-
ist Women’s Organizations in Turkey, in: Seufert, Giinter/Vorhoff, Ka-
rin/Yerasimos, Stefanos (Hg.): Civil Society in the Grip of Nationalism, Is-
tanbul: Orient-Institut der DMG, 475-505.

Pusch, Barbara (Hg.) (2001a): Die Neue Muslimische Frau. Standpunkte & Ana-
lysen, Stuttgart: Istanbul: Beiruter Texte und Studien Bd. 85, Tiirkische
Welten Bd. 8.

Pusch, Barbara (2001b) »Tiirkische Kopftuchpolitiken: Einstellungen von
>Kopftuchstudentinnen« und Akademischem Personal im Vergleich,
in:Die Neue Muslimische Frau, Standpunkte & Analysen, Stuttgart: Istanbul:
Beiruter Texte und Studien Bd. 85, Tiirkische Welten Bd. 8, 137-166.

Sarioglu, Biilent/Toktar, Ebru (2002): »Egitim Diizeyi Yiikseldi«, Cumhuriyet
(Tageszeitung), 14. September 2002.

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas (1988): Strukturen der Lebenswelt. Bd. 1;
Frankfurt/Main: Suhrkamp, (3. Auflage).

Schiitz, Alfred/Luckmann, Thomas (1990): Strukturen der Lebenswelt. Bd. 2;
Frankfurt/Main: Suhrkamp, (2. Auflage).

Seufert, Glinter (1997): Politischer Islam in der Tiirkei. Islamismus als Symboli-
sche Reprisentation einer sich Modernisierenden Muslimischen Gesellschafft,
Istanbul: Beiruter Texte und Studien Bd. 67 und Tiirkische Welten Bd. 3.

Sisman, Nazife (2001): »Wie nehmen moderne Frauen islamistische Frauen
wahr?« in: Pusch, Barbara (Hg.): Die Neue Muslimische Frau, 191-210.

Tozduman, Aysel Zeynep (1991): Islam’da Kadimin Haklan, Istanbul: Seha
Negriyat (4. Auflage).

Turan, ilter (1993): »Tiirkiye’de Din ve Siyasal Kiiltiir«, in: Tapper, Richard
(Hg.): Cadas Tiirkiye'de Islam, Din, Siyaset Edebiyat ve Laik Devlet, Istanbul:
Sarmal Yay. 1993, 39-69.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE FORMEN ISLAMISCHER LEBENSFUHRUNG.
MUSLIMINNEN DER ZWEITEN GENERATION

IN DEUTSCHLAND

GRITT KLINKHAMMER

Vor einigen Jahren traf ich in einer deutschen Stadt auf ein muslimisches
Pirchen: Sie trug einen Schleier, nicht in traditioneller Weise, bei der noch
ein wenig Haar zu sehen ist, sondern streng verdeckt als Umhang bis zum
Boden. Das Paar ging Hindchen haltend durch die Stadt, und sie tranken, als
hitten sie es darauf abgesehen, meine Klischeevorstellung deutlichst zu de-
montieren, gemeinsam aus einer Dose Cola.

Damals war ich tiber diesen Anblick sehr verwundert, da ich doch die is-
lamische Kleidung der Frau mit strikter Geschlechtersegregation verkniipfte,
die auf ein insgesamt traditionales und hierarchisches Geschlechterverhiltnis
hinweise. Gleichzeitig sah ich aber das Hindchenhalten als offentlichen
Ausdruck moderner Liebesethik, als Nihe der Geschlechter, der Verbunden-
heit zweier Menschen iiber traditionelle Familienbindungen hinweg und die
Coladose umso mehr als Symbol westlicher Jugendkultur.

Dieses Bild wurde fiir mich zu einem einprigsamen Beispiel fiir die
Aussage Jacques Waardenburgs (1988), dass »gelebter Islam« immer schon
»gedeuteter Islam« ist und somit der Idee eines ahistorischen Wesens von
Islam nicht geradlinig folgt. Dies gilt natiirlich fiir alle Religionen.

Methodologische Voriiberlegungen

Im Folgenden mochte ich einige Ergebnisse aus meiner qualitativ-empiri-
schen Studie zu modernen Formen islamischer Lebensfithrung tiirkisch-
sunnitischer Frauen der zweiten Generation in Deutschland (2000) vorstel-
len. In dieser Studie ist »Islam« als ein prinzipiell offenes »Diskursfeld«, »als
eine Arena, in der zahlreiche Akteure untereinander aushandeln, was der Is-
lam >ist« (Schiffauer 1998: 419), behandelt worden. Das bedeutete eine me-
thodische Absage an alle Metaurteile iiber ein Wesen des Islams, um die Aus-
sagen der Musliminnen als Strategien der Herstellung und Deutung ihrer
Wirklichkeit in den Blick zu bekommen. Im religionswissenschaftlichen
Kontext ist aus dieser Perspektive der Islam in Deutschland nicht als Verfalls-
produkt oder Abart zu bewerten, sondern als eine religiose Gestalt in der Viel-
falt seiner Entwicklungsmoglichkeiten.

Schon der kanadische Religionswissenschaftler Wilfred Cantwell Smith
machte darauf aufmerksam, dass die offiziellen Institutionen und Schriften
nur eine Quelle zur Erforschung von Religionen sein konnen, eine weitere
wichtige Quelle zum Verstindnis einer Religion sei {iberdies der Glaube der
Einzelnen:

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | Grrrr KLINKHAMMER

»To know Islam, as to know any religion, is not only to be appraised of, even carefully
acquainted with, its institutions, patterns, and history, but also to apprehend what these
mean to those who have the faith.« (Smith 1957: 8)"

Die Ansicht, dass sich Daten zu Religionen iiber eine Untersuchung, die
auch die Selbstbeschreibungen der Befragten analysiert, besonders fruchtbar
erheben lassen, findet ihre Entsprechung in weiteren Uberlegungen im reli-
gionswissenschaftlichen Diskurs. So pladiert Peter Antes (1979) dafiir, dass
in der Religionswissenschaft von »Religion« als solcher nur als »Arbeitsbe-
griff« gesprochen werden kann, da die Religionswissenschaft nie mit Religi-
on an sich, sondern fast immer nur »im Sinne des in den Glaubigen aus-
machbaren Selbstverstindnisses« (ebd.: 276) zu tun habe. Insofern sei ein
induktives Verfahren in der Religionswissenschaft zu wihlen, das in der Lage
ist, »Religits-Sein« als Bestandteil des menschlichen Lebens zu fassen. In ei-
ne dhnliche Richtung deutet auch der Entwurf einer »diskursiven Religions-
wissenschaft« von Hans G. Kippenberg (1991 und 1993). Religion sollte da-
nach in ihrem Diskurs- und Handlungskontext untersucht werden. Dabei
geht es Kippenberg insbesondere darum, dass Religion weder nur als ein abs-
trakt definiertes Phinomen verstanden werden konne, noch allein in ihrer
subjektiven Bedeutung als Transzendenzerfahrung des Einzelnen aufgehe.
Vielmehr sei es ein Forschungsdesiderat der Religionswissenschaft, die Be-
deutung von Religionen zur Begriindung und Eréffnung von Handlungs-
kompetenzen zu erforschen (1991: 59f.).

Unter Aufnahme des Begriffs der »religiosen Lebensfithrung« (Weber
1972: 245-381) werde ich darum im Folgenden meinen Blick darauf richten,
wie die Befragten Immanenz (Alltagspraxis und Alltagsverstindnis) und
Transzendenz (islamische Religiositit) auf der Ebene der Handlungsorientie-
rung aufeinander beziehen (vgl. Klinkhammer 2000: 36-51; 2001).

Theoretisch-systematische Voriiberlegungen

Noch ein weiterer Aspekt, der fiir die Verwirrung bei der Betrachtung des
eingangs geschilderten Bildes verantwortlich ist, hat die Perspektive meiner

1 Wenngleich der radikalen Forderung von Smith, dass eine sympathisierende und
freundschaftliche Haltung zum fremden Glauben oder den Gliubigen gegeniiber
hergestellt werden soll, hier nicht gefolgt wird. Denn Smith fordert aus dieser
Uberzeugung heraus auch: »Anything that I say about Islam as a living faith is valid
only in so far as Muslims can say »amenc to it« (1959: 43). Allerdings rdiumt Smith
durchaus ein, dass ein Forscher durch seine AufRenperspektive eine neue Sichtwei-
se auf die Religion eroffnen kann, die der Glaubige nicht nachvollzieht. Als Beispiel

nennt er hier die historisierende Betrachtungsweise (ebd.).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE FORMEN ISLAMISCHER LEBENSFUHRUNG | 259

Untersuchung beeinflusst: die verbreitete Annahme, dass Islam und Moder-
nitdt nicht miteinander vereinbar seien. Meine Arbeit war von Beginn an auf
eine Analyse des Verhiltnisses von Religion und moderner Gesellschaft be-
zogen. Hierzu sind in den letzten Jahren verschiedene Untersuchungen ent-
standen, die zu dem Ergebnis kommen, dass Religion in modernen westli-
chen Gesellschaften nicht mehr die Bedeutung einer selbstverstindlichen
und integrativen Gréfle hat; Wahl und Funktion von Religion werden als
kontingent erfahren; sie ist und soll Privatangelegenheit sein. Dies ist Folge
des westlichen Sakularisierungsprozesses einerseits und der Pluralisierung
der religiésen Landschaft in Deutschland andererseits.

Darin, dass mit Sikularisierung nicht zwangslaufig die Aufthebung von
Religion einhergeht, sondern die Verdnderung ihrer strukturellen Verfasst-
heit, die vor allem als Folge von Individualisierungsprozessen beschrieben
wird, ist man sich im gegenwartigen religionssoziologischen Diskurs weitge-
hend einig. Darum wundert es auch eine theoretisch fundierte Religionsfor-
schung heute nicht, wenn Religion fiir viele Thema ist. Im Gegenteil ent-
standen vor dem Hintergrund der empirischen Erfahrung, dass Religion
nach wie vor von Bedeutung ist, Hypothesen zur »Religionsproduktivitat«
moderner westlichen Gesellschaften (z.B. vgl. Finke/Stark 1989, Iannaccone
1991). Die franzosische Religionssoziologin Daniéle Hervieu-Léger konsta-
tierte (1990), dass besonders privatisierte und hoch individualisierte Formen
der Religiositit einen Aufschwung verzeichnen, also solche Formen, die fiir
die Moderne selbst spezifisch seien. Sie vertritt die These, dass die Moderne
mit ihren unendlichen Fortschrittsutopien einerseits und den hochst be-
grenzten Fortschrittsverwirklichungen andererseits eine Liicke produziere,
die immer wieder durch religiése Bindungen geschlossen wiirde. Diese Uber-
legungen werden durch ihre Beobachtung gestiitzt, dass speziell die gebilde-
ten, wissenschaftlich aufgeklirten Schichten Triger der individualisierten
Formen von Religion sind (ebd.).

In diese gesellschaftliche Situation wachsen auch die Musliminnen der
zweiten Generation in Deutschland hinein. Es ist anzunehmen, dass die ge-
sellschaftlichen Wirkungen von Individualisierung und Sikularisierung auch
Musliminnen betreffen. Anders allerdings als die westliche Suche und Re-
zeption einer neuen Religiositit und Spiritualitit asiatischer Herkunft, die
mit den individualisierten und sikularisierten Lebensformen moderner Ge-
sellschaften weitgehend kompatibel zu sein scheint, wird die neue religiése
Orientierung vieler Muslime nach wie vor als Gegenbewegung und Abwehr-
haltung zu modernen Lebensformen wahrgenommen.

In meiner Untersuchung bin ich deshalb von der These ausgegangen,
dass sich die Religiositit der Musliminnen der zweiten Generation als eigen-
stindige und eigenwillige Antwort gegeniiber den Chancen und Zumutun-
gen von Individualisierung und Sikularisierung begreifen lisst. War es bis-
her tiblich, die Religion der Migranten im Kontext von Integrations- und So-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | Gritr KLINKHAMMER

zialisationsproblemen zu beriicksichtigen und den Islam entsprechend nur
als eine negativ beeinflussende Grofie zu betrachten, habe ich im Gegensatz
zu solchen Ansitzen nach modernen, »integrierten< Formen der Konstruk-
tion islamischer Identitit gesucht.

Die zweite Generation von Musliminnen in Deutschland

Der Islam hat sich in Deutschland in den letzten 10 Jahren zunehmend
durch regionale und {iberregionale Vereinigungen institutionell konsolidiert.
Etwas jiingeren Datums sind die verdnderten Partizipationsméglichkeiten
muslimischer Frauen der zweiten Generation innerhalb dieser muslimischen
Vereine und Aktivititen von Musliminnen auch auflerhalb der Vereine. Hier
sind Aktivititen auf verschiedenen Ebenen zu beobachten.?

a) Es zeigt sich eine zunehmende Prisenz von Frauen in Moscheege-
meinden. Frauen nehmen am Ritualgebet teil, insbesondere am Wochenen-
de. Dariiber hinaus besuchen sie Veranstaltungen der Gemeinden speziell
fur Frauen. Je nach Ausrichtung der Moscheegemeinde sind die Angebote
starker sozial, berufs- oder freizeitmiflig orientiert, religios spirituell oder
intellektuell theologisch ausgerichtet. So werden zum einen Computer-, Nah-,
Koch- und diverse Bastelkurse, Mutter-Kind-Gruppen, Theatergruppen, Aus-
flugsgruppen und (islamische) Modeschauen fiir Frauen und/oder Madchen
angeboten. Zum anderen gibt es ein speziell religiés ausgerichtetes Angebot,
das von Arabisch- und Koranunterricht tiber Diskussions- und Studiengrup-
pen zu Frauenfragen reicht und vom gemeinsamen Fastenbrechen zu dhikr-
Gruppen.*

Die Planung und Durchfithrung der Veranstaltungen liegt in den Han-
den der Frauen selbst. Diese gehoren fast ausnahmslos entweder der zweiten
Generation an oder es sind deutsche konvertierte Musliminnen.

b) Zur neuen Partizipation in den islamischen >Gemeinden« gehéren
zudem die zahlreich eingerichteten, lokalen und selbstorganisierten »Schwes-
terngruppen, die in Moscheerdumen, zum Teil aber auch in Privatriumen

2 Dazu habe ich muslimische Frauen der zweiten Generation zwischen 20 und 30
Jahren in verschiedenen Stidten Deutschlands in halboffenen Interviews befragt.
Fiir meine Studie (2000) habe ich 7 Fille analysiert. Zum methodischen Rahmen
und der systematischen Auswahl der Fille siehe 2000, 104-121.

3 Folgendes basiert auf meinen Feldbesuchen in verschiedenen Moscheegemein-
den und islamischen Frauengruppen.

4 Dhikr ist ein aus dem sufischen Islam stammendes Ritual des Gottgedenkens,
das in manchen islamischen Vereinen in spezifischer Weise neben den regelmifi-
gen Gebeten, meist wochentlich gemeinschaftlich durchgefiihrt wird.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE FORMEN ISLAMISCHER LEBENSFUHRUNG | 201

und bewusst unabhingig von den meist in >konfessionelle¢ Bindungen
verstrickten und patriarchal gefithrten® Moscheevereinen stattfinden. In
Gesprichen mit einigen Gruppen hoérte ich immer wieder, dass sich die
Frauen einen Raum in der jeweiligen Moschee erst mithsam erkimpfen
mussten. Heute gehéren solche Gruppen fast schon zum guten Ruf jeder et-
was grofleren Stadtmoschee. Und fiir viele praktizierende Musliminnen ist
die Beteiligung an einer solchen Gruppe ebenfalls fast selbstverstindlich ge-
worden. Allerdings variieren das Engagement, die Riickbindung an gelehrte
Musliminnen und Muslime und die Stetigkeit der Gruppen sehr.

Zu den Aktivititen solcher Gruppen gehort vor allem das Lesen von Aus-
schnitten aus dem ins Tiirkische oder Deutsche tibersetzten Koran und ent-
sprechender Erklirungen beziehungsweise Kommentare dazu (Qur'an und
Tafsir). Meist wird dies von einer der Frauen vorbereitet, in einem kleinen
Vortrag vorgetragen und anschlieRend besprochen. Uber das theologische
Interesse hinaus wird aber auch Wert auf Geselligkeit und die gemeinsame
Gestaltung von (religiosen) Festen gelegt. Von manchen Gruppen wird auch
der Kontakt zur nicht-muslimischen Offentlichkeit gesucht, zum Beispiel zu
Schulen, um dort Aufklirung iiber den Islam zu leisten.

) Aus diesen eigenstindigen Gruppen sind mittlerweile einige Institu-
tionen mit den Schwerpunkten Bildungsarbeit, Erziehung und Frauenprojek-
te parallel zu den bestehenden Moscheevereinen und Verbinden und deren
Aktivititen entstanden (HUDA, DIF, IPD u.a. vgl. Klinkhammer 2000: 98ff.).
Die relativ unabhingige Entwicklung dieser islamischen Parallelinstitutionen
von und fiir Frauen scheint dabei einerseits dem islamischen Prinzip der Ge-
schlechtertrennung entgegenzukommen, ist andererseits aber ein deutliches
Zeichen fur das Interesse der Frauen an Partizipation und Gestaltung des
Islams im offentlichen Raum. Ihr stirkstes Interesse gilt dabei der Erzie-
hungs- und Bildungsarbeit. Hierzu entstehen Broschiiren und Beratungs-
dienste, Initiativgruppen sowie Unterrichtsmaterialien und Ausbildungsgin-
ge an privat errichteten Instituten. Mit dieser Fokussierung auf den Bereich
von Bildung und Erziehung treiben besonders die muslimischen Frauen eine
Intellektualisierung des Islams in Deutschland voran.

Wihrend die praktizierenden Musliminnen solche Aktivititen in und
neben den Gemeinden betreiben, muss aber auch beachtet werden, dass

5 Islamische Vereinigungen wie VIKZ, IGMG, Jama’at un-Nur, DITIB vertreten
zwar verschiedene Konzepte zum Islam, die Mitglieder werden aber nicht im glei-
chen Sinne wie die katholische und evangelische Kirche tiber spezifische religiose
Eintrittsrituale und Bekenntnisse getrennt. Insofern kann man nur bedingt von
konfessioneller Bindung sprechen.

6 Die Vereinsvorstinde bestehen fast ausschlieRlich aus Minnern und die Repri-
sentation des Vereins nach auflen {ibernehmen ebenfalls fast ausschliefllich die

Minner. Vgl. Klinkhammer 2000, 100 und Jonker 1999, 117.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | GritT KLINKHAMMER

nicht alle Moscheebesucherinnen zu dieser Gruppe gehéren. Es ist insgesamt
zu beobachten, dass die Moscheevereine (nicht nur fiir die Frauen) zu Zent-
ren sozial-kultureller Aktivititen geworden sind, in denen sowohl Unterstiit-
zung bei alltiglichen und beruflichen Fortbildungen oder auslinderspezifi-
schen Fragen angeboten wird, als auch kulturelle und gesellige Veranstaltun-
gen stattfinden. Der Moscheeverein wird dadurch potenziell zum Dienstleis-
ter auch fiir nicht-praktizierende Muslime und Musliminnen. Diese nehmen
die Dienste der Moschee auch fiir Angelegenheiten wie Beerdigungen,
Hochzeits- und Beschneidungsfeiern in Anspruch und beteiligen sich am
Fastenbrechen in grofier Gemeinschaft. Eine hohe Frequentierung von Mo-
scheegemeinden ist somit nicht gleichzeitig Ausdruck einer entschiedeneren
religiésen Einstellung oder Zeichen einer Fundamentalisierung der Muslime.

Drei Fallbeispiele moderner Formen islamischer Lebensfithrung

Hatice - eine exklusivistische Lebensfithrung

Hatice war zum Zeitpunkt des Interviews 23 Jahre alt und von einem tiirki-
schen »nicht gliubigen Muslim« geschieden, den sie gegen den Willen ihrer
Eltern geheiratet hatte. Sie studiert Politik, Anglistik und Arabisch 600 km
vom Wohnort ihrer Eltern entfernt.

Thren Weg zum Islam beschreibt Hatice als einen lingeren persénlichen
Entwicklungsprozess, der durch Krisen, insbesondere vor und wahrend der
Scheidungsphase, von einer inneren Anniherung und Glaubigkeit auch zur
jufleren Zugehdorigkeit fithrte.

Hatice lebt ihre Religiositit in einem weiten Netzwerk muslimischer
Frauen. Umma bedeutet fiir Hatice die tigliche Verbundenheit und Sorge der
Gemeinschaft um einander: dies bezieht sie vor allem auch auf die konkrete
Gruppe der Musliminnen vor Ort im Studentenwohnheim, das gemeinsame
Abendessen, das gelegentliche gemeinsame Koranstudium und die »psycho-
logischen Gespriche« iber Probleme mit Familie, Freundinnen, Verlobten
oder Eheminnern. Mitglied in einem muslimischen Verband méchte Hatice
auf keinen Fall werden, da solche Verbinde andere Muslime jeweils ausgren-
zen wiirden.

Hatice betont, dass sie das Kopftuch freiwillig anlegte. Mehr noch, sie er-
zdhlt, dass sie mit der Entscheidung, das Kopftuch zu tragen, gegen die Er-
wartungen ihrer Eltern gehandelt habe, die Angst hatten, dass Hatice sich
damit ihre berufliche Laufbahn verbaue. Sie hat sich nach der kurzen Phase
der lockeren Verhtillung ihrer Haare einen griinen Tschador geschneidert.
Obwohl sie die Wahl der Farbe und die Gréfie des Tuches mit rein dstheti-
schen Argumenten begriindet, diirfte seine Symbolkraft gegeniiber anderen
Muslimen nicht zu unterschitzen sein: Die Farbe Griin ist die Farbe des
Propheten und der Tschador wird mit einer besonders strengen Einhaltung

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE FORMEN ISLAMISCHER LEBENSFUHRUNG | 263

des islamischen Gebotes der Bedeckung verbunden. Hatice beschreibt so-
dann auch sehr anschaulich, wie sie durch das Tragen des Tschadors unter
islamisch sozialisierten Mannern Respekt und auch Macht erfihrt:

»Fiir mich ist es eine Form der Befreiung. Ich kann mich besser entfalten, ich werde auch ganz
anders behandelt von anderen Menschen. Hm, das ist ziemlich interessant, wenn Du blof in
die Unibibliothek gehst, wie sich da die Araber, die Paldstinenser, die Tiirken gegeniiber einer
verschleierten Frau benehmen. Die Mdnner, die aus einem islamischen Kontext herauskom-
men, wie die sich gegeniiber einer verschleierten Frau benehmen und gegeniiber einer nicht-
verschleierten. Das ist halt so. Die glaubigen Mdnner verhalten sich natiirlich gegeniiber allen
Frauen gleich. Es ist aber halt sehr interessant zu sehen, wie die, ja, halbgliubigen (lacht)
sich verhalten, das ist sehr interessant. Manche fressen andere Frauen mit Blicken auf, und
wenn ich da langkomme, trauen sie sich nicht hochzugucken.«

Hatice erzihlt hier beispielhaft, wie ihre durch den Schleier 6ffentlich ge-
machte Glaubigkeit die » Halbglidubigen« in Schranken weist und die Manner
an die religiésen Pflichten und den Respekt erinnert, den sie einer gliubigen
Frau schulden. Hatice erkennt zwar die islamische Auffassung an, dass es
der Frau obliegt, die Abgrenzung zum minnlichen Geschlecht durch die
Verhiillung des Kérpers vorzunehmen. Der Tschador ist fiir sie dariiber hi-
naus o6ffentlicher Ausdruck ihrer Religiositit und zugleich ein an muslimi-
sche Minner gerichtetes, rechtgliubiges Zeichen ihrer Unantastbarkeit.
Durch das Tragen des griinen Tschadors betont sie ihre besondere Gebun-
denheit an Allah, nicht die Gebundenheit an einen minnlich dominierten
Haushalt. Denn sie setzt gleichzeitig durch ihre selbstverstindliche Verein-
nahmung der 6ffentlichen Riume ein Zeichen ihrer Eigenstindigkeit. Threm
selbstbewussten Umgang mit islamischer Symbolik entspricht auch, dass sie
sich individuell eine gewisse Wahlfreiheit in Blick auf Abweichungen von
den religiosen Pflichten zugesteht, zum Beispiel vom fiinfmaligen tiglichen
Gebet.

Charakteristisch fiir diesen Typ religiéser Identititskonstruktion, den ich
»exklusivistisch« genannt habe, ist auch, dass Mutterschaft und Erziehung
der Kinder als eine wichtige gesellschaftliche Aufgabe betrachtet werden, die
durch Berufstitigkeit erfiillt werden kann. Hierin liegt ein spezieller Konflikt
zwischen »exklusivistischen« Minnern und Frauen. Beide bewerten es ganz
im islamischen Sinne positiv, dass beide Geschlechter Bildung anstreben.
Wihrend jedoch von minnlicher Seite immer wieder auf die religiose Pflicht
der Kindererziehung hingewiesen wird, die mit der Berufstitigkeit nicht zu
vereinbaren sei, versuchen Frauen auf die Wichtigkeit ihres Beitrages im 6f-
fentlichen Raum der Gesellschaft hinzuweisen. Hatice legitimiert ihr Studi-
um und ihren Wunsch nach Berufstitigkeit, in Abgrenzung zu einem westli-
chen »Ich-Findungs-Drang«, als Dienst flir eine alternative islamische Ge-
meinschaft. In einer nicht-islamischen Gesellschaft wird damit den Frauen

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | Grrrr KLINKHAMMER

ein quasi innerislamischer Missionsauftrag zugesprochen. Thre Pflichten be-
schrinken sich nicht mehr auf den privaten Raum, sondern bestehen darin,
das islamische Leben zu fordern und mitzugestalten, einen 6ffentlichen Er-
ziehungsauftrag wahrzunehmen. Die Frau wird durch solche Aufgaben aus
der Abhingigkeit vom Mann beziehungsweise der Familie gelost, da dieser
Auftrag von ihr in der Verantwortung vor Gott und fiir die islamische Ge-
meinschaft (umma) und nicht als Dienstschaft gegeniiber dem Oberhaupt der
Familie verstanden wird. Das Kopftuch dient der Bekriftigung einer echten
islamischen Gesinnung und Lebensfithrung und demonstriert, dass sich die
Frau nur Allah und nicht einem Mann gegeniiber verantwortlich fiihlt.

Ayla - eine universalisierende Lebensfithrung

Ayla tragt seit ihrem 17. Lebensjahr ein Kopftuch. Den Anstofs dafiir gab ein
Referat tiber den Islam, das sie fiir die Schule vorbereiten sollte und durch
das sie erst begann, sich mit dem Islam als ihrer Religion zu beschiftigen.
Entscheidend fiir Aylas heutiges Verstindnis von Religiositit ist ihr Lebens-
wandel seit dem Beginn des Studiums: Ayla lebt in einer Art internationalem
subkulturellem Migrantenmilieu, ca. 500 km vom Wohnort ihrer Eltern ent-
fernt. Sie wohnt in einem Studentenwohnheim und ist schon allein dariiber
in ein grofles Netzwerk von sozialen Beziehungen eingebunden. Ayla schitzt
diesen Zusammenhang sehr, denn sie sagt, dass dort schon zum Teil gelebt
werde, was sie »islamische Utopie« nennt:

»Glauben sollte dazu dienen, also ich denke jeder Mensch im Islam sollte, man sollte anfangen,
erst mal an den anderen zu denken und weniger an sich. Man sollte aber auch sagen kénnen:
Ich bin fiir dich da [...] und wir sind ‘ne Gemeinschaft, uns geht es besser, [...] wenn wir zu-
sammenhalten, aber: du hast deine eigenen Entscheidungen in jeglicher Hinsicht hundertpro-
zentig.«

Ayla hat sich in diesem Kreis ein Milieu geschaffen, in dem sie sozial einge-
bunden ist, dem aber sowohl personale als auch formale Autorititsstrukturen
fehlen. Das soziale Netz ist fiir sie weitgehend individuell gestaltbar. In Kri-
sensituationen holt sie sich hier Rat und Hilfe, aber niemand macht ihr Vor-
schriften dariiber, was sie letztlich zu befolgen habe. In diesem Umfeld lebt
auch Aylas nicht-muslimischer auslindischer Freund, den sie zu heiraten be-
absichtigt.

Der Islam ist fiir Ayla das selbstverstindliche religiése Bezugssystem, in-
nerhalb dessen ihr Glaube seinen Ausdruck findet. Sie tragt ein Kopftuch,
liest im arabischen Koran — ohne arabisch tibersetzen zu kénnen — und ist
engagiert in einer selbstgegriindeten studentischen muslimischen Gruppe,
die sich tiber Leitlinien fiir den Entwurf islamisch-padagogischer Konzepte
Gedanken macht. Charakteristisch fiir Aylas Religiositit ist aber die symbo-
lisch-ethische Generalisierung konkreter religiser Gebote und ihre spirituel-

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE FORMEN ISLAMISCHER LEBENSFUHRUNG | 2065

le, personliche Beziehung zu Gott im Gebet: Im Interview spricht Ayla fast
ausschlieflich von » Religion«, »Glaube« und »Gott« und nicht von Islam, Al-
lah oder Pflichten. So betont sie die Einheit der Religionen in dem Glauben
an »den einen Gott« und der sich daraus ergebenden ethischen Grundhaltung
der Menschen, die sie mit ihrer »islamischen Utopie« erldutert. Sie wisse heu-
te, dass sie ihren Glauben auch einfach nur mit Beten leben kénne: Das ritu-
elle Gebet verrichte sie fast nie. Sie bete meist in ihrer Sprache und das nur,
wenn sie das »Bediirfnis« dazu habe, oder sie lese einfach im arabischen Ko-
ran als meditatives Erlebnis. Ein solches Beten gebe ihr das Gefiihl von »Ge-
borgenheit« und » Verantwortlichkeit« gegeniiber ihren Mitmenschen.

Das Kopftuch trigt Ayla durchaus, weil sie die islamischen Regeln zur
Geschlechtertrennung anerkennt. Bedeutung hat das Kopftuch fiir sie aber
beispielsweise auch als Insignum der Zugehdérigkeit zum subkulturellen Mi-
lieu von unterschiedlichen Auslindern. Ayla sagt von sich selbst, dass sie
weder »tiirkisch« aussehe, noch konne sie besonders gut tiirkisch sprechen.
Wenn sie es firr die Umstinde einer Begegnung als zutriglich empfindet,
lasst sie das Kopftuch auch schon einmal weg: So hat sie bei einem Schul-
praktikum nicht von der ersten Stunde an das Tuch angelegt. Sie begriindete
dies damit, dass die Schiilerinnen und Schiiler sich so langsam an sie ge-
wohnen konnten, berichtete mir eine Lehrerin, die in dieser Schule arbeitete.

Entsprechend ihres eher distanzierten Verhiltnisses zu rituell und dog-
matisch bestimmten Ausdrucksformen des Islams und ihrer derzeitigen
Freundschaft zu einem Nicht-Tiirken und Nicht-Muslim plant Ayla ihre Zu-
kunft auch nicht im Rahmen eines islamisch dominierten Milieus. Sie méch-
te entweder als Lehrerin arbeiten oder einmal in einem Kulturzentrum T6p-
fer- oder Malkurse anbieten.

Die Rituale iibt sie eher selten und nicht unbedingt in vollstindiger for-
maler Korrektheit aus. Das Kopftuch erhilt eher asketisch-spirituellen Cha-
rakter: Es bewahrt ihr etwas Distanz zur alltiglichen Welt und mehr Be-
wusstsein fiir ihre religios-spirituelle Weltsicht. Sie kann es darum, wenn es
ihr angemessen erscheint, auch einmal weglassen. »Universalisierend« ist
dieser Typ insofern, als sich diese Frauen zwar als Musliminnen verstehen,
ihnen aber der Islam in seinen ethisch-spirituellen Grundwahrheiten in an-
dere Religionen iibersetzbar erscheint.

Hilal - eine traditionalisierende Lebensfithrung
Zum Zeitpunkt des Interviews war Hilal 22 Jahre alt und arbeitete in einem
gemischt-konfessionellen Kindergarten. Hilal wohnte seit einigen Wochen
nicht mehr bei ihren Eltern sondern in einer Zweizimmerwohnung zusam-
men mit ihrer Schwester, die Jura studierte. Diese Wohnung liegt im glei-
chen Haus wie die Wohnung ihrer Eltern.

Die Eltern Hilals sind praktizierende Muslime. Die ganze Familie ist

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | GritT KLINKHAMMER

Mitglied der Gemeinschaft der Jama’at un-Nur e.V.” Heute ist Hilal sehr
aktiv in dieser Gemeinschaft. Sie geht regelmiflig zu den wochentlichen
Treffen und bereitet einmal monatlich einen Text aus den Schriften des
Griinders vor, um ihn den anderen Frauen vorzutragen und zu erldutern.

Hilal erzihlte mir, dass sie nie Probleme mit ihren Eltern wegen ihrer
Religion hatte. Allerdings habe sie frither, bevor sie selbst Said Nursis Schrif-
ten gelesen habe, oft wenig Lust dazu gehabt, ihre religiosen Pflichten zu
erfullen. Heute tue sie dies hingegen sehr gerne, und sie tue es vor allem
»bewusst«, wie sie sagt. Letzteres bedeute allerdings nicht, dass sie all ihr reli-
gioses Verhalten genau reflektiere. Zur Erlduterung vergleicht Hilal zwei un-
terschiedliche Formen, den Islam zu praktizieren, ihre und die von typi-
schen Konvertiten:

»Also wenn man in so eine Sache reingeboren wird, ist das eine andere Sache, als wenn man
da spiter eintritt. Dann informiert man sich iiber alle Sachen viel stirker. Dann hat man
tausend Fragen, die einem im Kopf ‘rumgehen, [...] Und dann ist das ganz ganz anders,
kann man gar nicht vergleichen. Man sieht die Sache aus einer ganz anderen Sicht. Die
nehmen die Sache viel ernster als ich, das merke ich. Ich bin da ein bisschen lockerer, weifS ich
nicht. Also, nicht so, dass ich meine Pflichten nicht ernst nehme, so nicht [...] Fiir mich ist das
so selbstverstandlich und da mache ich manche Sachen, ohne dass ich die Begriindung weifs,
warum man das machen muss.«

In der Regel weifl Hilal, was sie als Muslimin wann zu tun hat. Sie ist weder
unsicher beziiglich der téglichen Praxis, noch hegt sie Zweifel an der Wahr-
heit des Islams. Thre » Wende« zu einer »bewussten« Glaubenspraxis, die sie im
Alter von 17 Jahren vollzog, beschreibt sie weder als Wandel ihrer Sichtweise
auf den Islam, noch als Wandel ihres grundsitzlichen Verstindnisses der is-
lamischen Pflichten. Thre » Wende« hin zu einer aktiven religiosen Lebens-
filhrung muss vielmehr als Erfiillung der Erwartungen der Eltern und der
Gemeinde der Nurculuk verstanden werden.

Die Lektiire Said Nursis bedeutet fiir die Gemeinde und auch fiir Hilal
Glaubensunterweisung und praktische Disziplinierung der Lebensfithrung.
Sie bildet nicht die Grundlage zur kritischen Auseinandersetzung mit dem
Glauben. Die Vorstellung von jenseitiger religioser Vergeltung bleibt in
Hilals Verstindnis eng verkniipft mit der korrekten Ausiibung der islamischen
Pflichten. Anders als Ayla und in gewissem Sinne auch Hatice vollzieht Hilal

7 Die tuirkische Gemeinschaft wurde von Said Nursi (1873-1969) gegriindet. Er
schrieb eine grofle Anzahl von Korankommentaren und griindete Islamschulen als
Offensive gegen den laizistischen Kurs Atatiirks, der zunichst alle Islamschulen
schliefRen lief. In Deutschland griindeten die Nurcular unter dem Namen Jama’at
un-Nur (Gemeinschaft des Lichts) bereits in den 7oer Jahren eine erste Gemeinde.
Heute fiihrt die Gruppe etwa 30 so genannte »Lehrhiuser« in Deutschland.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE FORMEN ISLAMISCHER LEBENSFUHRUNG | 267

keine Wende zu einem ethischen oder spirituellem Verstindnis von Religion,
bei dem die Religion vor allem iiber ethische und spirituelle Werte und nicht
iiber einen rituellen Gehorsam definiert wird. Der Islam bleibt fiir Hilal posi-
tiv verbunden mit Tradition, jedenfalls soweit es ihre Handlungsfreiheit nicht
zu sehr einschrinkt. So hat sie beispielsweise den Auszug aus der elterlichen
Wohnung vor der Heirat, Schwimmengehen und Fitnesstraining gegen die
traditionalen Einwinde ihrer Eltern durchgesetzt, dass »ein muslimisches
Madchen das nicht tue«. Denn nach Hilals Meinung spreche — islamisch ge-
sehen — nichts dagegen, sofern die Geschlechtertrennung gewahrt wiirde.

Hilal beschreibt das Zusammentreffen islamischer und christlich-siku-
larer Kultur als eine Begegnung von »zwei Welten«, bei der mit grundsatzli-
chen Problemen gerechnet werden miisse. Im Gegensatz zur Generation ih-
rer Eltern aber versuche sie, in ihrem Leben die beiden Welten »irgendwie zu
vereinen«. Aufgrund der verschiedenen Rollen, die sie dort jeweils einnehmen
miisse, erfihrt sie diese Vereinigung als besondere Herausforderung. So er-
zdhlte sie beispielsweise von der »schdnen« islamischen Tradition, der ilteren
Generation Respekt und Gehorsam entgegen zu bringen, die aber mit der be-
ruflichen Anforderung, sich manchmal auch gegeniiber Alteren durchsetzen
zu miissen, nicht vereinbar sei. Im Interview gab sie noch weitere Beispiele
fur gegenliufige, meist aber moralisch begriindeter Handlungsorientierun-
gen. Hilal zieht aus dieser Einsicht unterschiedlicher Weltanschauungen
nicht die Konsequenz, ihre Berufstitigkeit aufzugeben. Im Gegenteil, sie be-
tont, dass sie manchmal eher ihre islamischen Pflichten wegen ihres beson-
deren Engagements im Kindergarten vergesse. Allerdings wiirden die regel-
mifigen Treffen in der Nurculuk-Gemeinde sie immer wieder unterstiitzen
und motivieren, trotzdem ihren islamischen Pflichten regelmifig nachzuge-
hen.

Hilal pflegt ihre nicht-islamischen Interessen in Beruf und Freizeit. Sie
mochte dabei ihre » Personlichkeit« ein wenig »austesten«, sagt sie. Hilal bleibt
dennoch im privaten Rahmen der Tradition verpflichtet. So akzeptiert sie,
dass die Familie nach einem Ehemann fiir sie Ausschau hilt. Allerdings habe
sie durchgesetzt, dass nicht ihr Vater, sondern ihr Schwager bei den Bewer-
bergesprichen zugegen ist. Zu ihrem Schwager habe sie ein gutes Verhiltnis
und sie wire dann entspannter.

Insgesamt charakterisiert Hilal das Leben ihrer Eltern als wesentlich
durch den Islam bestimmt. Fiir sich beschrinkt sie dagegen die Bedeutung
des Islams auf den privaten und vor allem familidren Bereich bei gleichzeitiger
Akzeptanz der Ordnung der »anderen Welt«. Insofern sucht sie nach Kom-
promissen, wenn »beide Welten« aufeinandertreffen.

Diese Form islamischer Lebensfithrung habe ich aufgrund der bewuss-
ten Beibehaltung einer traditionalen Haltung bei gleichzeitiger Begrenzung
des Geltungsbereiches islamischer Traditionen auf die familidre und persén-
liche Sphire »traditionalisierend« genannt. Musliminnen, die den Umgang

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | Grrrr KLINKHAMMER

mit verschiedenen Werten und Wertkontexten akzeptieren, kdnnen dieser
Form der »traditionalisierenden« Lebensfithrung zugeordnet werden.

Schlussfolgerungen

Die beschriebenen Typen der islamischen Lebensfithrung zeigen eine deutli-
che Pluralisierung islamischer Identititskonstruktionen, die in der Diversifi-
zierung des Islams in Deutschland durch islamische Verbande nicht reprisen-
tiert werden. Ebenfalls wurde deutlich, dass die Identifikation von Kopftuch
tragenden Musliminnen mit einer traditionellen oder »fundamentalisti-
schen« Religiositit nicht zutreffend ist. Wie ich in meiner Untersuchung zei-
gen, in diesem Rahmen aber nicht ausfithren konnte, trifft auch das Gegen-
teil nicht zu: nicht Kopftuch tragende Tiirkinnen sind keineswegs immer sa-
kular ausgerichtet. Dabei kann keine Aussage generalisiert werden. Das der
Arbeit zugrundeliegende Sample aus vorwiegend gut ausgebildeten Frauen
reprisentiert nicht die Mehrheit der Musliminnen in Deutschland, aber
Frauen, die die Gestaltung des Islams in Deutschland vorantreiben oder sogar
als Reprisentantinnen im 6ffentlichen Raum auftreten.

In der Analyse der Interviews zeigte sich, dass eine Spannung zwischen
den Generationen beziiglich der Religionsausiibung festzustellen ist. Alle
drei Frauen sind vor ihrer Heirat aus ihrem Elternhaus ausgezogen und ha-
ben ihre Auffassung von Islam explizit in Differenz zur religisen Orientie-
rung ihrer Eltern formuliert. Islamische Lebensfithrung dieser jungen Mus-
liminnen ist keineswegs eine selbstverstindliche Tradition, wie sie noch fur
die Eltern beschrieben wird. Wenn die befragten Frauen eine Verbindung zur
Tradition als hemmend fiir ihre Handlungsfreiheit erachten, dann versuchen
sie Gegenargumente zu formulieren. In diesem Sinne setzt selbst Hilal, die
sich insgesamt positiv zu »islamischer Tradition< duflert, emanzipatorische
Argumentationen iiber das seigentlich« religiése Verstindnis des Islams im
Gegensatz zur Tradition ein. Auch Hatice legitimiert beispielsweise ihr Studi-
um als >islamischs, als >Dienst fiir die Gemeinschaft<, um sich gegen Kritik
zu schiitzen, die darin nur einen »westlichen Ich-Findungsdrang« sehen kénn-
te. Und Ayla realisiert das Absetzen des Kopftuchs, indem sie propagiert,
man kénne Islam auch »einfach nur durch Beten« leben. In diesen Begriin-
dungsfiguren zeigt sich sehr deutlich, dass der Islam im Rahmen einer Ge-
sellschaft, die Religion weitgehend als Privatangelegenheit verbiirgt, sehr un-
terschiedliche Formen annehmen kann.

Die erste Auseinandersetzung mit dem Islam setzte bei vielen mit der
Erfahrung der Fremdzuschreibung als Tiirkin und Muslimin ein. Gleichzei-
tig zeigen die biographischen Rekonstruktionen der Frauen, wie die Hin-
wendung zum Islam zur Uberwindung von Konflikten in der Familie fiihrte.
Den Anstof3, ein Kopftuch anzulegen, beschreiben die Frauen aber selbst

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MoDERNE FORMEN ISLAMISCHER LEBENSFUHRUNG | 269

nicht als Reaktion auf einen familidren Konflikt, sondern als Reaktion auf die
Fremdzuschreibung als Muslimin in der Schule. Einige der Frauen erklirten,
dass sie ab der 8. oder 9. Klasse von Lehrern zu Expertinnen fiir den Islam
im Unterricht herangezogen wurden; unabhingig davon, ob sie gliubig wa-
ren oder nicht. Diese unfreiwillige, aber distanzierte und elternunabhingige
Herausforderung hatte eine eher positive Wirkung auf ihre Rezeption des
Islams. Die befragten Frauen nutzten fortan ihr neu entwickeltes Interesse
fiir den Islam als Méglichkeit, ihre familidre Herkunft zu thematisieren und
Probleme der eigenen Identititsfindung sowie das Verhiltnis zur Familie zu
klaren.

Der Islam wird dadurch zu einer Art sekundirem »Biographiegenerator«
(Hahn 1993) fiir die Frauen. Zwar ist der Ruickgriff auf den Islam als Religion
nicht als Wahl zu bezeichnen, aber der Umgang mit dem Islam und das Be-
streben, seine >authentisches, sinnvolle Integration in ihren Lebens- und Er-
fahrungszusammenhang zu erméglichen, erweist sich als hochgradig ent-
scheidungsintensiv. Insofern kann man sagen, dass die Frauen zur Gestal-
tung ihres Selbstbildes nicht nur auf ethnisch-religiése Fremdbilder reagie-
ren, sondern auch Individualisierungs- und Rationalisierungserwartungen in
der modernen Gesellschaft aufgreifen. So zeigten sich verschiedene Elemente
moderner religioser Lebensfithrung bei den Frauen: eine sowohl aus sikula-
rem Blickpunkt entfaltete dsthetisierende, spiritualisierende oder ethisierende
Verinnerlichung islamischer Praxis, als auch eine traditionalisierende Ausdif-
ferenzierung von Religion, die den Wert und die Funktion des Islams auf den
Ort der Familie und der Personlichkeit beschrinkt.

Obwohl bei den Frauen eine Suche nach Spiritualitit zu entdecken ist —
besonders bei Ayla und Hatice —, zeigen sich Formen der religiésen Bricolage
im Sinne eines synkretistischen Zugriffs auf verschiedene religiése Angebote
hier allerdings nicht. Die Frauen pendeln nicht zwischen verschiedenen reli-
giésen Kulturen hin und her, sondern sind an einer individualisierten An-
eignung allein des Islams interessiert. Und da auch im Binnenbereich islami-
scher Kultur das Angebot esoterischer und spiritueller Medien und entspre-
chender Veranstaltungen, Seminare und Vortrige noch relativ gering ist, er-
6ftnen sich den Frauen bislang nicht allzu viele Moglichkeiten zu einer in-
nerislamischen Bricolage.®

Alle drei beschriebenen Typen der islamischen Lebensfithrung weisen
moderne Formen individualisierter Religiositit auf. Wenn auch die Auffas-
sungen der Frauen mit dem Anlegen des Tuches dufierlich wieder in tradi-
tionelle islamische Bahnen zu verlaufen scheinen, so ist es gerade fiir die in-

8 Wenngleich sich hier parallel zur Rezeption sufischer Weisheiten, Heilungsme-
thoden, Astrologie und Musik ein erster Markt entwickelt, der sich in Esoterikliden,
in jiingerer Zeit aber auch in manchen islamischen Liden auftut. Autoren auf die-
sem Markt sind beispielsweise Steff Stefan, Fetullah Giilen und Idries Shah.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | GrrtT KLINKHAMMER

nerislamische Dynamik von Bedeutung, dass dies nicht auf der Basis eines
rein traditionalen Beziehungs- und Religionsverstindnisses geschieht. Thre
Verhtillung haben die Frauen vom Selbstverstindnis her individuell gewihlt,
sie fithlen sich weder an einen Mann noch an ihre Eltern gebunden, und die
Religion des Islams interpretieren sie von der gelebten Erfahrung ihrer Eigen-
stindigkeit her. Nur aufgrund dieser selbstbestimmten Handlungsméglich-
keiten akzeptieren sie das Kopftuch auch als einen Ausdruck ihrer Religiosi-
tat. Insofern sind Individualisierung und die Anerkennung von Sikularitit
lingst in den Handlungspriferenzen von Musliminnen in Deutschland ein-
geschrieben — und nur so wird auch das eingangs von mir beschriebene Bild
des muslimischen Pirchens verstehbar.

Literatur

Antes, Peter (1979): »Die Religionswissenschaft als Humanwissenschaftliche
Disziplin, in: Zeitschrift fiir Missions- und Religionswissenschaft, 2775-282.

Finke, Roger/Stark, Rodney (1989): »Evaluating the Evidence. Religious Eco-
nomics and Sacred Canopies«, in: American Sociological Review 54, 1054-
1056.

Hahn, Alois (1995): »Identitit und Biographie«, in: Wohlrab-Sahr, Monika
(Hg.), Biographie und Religion. Zwischen Ritual und Selbstsuche, Frank-
furt/Main, New York: Campus, 127-152.

Hervieu-Léger, Daniéle (1990): »Religion and Modernity in the French Con-
text. For a New Approach to Secularisations, in: Sociological Analysis 51,
15-25.

Tannaccone, Luca (1991): »The Consequences of Religious Market Structure,
in: Rationality and Society 3, 156-177.

Jonker, Gerdien (1999): »Religiositit und Partizipation der zweiten Genera-
tion — Frauen in Berliner Moscheenc, in: Klein-Hessling, Ruth u.a. (Hg.),
Der neue Islam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Mo-
derne — Fallstudien aus Afrika, Asien und Europa, Bielefeld: transcript, 106-
123.

Kippenberg, Hans G. (1991): »Religionspragmatik, in: Kippenberg, Hans G.,
Die vorderasiatischen Erlosungsreligionen, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 21-60.

Kippenberg, Hans G. (1993): »Diskursive Religionswissenschaft, die weder
auf einer allgemein giiltigen Definition von Religion noch auf einer Uber-
legenheit von Wissenschaft basiert, in: Gladigow, Burkhard/Kippenberg,
Hans G. (Hg.), Neue Ansdtze in der Religionswissenschaft. Miinchen: Beck,
9-23.

Klinkhammer, Gritt (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfithrung. Eine
qualitativ-empirische Untersuchung zur Religiositdt sunnitisch gepragter Tiir-
kinnen der zweiten Generation in Deutschland, Marburg: diagonal-Verlag.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MODERNE FORMEN ISLAMISCHER LEBENSFUHRUNG | 271

Klinkhammer, Gritt (2001): »Bedarf die Erforschung nichtchristlicher geleb-
ter Religion in europdischer Kultur eigener Methoden? Das Beispiel Mus-
liminnen in Deutschland«, in: Franke, Edith/Mathiae, Gisela/Sommer,
Regina (Hg.), Frauen Leben Religion. Ein Handbuch empirischer Forschungs-
methoden, Stuttgart: Kohlhammer, 113-136.

Schiffauer, Werner (1998): »Ausbau von Partizipationschancen islamischer
Minderheiten als Weg zur Uberwindung des islamischen Fundamenta-
lismus?«, in: Bielefeld, Heiner/Heitmeyer, Wilhelm (Hg.), Politisierte Re-
ligion, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 418-437.

Smith, Wilfred C. (1957): Islam in Modern History, Princeton: University
Press.

Smith, Wilfred C. (1959): »Comparative Religion: Wither — and Why?« in:
Eliade, Mircea/Kitagawa, Joseph M. (Hg.), The History of Religions. Essays
in Methodology, Chicago/London: University of Chicago Press, 31-58.

Waardenburg, Jacques (1988): »Revitalisierung des Islam - religionswissen-
schaftlich gesehen, in: Evangelische Theologie 48, 46-64.

Weber, Max (1972): Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie Band I, Ti-
bingen: C.H. Mohr.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsLAM UND MODERNE, BILDUNG UND INTEGRATION.
EINSTELLUNGEN TURKISCH-MUSLIMISCHER STUDENTINNEN
ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHER FACHER'

YASEMIN KARAKASOGLU

Der folgende Beitrag basiert auf den Ergebnissen einer qualitativ-em-
pirischen Untersuchung iiber religiose Einstellungen von jungen Frauen tiir-
kisch-muslimischer Herkunft. Es wird gezeigt, inwiefern ein Teil der jungen
bildungserfolgreichen Musliminnen der zweiten Migrantengeneration dazu
neigen, sich in ethno-religiéser Hinsicht sowohl gegentiber dem sikularen
Konzept der Majoritit wie auch gegeniiber der traditionellen Religiositit threr
Eltern neu zu definieren. Dieser Prozess beeinflusst auch ihr Verstindnis
von Integration in die Mehrheitsgesellschaft. Das hier beschriebene Phino-
men wird vor allem am Beispiel der jungen Frauen diskutiert, die sich mit
ihrer orthodoxen Orientierung am Islam gleichzeitig fiir eine grofere Sicht-
barkeit ihrer Religion in der Offentlichkeit und deren Anerkennung als inte-
gralem Teil der bundesdeutschen Gesellschaft und Kultur einsetzen. Ein
Schwerpunkt der Untersuchung liegt auf der Gruppe der Kopftuch tragenden
Studentinnen unter den Sunnitinnen, da sie durch ihr Ringen um 6ffentliche
Anerkennung zu Symbol-Figuren sowohl fiir die Majoritit als auch fiir die
ethnisch-religiose Minoritit, der sie angeho6ren, geworden sind. Wihrend die
Majoritit sie als typische Vertreterinnen der integrationsunwilligen Gruppe
von Zugewanderten unter den Muslimen und Musliminnen betrachtet, die
ein unzeitgemifes Frauenbild reprisentieren, werden sie in innerislami-
schen Kreisen als Heldinnen im Kampf um die Anerkennung einer 6ffentli-
chen Prisenz des Islams in Deutschland gelobt. Als prominentestes und auch
prignantestes Beispiel hierfiir kann der Fall der Lehramtsanwirterin Feresh-
ta Ludin angefiihrt werden.* Dariiber hinaus werden aber auch einige Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede zwischen alevitischen und sunnitischen

1 Dieser Beitrag ist die leicht verinderte, deutschsprachige Fassung meines Arti-
kels: »Custom Tailored Islam: Second generation female students of Turko-Muslim
origin in Germany and their concept of religiousness in the light of modernity and
education, in: Rosemarie Sackmann/Thomas Faist/Bernd Peters (Hg): Identity and
Integration. Migrants in Western Europe, London: Ashgate (im Druck).

2 Ludin, die in Deutschland Lehramt studiert hat und mittlerweile auch die deut-
sche Staatsangehorigkeit besitzt, mochte als Lehrerin mit Kopftuch in einer staatli-
chen Grund- und Hauptschule titig werden, die zustindige Schulbehérde des Lan-
des Baden-Wiirttemberg verwehrt ihr dies. Dagegen hat Ludin geklagt. Der Fall hat
seit 1998 simtliche Rechtsinstanzen der Bundesrepublik durchlaufen und steht
nun im Juli 2003 zur Entscheidung vor dem Bundesverfassungsgericht an. Zum
Fall Ludin siehe detaillierter Karakagoglu-Aydin 1999 und Karakasoglu 2002, vgl.
a. den Beitrag von Gabriele Britz i.d.Bd.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM UND MODERNE, BILDUNG UND INTEGRATION | 273

Studentinnen dargestellt, die zwei verschiedene ethno-religiose Traditionen
Anatoliens reprisentieren.? Wihrend die Alevitinnen eine moderne Version
des Islams ansprechen, die aufgrund ihrer geringen Anforderungen an reli-
giose Praxis und ihres ethischen Selbstverstindnisses ohne Modifikationen
kompatibel sei mit dem westlichen Lebensstil*, betrachten sich die Sunni-
tinnen ihrerseits als Vertreterinnen des >wahren Islamss, der — richtig inter-
pretiert und gelebt — nicht im Widerspruch zur westlichen Moderne stehen
muss.

Der Islam tiirkischer Prigung in Deutschland

Zunichst soll ein Blick auf die Entwicklung des Islams in Deutschland gewor-
fen werden, die den Rahmen fiir die Entwicklung des hier betrachteten Phi-
nomens islamischer Jugendreligiositit bildet. Es waren vor allem die sozio-
S6konomischen Umstinde, unter denen sich der Islam in Deutschland entwi-
ckelt hat, die zu dem heute prisenten Bild der Muslime in der Offentlichkeit
gefiihrt haben. Der Islam, wie er sich heute in Deutschland prasentiert, hat
sich erst im Verlauf der Arbeitsmigration entwickelt; zunichst existierte noch
keine ausgeprigte muslimische Infrastruktur in Deutschland. Religiése An-
gelegenheiten schienen fiir die Unterzeichner des Anwerbeabkommens mit
der Tiirkei im Jahr 1961 keine Rolle gespielt zu haben. Aus den wenigen
Hundert Muslimen, die vor Beginn der tuirkischen Arbeitsmigration als Di-
plomaten, Studierende oder Hindler tiberwiegend aus arabisch-islamischen
Staaten oder als deutschstimmige Konvertiten die islamische Gemeinschaft
in Deutschland bildeten, wurde nach Zuzug von tiirkischen — und in gerin-
gerem Umfang auch marokkanischen und tunesischen — Arbeitsmigranten
bis heute eine Population von ca. 3 Millionen. Sie entspricht aktuell 3,4 Pro-
zent der Gesamtbevolkerung der Bundesrepublik. Der Islam in Deutschland
weist damit zwei Hauptmerkmale auf: 1) Er ist kulturell iiberwiegend anato-
lisch geprigt. 2) Er ist die Religion eines iiberwiegend stidtischen Subprole-

3 Die Aleviten sind eine heterodoxe islamische Minoritit in der Tiirkei. In ihren
Glaubenssitzen verbinden sich starke schiitische Einfliisse mit vorislamischen
Glaubenselementen anatolischer Naturreligionen. Das Alevilik zeichnet sich durch
eine besondere Betonung der esoterischen Bedeutung des Glaubens aus. Aleviten
sehen sich weitgehend befreit von religiésen Riten und formalen Glaubenssitzen.
Die Gruppe der Aleviten umfasst ca. 15 Milionen Tiirkisch und Kurdisch sprechen-
de Menschen in der Tiirkei, wo sie, wie auch unter den Migranten aus der Tiirkei
in Deutschland, ca.20 Prozent der Population ausmachen (detaillierter siehe
Kehl-Bodrogi 1988, Kehl-Bodrogi 2000).

4 Kehl-Bodrogi (2000: 23) charakterisiert dies als »the new self-image of the Alevis,
which represents a universally valid and modern form of faith«.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | YasEMIN KARAKASOGLU

tariats von Zugewanderten.’ Dieser von der Elterngeneration >ererbte«< nie-
drige soziale Status bestimmt auch die Lebensverhiltnisse eines tiberwiegen-
den Teils der Kinder und Jugendlichen tiirkischer Herkunft, die bereits zu 75
Prozent in Deutschland geboren sind. Er duflert sich in deren Bildungsbe-
nachteiligung, der Besetzung niedriger Positionen auf dem Arbeitsmarkt,
iiberproportional hoher Arbeitslosigkeit, geringer politischer Partizipation
und ungleichem Zugang zum Wohnungsmarkt etc. Dies bestitigen neuere
empirische Untersuchungen zur sozio-6konomischen Situation der tirki-
schen Minderheit (vgl. BMA 2002; Diehl et al. 1998). Auch 40 Jahre nach
dem Beginn der Arbeitsmigration fithren von Muslimen vorgebrachte Anlie-
gen, wie der Bau von Moscheen inmitten von Stadtzentren, das Schlachten
nach religiser Vorschrift, die Einrichtung muslimischer Schulen und Kin-
dergirten, das Kopftuch von Schiilerinnen, Studentinnen und neuerdings
auch Lehrerinnen und die Einrichtung von Lehrstiihlen fiir islamische Reli-
gionspadagogik sowohl zu kontroversen und emotional gefithrten Debatten
in der Offentlichkeit, wie zu juristischen Verhandlungen.®

Muslimische Religiositit unter Jugendlichen

und jungen Erwachsenen

Anders als Sozialwissenschaftler noch Anfang der 8cer Jahre vermutet hat-
ten, hat die Bedeutung der religiésen Orientierung am Islam fiir junge Mus-
lime und Musliminnen in Deutschland offenbar nicht im Generationenver-
lauf abgenommen (vgl. Thoma-Venske 1981: 130). Im Gegenteil, der Islam
scheint als identititsstiftendes Merkmal fiir junge Muslime und Muslimin-
nen eher an Bedeutung zu gewinnen (vgl. Heitmeyer et al. 1997; Alacacioglu
1999, 2002; Frese 2002; Kelek 2002). Jiingste Umfragen zeigen, dass die
Religionszugehorigkeit fiir junge Muslime eine sehr viel grofiere Rolle spielt
als fiir junge Angehdrige christlicher Konfessionen (vgl. 13. Shell-Jugendstu-
die 2000: 157-180; Weidacher 2000: 125-127; Bundesministerium fiir Arbeit
und Sozialordnung 2002: 50). Wihrend heute 8o Prozent der jungen Tiirken
und Tiirkinnen Religion als wichtig fiir ein zufriedenes Leben einstufen, tun
dies lediglich 45 Prozent der jungen Deutschen. Gleichzeitig ist in beiden
Gruppen die Zustimmung zu einer Trennung zwischen privater Religiositit
und dem Staat mit 9o Prozent sehr hoch (Weidacher 2000: 127). Religiositit
scheint fiir die Muslime tiirkischer Prigung ein wichtiger Teil ihrer persona-
len Identitdt zu sein. Es ist den jungen Muslimen wichtig, einen eigenen Zu-
gang zur Religion zu finden, einen Zugang, der oftmals grofle Unterschiede
zu dem Verstindnis von Islam aufweist, das die Elterngeneration charakteri-

5 Esser charakterisiert die Tiirken in Deutschland sogar als »ethno-religiése Subna-
tion« (Esser 1998: 8).

6 Vgl. Karakagoglu-Aydin 1999 und 2002, Rohe 2001, Sen/Aydin 2002, Leggewie/
Joost/Rech 2002.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM UND MODERNE, BILDUNG UND INTEGRATION | 275

sierte. Hier ist ein Prozess wachsenden Selbstbewusstseins als Muslime in
Deutschland zu beobachten, der seinen Niederschlag in verstirkt geduflerten
Wiinschen nach 6ffentlicher Anerkennung findet. Diese werden sowohl indi-
viduell wie auch mittels der islamischen Selbstorganisationen artikuliert.

Vor diesem Hintergrund gibt es eine kleine, aber stetig wachsende
Gruppe erfolgreicher junger Muslime und Musliminnen tiirkischer Her-
kunft. Dies waren im Jahr 2000 rund 24.000 Studierende tiirkischer Her-
kunft, die tiberwiegend Bildungsinlinder sind und somit ihren Weg durch
die Bildungsinstitutionen in Deutschland gefunden haben. Der Wunsch die-
ser Gruppe nach offentlicher Anerkennung, nach mehr gesellschaftlicher
und damit auch politischer Mitbestimmung findet seinen Niederschlag in ei-
ner deutlicheren und differenzierteren Artikulation ihrer Belange, als dies fiir
ihre Eltern und Grofeltern noch méglich war. Manche von ihnen tun dies
unter dem Vorzeichen des Islams. In dem Moment, in dem so genannte
Kopftuchstudentinnen die Universititen betraten, erhielt die Diskussion um
den Stellenwert und die Rolle des Islams im 6ffentlichen Leben der Bundesre-
publik eine neue Dimension und eine andere Qualitit.”

Befunde der eigenen empirischen Untersuchung

Zur Typologie religioser Orientierungen bei tiirkisch-muslimischen
Studentinnen erziehungswissenschaftlicher Ficher

Bei der Suche nach den Griinden fiir die Beobachtung, dass die tiirkische
Community schlechter in die Mehrheitsgesellschaft integriert ist als andere
Migrantengruppen, wird oftmals der Islam als segregativer Faktor angefiihrt.
Im Folgenden soll anhand der Einstellungen von Studentinnen tiirkisch-
muslimischer Herkunft zu den Beziehungen zwischen Religion und Moder-
ne, Bildung und Integration gezeigt werden, dass dieser Zusammenhang
nicht zwingend ist. Es handelt sich um die Zusammenfassung von Befunden
einer eigenen empirischen Untersuchung, die in den Jahren 1996 bis 1999
mit dem Ziel durchgefithrt wurde, den méglichen Zusammenhang zwischen
Einstellungen zu Religiositit und Erziehung bei sunnitischen und aleviti-
schen Studentinnen padagogischer Ficher zu ermitteln. Meine Studie be-
ruht auf 26 Tiefeninterviews, davon zehn mit Kopftuch tragenden Sunnitin-
nen, neun mit Sunnitinnen ohne Kopftuch und sieben mit Alevitinnen, aus-

7 Esser betont, dass die wichtigste Investition fiir die Teilhabe an Schliisselpositio-
nen in der Mehrheitsgesellschaft diejenige in die Hochschulbildung der nichsten
Generation sei. Fiir ethnische oder religiose Minorititen sei die Hochschulbildung
die einzige Moglichkeit, Zugang zu den dominanten Diskursen der Mehrheitsge-
sellschaft zu erlangen und damit auch zu deren Schliisselpositionen. Dies betrifft
einen zentralen Aspekt von Integration und zwar denjenigen der Chancengeichheit
beim Zugang zu gesellschaftlichen Entfaltungsméglichkeiten (Esser 1998: 10).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | YAsEMIN KarakAsOGLU

nahmslos Studentinnen an verschiedenen Ruhrgebietsuniversititen.® Eine
weitere Fragestellung meiner Untersuchung bezog sich auf das Problem, ob
der Hinweis auf die Verwendung von islamischen Symbolen (wie des Kopftu-
ches) bei einem Teil der jungen Musliminnen oder die formale Zugehorig-
keit zu einer der beiden islamischen Denominationen ausreicht, um die Viel-
falt islamischer Orientierungen bei dieser Personengruppe abzubilden. Die
Auswertung der in den Interviews geduflerten Einstellungen und Handlungs-
weisen fiithrten zu einer Denominationen-iibergreifenden Typisierung. Dem
Typisierungskonzept liegen als heuristische Instrumente zum einen das Mo-
dell Glocks (1969) mit den fiinf Dimensionen der Religiositit (religioser
Glaube, religiéses Wissen, religiose Praxis, religiése Erfahrung, soziale Kon-
sequenzen der Religiositit) und zum anderen Kategorien der »Intensitit«
und »Reichweite« von Religiositit als kulturellem Muster nach Geertz (1991:
161) zu Grunde.

Im vorliegenden Sample fiihrte dies zu vier Haupttypen von Religiositit,
denen die Befragten zugeordnet werden konnten: Atheistinnen, Spiritualis-
tinnen, Laizistinnen, Ritualistinnen. Zwei dieser Typen konnten in jeweils
zwei Subtypen unterteilt werden. Es handelt sich um die Gruppe der Laizis-
tinnen, die sowohl von Alevitinnen wie auch von Sunnitinnen gebildet wird,
und um die Ritualistinnen, die sich in pragmatische und idealistische Ritua-
listinnen unterteilen lassen. Alevitische Befragte finden sich aufler in der
Gruppe der Laizistinnen noch in derjenigen der Spiritualistinnen, sunniti-
sche Befragte sind in allen Gruppen ausser derjenigen der Spiritualistinnen
vertreten. Kopftuchtragende Interviewte sind ausschlieRlich unter den bei-
den Gruppen der Ritualistinnen zu finden.?

Religiése Orientierungen von Menschen aus islamisch gepriagten Fami-
lienkontexten sind nicht auf die — etwa in einem Kopftuch — >sichtbare« Reli-
giositit begrenzt, sondern bewegen sich, wie gezeigt werden wird, in vielen
Facetten, zu denen auch islamisch {iberformte atheistische und spiritualisti-
sche Formen geho6ren. Die Grenzen zwischen den Typen religioser Orientie-
rung sind flieRend. So gibt es beispielsweise religiose Formen, die sich vom
islamischen Hintergrund geldst haben, wie etwa die Spiritualistinnen, die
iiberwiegend einen alevitischen Hintergrund haben. Auch die Zugehérigkeit
zur Gruppe der Laizistinnen muss nicht mit der Ablehnung eines Kopftuches
einhergehen. Innerhalb der Gruppe der Ritualistinnen beeintrichtigt die
durch das Kopftuch externalisierte religiése Orientierung aus Sicht der be-
troffenen jungen Frau nicht ihre sikulare Einstellung zur Religion als Privat-
sache und Religionsfreiheit als Menschenrecht. Die Entscheidung fiir ein
Kopftuch muss also nicht den Wunsch spiegeln, seiner Religiositit in allen

8 Zu den Details der Untersuchung siehe Karakagoglu-Aydin 2000.
9 Die Tabelle auf S. 288f. verdeutlicht, wie die Typenbildung nach den Glock’schen
Dimensionen durchgefiihrt wurde.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM UND MODERNE, BILDUNG UND INTEGRATION | 277

Aspekten des Lebens Geltung zu verschaffen. Darin kénnen sich sogar recht
unterschiedliche Vorstellungen tiber die Grundlagen eines dem Islam ge-
rechten Lebensstils ausdriicken.

Zur Rolle und Bedeutung des Kopftuches fiir die jungen Akademikerinnen
Eine der forschungsleitenden Fragen war die nach den Griinden von jungen
Akademikerinnen, ein Kopftuch zu tragen. Auf den ersten Blick erscheint das
Tragen eines Kopftuches, das von der Mehrheitsgesellschaft iiberwiegend als
Symbol fiir die Unterdriickung islamischer Frauen gewertet wird, als Wider-
spruch zu dem Wunsch, eine wichtige und aktive soziale Funktion wie dieje-
nige einer Lehrerin an einer 6ffentlichen Schule zu tibernehmen. In der Dis-
kussion der Ergebnisse wird im Folgenden gezeigt, wie sich eine durch das
Kopftuch ausgedriickte religiose Orientierung zu erzieherischen Idealen ver-
hilt, wie sie mit Vorstellungen von zeitgenéssischer Erziehung und Bildung
im Allgemeinen und den Erwartungen der jungen Frauen an ihre Rolle als
zukiinftige Erzieherinnen in Schulen und dhnlichen Institutionen im Beson-
deren zu vereinbaren ist. Wenn moglich, wird aus ausgewidhlten Interviews
zitiert, um die Befunde nachvollziehbar und die jungen Musliminnen selbst
zu Wort kommen zu lassen.

Selbst wenn durch »islamische Kleidung« eine besonders intensive Reli-
giositit ausgedriickt werden soll, geht dies offenbar nicht automatisch mit ei-
ner konservativen oder dogmatischen Weltsicht einher. Die religiésen Orien-
tierungen der jungen Kopftuch tragenden Frauen unterscheiden sich deutlich
von denen der Elterngeneration.”” Der Zugang der Ritualistinnen zu ihrer
Religion kann als ein dezidiert intellektueller bezeichnet werden, dessen Ba-
sis Wissensaneignung ist. Fiir die jungen Frauen ist es wesentlich zu beto-
nen, dass sie ihr Leben am >wahren Islams, den sie sich tiber die so genannte
>wissenschaftliche« Lektiire aneignen, orientieren und nicht am traditionel-
len, meist miindlich tiberlieferten Islam der Elterngeneration. Dieser tradi-
tionelle Islam wird als tiirkisch-kulturell iiberformte und damit verfremdete
Version des >wahren Islams« betrachtet. Er wird als einschrinkend und nicht
mit den Erfordernissen des Lebens in Deutschland {ibereinstimmend emp-
funden und nicht zuletzt daher abgelehnt. Ein Interviewausschnitt mit Ner-
min verdeutlicht exemplarisch die hier vorgestellte Argumentationslinie der
Ritualistinnen:

»Ich versuche alles nach meiner Religion auszurichten. Aber wenn ich dies sage, dann
weifd ich auch, dass man uns vieles als Religion beigebracht hat, was falsch ist. Zum
Beispiel, dass Minner und Frauen voneinander getrennt sein miissen, nicht im glei-
chen Zimmer sitzen diirfen. [...] Dass [jedoch] nichts dabei ist, wenn sich eine Frau in

10 Siehe hierzu auch Nokel 1996 und 2002; Karakagoglu-Aydin 1998 und 2000;
Klinkhammer 1999 und 2000; Swietlik 2000.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | YaseMiN KARAKASOGLU

eine bestimmte tesettiir< [Tiirkisch fiir eine bestimmte Form islamisch korrekter Be-
kleidung] gehiillt hat, habe ich selbst festgestellt. Dass also im wirklichen Islam das so
ist. Auch zum Beispiel bei der Sexualerziehung. Das ist etwas, das in der Religion ver-
boten ist, das wirklich unanstindig ist, wie kann man das nur lehren? So hatte man es
uns beigebracht. Aber dass es nicht so ist, dass in der Religion diesem [Thema Sexuali-
tit] ein grofler Stellenwert beigemessen wird, dass das notwendig ist, das bringt uns
unsere Religion bei. Ich glaube daran, dass ich unter Beriicksichtigung dieses falschen
Wissens alles durch meine Religion lernen kann, natiirlich von der wahren, richtigen
Religion, die nicht so viel mit dem Traditionellen zu tun hat. Die Kultur, die Sitten und
Gebriuche kénnen sich dndern, aber die Religion dndert sich nicht. Also in der Tiirkei
werden wirklich viele kulturelle Dinge als mit der Religion verbunden betrachtet, aber
das ist nicht richtig, das ist falsch.«

Mit islamisch deklarierter Kleidung in der Offentlichkeit und in Institutionen
der Mehrheitsgesellschaft verbinden die Ritualistinnen den Wunsch nach
Anerkennung ihres als individuell begriffenen, religiosen Lebensstils als ei-
nem von vielen in der pluralistischen Gesellschaft. Derya driickt dies sehr
plastisch in dem Vergleich zwischen ihrem Kopftuch mit den buntgefirbten
Haaren eines Punk aus: »Manche Menschen firben sich die Haare griin und
ich trage halt mein Kopftuch, wo ist da der Unterschied?«

Wissen, um zu Glauben: Der neue Zugang zur >wahren« Religion

bei Sunnitinnen und Alevitinnen

Es ist Olivier Roy zuzustimmen, wenn er meint »in the context of immigra-
tion there are no social constraints or even inducements to behave as a good
Muslim; praying, fasting, eating helal require personal involvement [...]. One
has to re-create an individual basis, the patterns of an everyday life for a Mus-
lim.« Die Ergebnisse der vorliegenden Untersuchung stiitzen jedoch nicht
seine Schlussfolgerung, dass »to be a >true< Muslim is an individual choice,
because it usually means a double break; with a too traditional familial envi-
ronment and with the dominant secular society« (Roy 2000: 29). Die hier
vorgestellte Studie legt eine andere Interpretation nahe. Indem die jungen
Frauen angeben, ihr Leben nach dem >wahren Islam« auszurichten, stehen
sie einerseits zu den religiésen Wurzeln der Familie, versuchen diese jedoch
andererseits mit einem moderneren Lebensstil zu verschnen. Dies gelingt
ihnen durch eine Re-Interpretation religivser Normen mit Hilfe eines intel-
lektuellen Zugangs zu den islamischen Quellen. Damit beabsichtigen sie, als
gliubige Muslimin eine wichtige Rolle im 6ffentlichen Leben der deutschen
Gesamtgesellschaft einnehmen zu konnen. Weder wird die religiése Tradi-
tion als solche, noch ein sikulares Leben abgelehnt, vielmehr geht es den
jungen Frauen um eine Synthese zwischen beiden Bereichen."”

11 Diese Befunde zur Entwicklung islamischer Identititen innerhalb der turko-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstaM UND MODERNE, BILDUNG UND INTEGRATION | 279

Um diese Synthese, die eine moderne islamische Lebensweise hervor-
bringen soll, noch pointierter zu veranschaulichen, soll wieder eine interview-
te Muslimin zu Wort kommen. In der folgenden Sequenz beschreibt die
Kopftuch tragende Pidagogik-Studentin Fatma, warum sie sich nach der
Schulzeit dazu entschieden hat, ein Kopftuch zu tragen. Neben den religiésen
Motiven werden auch Argumente benannt, die an diejenigen aus feministi-
schen Kreisen zu gleichen Karrierechancen fiir Frauen und Minner erin-
nern. Die Sequenz belegt exemplarisch den Wunsch der Probandinnen nach
gesellschaftlicher Teilhabe auf einem gehobenen Niveau:

»Meine Mutter legt groRen Wert auf Kleidung; sie wollte immer, dass wir gut angezo-
gen sind, so dass die Lehrerin gesagt hat, du kommst aber aus einer modernen Fami-
lie! Als meine Mutter dann einmal zum Elternsprechtag kam, hat sich die Frau um 180
Grad gedreht, weil meine Mutter bedeckt war. Thre Art mir gegentiber hatte sich etwas
verandert, so habe ich das empfunden, vielleicht war das ja auch nicht so. Also dort ha-
be ich das erste Mal etwas in dieser Hinsicht kapiert, und das war der Grund fiir mei-
nen Entschluss, heute ein Kopftuch zu tragen. Natiirlich war der erste Grund, dass ich
in meinem Glauben stark bin, und dass dies das Richtige ist. Aber auch, weil ich daran
geglaubt habe, dass Frauen mit Kopftuch nie zuriickstehen werden. Und dass eine
Frau mit Kopftuch mindestens so modern wie eine unbedeckte moderne Frau sein
kann und Karriere machen kann, daran habe ich aus tiefstem Herzen geglaubt, und
das wollte ich beweisen, das war also ein Grund dafiir.«

Auch bei den alevitischen Befragten des Samples findet sich ein individuali-
sierter Bezug und eine Betonung der ethno-religiosen Herkunft. Aber sie
entwickeln dies in Auseinandersetzung mit drei Polen. Der eine Pol wird
durch die Elterngeneration gebildet, die es aus ihrer Sicht versiumt hat, ei-
nen tieferen Bezug zum Alevilik zu vermitteln; der andere Pol ist die Mehr-
heitsgesellschaft, die nicht zwischen Aleviten und Sunniten differenziert und
der dritte Pol sind die Sunniten, die gegentiber Aleviten spezifische Vorurtei-
le hegen. In ihrer Rekonstruktion einer alevitischen Identitit spielt fiir Yesim
vor allem der letztgenannte Pol eine wichtige Rolle. Sie setzt sich mit den
sunnitischen Vorurteilen gegentiiber den Aleviten auseinander — ausgedriickt
in Topoi wie >fehlende religicse Praxis der Aleviten< und >fehlende Sexualmo-
ral, die in der folgenden Aussage lediglich implizit angesprochen werden als
»Vorurteile«, »jenes machen die« und »unglaubig«:

»Aber, je dlter ich geworden bin, oder halt mit der Oberstufenzeit, also so meine gym-
nasiale Phase und jetzt an der Uni auch, hab ich diese, diese Religionskriege, sag ich

muslimischen Migrantengesellschaft weisen Parallelen auf zu denjenigen von Mo-
dood iiber pakistanisch-muslimische Midchen in Grof3britannien (vgl. Modood

1997: 157£.).

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | Yasemin KARAKASOGLU

jetzt mal, mitbekommen. Und das hat natiirlich meine Einstellung verandert und auch,
dass ich einfach mehr tiber Aleviten héren wollte, wissen wollte, weil ich ja diese Vor-
urteile horte. >Jenes machen die und so ungldubig« und das hat meine Haltung auch
etwas verindert. Aber ich muss sagen, ich bin trotzdem keine fanatische Alevitin, was
ich ablehne, also ich lehn’ das eigentlich von beiden Seiten ab. Und, ja, ich denk mir
mal, ich weifd nun mehr, nicht viel, also ich muss noch mein Wissen erweitern. Aber
natiirlich hab ich dadurch auch mehr verindert, so weifl ich jetzt: Ja, ich bin Alevitin,
und Aleviten machen das und jenes, Tradition, wie lduft ein Gottesdienst ab, und das
ist sehr gut fiir mich, also dass ich das weif3.«

Indem sich die jungen Frauen mit den sunnitischen Vorurteilen gegeniiber
ihrer ethno-religiésen Herkunft auseinandersetzen, betonen sie ihrerseits die
Unterschiede im Islamverstindnis gegeniiber den Sunnitinnen. Mit dieser
Unterscheidung unterstreichen sie die Spezifika ihrer ethno-religiésen Iden-
titit. Das in der Literatur hinsichtlich der Aleviten vielfach festgestellte
»ethnic revival« mit dem Kennzeichen einer deutlichen Abgrenzung vom or-
thodoxen Islam, spiegelt sich also auch in der hier vorgestellten Gruppe der
Hochschulstudentinnen. Dabei gibt es jedoch auch Gemeinsamkeiten mit
den Sunnitinnen, die sich erst auf den zweiten Blick offenbaren. So teilen die
laizistischen Alevitinnen mit den Sunnitinnen den Ansatz, zwischen tiber-
wiegend als negativ empfundenen turkischen Traditionen und dem genui-
nen, als positiv empfundenen Wesen ihrer ansozialisierten Religion zu tren-
nen. Auch bei ihnen dient dies einer Emanzipation von der als traditionell
bezeichneten religiésen Orientierung ihrer Eltern. Dem elterlichen Traditio-
nalismus setzen sie die >wahre Religion« entgegen, die sie in der Fachlitera-
tur, durch Vortrige und Fortbildungen entdecken. Beide Gruppen grenzen
sich auch von der in diesem Zusammenhang als »traditionell tiirkisch« be-
zeichneten Erziehung der Eltern ab. Die befragten bekennenden Alevitinnen
neigen dazu, so genannte westlich-moderne Ideale wie Toleranz, Gleichbe-
rechtigung der Geschlechter, Gewaltverzicht und Humanismus als genuin
alevitische Werte zu interpretieren. Nicht die deutsche Gesellschaft, sondern
der eigene ethno-religivse Hintergrund befihigt die Alevitinnen somit, sich
als Vertreterinnen von Werten der >Moderne« zu prisentieren. Da der eigene
religios-kulturelle Hintergrund keine duflere Reprisentation der Religions-
zugehorigkeit fordert, konnen sich die alevitischen Studentinnnen als Vertre-
terinnen eines mit der westlichen Vorstellung von der Emanzipation der Frau
kompatiblen Religiosititsverstindnisses prisentieren und sich damit gleich-
zeitig auch gegeniiber den Sunnitinnen als eigenstindige religiése Gruppie-
rung abgrenzen.

Mit Ausnahme der Atheistinnen betrachten alle interviewten Studentin-
nen die Verinnerlichung eines religiés-ethischen Leitbildes als wichtigsten
Rahmen fiir ihr soziales Verhalten. Es steht iiber der rituellen Praxis, denn
auch fiir die sunnitischen Laizistinnen und die Ritualistinnen ist die rituelle

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstaM UND MODERNE, BILDUNG UND INTEGRATION | 281

Praxis nicht denkbar, ohne eine Verinnerlichung der ethisch-moralischen
Intention und sozialen Bedeutung, die ihr innewohnt. Auch hier wird der
Unterschied zur Elterngeneration betont, die keinen vergleichbaren intellek-
tuellen Zugang zur Religion hatte. In dem reflexiven Zugang zur Religion als
Voraussetzung fiir eine >richtige< Religiositit offenbart sich die auffilligste
Ubereinstimmung der (sunnitischen) Ritualistinnen — der pragmatischen wie
idealistischen — mit den alevitischen Laizistinnen. Sie alle sehen in der An-
eignung von Wissen tiber die Grundlagen ihrer Religion sowohl ein wichti-
ges Moment zur Stirkung ihres religiésen Zugehorigkeitsgefiihls als auch
der personlichen religiésen Identitit. In beiden Fillen erhilt die Wissensan-
eignung den Stellenwert ritueller Praxis. Der Hintergrund hierfiir ist aller-
dings ein unterschiedlicher: Fiir die Ritualistinnen ist mit der Wissensaneig-
nung der >neue< Zugang zur richtigen rituellen Praxis erdffnet, die jetzt in
Kenntnis der religiésen Grundintention, die ihr innewohnt, bewusst und
>richtig« umgesetzt werden kann. Diese Gruppe weist Ziige des bei Geertz als
Reaktion auf die Anforderungen der westlichen Moderne beschriebenen
»Skriptualismus« auf (vgl. Geertz 1991: 100).

Fir die alevitischen Laizistinnen ist dagegen mit religioser Wissens-
aneignung keine Aufforderung verbunden, eine umfassende religiése Praxis
zu initiieren. Ein Grund hierfiir ist die bereits geschilderte, grundsitzlich un-
terschiedliche Haltung des Alevilik zu religiéser Praxis. Ein anderer ist aber,
wie sie selber berichten, die in der Elterngeneration teilweise ausgeiibte, aber
von den Kindern zumeist nicht eingeforderte rituelle Praxis, an deren Stelle
die verstirkte Betonung der >Innerlichkeit« trat. Die Interviews mit Alevitin-
nen bestitigen die in der Literatur angesprochenen Effekte der beiden Ten-
denzen von »Erosion« und »ethnic revival« innerhalb der alevitischen Ge-
meinschaft. Die Studentinnen sehen in der Wissenssteigerung eine ange-
messene Basis daftir, die religiose Zugehdérigkeit gegentiber der AuRenwelt
besser vertreten und gegebenenfalls verteidigen zu kénnen. Dies ist beson-
ders wichtig fiir sie, da sie Erfahrungen mit Vorurteilen der Sunniten gegen-
iiber Aleviten gemacht haben, denen sie mit jhrem erweiterten Wissen iiber
die Grundlagen des Alevilik besser begegnen konnen. Fiir viele der befragten
Alevitinnen endet die rituelle Praxis damit weitgehend mit der Wissens-
aneignung, wie die folgende Interviewpassage der alevitischen Laizistin Giil
exemplarisch verdeutlicht:

»Und ich kann noch nicht einmal richtig sagen, dass ich alevitisch lebe, zum Beispiel.
Ich meine, ich mache ja auch nicht viele Sachen, ich faste zum Beispiel nicht oder ich
tanz [...] auch [...] nicht, ich bete nichts an oder sonst was. Ich mache ja auch nichts,
also ich kann ja auch im Endeffekt nicht behaupten, ich bin irgendwo religi6s oder ich
lebe nach alevitischer Lebensweisheit oder nach alevitischer Religion oder so. Das kann
ich nicht von mir behaupten. Und das einzige, was ich machen kann, ab und an mal
ein Buch lesen, wenn mich das interessiert, eine zeitlang, nur um dariiber Bescheid zu

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | YasEmIN Karakaso&Lu

wissen, und wenn mich jemand fragt, dariiber reden zu konnen. Das ist aber auch al-
les.«

Offentlich und privat, sikular und religiés.

Die Suche nach modernen Erziehungskonzepten

Wie an der Gruppe der alevitischen Studentinnen gezeigt werden kann, spie-
geln sich in den Erziehungsidealen der jungen Frauen Konzepte von indivi-
dueller Freiheit, Toleranz und gesellschaftlichem Pluralismus. Andererseits
scheinen einige der sunnitischen Studentinnen, insbesondere in der Gruppe
der Ritualistinnen, im Hinblick auf die Erziehung in der Familie auch tradi-
tionelle Werte zu befiirworten. Dabei durchbrechen sie die tiblichen Dicho-
tomien von Individualismus und Kollektivismus, Unabhingigkeit und Fami-
lialismus. Als kiinftige Pddagoginnen jedoch sehen sie sich in erster Linie als
professionelle Vermittlerinnen von Wissen und Konzepten zeitgenossischer
Erziehung. Wenn >Erziehung< ein Hauptthema fiir islamische Aktivisten
auch in Deutschland ist (vgl. Barazangi 1995), so gibt es in den Interviews mit
den Ritualistinnen, denen aufgrund ihrer Kleidung und religiésen Orientie-
rung am ehesten eine Nihe zu diesen politisch-islamischen Gruppierungen
nachgesagt werden konnte, keinen Hinweis darauf, dass die jungen Frauen
sich als Vertreterinnen einer islamischen Padagogik sehen oder eine solche
entwickeln mochten. Selbst wenn die Gruppe der idealistischen Ritualistin-
nen, die ich so benannt habe, da sie den religiosen Ritus moglichst umfas-
send im Lebensalltag verwirklichen méchten, religiose Normen als Erzie-
hungsrahmen fiir ihre eigenen Kinder bevorzugen, so iibertragen sie nach
ihrem Selbstverstindnis derartige Vorstellungen nicht auf ihr professionelles
Handeln. Hier nehmen sie eine klare Unterscheidung vor zwischen der fami-
lidr zu vermittelnden Erziehung und dem professionellen, sikularen Erzie-
hungsauftrag in der Schule oder anderen Institutionen der Mehrheitsgesell-
schaft. Nicht nur die >sichtbaren< Musliminnen des Samples méchten an den
Schulen mit ihrer professionellen und religiosen Identitit akzeptiert werden,
ohne dem Vorwurf ausgesetzt zu werden, die sikulare Schule religi6s infil-
trieren zu wollen. Die Laizistin Ayten betont, wie wichtig ihr die Akzeptanz
ihrer Zugehorigkeit zum Islam als Teil ihrer persénlichen Identitit auch im
Arbeitsfeld Schule ist, ohne dass sie beabsichtigt, ihre religiése Orientierung
nach aufien zu tragen:

»Und Religion, also ich will gerne so akzeptiert werden, wie ich denke, so auch religios
mit meiner Einstellung, dass ich vielleicht nicht Christin bin, dass ich Muslimin bin.
Aber ich denke kaum, dass das so in der Schule so einen groflen Einfluss haben wird.
Ich meine, Mathe und Tiirkisch unterrichte ich eigentlich nicht als islamische Theolo-

gil’l.«

Hidayet, eine der Kopftuch tragenden Studentinnen betont, dass fiir sie Tole-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM UND MODERNE, BILDUNG UND INTEGRATION | 283

ranz von beiden Seiten, der Minderheit wie der Mehrheit gefordert ist. Sie
lehnt die Anpassung an Sicht- oder Verhaltensweisen der Mehrheitsgesell-
schaft ab, wenn es um ethnische oder religiose Orientierungen geht:

»]a, also ich mochte halt so mit meiner Nationalitit und mit meiner Religion [...] akzep-
tiert werden. Also ich méchte mich halt nicht irgendwie deren Vorstellungen anpassen,
sondern so akzeptiert werden, weil das wire jetzt keine Akzeptanz so fiir mich. Ja, eben
so wie ich mein Gegentiber akzeptiere, wie es ist, das gleiche erwarte ich dann auch.«

Die Interviews enthielten keine — weder offenen noch versteckten — Hinweise
auf etwaige missionarische Absichten mit Blick auf zukiinftige Schiiler und
Schiilerinnen. Fiir die eigenen Kinder allerdings wird von den meisten Ritua-
listinnen eine islamisch fundierte Erziehung vertreten. Dabei wiirden sie eine
Abkehr des Kindes vom Islam nicht tolerieren. Diese Einstellung kommt in
der Antwort Aynurs auf die Frage, ob sie ihren Kindern das Recht auf Selbst-
bestimmung und freie Entfaltung zugestehen wiirde, folgendermafien zum
Ausdruck: »In gewisser Weise, ja. Sie sollen schon aufgeschlossen sein, sie
sollten selbstindig sein und tun kénnen, was sie wollen, aber nur insoweit,
als all dies in den Grenzen des Islam geschieht.«

Die Ritualistinnen befiirworten auch tiberwiegend eine Erziehung im
Sinne der Gleichberechtigung zwischen Jungen und Midchen, allerdings an-
ders, als dies meist verstanden wird. Gleichberechtigung impliziert im fol-
genden Interviewausschnitt, dass Jungen und Midchen die gleichen Restrik-
tionen vom Elternhaus auferlegt bekommen sollen: »Ich wiirde sie gleich be-
handeln. Zum Beispiel wiirde ich weder meinem Sohn noch meiner Tochter
erlauben, in die Diskothek zu gehen oder mit jemandem vor der Ehe zu schla-
fen.« Die jungen Frauen sind iiberzeugt davon, dass eine so verstandene is-
lamische Erziehung ihre Kinder zu »wertvollen« Mitgliedern der Gesellschaft
machen wiirde.

Islamische Erziehung bedeutet fiir die idealistischen Ritualistinnen, dass
die gesamte Erziehung auf islamischen Werten und Normen basiert. Die an-
deren Gruppen, auch einige Befragte aus der Gruppe der pragmatischen Ri-
tualistinnen, verstehen islamische Erziehung als Vermittlung von Basis-
kenntnissen iiber den Islam, nicht jedoch als ganzheitliche, erzieherische
Orientierung am Islam sowohl Ritualistinnen als auch Laizistinnen befiir-
worten mit dem Argument der Gleichbehandlung die Einrichtung islami-
scher Schulen. Keine der Befragten wiirde jedoch ihre Kinder in eine solche
Schule schicken, da sie dort fehlende Kontakte zu nicht-muslimischen, deut-
schen Kindern befiirchteten. Dies hitte aus ihrer Sicht dann negative sprach-
liche Konsequenzen fiir die weitere schulische Karriere.” Hier hat eindeutig

12 Diese Befunde weisen erneut Parallelen zu Untersuchungen iiber pakistanische
Midchen in Grof3britannien auf. Hier lehnten pakistanisch-muslimische Madchen

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | YAsEmiN Karakaso&Lu

das Ziel des Bildungsaufstiegs und der gesellschaftlichen Integration auch
bei den Ritualistinnen Vorrang vor religidsem Idealismus.

Islamische Religiositit und Integration

Im Selbstverstindnis der befragten Studentinnen spielt der Wille zur Integra-
tion in die Gesellschaft eine zentrale Rolle. Deutlich abgelehnt wird dagegen
das Konzept der Assimilation, denn dieses wird gleichgesetzt mit dem Ver-
lust der ethnischen und religiésen Wurzeln und damit mit dem Verlust eines
integralen Teils der eigenen Personlichkeit. Der Begriff der »Assimilation«
weckt Angste vor Identititsverlust — in der folgenden Sequenz ausgedriickt in
der Angst vor dem Verlust des Identititsmerkmals >Vorname«:

»Integration muss auf jeden Fall sein. Assimilation heifdt total verdeutschen, auch im
AuRerlichen, so was deine Kleidung und so anbelangt, total wie eine Deutsche. Aber
dann ist das ja nicht mehr multikulturell, sondern rein deutsch, dann musst du viel-
leicht sogar deinen Namen dndern.«

Die hier vorgestellte Gruppe junger muslimischer Akademikerinnen, die ih-
ren jeweils personlichen Idealen einer islamischen Lebensfithrung folgen,
zeigt keine Neigung, sich aus dem offentlichen Leben und in ein ethnisch-
religioses Kollektiv zuriickzuziehen. Sie sehen sich als Akteurinnen in 6ffent-
lichen Institutionen, die nicht zuletzt aufgrund ihrer eigenen biographischen
Erfahrungen einen aktiven Beitrag zur Integration der Migranten und Mi-
grantinnen in Bildungseinrichtungen leisten kénnen. Das Bekenntnis zum
Islam stellt keinen Widerspruch zu diesem Ziel dar. Der mit dem Kopftuch
angedeutete islamische Lebensstil ist fiir sie eine Orientierungshilfe und zu-
gleich ein Mittel, ihre individuelle Orientierung als eine neben vielen anderen
in der westlichen Gesellschaft zu betonen. Die Ritualistinnen, aber auch ein
Teil der Laizistinnen, vertreten ein Konzept von Integration, in dem die diffe-
rente religiése Orientierung eine wichtige Funktion einnimmt. Sie vermittelt
das Gefiihl der Geborgenheit, gibt Sicherheit und Orientierung. Aber die is-
lamische Religiositit wird auch als Ausdruck von Individualitit verstanden.
Voraussetzung hierfiir ist der durch Verinnerlichung und intellektuelle An-
niherung charakterisierte, bewusste und selbstbestimmte Zugang zur Religi-
on. Durch diesen doppelten Bezug wird es den jungen Frauen méglich, sich
als religiose und zugleich moderne Individuen zu verstehen. In der folgen-
den Interviewsequenz, die meinen Beitrag abschliefit, wird dieses Selbstver-

die Errichtung eigener islamischer Schulen mit der Begriindung ab, dass dadurch
Integration mit anderen Kulturen verstellt wiirde: »They know that their futures
are in Britain, and they do not want to be isolated from the rest of the British socie-
ty« (Shaikh/Kelly 1989: 18).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsitaM UND MODERNE, BILDUNG UND INTEGRATION | 285

stindnis durch Niikhet, eine der idealistischen Ritualistinnen, deutlich zur
Sprache gebracht. Auf die Frage, was ihr Religion bedeute, antwortet sie:

»Was mir meine Religiositit gibt? Zunichst einmal eine Personlichkeit. Sie gibt mir
eine Antwort darauf, wo ich mich befinde, was ich bin. Wie soll ich es ausdriicken? Ich
bin kein Allerweltsmensch. Ich habe eine Personlichkeit, einen Mafstab, einen Le-

bensstil. Und da ich dies bewusst verwirkliche, fiithle ich mich eben geborgener.«

Wird >Modernisierung« als Zustimmung zu grundlegenden Ideen der Mo-
derne wie zu gesellschaftlichem Pluralismus, zu dem politischen System der
Demokratie, der Entscheidungsfreiheit des Individuums und der Toleranz
verstanden, so kann im Hinblick auf die Untersuchungsgruppe bestitigt
werden, was die Literatur bereits fiir weitere Teilbereiche der tiirkisch-
muslimischen Community festgestellt hat,”® dass auch eine in allen Dimen-
sionen hohe Intensitit und Reichweite von religiéser Orientierung aus der
Sicht der Individuen keinen Gegensatz zu den genannten Idealen darstellen
muss. Muslimische Religiositit erweist sich im Hinblick auf die hier vorge-
stellte Gruppe junger Akademikerinnen als wandelbar unter Bedingungen
der Migration und stellt keinen Gegensatz zur gesellschaftlichen Integration
dar (vgl. Diehl et al. 1998: 30-32). Dartiber hinaus ergibt sich aus den vorlie-
genden Ergebnissen, dass Religiositit eine Ressource von Angehdrigen der
zweiten Migranten- und Migrantinnengeneration sein kann, die sie aktiv und
lebendig in ihren Eingliederungsprozess miteinbringen wollen.

Literatur

Alacacioglu, Hasan (1999): Deutsche Heimat Islam, Miunster: Waxmann-
Verlag.

Alacacioglu, Hasan (2002): Muslimische Religiositit in einer sikularen Gesell-
schaft: Abschlussbericht. Geférdert vom Islamrat der Bundesrepublik
Deutschland, Miinster: Selbstverlag.

Barazangi, Nimat Hafez (1995): »Educational Reform, in: John L. Esposito
(Hg.), The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, 1, New
York: Oxford University Press, 420-425.

Bundesministerium fiir Arbeit und Sozialordnung (2002): Situation der aus-
landischen Arbeitnehmer und ihrer Familienangehorigen in der Bundesrepu-
blik Deutschland. Reprisentativuntersuchung 2001, Offenbach, Miin-
chen: BMA.

13 Siehe hierzu die Zusammenstellung und Diskussion der Literatur bis 2000 bei
Karakagoglu-Aydin (2000: 44-76).

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | Yasemin KARAKRASOGLU

Diehl, Claudia/Urbahn, Julia/Esser, Hartmut u.M.v. (1998): Die soziale und
politische Partizipation von Zuwanderern in der Bundesrepublik Deutschland.
Abteilung Arbeit und Sozialpolitik des Forschungsinstituts der Fried-
rich-Ebert-Stiftung, Bonn: Friedrich-Ebert-Stiftung.

Esser, Hartmut (1998): »Ist das Konzept der Integration gescheitert?«, un-
vertffentlichter Vortrag anlasslich der Eroffnung des Landeszentrums fiir
Zuwanderung NRW am 18. Januar 1998 in Solingen.

Esser, Hartmut (1999): »Inklusion, Integration und ethnische Schichtungs,
in: Journal fiir Konflikt- und Gewaltforschung 1, 5-34.

Frese, Hans-Ludwig (2002): »Den Islam ausleben«. Konzepte authentischer Le-
bensfiihrung junger tiirkischer Muslime in der Diaspora, Bielefeld: transcript.

Geertz, Clifford (1991): Entwicklungen im Islam. Beobachtet in Marokko und
Indonesien, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Glock, Charles Y. (1969): »Uber die Dimensionen der Religiositit«, in: Joach-
im Matthes (Hg.), Kirche und Gesellschaft. Einfiihrung in die Religionssozio-
logie II, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch, 150-68.

Heitmeyer, Wilhelm/Miiller, Joachim/Schréder, Helmut (Hg.) (1997): Verlo-
ckender Fundamentalismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Karakagoglu, Yasemin (1996): »Turkish Cultural Orientations in Germany
and the Role of Islam, in: Eva Kolinsky/David Horrocks (Hg.), Turkish
Culture in German Society Today, Providence, Oxford: Berghahn Books,
158-180.

Karakagoglu-Aydin, Yasemin (1998): »Das Kopftuch gibt mir meine Identitit
als muslimische Frau zuriick<« — Zum Selbst- und Fremdbild Kopftuch tra-
gender Studentinnen in Deutschland«, in: Frauen in der Einen Welt 1, 31-
47

Karakagoglu-Aydin, Yasemin (1999): »Religionsfreiheit fir Muslime? Die
Kopftuchdebatte im >Fall Ludin«, in: Till Miiller-Heidelberg/Ulrich
Finckh/Wolf-Dieter Narr/Stefan Soost (Hg.), Grundrechte-Report 1999. Zur
Lage der Biirger- und Menschenrechte in Deutschland, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt Taschenbuch, 72-77.

Karakagoglu-Aydin, Yasemin.(2000): Muslimische Religiositdit und Erziehungs-
vorstellungen, Frankfurt/Main: IKO-Verlag.

Karakagoglu, Yasemin (2002): Die >Kopftuch-Frage« an deutschen Schulen
und Hochschulen, in: Marianne Kriiger-Potratz (Hg.), Interkulturelle Stu-
dien (iks) — Querformat Nr. 6, Miinster.

Kehl-Bodrogi, Krisztina (1988): Die Kizilbas/Aleviten. Untersuchungen iiber eine
esoterische Glaubensgemeinschaft in Anatolien, Berlin: Klaus-Schwarz-Ver-
lag.

Kehl-Bodrogi, Krisztina. (1998): »Wir sind ein Volk!« Identititspolitiken un-
ter den Zaza (Ttirkei) in der europdischen Diaspora«, in: Sociologus 1998,
I11-135.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstaM UND MODERNE, BILDUNG UND INTEGRATION | 287

Kehl-Bodrogi, Krisztina (2000): »The New Garments of Alevism«, ISIM-
Newsletter 5, 23.

Kelek, Necla (2002): Islam im Alltag. Islamische Religiositit und ihre Bedeutung
in der Lebenswelt von Schiilerinnen und Schiilern tiirkischer Herkunft, Miins-
ter: Waxmann.

Klinkhammer, Gritt M. (1999): »Individualisierung und Sékularisierung is-
lamischer Religiositit: zwei Tiirkinnen in Deutschland«, in Gerdien Jon-
ker (Hg.), Kern und Rand. Religiése Minderheiten aus der Tiirkei in Deutsch-
land, Berlin: Das Arabische Buch, 221-236.

Klinkhammer, Gritt M. (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfiithrung.
Eine qualitativ-empirische Untersuchung zur Religiositit sunnitisch geprigter
Tiirkinnen der zweiten Generation in Deutschland, Marburg: Diagonal.

Leggewie, Claus/Joost, Angela/Rech, Stefan (2002): Der Weg zur Moschee —
eine Handreichung fiir die Praxis, Bad Homburg v.d. Hoéhe: Herbert-
Quandt-Stiftung.

Modood, Tariq (1997): » Difference<, Cultural Racism and Anti-Racisms, in:
Pnina Werbner/Tariq Modood (Hg.), Debating Cultural Hybridity. Multi-
Cultural Identities and the Politics of Anti-Racism, London, New Jersey: ZED
Books, 154-172.

Nokel, Sigrid (1996): »Ich hab ein Recht darauf, meine Religion zu leben«
Islam und zweite Migrantengeneration in der Bundesrepublik Deutsch-
land«, in: Giinther Schlee/Karin Werner (Hg.), Inklusion und Exclusion,
Koln: Rudiger Képpe Verlag, 275-303.

Nokel, Sigrid (2002): Die Tchter der Gastarbeiter und der Islam, Bielefeld:
transcript.

Rohe, Mathias (2001): Der Islam — Alltagskonflikte und Losungen. Rechtliche
Perspektiven, Freiburg, Basel, Wien: Herder-Verlag.

Roy, Olivier (2000): »Muslims in Europe: From Ethnic Identity to Religious
Recasting, in: ISIM-Newsletter 5, June 2000, 29.

Sen, Faruk/Aydin, Hayrettin (2002): Islam in Deutschland, Miinchen: C.H.
Beck.

Shaikh, Sitara/Kelly, Alison (1989): »To mix or not to mix: Pakistani gitls in
British schools«, in Educational Research (31) 1, 10-19.

Shell Jugendstudie (2000): Jugend 2000 (13.), Bd. 1, Opladen: Leske + Bud-
rich.

Swietlik, Barbara (2000): »Als ob man zwei verschiedene Képfe in einem
hitte ...« — Religiose Sozialisation zwischen Islam und Christentums, in:
Iman Attia/Helga Marburger (Hg.), Alltag und Lebenswelten von Migranten-
Jjugendlichen, Frankfurt/Main: IKO-Verlag, 139-156.

Thomi-Venske, Hanns (1981): Islam und Integration: zur Bedeutung des Islam
im Prozess der Integration tiirkischer Arbeiterfamilien in der Gesellschaft der
Bundesrepublik, Hamburg: Thomas Schwarz-Verlag.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UOTIPEL], INZ
Sunzuai3qy ‘uassim
saStpuamiousuaq

-9[ S[& ‘SWE[S] >UDIT[BM<
sop SungpI[ydsIyg Iz
‘SUQNED) UA)SSNM
-2q soure a8e[punin
S[E UDSSIA\ S95QIS1[a1
18padadsny vs 1yas

uonIpei], Mz
Sunzuai3qy ‘Gunyre;
-SSUQNE[D) NZ pun SIx
-BIJ US[[QNILI I3P [,
sfe SunuSrouesuassiy
:18padasny yivgs a1yas

Iopuny 1op Suny
-a1z1g 1 12y SIpuam
-JON S[e UauSIoue Uas
-SIMPUNID) $3SQI3T[a1

18padagsnp yovanyos

SunyIe)ssIBINUaP]
(uatpstute-) soIda1
INZ USSSIA\ SISQIST[a1

:18padadsny yvis

Sunyrels

-SUaqNE[D INZ JYPIU
‘Sunpriquata3[y
19p T2, S[e Sunduy
:18padaZsny yovayos

11
-loainifaq Sunppquiaus
-a8y1y 4ap 1121, s[p inu

(uassip sasordrpa1)
uorsuduIq
S[PNRPIUL

S}IRSUR| ‘UBIOY
‘SpaWIIEYOIA 3JBDS
-uajoydo1 a1p ue
uaqnerH wnz ‘sTupuels
-I9AS9110D) USYDSIWIE|

S}IOSUD| “UBIOY
‘SpaWIIEYOIN }JBDS
-uajoydo1 a1p ue
uaqnersH wnz ‘sTupugls
-I9AS91105) USYDSIWIE|

SieNeelf

‘UBIOY] ‘SPIWIUIEBYOIN
yeyodsuajaydoid a1p
Ue Uaqne[n ‘sTupuels
-I9AS905) USYISIWIE]

NIIASY WNZ STUIUUSY]

UOTST[oY ) IAIST[RIZOS
-ue ue Sunpurg aury
‘I9puUNp\ Ue uaqnen

1105 UB UIqNE[D

(uaqnero xas0131pa1)

UOA UISIT ‘UONEIZ
-9IUEIOY ‘19qad[eNITy
‘U9)Se,] UOA ULIO] UT
WI[[e I0A STXBIJ 9SQI3
-1[91 SPUSISLINP[NIS
-SU(9] ‘Opuassejun

U9S9T ‘UOTIBIZIIUBIT
-0)] ‘UISe UOA ULIO]
Ul SIXeI] ‘YUY
SOPULISIUIWIOP JYIIU
Iaqe sopuaIe[daqsuaq
-9 S[e SIXBI S[[oniry

(Bunziespiundromyps
a[ENpIAIpU) 19¢23
-Terry “19qa8ueuods
‘ud)se,] ‘uadunzias
-I9QNUEIOY UOA UISIT
‘SUBIOY SIP UIMIZAY

SIXB1J US[[aNILL

19p 197, s[e Sunudroue
-SudssIp, dydsipeIods
:18p4d

SIX

-BIJ 9SQIZT[AI S[E SUIS
-STA\ uasQidrja1 Sunu
-3roury atypsiperods
:18pad

-ST WNZ STUUUYg -ST WNZ STUUUYg -ST WNZ STUUUYog -og SaUPI[ZIESpUNI3 wnz sTuuDRg UOISUIWIL(
18padadsny yvgs iyas :18padasny yuvgs ayas | 8padadsno yuvisppu | 48padasny yuvisagnu :18padadsny yuvis Bun3padsnyy auray aypsiSo[oap]
uaden
uaSenypnyydoy -pmyydoy ‘uafunz
‘Uadunz)asIaqnueIoy -19SI19QNUBIOY UOA

(stxexq 9s0131791)

18padadsny Yivgs yas 48padadsny yavgs | :48padasny yuvispayu -a8snp yovayos iyas -a8snp yovayos iyas Bun3padsnyy auray UOTSUSWI( [Py
uduUNSIENIY uduuUnSIENIY aydsnIuuNS aydsNIAd[e 1enso1SiPy
aySsnSI[EapT aypsnewderd UdUUNSIZIE] UDSUUINSIZIET uauunsienudg USUUNSIRYIY IOp UDUOISURWI(]

288 | YasEmiN Karakaso&Lu

SunienuariQ 195013191 UadA T, YorU 1EISOISI[AY I9p UdUoIsUdWI 19p uadundeidsny :1 o[oqe],

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM UND MODERNE, BILDUNG UND INTEGRATION | 289

juswadeduy saferz

ySIpmMm

Suny1eisIonyeIRyD

-0s ‘PABIpMMqNE[D | -qNE[D J[PNTULIA UO MNYPI[YISUS N ‘USSLI{SUSQST UOA
‘SplRJWIN USTPIPNI | -39y UE SUIQIT SIP uppueH UOA SISSTUPUEIS SunSnjemag 19q 95
-9q asPM[I2) pun ua} | SunisnuatiQ ‘usidiz | ud[eIZOs Winz Suma] -1/ sap Sunyrels | -1 ‘ustdizuuidpunin
-eatrd sop Sunreisan | -umadpunio aypsiyie | -uy ‘uatdrzunidpunio ‘uardizuzdpunis | 19ysIyle ae[punin 1e1s0131PY
JUIUITISIq 1BNSOIZI[Y | ‘USSLISUIQIT UL JIH |  I2ydsIyo a8epunin | 19ydsmyia ade[punio 13y.daGsnp 19p uazuanbasuoy
18padadsny ivgs yas 18padadsny yuvis 18padadsny yivis :18padasny yivis | yivisjagmu s1q Yovayos Bun3padsnyy auray I9[BIZOS UOTSUSWI(]
[ynJessiyeypsuraw
ynga8 -390 ‘SHISUS| SEp UE
-SYPNTD ‘QJ[TH ‘SN0DH USQNE[D UT USNEBIIIA
aUeN usjuaueuLad Suniaromisyuoz ‘UDSSTUSTOISUAQS] 1194 19puos 119USPALI]

19 [Ungen ‘Sunisiem
-I9UOZLIOH “Toqua3
-10095) ‘UUISSUIQT
18padadsnp v 1yjas

-LIOH ‘S2110D) 9YEN
“FITH “PUD YeYu3
-10q95) ‘UUISSUIQI]
:18p.adasny yiv1s a1yas

USRS 19q 921§
‘UuIssuaqaT ‘YeH
:18pad

-a8sno yivgs s1q (191U

-9g 19p [Y1yoD ‘Us[oq
-WAS ‘U)SI US[[ON}
-1 1T Uoneynuap]

18padaZsny yuvispyu

-n7Z ‘STuJInpag Sa[eu
-OT}OWId ‘UUISSUI(T
NIO Y uadioqen
:18padaZsny yuvis

BunSpadsnyy auray

(uaqapg sasoidiI)
Sunuayeyig

19SQI3I[31 UOISUAUII(]

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsiAM, INTERKULTURALITAT UND Bio-PoLITIK.
UBERLEGUNGEN ZUR INTEGRATION DES ISLAMS
IM EUROPAISCHEN KONTEXT

S1GRID NOKEL

In einer erstaunlichen Parallelitit ist im Laufe der 199oer Jahre in Europa
iiberall dort, wo infolge von Einwanderung islamische Minderheiten entstan-
den sind, der Islam innerhalb der zweiten Migrantengeneration zu einer
Quelle von personlicher Identitit geworden. Ins Auge fallen dabei vor allem
jene junge Frauen und Midchen, die aufgrund ihres beruflichen Status und
ihrer schulischen bzw. universitiren Karrieren als »>gut integriert« gelten
(>BildungsinlanderInnen<), und die ihre Ambitionen in dieser Hinsicht mit
einer >korrekten« islamischen Lebensweise verbinden wollen. Dies beinhaltet
fiir sie das Bediirfnis, die Pflicht wie auch das Recht, islamische Ethik und
Moral in ihrer Alltagspraxis zu integrieren. Karriere plus Kopftuch — so kann
schlagwortartig das Projekt der personlichen Islamisierung, der Gestaltung
des Selbst durch die Orientierung am Islam umrissen werden. Wenn Sozial-
wissenschaftlerinnen wie Jessica Jacobson (1998), Gritt Klinkhammer
(2000), Ruba Salih (2001) und Nancy Venel (1999) in diesem Projekt den
Prozess der Subjektivierung und der Emanzipierung von gleichermaflen tra-
ditionellen Zwingen wie sozialen Zuschreibungen, die Angehorige einer
Minderheit auf bestimmte Identititsmuster festlegen, hervorheben, so ist das
sicherlich eine plausible Erklirung, die von den diesen Studien zugrundelie-
genden Interviews mit betroffenen Frauen und Midchen abgestiitzt ist. Al-
lerdings ist es eine Erklirung, die fuir sich allein zu kurz greift. Sie blendet
den weiteren sozialen und systemischen Kontext aus, indem sie sich vor-
nehmlich auf die handelnden Subjekte, auf ihre Ambitionen wie Weltdeu-
tungen bezieht. Sie — ich formuliere es bewusst drastisch, um das Argument
deutlich zu machen - konzipiert (post-moderne) Heroinnen, die aus subjek-
tiven Bediirfnissen und subjektiver Kraft heraus Grenzen sprengen, sich als
Individuen verwirklichen. Eine Gestaltung des Selbst wird gleichgesetzt mit
einer Optimierung der individuellen Kontrolle tiber die Bedingungen der so-
zialen Umwelt. Wenig Beachtung dagegen finden die Rahmenbedingungen
und Voraussetzungen, die dem Prozess der Identititsfindung und der Selbst-
affirmation iiber den Islam eine spezifische Form geben, die es erméglichen,
dass der Islam in diesem Kontext {iberhaupt als Quelle der Selbstaffirmation
wirksam werden kann.

Dafiir sind zwei Erklirungen anzufiihren. Die erste bezieht sich auf die
Methode. Biographische Erzihlungen, die die Grundlagen der angefiihrten
Untersuchungen bilden, sind zu verstehen als temporir giiltige und wandel-
bare »Fabelkompositionen« (Ricceur 1996: 199), die auf Alltagswissen basie-
ren und als solche zwar Bedingungen der Konstruktion mitfithren, diese aber
nicht elaborieren (Knapp 1997). Das heifdt keineswegs, dass den subjektiven

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstaM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITik | 291

Erzihlungen nicht zu >trauen< wire, aber es ist in Rechnung zu stellen, dass
die Erzdhlenden Akzente setzen und mit einer gewissen Flexibilitit umfor-
mulieren kénnen. Die Personen, ihre Lebensumstinde und Erfahrungen ver-
andern sich. Auch die Muster, sich zu erkennen und zu beschreiben, sich als
Selbst, als Subjekt zu fithlen, sind als genealogische zu begreifen. Nur wenn
dieser Kontext einbezogen wird, sind meines Erachtens die Voraussetzungen
gegeben, ein Phianomen wie die Wahl des Islams (des »>Anderenc) als Quelle
personlicher Identitit in seiner Komplexitit analytisch zu erschliefen.

Das bedeutet zweitens aber auch, dass man einen kritischen Umgang
mit >klassischen< Ideen wie Emanzipation und Subjektivierung als progressi-
ve Befreiung von Zwingen und Zuwachs an Rechten pflegt und sie nicht, ob
eingestanden oder nicht’, in Bewertungsmafstibe aufnimmt. Der kiihle
analytische Blick umfasst vielmehr die Zweischneidigkeiten, die Veridnde-
rungen von Reprisentationen und Machtspielen, die auf Identititsbildung
wirken, die Subjekte bilden, zum Handeln herausfordern, in Genealogien
einbetten und damit in andere Formen pressen, sie mit anderen Zwingen
konfrontieren (vgl. Elias; Foucault).

Entsprechend stehen in diesem Aufsatz nicht die jungen Frauen als
Identitatskonstrukteure im Vordergrund, sondern ich suche nach dem, was
>hinter< den Erzihlungen steht, nach den makrosozialen Einbettungen. Als
Wegweiser dienen dabei Ideen Foucaults, die meines Erachtens die Chance
erdftnen, den Islam in Europa nicht apriori in Verbindung mit einer Moral
der Anerkennung des Anderen (auch aus der Perspektive der jungen Frauen
selbst) und damit wertend in den Blick zu nehmen, sondern als Bestandteil
eines bio-politischen Prozesses, der anderskulturelle Individuen integriert
und mit anderskulturellen Personen arbeitet. In diesem Rahmen kann das
nur in Ansitzen erfolgen.

Im ersten Teil meines Beitrages stelle ich die Hauptbereiche weiblicher
alltagsweltlicher Mikropolitiken junger islamischer Frauen der zweiten Mig-
rantengeneration vor. Dies ist hier nur sehr kurz, generalisierend und in der
engen Ausrichtung an dem oben genannten Ziel méglich, so dass ich hier
auf detaillierte Ergebnisse an anderer Stelle (vgl. Nokel 2002) verweisen
muss. Im zweiten und dritten Teil steht die Frage nach dem Zusammenhang
von Islam und Bio-Politik sowie den fiir die Frauen relevanten Bedingungen
und Konsequenzen im Zentrum. Dabei wire es vermessen, eindeutige Er-
gebnisse prisentieren zu wollen. Hier ist es lediglich méglich, einen theoreti-
schen Horizont zu sondieren, der der Komplexitit des Phinomens >Islam —
Geschlecht — Europa< angemessen ist.

1 Gerade im Zusammenhang mit den Disputen um den Islam wird er sozialtheo-
retischer Erkenntnisse zum Trotz ungeahnt prominent. Aber auch das Theorem der
Multikulturalitit ist davon nicht frei (vgl. Taylor 1994).

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | SiGrID NOKEL

Felder der personlichen Islamisierung

Die folgenden Ausfithrungen basieren auf fast zwanzig narrativ-biographi-
schen Erzihlungen von in Deutschland lebenden und aufgewachsenen Frau-
en im Alter von 18 bis 28 Jahren tiirkischer, marokkanischer, syrischer und
agyptischer Abstammung. Die meisten gelten als sozial gut situiert oder, wie
der Sprachgebrauch in diesem Falle nahe legt, gut integriert, denn sie haben
fundierte berufliche Ausbildungen oder steuerten zum Zeitpunkt der Unter-
suchung auf das Abitur oder den Studienabschluss zu. Nur ein Teil von ih-
nen stammt aus dezidiert religiosen Familien, von denen wiederum nur ein
Teil mit Beginn der Pubertit regelmifig ein Kopftuch anlegte. Andere haben
spiter, meist um das achtzehnte Lebensjahr herum, den Islam als Quelle
»meiner Kultur« und als Prinzip der Gestaltung der eigenen Identitit und
Biographie entdeckt. Wahrend die ersteren in diesem Alter einen Umdeu-
tungsprozess vorgenommen und vorhandene Wissensbestinde reflektiert
haben, erfolgte bei den letzteren ein Entschliisselungsprozess einer bis dahin
kaum bekannten Religion. Beide stimmen {tiberein in ihren Ansichten von
einem >modernen« Islam. Analysiert man ihre Erzahlungen, so zeigen sich
drei wichtige, im Bewusstsein der Frauen miteinander verwobene Felder der
praktischen Identititskonstruktion, in denen sie sich gleichermafien bewih-
ren miissen, um vor sich selber und vor anderen dem Anspruch auf kulturel-
le Authentizitit und Anerkennung gerecht zu werden.

Die Konstituierung als authentisches Selbst

Der Schuleintritt produziert fast ausnahmslos die einschneidende Erfahrung,
sich in der Position des kulturell Anderen wiederzufinden. Das zeigt sich im
Zusammenhang mit der in der Schule geforderten Sprache, die nahezu jedes
der Midchen zu diesem Zeitpunkt nicht beherrscht und sich mehr oder we-
niger mithsam aneignen muss. Die erste wichtige Erfahrung von Differenz
ist somit gleichbedeutend mit der Erfahrung von Hierarchie und (personli-
cher wie kollektiver) Unzulinglichkeit. Zunehmend werden sie auch, ge-
wohnlich im Rahmen einer Serie banaler Situationen und in Konnotation mit
Mangelhaftigkeit, darauf verwiesen, dass sie Middchen aus Familien mit einer
anderen, einer islamischen Kultur sind, die zumeist deutliche Spuren eines
Arbeitermilieu trigt. Diese Erfahrung des negativen kulturellen Anderen
setzt sich fort — und im Inneren fest —, auch wenn im Laufe der Zeit schuli-
sche beziehungsweise berufliche Leistungen und Freizeitverhalten eine per-
sonliche Gleichheit mit den nicht »auslindischen«< Schiilern oder Kollegen
beweisen. Eine andere Erfahrung ist, dass eigene harte Arbeit und gute Leis-
tung Anerkennung sichern sowie gute Aussichten auf Karriere und sozialen
Aufstieg er6ffnen. Hiufig erleben die jungen Frauen und Midchen sich als
Einzelkimpfer, die ohne elterliche Unterstiitzung die Regeln in maflgebli-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Is1AM, INTERKULTURALITAT UND Bro-PoLTik | 293

chen sozialen Feldern wie der Schule selbst entziffern miissen. Erfahrungen
der Abwertung verbinden sich somit mit einer gewissen Selbststindigkeit.

Trotz personlicher Anerkennung in diversen funktionalen Feldern und
hochgradiger sozialer Integration (etwa in gemischten Jugendcliquen) besteht
eine Grunderfahrung weiter: man wird nie zum >Einens, sondern bleibt stets
»der Andere<: »du bist nicht wie die anderen Tiirken«; »trotzdem bist du eine
Marokkanerin« — das sind auf Abstammung und Ursprung, auf unverriick-
bare, individuell nicht zu bearbeitende Zuordnungen verweisende Schluss-
folgerungen. In der Folge stellt sich den Midchen und jungen Frauen zu-
nehmend die Frage nach einer eigenen Kultur und ihrer eigenen Identitit.
Im Alltagswissen bleibt der Begriff Kultur ein Mysterium, das nicht zu fixie-
ren ist, aber intuitiv erscheint der Zusammenhang von Kultur — Identitit —
Macht. Auf der Suche nach der eigenen Identitit, die offenbar ohne die Kon-
notation mit dem Begriff Kultur undenkbar ist, stellen die Mddchen und jun-
gen Frauen dann fest, dass die nichsten Vermittler von Identitit, Schule und
Familie, nur partiell einen Beitrag leisten kénnen. Um es mit Foucault zu sa-
gen: Beide Seiten offerieren diffuse Moralcodes und -techniken, um gehor-
same Akteure (Leistungstriger, gute Tochter) zu erzeugen, aber keine Moral,
die handelnde, durch hohere Ideale motivierte moralische Subjekte erfordert
(vgl. Foucault 1989: 36ft.).

In dieser Situation wird der Islam bedeutsam. Er erscheint als universale
inklusive und logisch durchdringbare und praktisch umsetzbare Kultur, die
man sich allein aneignen kann durch Texte und auf das Selbst wirkende All-
tagspraktiken, gestiitzt von Generationen von Gelehrten, aber nicht monopo-
lisiert durch die Orthodoxie. Als >Hoch-Islamc« setzt er sich ab von der als dif-
fus und fragmentiert wahrgenommenen islamischen Kultur einer unwissen-
den, nicht hinterfragenden und von Autorititen abhingigen Unterschicht.
Mit seinem Sinn fir Ordnung, fiir individuelle und unmittelbar leibliche
Selbsterfahrung, Selbstperfektion und Selbstdisziplin — Tugenden, die die
Midchen und jungen Frauen bereits hochgradig im Verlauf ihrer schulischen
Karrieren inkorporiert haben — bedeutet der neu entdeckte Islam keinen
Bruch mit der bisherigen Biographie, sondern eine Progression und Opti-
mierung. Er bildet iiberdies eine spirituelle Erginzung zu der Erfahrung, An-
erkennung nur als >Leistungsmaschines, die eines Tages versagen kann, zu
erwerben.

Wenn es, wie Bhabha (1994: 155f.) es formuliert, sowieso nicht méglich
ist, der >Eine« zu sein, dann bleibt als einzige Lésung das >Hinzufiigen< der
eigenen Kultur. Hinzufiigen aber bedeutet, das Hinzuzufiigende zu entde-
cken, Schnittstellen zu finden und die Verbindungen herzustellen. Ebendie-
ses ist fiir die Frauen durch einen >hohen Islams, der das moralische, reflek-
tierende und rational denkende Individuum anspricht, méglich, nicht aber
durch traditionelle, als kolonisierend begriffene Lesarten. Eine solche und

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | SiGrip NOKEL

wahrscheinlich die wichtigste Schnittstelle ist die Vorstellung vom morali-
schen, an Fortschritt orientiertem Individuum und deren praktische Umset-
zung. Das zeigt sich zum Beispiel in folgenden Prinzipien, die in der Alltags-
praxis der jungen Frauen von allgemeiner Relevanz sind:

Das Essen

Zwar wissen muslimische Kinder ziemlich frith >wir essen kein Schweine-
fleischs, aber sie wissen nicht warum. Sie erleben Situationen der Hilflosig-
keit durch herablassende oder spéttische Bemerkungen tiber dieses Gebot,
dessen rationalen Sinn sie nicht kennen. Essen erscheint als eines der frithes-
ten Zeichen von Differenz, einer hierarchisierten Differenz auf der Grundla-
ge eines Mangels (etwas nicht zu diirfen). Mit der personlichen Islamisierung
wandeln sich unfreiwillige Inkorporierung und Gehorsambkeit in rational er-
klarbares Wissen und begriindete, einer tieferen Ethik sich verpflichtenden
Wahl. Zusitzliches Gewicht verleihen wissenschaftliche Argumente tiber die
Schiadlichkeit von Schweinefleisch fiir den menschlichen Organismus sowie
die Kompromisslosigkeit, mit der Substanzen, die in geringen Mengen in
Fertignahrungsmitteln vorhanden sind und die Anteile an Schweinefleisch
enthalten oder von dhnlicher chemischer Beschaffenheit sind (zum Beispiel
die fir Emulgationszwecke eingesetzten Mono- und Diglyceride), verurteilt
werden. Ebenso die Art und Weise zu essen wird einem Wandel unterzogen:
man solle zum Beispiel diszipliniert essen, mit guten Manieren und in be-
scheidenen Mengen, so wie es vom Propheten tiberliefert ist. Am Beispiel des
Essens lisst sich nachvollziehen, wie abwertende Differenz durch Rationali-
sierung zu einer aufwertenden Differenz umformuliert wird, die sich auf ei-
ne Ethik stiitzt. Subjektwerdung durch Unterwerfung — Judith Butler (2001:
2ff.) weist auf die Wurzel subjugare hin — und durch Universalisierung, in-
dem der menschliche Kérper an sich die Referenz bildet: das ist sozusagen
das strategische Gespann der selbstbewussten Umwertung.

Fasten und Beten

Das jihrliche Fasten und das tigliche Beten gehoren, auch wenn Ausnah-
meregelungen vorhanden sind, zum rituellen Grundbestandteil. Insbesonde-
re jene Frauen, die nicht mit religiésen Riten aufgewachsen sind, halten die
tiglichen fiinf Gebete fiir obligatorisch, obwohl, aber auch gerade weil sich
ein stindiger Kampf mit der eigenen Selbstdisziplin damit verbindet. Andere
allerdings berufen sich auf Empfehlungen des Propheten hinsichtlich des so-
genannten Reisegebets, wobei, so die alltagssprachliche Erklirung, »fiinf Ge-
bete zu dreien zusammengezogen werdenc. Fiir sie bedeutet diese Praxis eine
Entlastung, weil Gebete, die in die Arbeitszeit fallen, in der privaten Zeit
nachgeholt werden konnen.* Einige Frauen geben auch zu, éfter ein Gebet

2 Generell fillt auf, dass die meisten jungen Frauen, auch wenn die Moglichkeit

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsiAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITik | 295

zu versiumen, weil sie zu dem entsprechenden Zeitpunkt Unaufschiebbares
zu tun haben, wie dem Unterrichtsstoff zu folgen, sich intensiv auf eine Prii-
fung vorzubereiten, oder weil sie, wenn die Zeiten fiir das Nacht- oder Mor-
gengebet ungiinstig liegen, nicht auf den Schlaf verzichten wollen, um fiir
die Anforderungen des folgenden Tages geriistet zu sein. Eindeutig liegt im
Zweifelsfall die Priferenz auf der innerweltlichen Leistung und nicht auf der
religiésen Pflicht.

Sich selbst verindern

Als zentral, weil als kreatives Handeln der blofien Pflichterfiillung entgegen-
gestellt, erscheint die Modellierung des persénlichen Habitus, wobei die sun-
na, die Uberlieferung vom Leben des Propheten und seiner Gefihrten als
Richtlinie fur >zivilisiertes Verhalten< dient. Wie der Prophet versucht man
freundlich und héflich zu nahezu jedem und in jeder Situation zu sein, oder,
mit anderen Worten, souveridn und selbstbewusst auch unerfreuliche Interak-
tionen zu meistern. Unabhingig davon, ob diese Vorstellungen nun mit his-
torischen Wahrheiten konsistent sind®, besteht das Modell einer Person, die
sich ihre eigene Identitit erarbeitet und kontrolliert, und zwar durch »Verleib-
lichungs, durch selbstdisziplinierte Korperpolitiken, die nach innen, auf die
eigene Person und nach auflen, auf die Anderen, wirken. Die Sprache des
Korpers, die sichtbare selbstbewusste kérperliche Reprisentation erzeugt, das
legen die biographischen Erzihlungen nahe, weit effektiver als die gespro-
chene Sprache Anerkennung und Respekt.*

besteht, es vermeiden am Arbeitsplatz zu beten, zumal wenn sie, was die Regel ist,
die einzige Muslima in der Firma sind. Als Kontrast dazu s. Khedimallah 2001.

3 Al-Azmeh (1996: 13ff.) zum Beispiel bestreitet dies, aber abgesehen davon, dass
die Vergangenheit in geschichtswissenschaftlichen Konstruktionen durch die Ge-
genwart erkannt und >kolonisiert« wird (Foucault 2001), spielt das im pragmati-
schen, im Hier und Jetzt kontextualisierten Alltagshandeln keine Rolle.

4 Zum Beispiel beschreibt eine der jungen Frauen, wie sie nach einem Schulwech-
sel die neue Schule am ersten Tag nicht einfach nur betritt, sondern als erste >Kopf-
tuchtriagerin< geradezu triumphal einzieht. Der Eintritt der Neuen ist ein Paradie-
ren vor den ilteren Schiilern, die die Ankommenden mustern. Thr fallen die er-
staunten, aber auch bewundernden Blicke auf, die an ihrer Person haften bleiben.
Spiter fiihrt sie mit den MitschiilerInnen immer wieder Gespriche tiber den Islam,
sie bemiiht sich zu erkliren, dass es mitnichten ein repressives, sondern ein freiwil-
lig gewihltes ethisches System sei. Aber, so restimiert sie, »ich kann denen das
hundert Mal sagen, die kapieren das einfach nicht«. Was sie vor allem nicht kapie-
ren, ist, warum das Kopftuch dabei so wichtig ist. Uber eine betont isthetische
Kleidung, iiber gelegentliches Rauchen einer Zigarette in der Cafeteria, auch tiber
ihre Begeisterung fiirs Autofahren, zeigt sie, neben ihrer Eloquenz, dass sie >locker«
und die >kleinen< Grenzen bestimmend mit dem Islam umgehen kann.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | SiGRID NOKEL

In diesem Zusammenhang, und nicht als isoliertes Zeichen, ist das Kopf-
tuch von Bedeutung. Alle an dieser Studie beteiligten Frauen haben das Kopf-
tuch als minimale und obligatorische Form des hijab erklirt’ Es wird be-
schrieben als zentrale Praktik der Selbstkontrolle, indem es einen daran erin-
nert, sich wie eine Respekt beanspruchende und souverine Person, die weifs
was sie will und was ihr zusteht, zu benehmen und das Verhalten eines Kin-
des oder einer »unerzogenen« Person ohne gute Manieren (zum Beispiel auf-
brausend oder trotzig zu reagieren, wenn man sich ungerecht behandelt
fithlt) abzustreifen. Als Zeichen der gewahlten Differenz beinhaltet das eben-
so, sich nicht weiblich in einem negativen Sinne, Hilflosigkeit oder Abhin-
gigkeit vermittelnd, darzustellen. Kurz, es vermittelt, dass man nicht jemand
ist, der Korrektur und Anleitung braucht von denjenigen, die glauben, das
beurteilen zu kénnen, sondern ein >autonomes< Subjekt. Hijab ist nicht nur
bedeutsam fiir die Steuerung des Selbst. Es ist ein unmittelbar sichtbares
Medium der Beanspruchung von Anerkennung sowie der Initiierung eines
nicht-hierarchisierten dialogischen Austausches, bei dem man die Rolle eines
gleichberechtigten Partners annehmen kann und nicht mehr die eines bemit-
leidenswerten, kulturell und sozial benachteiligten Midchens, das sich als
Objekt der Nichstenliebe und der Materialisierung von Toleranz eignet. Da-
Dbei ist es kein Zufall, dass die jungen Frauen es durchweg ablehnen, uni-
form-dhnliche islamische Kleidung (Charchaf; Chador) zu tragen, sondern
groften Wert darauf legen, sich nach individuellem Geschmack und persén-
lichem Stil zu kleiden. In der Regel wihlen sie eine Kombination aus einem
ziemlich strengen, auf Disziplin und Wissen verweisendem Kopftuch, das
nicht ein Haar sehen lisst, was nur méglich ist durch konstante Kontrolle,
und sorgfiltig ausgewihlter modischer Kleidung, die der islamischen Ethik
entspricht.® Damit, so bringt eine der Frauen es deutlich auf den Punkt,
koénne sie beweisen, dass »wir [die TiirkInnen; S.N.] auch Geschmack haben,
dass wir uns auch schén kleiden kénnen« und vor allen Dingen, dass es sich
um eine innerlich motivierte Asthetik und nicht um einen verordneten, wi-
derwillig ertragenen Kleiderzwang handele.

Hijab zu tragen ist der praktische Ausdruck der persénlichen Auseinan-
dersetzung mit >der eigenen Kultur«. Es fillt den Frauen schwer zu definie-

5 Dabei muss man allerdings beriicksichtigen, dass ein Teil der Frauen, auf die ich
mich beziehe, zum Zeitpunkt der Untersuchung analog zur Attitiide frisch Konver-
tierter betonten Wert auf »islamische Korrektheit« legte. Dass sich diese Haltung
drastisch dndern kann, zeigt sich am Beispiel einer jungen Frau, die etwa zwei Jah-
re nach Abschluss der Untersuchung sich gegen das Tragen des Kopftuches ent-
schied, nachdem sich ihre Lebensumstinde gravierend geidndert hatten.

6 Dazu gehéren lange Armel, knéchellange Récke, keine transparenten Stoffe, kei-
ne zu eng am Korper anliegende und dekolletierte Kleidung — wobei allerdings
auch hier ein individueller Spielraum besteht.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITIK | 297

ren, was diese »eigene Kultur« ist. Eine der Frauen fiihlt einen »marokkani-
schen Teil« und einen »deutschen Teil« in sich, aber der Versuch, diese »Tei-
le« eindeutig zu bestimmen, lisst sie schnell ratlos verstummen. Kultur er-
weist sich als Chimire, aber ebenso als Realitit in der Gestalt von generali-
sierten Zerrbildern (>die< TiirkInnen), die man in der unvermeidbaren Uber-
nahme des Blickes der Anderen selber inkorporiert, auch wenn man ihn an-
zweifelt. Sie zeigt sich in der Gestalt von Werten, Praktiken und Interaktio-
nen (zum Beispiel in der Konfrontation mit Heiratsantrigen als Sechzehn-
jahrige wihrend des Besuches bei der Groffmutter in einem marokkanischen
Dorf), die man nicht versteht und ablehnt, mit denen man sich aber ausein-
andersetzen muss. Ebenso unumginglich erscheint es ihnen aber auch, eine
Kultur »haben« zu miissen, weil fiir sie aufler Frage steht, dass Kultur und
personliche Identitit untrennbar miteinander verbunden sind — ohne authen-
tische Kultur keine Identitit. Ein >hohers, reflektiv und rational durchdring-
barer Islam, der sich abhebt von den Restriktionen lokaler islamisch gefarbter
Traditionen und anschlussfihig ist an >universale Werte< (wie gleicher Zu-
gang zu Bildung unabhingig von Geschlecht) erweist sich als Matrix fiir die
Definition der >eigenen Kulturs, fiir kulturelle Selbst-Affirmation und kultu-
relle Umwertung.

Kulturelle Selbst-Affirmation — ein Begriff, den ich dem der >Individuali-
sierung« vorziehe, weil die Konnotation schwerpunktmifig nicht auf Befrei-
ung und Ablésung, sondern auf Umwertung liegt — ermichtigt das handeln-
de Subjekt. So kann zum Beispiel nur jeweils die einzelne Frau, das einzelne
Midchen selbst entscheiden, ob der persénliche Glaube stark genug ist, um
die Regeln so perfekt wie moglich zu erfiillen und ebenso, ob sie/es »stark
genug ist, sich in seiner Umgebung als Muslima zu behaupten, ohne einzu-
brechen und sich damit dem Verdacht auszusetzen, nicht souverin genug,
nicht >kulturell authentisch< zu sein. So liegt beispielsweise die Entschei-
dung, im Klassenzimmer oder auf dem Arbeitsplatz als Kopftuchtrigerin
aufzutreten, jeweils bei der betreffenden Person. Denn nur sie kennt wie kein
anderer die spezifischen Bedingungen genau dieses Raumes, seine Bezie-
hungs- und Machtgeflechte, die in ihm gegebenen Aushandlungspotenziale.
Es gibt in den Augen der jungen Frauen und Midchen keinen, der autorisiert
wire, in dieser Hinsicht Anweisungen zu geben.

Im Rahmen der islamischen Ethik existieren Bewertungsschemata, an
denen der Gliubige seine Handlungen und Absichten messen kann. Ein ge-
briuchliches besteht aus fiinf Kategorien. Diese bilden sozusagen drei grof3e
Zonen: Positives — Neutrales — Negatives:

verpflichtend empfehlenswert neutral  tadelnswert verboten
Wajib mahmud halal makruh haram

Offensichtlich ist es jene mittlere Zone des Neutralen (halal) mit seinen

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | SiGrip NOKEL

Randbereichen (mahmud, makruh) innerhalb der islamischen Kategorien des
Handelns, die von den jungen Frauen in der interkulturellen Auseinander-
setzung von besonderer Bedeutung ist. Sie verleiht dem Individuum einen
Souverinititsspielraum. Weitgehend unbehelligt von etablierten Orthodoxien
und Praxissystemen erscheint sie als der Raum der individuellen Freiheit be-
ziehungsweise der Eigenverantwortlichkeit. Sie verleiht das Gefiihl, ein mora-
lisches Subjekt zu sein. Entsprechend wird dieser Raum sorgfiltig inspiziert
und man findet unter den jungen Frauen geradezu Expertinnen im Testen
und Dehnen der Grenzen, ohne dabei den Rahmen der islamischen Ethik zu
verlassen.

Authentisches Selbst und interaktives Selbst

Das Streben nach Selbstsouverinitit und Anerkennung ist nicht selbstzent-
riert, sondern erstreckt sich auf soziale Beziehungen. Es dringt auf die Mo-
dellierung existierender Beziehungen in Richtung Gleichheit. Das schliefdt
auch die Arbeit an der Detraditionalisierung der primiren sozialen Bezie-
hungen ein, vor allem jener zu den Eltern und den Ehepartnern, also jenen
Personen, die den gréfiten Druck auf das weibliche Selbst austiben. Demzu-
folge ist die personliche Islamisierung eng verbunden mit der Verschiebung
von Machtbalancen, mit der Etablierung de-hierarchisierter Beziehungen.

So wird die Legitimitit der Eltern, die Freizeitaktivititen und sozialen
Kontakte zu kontrollieren, angefochten. Man habe das Recht, zumal wenn
man achtzehn und damit miindig sei, auszugehen, sich mit anderen Leuten,
auch minnlichen Geschlechts zu treffen, ohne um Erlaubnis fragen zu miis-
sen. Folglich fragen die jungen Frauen nicht mehr, ob sie diirfen, sondern sie
teilen sachlich mit, was sie vorhaben. Diese Verinderung steht, wie die bio-
graphischen Erzihlungen derjenigen Frauen zeigen, die noch unverheiratet
sind, im elterlichen Haushalt leben und erst seit einigen Monaten »nach dem
Islam leben« und sich entsprechend kleiden, im engen Zusammenhang mit
dieser Wahl: Das Bewusstsein, zu wissen, was das Richtige ist, innerhalb ei-
nes anerkannten ethischen Systems zu handeln, eines >hohen« Islams, der
sich auf selbst-disziplinierte Individuen mit einem ausgeprigten Sinn fiir
Verantwortung griindet, auf den man als moralisches Subjekt antwortet,
driickt sich aus in einem souverinen Verhalten, das Fremdkontrolle ablehnt.
In Auseinandersetzungen mit den Eltern berufen sie sich jetzt auf qur’an und
sunna, entlehnen hier Argumente, die ihr Handeln billigen und entziehen
den Eltern mit ihren in der Regel bestenfalls fragmentarischen Kenntnissen
der Schriften die Argumentationsbasis. Auch wenn diese keine originire
Kausalitit von Gldubigkeit und >gutem Verhalten«< sehen, so sind sie zumeist
doch beeindruckt von der Demonstration persoénlicher Souverinitit, so dass
die vormals klare Eltern-Kind-Hierarchie sich in Richtung einer Beziehung
von (nahezu) Gleichen wandeln kann. Die elterliche Autoritit wird begrenzt

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND Bro-PoLITik | 299

durch den Islam. Die jungen Frauen sind durchaus gewillt, den Eltern Res-
pekt zu zollen. Wenn sie betonen, dass sie damit einer islamischen Pflicht
nachkommen, dann verweisen sie ausdriicklich zugleich auf die Bedingung
der Wechselseitigkeit. Demnach sprechen qur’an und sunna den Eltern dieses
Recht unter der Bedingung zu, dass sie die individuellen Bediirfnisse ihrer
Kinder achten.

Deutlich wird dies im Zusammenhang mit der Stiftung von Ehen, einer,
wie die Narrative zeigen, offensichtlich prominenten Institution, in der die
Eltern zentrale Rollen einnehmen. Die jungen islamischen Frauen weisen
diese Praxis eindeutig zuriick. Die unumginglichen formellen Situationen,
bei denen mégliche Ehepartner und deren Familien sich kennen lernen sol-
len, werden von vielen verstanden als Aufruf zur Unaufrichtigkeit, weil jeder
gezwungen werde, die besten Seiten von sich zu zeigen, aber nicht seinen
wahren Charakter. Fiir die Frauen heif3t das, es wird nicht ersichtlich, ob der
Bewerber die eigenen Vorstellungen von einer konjugalen Ehe gleichberech-
tigter Ehepartner teilt. Die Kompetenz der Eltern wird von den T6chtern an-
gezweifelt. Fiir sie ist die Ehe tiber die Funktion der Versorgung und das Ge-
riist tradierter Geschlechterrollen hinausgehend eine Institution, die nur
dann erstrebenswert und erfolgreich ist, wenn von Anfang an eine wechsel-
seitige individuelle Ubereinstimmung zwischen zwei Personen gleichen Le-
bensstils und gleicher Interessen vorhanden ist. Zudem gehen sie davon aus,
dass die Eltern aufgrund ihrer traditionellen islamischen Einstellung nicht
unterscheiden kénnen zwischen einem >richtigen<, einem gewissenhaften
und modernen Muslim, der ihr Verstindnis vom Islam teilt, und einem tradi-
tionell eingestellten. Faktisch ist das alte System der Ehestiftung in dem hier
beschriebenen Kreis partiell ersetzt worden: Treffen islamischer Organisatio-
nen und Netzwerke, gebildet aus Freunden und deren Freunden, die sich
itber Hunderte von Kilometern erstrecken kénnen und die lokale peer-groups
beiderlei Geschlechts umfassen, sind wichtige Kanile der Partnersuche ge-
worden, wenn sie nicht sogar weitgehend die iltere Form ersetzt haben.

Die jungen Frauen verstehen unter einem »wahren« Muslim einen, der
die islamische Ethik méglichst vollstindig zum Leitfaden seiner Alltagspraxis
macht. Das erscheint ihnen als eine wesentliche Bedingung fiir eine mogli-
che gleichberechtigte Beziehung, die gekennzeichnet ist durch eine ausgewo-
gene Machtbalance. »Denn, wie eine junge Frau formuliert, »nur ein richti-
ger Muslim lisst sich von der sunna und dem Beispiel des Propheten beein-
drucken. Gegen einen anderen kénnte ich gar nicht ankommenc.

Minner, so sagen die jungen Frauen, unterliegen der Gefahr, sich leicht
durch Traditionen, die ihnen Bequemlichkeit versprechen und Macht iiber
Frauen sichern, korrumpieren zu lassen. Das wiirde die weibliche Idee der
Selbststeuerung und des authentischen Selbst zerstéren. Diese Traditionen,
so scheint es, lauern tiberall, sind allgegenwirtig und stets bereit, sich bei der

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | SiGRID NOKEL

kleinsten Unaufmerksamkeit auszubreiten.” Daher erscheint es ihnen not-
wendig, Manner zu Partnern erziehen, sie sozusagen zu coachen. Ein solches
coaching findet in spontanen alltagsweltlichen Situationen statt. Das kann
etwa der Fall sein, wenn eine junge Frau mit ihrer Freundin das Kino besu-
chen mochte und der Ehemann Bedenken hat, dass dann Gerede tiber ihn
und die Reputation beider entsteht. Aus solchen Situationen heraus entste-
hen Reflexion tiber und Aushandlungen von Geschlechterrollen. Eine der
grofRten Angste ist es, wie eine der Frauen es drastisch formuliert, »zu en-
den« wie die Mutter, eingeschlossen in Haus und Familie, ausgeschlossen
aus der Welt. Die partnerschaftliche Ehe bildet somit einen ganz wesentli-
chen Aspekt, in dem sich das Projekt des souverdnen Selbst bestitigt und
sichtbar, fiir sich selber wie fiir andere, realisiert.®

Authentisches Selbst und Selbstverstindnis als Biirger

Eminent wichtig ist fiir alle jungen islamischen Frauen berufliche Arbeit. Mit
Ausnahme jener, die niedrige Schulabschliisse und entsprechend schlechte
Arbeitsmarktchancen haben, planen sie, ihre Ausbildung oder Berufstitigkeit
auch nach der Heirat und einer kurzen Erziehungsphase fortzusetzen. Threr
Ansicht nach gesteht der Islam den Frauen das Recht zu, in der Ehe den glei-
chen Status und die gleichen Lebensbedingungen wie zuvor zu geniefen,
und das schliefle auch Ausbildung und Berufstitigkeit ein. Am sichersten sei
es, das im Ehevertrag festzuhalten, um juristisch abgesichert zu sein.

Viele der Frauen jobben neben der Ausbildung, aber nicht weil es not-
wendig wire, Geld zu verdienen — in der Regel ist der Unterhalt durch die
Familie abgesichert —, sondern weil es ein wichtiges Zeichen fiir die persénli-
che Unabhingigkeit ist. Allerdings werden berufliche Karrieren nicht unter
dem Aspekt eines attraktiven Einkommens gewihlt, sondern unter dem der
Moral. Entscheidend ist das Motiv der sozialen Niitzlichkeit. Lehren, heilen,
rechtsprechen — das sind die Hauptbereiche beruflicher Aktivititen. Ein gutes
Mitglied der Gesellschaft zu sein, sich als niitzliche und verantwortungsbe-
wusste Biirgerin zu erweisen, ist zentral im Projekt des Selbst. Arbeit in ge-
hobenen Positionen, in 6ffentlichen Riumen, verbunden mit der sichtbaren
Anwendung von Bildungs- und Technikwissen, so dass man sich von den
>Einheimischen< in Hinsicht auf Funktionalitit nicht unterscheidet, sondern

7 Ehen zwischen Partnern verschiedener lokaler Herkiinfte erscheinen den jungen
Frauen problematisch, denn man wisse dann nie, welchen Ballast an Tradition der
Partner mit in die Ehe bringe, wie seine Vorstellungen von Geschlechterrollen in
der Praxis sind.

8 Es scheint nicht ungewdhnlich, dass die Frauen auf die Auflésung der Ehe drin-
gen mit der Begriindung, der Ehemann sei entgegen dem anfinglichen Anschein
kein >richtiger< Muslim gewesen. Allerdings ist das nach islamischem Recht kein
Scheidungsgrund.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITik | 301

(unterstrichen durch das Kopftuch) >nur« in Bezug auf das >Kulturelle, bildet
ein Mittel zum Erwerb von Anerkennung und der »knappen Ressource Res-
pekt« (Sennet 2002: 15). In der qualifizierten Berufstitigkeit setzt sich, wie
auch im Projekt der Ehe gleichberechtigter, sich der islamischen Ethik ver-
pflichtenden Partner, die Idee des souverdnen islamischen Selbst praktisch
um, macht sie real. In der Verbindung von beidem erscheint kulturelle Iden-
titdt nicht mehr als ein Minus (Maddchen mit islamischen sozial marginalem
Hintergrund), sondern als ein Plus (vgl. N6kel 2001).

Die bio-politische Perspektive

Analysiert man die Lebensentwiirfe der jungen Frauen, so bietet sich die
Schlussfolgerung an, der Islam offeriere unter dem Paradigma von Interkul-
turalitit und Authentizitit (N6tzel 1999; Stauth 1999) das Substrat fiir eine
»postmoderne« Version weiblicher Emanzipation. Was allerdings den libera-
len, auf Prozesse von Fortschritt und Akkumulation gerichteten Blick stort,
ist die Unterwerfung unter ein anderes Gefiige von Normen und Werten. Be-
freiung aber ist der Zivilisationstheorie zufolge nicht einseitiger Zuwachs,
sondern steht in einem polyvalenten Geflecht komplexer Krifte und Michte,
die interdependente Individuen in einem Zirkel von Kontrolle und Selbstkon-
trolle bearbeiten (vgl. z.B. Elias 1976/78). Auf der Basis von Foucaults Sub-
jektbegriff erscheinen die neo-islamischen Frauen als Subjekte, die auf bio-
politische Diskurse und Praktiken antworten. Bio-Politik ist jene »Macht der
Regulation, die damit befasst ist, Bevolkerungen und ihre einzelnen Segmen-
te zu arrangieren« (Foucault 2001: 291), die die wertvollsten Ressourcen,
nimlich arbeitende Kérper und heterogenes Denken ordnet. Uber Macht und
Wissen gestaltet sie Diskurse und Praktiken, die die Ordnung der Bevolke-
rung definieren. Dazu gehort ein breites Angebot an Identititen, die sich ent-
lang der Fragmentierungs- und Fixing-Linien von Nationalititen, Ethnien
und Geschlecht herausbilden und Wissen tiber Nationalcharaktere und Kul-
turen transportieren. Bei den jungen Frauen ist zu beobachten, wie sich Ein-
zelne auf der alltagsweltlich-praktischen Ebene in den Diskurs der Interkul-
turalitit einklinken, Bio-Macht und Bio-Wissen zirkulieren lassen, Identitit
im Schatten von Macht und Wissen zu erzeugen. Das einzelne Subjekt aller-
dings begreift sich als Person, die aus eigenen inneren Bediirfnissen heraus
handelt. Demgegentiber steht die offensichtliche Konformitit mit anerkann-
ten Identititsformen und -diskursen sowie das Bemiihen, soweit wie méglich
an sie anzuschliefen. Diesem Paradox gehe ich in den folgenden Abschnit-
ten nach.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | SiGrip NOKEL

Islamische Wissen: Konvergenz und Divergenz

Mit Blick auf Foucault kann man die These aufstellen, dass der Islam nicht
das Andere ist, sondern in einer Okonomie der Differenz durch individuelle
Politiken (wie jene der jungen Frauen) transformiert worden ist in einen
>postmodernen«< Typ von Minorititswissen. Laut Foucault zirkulieren in einer
Gesellschaft verschiedene Minorititendiskurse, die aus den Wissen von Mi-
norititen stammen. Daneben existieren ungleich dominantere Einheitsdis-
kurse, die sich auf wissenschaftlich-technisches Wissen von Macht und
Wahrheit griinden. Foucault beschreibt Minorititenwissen als unterworfenes
Wissen, als »eine ganze Reihe von Wissen, die als nicht-begriffliches Wissen,
als unzureichend ausgearbeitetes Wissen abgewertet wurden: naive, am unte-
ren Ende der Hierarchie angesiedelte Wissen unterhalb des verlangten
Kenntnisstandes und des erforderlichen Wissenschaftsniveaus« (Foucault
2001: 22). Minorititenwissen ist »das Wissen der Leute [...], ein Spezialwis-
sen, ein lokales, regionales, differentielles Wissen, das sich nicht in Uberein-
stimmung uberfithren lisst und seine Kraft nur der Schirfe verdankt, mit der
es zu allen umgebenden in Gegensatz tritt« (ebd.).

Oft sind es marginalisierte Wissen, die trotz ihrer Marginalisierung wei-
ter wirken, die méglicherweise auch im »Innern funktionaler und systemati-
scher Ensembles« (ebd.: 21) schlummern, dort auf ihr Wiedererscheinen war-
ten. Das geschieht in der Regel durch Kritiker an den Einheitsdiskursen. Die-
se sind in der Regel in ihnen beheimatet. Sie argumentieren aus ihnen he-
raus. Thre Kritik kommt damit nicht von auRen, sondern erwichst aus den
Einheitsdiskursen. Bei einem durch sie verursachten »Aufstand der Wissen«
(ebd.) steht Foucault zufolge die Kritik an den zentralisierenden Effekten der
Macht an zentraler Stelle und »nicht so sehr die Inhalte, Methoden oder Be-
griffe der Wissenschaft« (ebd.).

Marginale Wissen werden somit rekonstruiert und zwar nicht von >nai-
ven< Rekonstrukteuren, sondern von politischen, die mit Einheitsdiskursen
und Einheitswissen vertraut sind und bei denen der Macht- und Verteilungs-
aspekt im Vordergrund steht. Sie bilden damit keine Gegenbewegung; sie
bewirken nicht Uberwindung, sondern fiihren bestenfalls zu Koalitionen mit
Einheitsdiskursen und Einheitswissen. Der Grund liegt in den Wissen reor-
ganisierenden Prinzipien selbst: In der »Normalisierungs, das heiflt in der
Angleichung differenter Wissen, um sie austauschbar zu machen; in der
»hierarchischen Klassifikation« von Wissen und in der »pyramidalen Zentra-
lisierungx, die auf die Kontrolle und Selektion ihrer Inhalte zielt (ebd.: 215).

Einheitsdiskurse und Einheitswissen sind, bedingt durch ihre Verbin-
dung zu verschiedenen Funktions- und Wissensriumen, pluralistisch. Umso
mebhr sind es die anderen Wissen. Aber, wie Foucault anmerkt, »[a]b dem
Moment, da sich eine Form der Kontrolle in dem Mechanismus, also in der
inneren Disziplin, der Wissen dank eines dafiir bestimmten Apparates voll-
zieht, ab dem Moment, da man diese Form der Kontrolle hat, kann man |[...]

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Is1AM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITik | 303

sehr wohl auf etwas wie die Orthodoxie der Aussagen verzichten« (ebd.: 219).
Die kostenaufwendige »strenge Selektion von Konformitit und Nonkonfor-
mitit« (ebd.) durch institutionalisierte Zensur und Exklusion weicht einer
internen Kontrolle, einer Art systemischen Selbstkontrolle, welche Liberalitit
hinsichtlich der Variationsbreite von Inhalten der Aussagen und ihrer zeitli-
chen Zirkulation erlaubt. Orthologie ersetzt die Orthodoxie, die Disziplin der
AuRerung die Zensur der Aussage. Wichtig dabei ist zu wissen, wer spricht,
ob er/sie qualifiziert ist zu sprechen, wie eine Aussage in Relation zum Gan-
zen positioniert ist und konform geht mit anderen Formen und Typen von
Wissen (vgl. ebd.: 219f.).

Folgt man diesen Ausfithrungen, so heifst das generell, dass die gegen-
wirtigen Diskurse um Wissen und Wissen um Kultur, um das Multi- und
Interkulturelle nicht einfach einer Bewegungslinie vom Homogenen zum
Heterogenen folgen. Es handelt sich vielmehr um eine Inklusion, die auf Se-
lektion und Transformation beruht, um eine Anpassung des vormals Margi-
nalen an die Regeln des Zentrums, freilich bei einer Erweiterung des tolerier-
ten Spielraumes. Es gibt damit keine klaren antagonistischen Pole, sondern
in der Tat Zwischenrdume, in denen subjektive Akteure wie die jungen isla-
mischen Frauen agieren kénnen. Spuren fiir die Existenz einer Selbstzensur
lassen sich zum Beispiel darin finden, dass jegliche islamischen Praktiken,
die mit Traditionalitit assoziiert werden, wie die Verehrung von Scheichs
oder die Ungleichheit der Geschlechter, in ihren Konzepten vom modernen
Islam, der konkurrenzfihig ist mit modernen Werten, keinen Platz finden.

Die seit den 199oer Jahren zirkulierenden Multikulturalismusdiskurse,
die kulturellen Pluralismus und Stimmen der Differenz hervortreten lassen,
die auch um ihrer Realisierung im Faktischen willen ein Bediirfnis nach dif-
ferenten Korpern und differenten >Ichs< entwickeln, haben einen Raum ge-
offnet fiir den Islam und fiir islamische Akteure. Muslimische Akteure, die
vor einigen Jahren ihre Religiositit noch in exklusiven und verborgenen
Riumen ausgeiibt haben und die, zumindest 6ffentlich, wenig geredet haben
iiber ihre Identitit und auch nicht danach gefragt wurden, die lediglich ver-
sucht haben, ihr Wissen aus den Heimatregionen zu transplantieren, werden
jetzt erzeugt. Religiése Einstellungen sind nicht mehr linger privat im Sinne
purer Selbstreferenz, sondern politisch. Sie sind Bestandteil in einem sicht-
baren »Theater des Austausches von Reprisentationen« (Foucault 2001: 111)
geworden, gezwungen in die Aushandlung mit anderen Selbsten und mit In-
stitutionen, die Wissen, Identititen und Kérper organisieren (z.B. Einrich-
tungen in Hinsicht auf Erziehung, Kultur, und Recht). Entstanden ist eine
Maschinerie der Selbstreflexion und der Reflexion islamischen Wissens, die
Publikationen wie zum Beispiel hinsichtlich einer >islamischen Pidagogik«
oder einer islamischen Geschichte und die Bildung zahlreicher islamischer
Organisationen einschliet. Entstanden ist auch eine Vielfalt islamischer
Stimmen, die im »engen< europdischen Raum koexistieren. Die einzelne Per-

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | S1GRID NOKEL

son wird zugleich als Wihlende ermichtigt wie verpflichtet, sich zu informie-
ren, zu wihlen und ihr Wissen zu bearbeiten. Muslim zu sein, einer islami-
schen Familie anzugehéren, ist zumindest fiir die junge Generation kein
Fakt mehr, der einfach gegeben ist, sondern einer, mit dem man sich ausein-
andersetzen, zu dem man eine Position einnehmen muss in einem Zeitalter,
in dem das Multikulturelle zum Bestandteil von Einheitsdiskursen und -wis-
sen geworden ist und das Marginale nicht linger nur einfach am Rande exis-
tiert.

Auch weibliche islamische Stimmen und weibliche Wissen® sind zu ei-
nem Bestandteil dieses Konzertes und der >Theater der Diskurse und Zei-
chen< geworden. Nimmt man die Ausfithrungen Foucaults ernst, dann mar-
kiert die blofle Tatsache der Inkludierung, die in dieser Perspektive gleichzu-
setzen ist mit Standardisierung, keinen Endpunkt, sondern sie umfasst wei-
tere Transformationsprozesse, die durchaus fruchtbare Spannungen hervor-
bringen. Denn einher mit der Tendenz zur Standardisierung gehen Frag-
mentierungsprozesse, die aus der spezifischen Positionierung von Kérpern
und Stimmen im Schatten von Wissen und Macht resultieren. Es handelt
sich somit um einen doppelldufigen, von Widerspriichen und Spannungen
gekennzeichneten Prozess.

Standorte und Verschiebungen
Um die — hier nur sehr knapp angedeuteten — weiblichen Mikropolitiken und
das weibliche alltagsweltliche Verstindnis von islamischer weiblicher Identi-
tit tiber die Deutungen der jungen Frauen hinausgehend erfassen zu kén-
nen, ist es hilfreich, sie mit anderen Positionen zu kontrastieren. Eine dieser
Positionen ist — ich formuliere es hier um des Kontrastes willen holzschnitt-
artig und idealtypisch, um die Argumentation schirfer hervortreten zu las-
sen und beschreibe keine empirischen Tatsachen — die eines minnlichen
diskursiven und politisch orientierten Expertenwissens. Es geht mir im Fol-
genden nicht darum, empirische Tendenzen geschlechtsspezifischer und
handlungsebenenspezifischer Unterschiede theoretisch zu fixieren. Mein
Interesse liegt vielmehr darin, einen Blick auf die Bedingungen und Mecha-
nismen der (Re-)Strukturierung einer postkolonialen muslimischen Identitit
im Hinblick auf ihre Einbettung in die Idee der Multikulturalitit zu eréffnen.
Beispielhaft anfithren méchte ich in diesem Zusammenhang die Aus-
fithrungen Tariq Ramadans'™ iiber die Moglichkeit eines ordnungsgemifen
gottgefilligen islamischen Lebens in der westlichen materialistischen und

9 Hier ist zu beachten, dass es sich nicht um ein weibliches Wissen handelt, son-
dern um eine Vielfalt, die sich lokalen und biographischen Verortungen ergibt.
10 Ramadan ist ein aus Agypten stammender Schweizer, Islamwissenschaftler, Be-
rater in EU-Gremien und Enkel von Hasan al-Banna, der in Agypten zwischen den
Weltkriegen die Vereinigung der Muslimbriider griindete.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstaM, INTERKULTURALITAT UND Bro-PoriTik | 305

»libermodernisierten Gesellschaft« (Ramadan 2001: 2779). In seinen Augen
ist »islamische Identitit« folgendermaflen charakterisiert: Sie speist sich aus
Pflichten wie Spiritualitit, Wissen von Text und Kontext, Bildung und Ver-
mittlung, aktiver Teilnahme an der Gesellschaft. Sie ist hochdynamisch, im-
mer auf der Suche nach »Interaktion mit dem sozialen Kontext, der unter-
sucht und verstanden werden muss, um die besten und harmonischsten
Antworten zu finden« (ebd.: 288). Islamische Identitit ist nicht quasi ur-
wiichsig vorhanden, sondern sie wird gebildet. Dazu bedarf es zuerst einer
»Reform des Bildes, das Muslime von sich selbst haben«, um »ein Selbst-Bild
zu entwickeln, das affirmativ, verantwortlich und konstruktiv ist« (ebd.). Da-
von ausgehend kénne man durch dialogische Interaktion, welche die Pflicht
eines jeden Muslims sei, »eine Verbindung herstellen zwischen dem theore-
tischen Rahmen des islamischen Gesetzes [...] und seiner lokalen Umset-
zung« (ebd.: 289).

Die Ubereinstimmungen mit der Position der jungen Frauen sind offen-
sichtlich: Hier wie da liegt der Fokus auf dem Individuum, auf dem morali-
schen Subjekt. Es ist sein Engagement, oder die Summe individueller Enga-
gements, die das Projekt der Einbettung des Islams in Europa trigt. Einigkeit
besteht auch in der Zuriickweisung eines starren Orthodoxismus und in der
Betonung von Dialogizitit und Aushandlung. Die eindeutige Priferenz liegt
auf islamischen Positionen, die Schnittstellen zum westlichen Lebensstil bie-
ten. Neben die Bedeutung des heiligen Textes riickt die des Kontextes. Kon-
textualitit erscheint fast als neue Orthodoxie. Das konvergiert mit der starken
Intention, islamisches Wissen, ein im Westen marginales Wissen mit Ein-
heitswissen und Einheitsdiskursen, vor allem jenes des Rechts, zu verbinden.
Eine wichtige Vorbedingung ist der Wandel der Konzeption der Welt durch
die Reformulierung der klassischen islamischen Binaritit von dar al-islam
und dar al-harb"”. Diese strikte Trennung, die jegliche Aushandlung verhin-
dert, wird ersetzt durch das Konzept von Peripherie und Zentrum, um ange-
sichts der globalisierten Welt, ihrer unscharfen Grenzen und der weltweiten
Streuung islamischer Minorititen »klar die Vorstellung einer Offnung zur
Welt hin auszudriicken« (Ramadan 200r1: 183). Das Zentrum ist definiert
durch »den Westen und seine Hauptstadt-Bastionen im Stiden«, wihrend die
Peripherie den »Rest des Planeten« (ebd.: 183) bildet. Diese von ihm genann-
te »neue Reprisentation der Welt« ist sicherlich nicht neu, sondern ein wohl-
bekanntes Modell, das in den 196oer Jahren von Wallerstein und anderen
entwickelt wurde. Neu allerdings ist die Applikation auf eine islamische
Weltsicht und, in der Folge, auf die Positionierung des Islams innerhalb ei-
ner Serie von oppositionellen Kriften, die sich gegen das Zentrum richten
und auf Inklusion dringen (Luhmann 1995).

11 In der Ubersetzung: »Haus des Islam< und >Haus des Krieges< bzw. >Welt der
Gliubigen<und >Welt der Unglaubigenx.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | SiGriD NOKEL

Hierin spiegelt sich eine Verschiebung des Machtdiskurses wider, die
Foucault in einem anderen historischen Kontext als die Verschiebung von ei-
nem »rémischen Typ« hin zu einem »hebriisch-biblischen Typ« bezeichnet.
Der rémische oder vormoderne Machtdiskurs reprasentiert den Blickpunkt
der Macht. Die Besiegten werden gemadss des »Postulat[s] [...], dass die Star-
ken die Geschichte fiir die Schwachen bereithalten« (Foucault 2001: 87), in
die Einheit der souverdnen Macht inkorporiert. Der biblische Typ hingegen
operiert nach dem »Prinzip der Heterogenitit«. Er transportiert den Gedan-
ken der »Gegengeschichte«, das heifdst die Idee, dass »die Geschichte der ei-
nen nicht die Geschichte der anderen ist«; womit »der Sieg iiber die einen die
Niederlage der anderen« bedeutet (ebd.). Die durch die Sieger erzeugte Ein-
heit wird abgelehnt, stattdessen riickt der Blickwinkel der Schwachen in den
Mittelpunkt und dringt sie zur »Entzifferung einer verborgenen Wahrheit«
und zu »der Wiederaneignung verdringten Wissens«. Aus diesem Blickwin-
kel, der »die Macht [...] attackiert und [...] sie fir sich selbst [...] beansprucht,
nicht weil sie ungerecht wire, sondern weil sie nicht unsere ist« (ebd.: 91),
entsteht das Konzept einer illegitimen souverdnen Macht, der eine Pluralitit
von Besiegten gegeniibersteht. Jeder von ihnen ist in diesem Konzept ein un-
terworfenes, seiner Rechte beraubtes Individuum (ein Volk, eine Nation, ein
Individuum). In diesem Diskurs derer, die ihrer Rechte beraubt sind, liegt
der Ausgangspunkt fiir den Kampf um Rechte, fiir Rebellion und Krieg wie
auch gleichermaflen fiir die Explosion des Wissens (z.B. Geschichte der Min-
derheiten).

Eine solche Struktur ist in der Argumentation Ramadans wie auch in
jener der jungen islamischen Frauen zu finden. Zumindest in den islami-
schen Peripherien wie Europa ist der Islam einer Macht unterworfen, die
seine Rechtsanspriiche und sein Wissen nahezu véllig marginalisiert. Behar-
rung auf der Position als Gleicher wiirde eine aussichtslose Konfrontation er-
zeugen oder alternativ in Eskapismus und Selbst-Exklusion miinden. Richtet
man sich stattdessen in der Position der Marginalisierten ein, so lisst sich ein
Recht beanspruchen, die Macht mit dem Zentrum zu teilen und fiir dieses
Recht zu kimpfen. Eine Art aktive »Koexistenz« bildet somit die einzige Al-
ternative zu »Assimilation« oder »Isolation« (ebd.: 288). Hergestellt wird sie
durch islamische Individuen, die Wissen erwerben und es zirkulieren lassen,
die im permanenten Dialog sind. Im Gegensatz zu den jungen islamischen
Frauen, die ebendiese Prinzipien praktisch in ihren Alltagswelten in kleinen
Schritten umsetzen, bezieht sich Ramadan auf die systemische Ebene, auf
institutionelle Verankerung im juristischen und padagogischen Rahmen. Er
pladiert fiir die institutionalisierte Beratung durch islamische Experten, die
den Gliubigen dabei helfen, islamische und westliche Kultur, islamische
Ethik und Massenkultur zu verbinden (ebd.: 247f.). Auf der europiischen
Ebene kénnten das Expertengremien sein, die sich zusammensetzen aus is-
lamischen Experten und fachlich-technischen Fachleuten verschiedener Dis-

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND B1o-PoLITik | 307

ziplinen (z.B. Medizin, Recht, Wissenschaft, Okonomie), die gemeinsam
komplexe Probleme der Moderne behandeln und deren geballtes Wissen
nicht zuletzt auch dazu beitrigt, die islamische Rechtsfindung zu moderni-
sieren (131f.).

Was immer man von Ramadans Vorschligen im Einzelnen halten mag,
Klar ersichtlich ist die Intention einer intensiven Institutionalisierung des Is-
lams und verbunden damit eine Remodellierung verstreuten und marginalen
Wissens (aus europdischer Sicht) in Einheitswissen und Einheitsdiskurse.
Unbeachtet bleibt dabei die Frage nach den Konsequenzen fiir die Vielfalt an
Interpretationen beziehungsweise islamischen Haltungen, wie sie gegenwar-
tig in Europa zu finden sind.” Das betrifft ebenso die Frage danach, inwie-
weit die Erzeugung von Einheitlichkeit in einem kollektiven und institutionell
abgesicherten ijtihad” auf Kosten eines individuellen ijtihad gehen wird. Ge-
genwirtig kann man im Groflen und Ganzen von einer gewissen offenen
Situation sprechen, von einer Pluralitit von Wissen, die sich den Einzelnen
zur Wabhl stellen, von ihnen Aushandlungen zwischen Empfehlungen und
dem persénlichen Leben erfordern. Die Idee des Dialogs im institutionellen
Rahmen dagegen beinhaltet eine Homogenisierung der Wissen, eine Selek-
tion der autorisierten Stimmen und, wenn man den >Weg der Frauen< im
Auge hat, weitere Auseinandersetzungen und Fragmentierungen. Denn wih-
rend auf der einen Seite eine Institutionalisierung den Frauen durchaus Vor-
teile bringen kann™, werden sie moglicherweise auf der anderen Seite an
Autonomie, die sich aus der Pluralitit und aus der Nichtregulierung speist,
verlieren. Denn es sind gerade die Unsicherheiten und Mehrdeutigkeiten, die
ihnen die Chancen geben, sich als moralische Subjekte in der Auseinander-
setzung mit dem Zentrum bzw. dem, was es reprisentiert zu entfalten.

Das »>Selbst«< — ein, wenn man es mit Foucault sehen will, institutionali-
siertes Instrument der personlichen Aufnahme, Transformierung und Dis-
tribution von Macht und Wahrheit — ist konstituiert und konstituiert sich
selbst durch die personlich und lokal hergestellte Verbindung von Islam und
Nicht-Islam. Es bezieht Macht aus dem Wissen, das es selbst erwirbt. Persén-

12 Unbeachtet bleibt auch die Frage nach Legitimitit und Anerkennung in der isla-
mischen Welt.

13 Ijtihad, ein Begriff, der zu verschiedenen Zeiten, in verschiedenen Riumen und
innerhalb der verschiedenen Rechtsschulen variiert, bedeutet in etwa tibergreifend
personliche Bemithung eines Gelehrten um Auslegung (vgl. z.B. Gardet 1968:
152ff.).

14 Das Muslim Law (Sharia) Council (MLSC) in UK zum Beispiel unterstiitzt Frau-
en in ihren Scheidungsgesuchen (vgl. Shah-Kazemi 2001). Seine Telefonnummer
zirkuliert auch unter islamischen Frauen in Deutschland, die ihre Ehe gegen den
Willen des Ehemannes auflésen wollen und dafiir auf eine islamische Rechtspre-
chung angewiesen sind.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | S1GRID NOKEL

liche Aushandlung im Bereich der Liicken, offene Riume, die Ramadan zu-
folge in eine biirokratische Maschinerie einzubringen sind, vermittelt dem
Subjekt die Vorstellung, ein zentraler Co-Autor seiner kontingenten Biogra-
phie zu sein.

Die neo-islamischen Frauen, auf die ich mich hier beziehe, sind in den
meisten Fillen nicht daran interessiert, ihr gesamtes Leben mit einer islami-
schen Rationalisierung zu tiberziehen, islamische Akteure in allen Aspekten
des Lebens, bis in seine letzten Winkel hinein, zu sein. Teile des Lebens oder
Handlungen, die nicht durch islamische Regulierung betroffen sind, werden
nicht unbedingt als Objekte weitergehender Formalisierung betrachtet. Im
Gegenteil: Es ist, generell gesprochen, der Spielraum der Nicht-Regulierung,
der Nicht-Institutionalisierung, der den Weg bereitet fiir individuelle Kreativi-
tat und fiir die Vorstellung von individueller Souverinitit. Strengere Regulie-
rung und Institutionalisierung, so kann man annehmen, wiirde diesen Spiel-
raum, der von Pluralismus und der Idee des moralischen Subjektes lebt, zer-
storen. Es brichte, Experten und Expertenwissen begiinstigend und alle an-
deren Wissen disqualifizierend, neue Machtressourcen ins Spiel der ver-
schiedenen islamischen Akteure.

Dass Divergenzen bestehen, deutet sich beispielsweise in der Frage der
idealen muslimischen Loyalititsbeziehungen an. Ramadan verweist auf vier
ineinander verschachtelte Riume: Selbst — Familie — umma — (National-)Staat
(ebd: 188). Dabei wird das islamische Individuum vom Prinzip her als ge-
schlechtsneutral behandelt. Evident ist aber, dass die Geschlechtszugehorig-
keit und die Praxis der Loyalititsreferenzen Unterschiede erzeugen. Fiir die
jungen Frauen stehen die Loyalititen zu der ersten und der letzten Dimensi-
on aufler Frage. Schwieriger hingegen gestalten sich die Beziehungen zur
Familie und zur umma (Gemeinschaft der Muslime). Die Loyalitit hat fiir sie
eindeutig da ihre Grenzen, wo sie die persoénliche Authentizitit nicht aner-
kennt.” Die Lebenserfahrung hat sie gelehrt, umma als abstrakte und ideali-
sierte Gemeinschaft zu betrachten, als Pluralitit diverser Praktiken und
Ideen, die sich aus verschiedenen Lebenswelten speisen und die ihren eige-
nen Vorstellungen massiv zuwiderlaufen kénnen. Durch Alltagserfahrung,
durch das Aufwachsen mit verschiedenen Stimmen und Lebenswelten, das
sie gelehrt hat, vor allem den eigenen inneren Stimmen und den eigenen
Schlussfolgerungen zu vertrauen, sind sie ebenso sensibel gegentiber einer
Vielzahl islamischer Stimmen. Minnliche Stimmen und Interessenslagen
werden, unabhingig davon, ob man sich als Feministin, Nahezu-Feministin
oder Anti-Feministin beschreibt, schnell und sicher identifiziert. Offen ange-
prangert oder zum Objekt 6ffentlicher Diskurse gemacht werden sie aller-

15 Praktisch zeigt sich das etwa in der verbreiteten Uberzeugung, dass es legitim
sei, die eheliche Verbindung mit einen Mann auch ohne das Einverstindnis der
Eltern einzugehen, wenn er nachweisbar ein guter Muslim ist.

am 13.02.2028, 21:55:05. A


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IstAM, INTERKULTURALITAT UND Bro-PoLrTik | 309

dings kaum. In der Regel wird die Strategie des schweigenden Ubergehens
oder des >Hintergrundgemurmels< praktiziert. Das ist keineswegs als Mangel
an Kritik zu deuten. Der aufmerksame Beobachter findet viele Anzeichen von
kritischer Unruhe. Es ist die Vorstellung der Gleichheit der Geschlechter und
des Geschlechterkampfes in der modernen islamischen Diskussion, die, in-
tensiviert durch die Idee eines »autonomen und authentischen Selbst<, von
den Bediirfnissen und Wissen der Frauen vorwirts getrieben wird und wahr-
scheinlich unvermeidlich auf Grenziiberschreitungen zuliuft.'®

Zwei Ebenen des Islams

Unter der bio-politischen Perspektive erscheinen die jungen Frauen der zwei-
ten Immigrantengeneration, die den Islam zum Kern von Identititspolitiken
machen, nicht mehr, wie haufig kritisiert, als individuelle, die pessimistische
These von der »Krise des Individuums« (Thies 1997) widerlegende Heroin-
nen, die die Grenzen einer disqualifizierten Minderheit sprengen und gleich-
zeitig als Vermittlerinnen von Authentizitit die interkulturelle Moral der
Mehrheit steigern. Authentizitit, jener fragwiirdige Kern von Individuen, sei-
en es Gruppen oder Einzelne, steht im Schatten von Macht und Wissen und
im Dienst von Sozialtechnologien. Ein Zwang, sich als islamisches Subjekt in
die Strukturen des Alltags einzubinden und Respekt zu erwerben, bedeutet
auf der anderen Seite, den Islam auf das bio-politische Netz zuzuschneiden.
Das beinhaltet, Vielformigkeit einzugrenzen, islamisches Einheitswissen und
Einheitsdiskurse und einheitliche Praktiken zu erzeugen. Die Methoden der
Bio-Politik — fragmentieren, selektieren, institutionalisieren, professionalisie-
ren, zirkulieren durch selbstbewusste individuelle Kérper, ordnen durch Or-
thologie — greifen somit auch hier.

Das Zirkulieren durch Korper fillt vor allem den Frauen zu.” Es vermit-
telt ihnen individuelle Souveranitit, aber bindet sie auch an spezifische Logi-
ken. Es ist ihre permanente alltagspraktische, lokal wirksame und sichtbare
Arbeit der Herstellung von Authentizitit, Hybriditit und Dialogizitit, die sie
im Zentrum der Auseinandersetzung um Anerkennung platziert. Allerdings
ist dieses Zentrum nicht unumstritten. Vergleichen wir ihre Einstellungen
mit denen Ramadans, so zeigen sich Spannungen und Divergenzen. Beide
Positionen sind zu verstehen als Bestandteile eines gréfleren islamischen
Feldes, in dem um Schlagworter wie >Euro-Islam« oder »islamische Identitit
im Westen< herum die Auseinandersetzung um den >wahren« Islam, um le-

16 Auch Minner vertreten durchaus diese Ansicht, aber ins Auge fillt die Unter-
scheidung zwischen Ideologie oder Idee und Alltagspraxis, in welcher eindeutig
eine grofere weibliche Sensibilitit vorherrscht.

17 Tatsichlich >besetzen< Frauen auch die diskursive Ebene, aber sie gestalten we-
sentlich deutlicher als die Minner die im zeichensensitiven Alltag intensiver wir-
kende priverbale und pri-institutionelle Ebene.

am 13.02.2028, 21:55:05. A



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | SIGRID NOKEL

gitime Ausdrucksformen und Transgressionen (vgl. Stauth 2001: 153f) im
Gange sind. Statt nun Wesensmerkmale des Islams im Generellen oder des
Islams im Westen herauszufiltern, schlage ich vor, von zwei Ebenen auszu-
gehen, die in einem doppelten Verhiltnis von Verkniipfung und Eigenlogik
stehen. Foucault und Deleuze unterscheiden die Ebene des Sagbaren und die
Ebene des Sichtbaren. Die eine besteht aus diskursiven Formationen und die
andere aus nicht-diskursiven Formationen. Jede weist spezifische Praktiken
auf. Beide zusammen, wie Deleuze bildlich erklirt, konstituieren das moder-
ne Kino. Bild und Stimme koénnen kompatibel oder parallel arrangiert sein.
Sie konnen das Gleiche durch verschiedene Praktiken reprisentieren, sich
reziprok verstirken durch Synchronizitit oder Asynchronizitit. Zwar bilden
sie eine Einheit — Beispiele sind der Film oder das Gefingnis —, aber sie exis-
tieren nicht notwendigerweise zusammen. Jede Ebene kann unabhingig von
der anderen bestehen, ihre eigene Realitit schaffen und ein eigenstindiger
Vermittler von Botschaften sein, die im Widerspruch zur anderen Ebene ste-
hen. Jede Formation hat ihre eigene Logik. Es »besteht eine Disjunktion zwi-
schen Sprechen und Sehen, zwischen dem Sichtbaren und dem Sagbaren:
>was man sieht, ist nie in dem was man sagt< und umgekehrt« (Deleuze
1992: 92). Die Beziehung der beiden Dimensionen ist eine von hoher Kom-
plexitit: »Wesensdifferenz oder Nicht-Isomorphie; wechselseitige Umklam-
merung und Inbeschlagnahme; wohlbestimmter Primat gegentiber dem an-
deren« (ebd.: 97). Ebenso méglich ist auch die Nicht-Beziehung, ein >Nicht-
Orts, ein >leeres Zwischens, in dem »niemand verantwortlich [ist] fiir eine
Entstehung« (Foucault 1987: 77; vgl. auch Deleuze 1992: g7ff.).

Demzufolge kann man Ramadans Ausfithrungen verstehen als Repri-
sentationen der Ebene des Sagbaren, wohingegen die Praktiken und Strate-
gien der jungen Frauen zur Ebene des Sichtbaren gehdren. Der erstere stiitzt
sich ausschlie8lich auf Worter und Texte, umkreist und definiert seine Ob-
jekte in einer mehr oder weniger juristischen Sprache. Bei den letzteren zih-
len nicht primir Worter und Texte (jedenfalls nicht fiir sich allein). Durch
ihren Korper, durch Handeln im Panoptikum des interaktiven Alltags mit
seinen zahllosen kritischen Beobachtern, durch vielfiltige Zeichen eines sou-
verdnen kulturellen authentischen Selbst machen sie den modernen Islam
sichtbar und fiihlbar im Detail. Sie schreiben >wie der Islam wirklich ist< in
die Képfe und Gefiihle der Anderen und sich selbst ein. Und, sehr wichtig,
sie sind es, die spontan mit Fragen und Wendungen, die im Netz des dialogi-
schen Alltags entstehen, umgehen. Thre Arbeit ist das unermiidliche Zu-
sammenfiigen von neuen Herausforderungen und islamischen Wissen. Sie
sind damit konfrontiert, Paradoxien, die in der Unmittelbarkeit des interakti-
ven Redens und Sehens schnell zu entdecken sind, auszubiigeln. Mit ihrer
Person stehen sie ein fiir Wahrhaftigkeit. Verpflichtet zur praktischen Au-
thentizitit, die im Persénlichen verankert ist, sind sie in stindige Selbstbeob-
achtung und Optimierung verstrickt.

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IsiaM, INTERKULTURALITAT UND Bro-PorrTik | 311

Offensichtlich operieren zwei Bewegungen oder Logiken: eine der Kon-
servierung und Fixierung (hier vertreten durch Ramadan) und eine der per-
manenten Kalibrierung und des stindigen Manévrierens, des Einbettens und
Wiedereinbettens. Es ist diese Divergenz, die die beiden Sphiren separiert
nach verschiedenen Zielen, Techniken. Obwohl die weiblichen Kérperpoliti-
ken ein Teil der Bio-Politik sind, bewirken weibliches Wissen und weibliche
Vorstellungen des Selbst, modelliert im Schatten von Macht und Wissen,
weitere Transgression. Frauen, um es holzschnittartig zu sagen, treibt es in
die Fraktion der radikaleren Transgressionisten durch ihre starke persénliche
interaktive Verwicklung in den Alltag, der determiniert ist durch Praxis, Mik-
ropolitiken und das Spiel der Zeichen. Aber die Transgression selbst ist
hochgradig geformt durch Bio-Politiken. In diesem Sinne sind Frauen in der
Tat mehr als Symbole (Peleikis 1999) oder Beauftragte der Ebene des Sagba-
ren. Sie sind Akteure, die gebunden sind an die Eigenlogiken der Dimension
des Sichtbaren. Damit besteht nicht nur ein Verhiltnis der Uberlappung,
sondern ebenso der Divergenz, Spannung, zuweilen auch des Widerspruchs
zu der Co-Ebene. Was sich daraus ergibt, ist noch nicht abzusehen.

Literatur

Bhabha, Homi (1994): The Location of Culture, London, New York: Routledge.

Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Deleuze, Gilles (1992): Foucault, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Elias, Norbert (1976/78): Der Prozess der Zivilisation, 2 Bde., Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Foucault, Michel (1989): Der Gebrauch der Liiste, Sexualitit und Wahrheit Bd.
2, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Foucault, Michel (2001): In Verteidigung der Gesellschaft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Jacobson, Jessica (1998): Islam in Transition. Religion and Identity among Bri-
tish Pakistani Youth, London/New York: Routledge.

Khedimellah, Moussa (2001): »Islam and public space. Young preachers of
the Tabligh movement in Frances, in: Jorg Rusen (Hg.), Wissenschafis-
zentrum Nordrhein-Westfalen — Kulturwissenschafiliches Institut — Jahrbuch
2000/2001, Essen, 92-112.

Klinkhammer, Gritt (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung, Mar-
burg: Diagonal-Verlag.

Knapp, Gudrun Axeli (1997): »Differenz und Konstruktion: Anmerkungen
zum >Paradigmenwechsel« in der Frauenforschung«, in: Stefan Hradil
(Hg.), Differenz und Integration. Die Zukunft moderner Gesellschafien. Ver-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | SiGRID NOKEL

handlungen des 28. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir Soziolo-
gie in Dresden, Frankfurt/Main, New York: Campus, 941-951.

Luhmann, Niklas (1995): »Inklusion und Exklusion, in: Soziologische Aufkld-
rung, Bd. 6, Opladen: Westdeutscher Verlag, 137-161.

Nokel, Sigrid (2001): »Personal Identities and Public Spaces. Micropolitics of
Muslim Women in Germanyx, in: Jérg Riisen (Hg.), Wissenschaftszentrum
Nordrhein-Westfalen — Kulturwissenschaftliches Institut — Jahrbuch 2000/2001,
Essen, 113-147.

Nokel, Sigrid (2002): Die Tdchter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Soziologie
alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Feldstudie, Bielefeld: tran-
script.

Notzel, Thomas (1999): Authentizitit als politisches Problem. Ein Beitrag zur
Theoriegeschichte der Legitimation politischer Ordnung, Berlin: Akademie
Verlag.

Peleikis, Anja (1999): »Ich bin kein Symbol, eine Frau bin ich!l< Weibliche
Identifikationsmuster im >Globalisierten Dorf«. Siidlibanon und Elfen-
beinkiiste«, in: Ruth Klein-Hessling/Sigrid Nokel/Karin Werner (Hg.),
Der neue Islam der Frauen, Bielefeld: transcript, 208-221.

Ramadan, Tariq (2001): Muslimsein in Europa. Untersuchung der islamischen
Quellen im europdischen Kontext, Marburg: MSV.

Ricceur, Paul (1996): Das Selbst als ein Anderer, Miinchen: Fink

Salih, Ruba (2001): »Confronting Modernities. Muslim Women in Italy«, in:
ISIM Newsletter 7/01, 1pp.

Sennett, Richard (2002): Respekt im Zeitalter der Ungleichheit, Berlin, New
York.

Shah-Kazemi, Sonia Nurin (2001), »Untying the Knot: Divorce and Muslim
law in the Uk«, ISIM Newsletter 7/o1, 31.

Stauth, Georg (2001): »Religiéser Fundamentalismus zwischen Orient und
Okzident: Religiose Identititspolitik und ihr Verhiltnis zur Demokratie,
in: Dietmar Loch/Wilhelm Heitmeyer (Hg.), Schattenseiten der Globalisie-
rung, Frankfurt/Main, 140-166.

Stauth,Georg (1999): Authentizitdt und kulturelle Globalisierung, Bielefeld:
transcript.

Taylor, Charles (1994): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung,
Frankfurt/Main: Fischer.

Thies, Klaus (1997): Die Krise des Individuums, Frankfurt/Main: Fischer.

Venel, Nancy (1999): »Franzosische Muslimas — Glaubensbiographien von
Studentinnen mit Kopftuch«, in: Ruth Klein-Hessling/Sigrid Nokel/Ka-
rin Werner (Hg.), Der neue Islam der Frauen, Bielefeld: transcript, 81-105.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZU DEN HERAUSGEBERINNEN UND AUTORINNEN

Lise J. Abid, Dr. phil., geb. 1949 in der Nihe von Wien. Studium der Publi-
zistik und Islamkunde/Arabistik an der Universitit Wien, Dissertation iiber
Frauenzeitschriften in Iran und deren Einfluss auf den sozialen Wandel
(Journalistinnen im Tschador — Frauen und gesellschafilicher Aufbruch in Iran,
Frankfurt/Main: Brandes & Apsel/Stidwind 2001). Studienaufenthalte in
mehreren muslimischen Lindern, vor allem Iran und Afghanistan. Freie
Journalistin (Horfunk/Print) mit Schwerpunkt »Frauen in der islamischen
Welt«, Lektorin an der Universitit Wien (Genderforschung/Frauen im Is-
lam).

Katajun Amirpur, Dr. phil., wurde 1971 als Tochter eines iranischen Vaters
und einer deutschen Mutter in Koln geboren. Sie studierte Islamwissenschaf-
ten und Politologie in Bonn und Teheran. Im Jahre 2000 promovierte sie
tiber den Islamtheoretiker Abdolkarim Soroush. Seither arbeitet sie als Publi-
zistin fiir verschiedene Tageszeitungen, fiir den Horfunk und als Verfasserin
von Expertisen fiir politische Stiftungen sowie das deutsche Orient-Institut.
Seit Mai 2003 ist sie Stipendiatin des Emmy Noether-Programms der DFG
und forscht tiber zeitgendssische schiitische Koranexegese. Andere For-
schungsschwerpunkte sind: Zivilgesellschaft, Reformtheologie, Medien.

Heiner Bielefeldt, Dr. PD, Rechts- und Religionsphilosoph am Institut fiir
Interdisziplinire Konflikt- und Gewaltforschung (IKG) der Universitit Biele-
feld, hat mehrere Biicher zu Fragen der politischen Ethik und Rechtsphiloso-
phie verdffentlicht (Philosophie der Menschenrechte, Wiss. Buchges. 1998;
Symbolic Representation in Kant’s Practical Philosophy, Cambridge University
Press, 2003; Muslime im sikularen Rechisstaat, transcript 2003). Sein beson-
deres Interesse gilt dem interkulturellen Dialog tiber Menschenrechte und
auch der praktischen Menschenrechtsarbeit. 2003 wurde er zum Direktor des
Deutschen Instituts fiir Menschenrechte in Berlin berufen.

Gabriele Britz, Prof. Dr. jur., geb. 1968 in Jugenheim an der Bergstrafle. Seit
2001 Professorin fiir 6ffentliches Recht und Europarecht an der Justus-
Liebig-Universitit Giefen. 2001 bis 2002 Mitglied im UN-Ausschuss zur Be-
seitigung der Rassendiskriminierung (CERD). Veréffentlichungen u.a.: Kul-
turelle Rechte und Verfassung. Uber den rechtlichen Umgang mit kultureller Diffe-
renz, Tuibingen 2000, Jus Publicum Bd. 6o (Habilitationsschrift); »Der Ein-
fluR christlicher Tradition auf die Rechtsauslegung als verfassungsrechtliches
Gleichheitsproblem? — Zu den praktischen Grenzen religiéser Neutralitit im
sdkularen Staat«, JuristenZeitung 2000, S. 1127-1133; »Rechtsverstindnis und
Rechtspraxis aus interkultureller Perspektive«, in: A. Thomas (Hg.), Hand-

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | FACETTEN ISLAMISCHER WELTEN

buch interkulturelle Kommunikation und Kooperation — Grundlagen und Praxis-
felder, Vandenhoek & Ludwig-Verlag, 2003.

Ute Gerhard, Prof. Dr. phil. Seit 1987 Professorin fiir Soziologie mit dem
Schwerpunkt Frauen- und Geschlechterforschung am Fachbereich Gesell-
schaftswissenschaften der Johann Wolfgang Goethe-Universitit Frankfurt/
Main Geschiftsfithrende Direktorin des Cornelia Goethe Centrums fiir Frau-
enstudien und die Erforschung der Geschlechterverhiltnisse an der Universi-
tat Frankfurt. Mitbegriinderin der Feministischen Studien und Mitherausgebe-
rin von L’Homme, Zeitschrift fiir feministische Geschichtswissenschaft.
Arbeitsschwerpunkte: Geschichte und Theorie des Feminismus, Sozialpoli-
tik, Frauen und Recht, Rechtsgeschichte, Rechtssoziologie.

Yasemin Karakasoglu, M.A., Dr. phil., geb. 1965, Studium der Turkologie,
Neuere deutsche Literaturwissenschaft und Politikwissenschaften in Ham-
burg und Ankara. 1991 bis 1995 wissenschaftliche Mitarbeiterin und Leiterin
der Abteilung fiir soziokulturelle Fragen am Zentrum fiir Tiirkeistudien in
Essen, 1996 bis 1999 wissenschaftliche Mitarbeiterin in der Arbeitsgruppe
Interkulturelle Pidagogik (AGIP), Universitit Essen, 1999 Promotion mit
dem Thema »Religiése Orientierungen und Erziehungsvorstellungen tiirki-
scher Piddagogik-Studentinnen in Deutschland«. Seit August 1999 wissen-
schaftliche Assistentin in der AGIP, Arbeit an der Habilitation zum Thema
»Unterstiitzende und behindernde Faktoren fiir die Bildungskarrieren junger
Migrantinnen«. Arbeitsschwerpunkte: Interkulturelle Erziehung, Bildungssi-
tuation von Kindern und Jugendlichen mit Migrationshintergrund in der
Bundesrepublik, Islam und muslimische Jugendreligiositit in Deutschland.

Mechtild M. Jansen, Erziehungswissenschaftlerin, ist Leiterin des Referates
IV, Frauen/Gender Mainstreaming/geschlechtsbezogene Pidagogik/Migra-
tion der Hessischen Landeszentrale fiir politische Bildung, Wiesbaden. Sie
hat zahlreiche Projekte und Tagungen zum Thema »Migration, Frauen und
Jugend« durchgefiihrt. Veréffentlichungen u.a. mit Claudia Schéning-Ka-
lender und Ayla Neusel: Feminismus, Islam, Nation (1997), mit Elisabeth
Rohr: Grenzgingerinnen — Frauen auf der Flucht, im Exil und in der Migration
(2002), mit Angelika R6ming und Marianne Rohde: Gender-Mainstreaming —
Herausforderung fiir den Dialog der Geschlechter (2003).

Gerdien Jonker, promovierte 1993 an der Universitit von Groningen (Nieder-
lande) in Religionsgeschichte und forscht am Institut fiir Religionsgeschichte
der Universitit Marburg zum Schwerpunktthema Moslem-Gemeinden in
Europa. Sie hat mehrere, aktuelle Studien tiber Sufi-Laiengemeinden, Mo-
scheevereine, den Verband der Islamischen Kulturzentren in Europa (Eine Wel-
lenlinge zu Gott, transcript 2002) und zu Problem- und Konfliktbereichen

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZU DEN HERAUSGEBERINNEN UND AUTORINNEN | 315

der Kommunikation zwischen Moslem-Gemeinden und deutscher Mehr-
heitsgesellschaft vorgelegt.

Gritt Klinkhammer, Dr. phil., studierte Religionswissenschaft, Soziologie
und Philosophie und war 1997 bis 2000 wissenschaftliche Mitarbeiterin im
Fachgebiet »Religitse Sozialisation und Erwachsenenbildung« an der Kul-
turwissenschaftlichen Fakultit in Bayreuth und Referentin fiir Migrations-
fragen am Deutschen Jugendinstitut 2001 bis 2002. Derzeit arbeitet sie als
wissenschaftliche Mitarbeiterin am Max-Weber-Kolleg Erfurt im deutsch-is-
raelischen Projekt »Collective Identity, Democracy and Social Protest Move-
ments«. Klinkhammer ist Autorin von Moderne Formen islamischer Lebensfiih-
rung (Marburg 2000), und Mitherausgeberin von Kritik an Religionen (Mar-
burg 1997) und Religionen und Recht (Marburg 2002).

Renate Kreile, Dr. rer. soc. habil., geb. 1950. Studium der Germanistik und
Ev. Theologie in Tiibingen und Berlin. Seit 1977 Unterrichtstitigkeit an ver-
schiedenen Gymnasien in Baden-Wiirttemberg. 1982-88 Zweitstudium der
Politikwissenschaft und Soziologie in Tiibingen. 1991 Promotion. Seit 1996
Privatdozentin am Institut fiir Politikwissenschaft der Universitit Tiibingen
(Arbeitsbereich Vorderer Orient). Verdffentlichungen u.a.: Politische Herr-
schaft, Geschlechterpolitik und Frauenmacht im Vorderen Orient, Pfaffenweiler
1997; »Zan, zar, zamin — Frauen, Gold und Land: Geschlechterpolitik und
Staatsbildung in Afghanistanc, in: Leviathan 3/1997; »Dame, Bube, Kénig —
Das neue grofle Spiel um Afghanistan und der Gender-Faktor«, in: Leviathan
1/2002.

Ann Elizabeth Mayer, PhD, JD, Associate Professor of Legal Studies an der
Wharton School, Universitit von Pennsylvania, USA. Sie ist Expertin fiir das
Recht in den Gesellschaften des Nahen Ostens, fiir islamisches Recht und die
Menschenrechte. Ann E. Mayer war fiir das Lawyers Committee on Human
Rights als Beraterin in Menschenrechtsfragen hinsichtlich des Nahen Ostens
titig und gehort den Gremien zahlreicher Fachzeitschriften, Universititsver-
lagen und Verbinden an, die sich mit Menschenrechten und Middle Eastern
Studies beschiftigen. Publikationen u.a.: Islam and Human Rights, Boulder:
Westview Press, *1999; »A Benign Apartheid: How Gender Apartheid Has
Been Rationalized.« 5§ UCLA Journal of International Law and Foreign Affairs,
2000-2001.

Ziba Mir-Hosseini, PhD, Sozialanthropologin, freischaffende Forscherin, Be-
raterin und Regisseurin, ist als Wissenschaftlerin assoziiert am Centre for
Near and Middle Eastern Studies — School of Oriental and African Studies der
Universitdt von London. Sie hat sich insbesondere mit vergleichenden Unter-
suchungen zu islamisch definierten Familienrecht, Frauenrechten und theo-

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | FACETTEN ISIAMISCHER WELTEN

logischen islamischen Diskursen beschiftigt (Marriage on Trial: A Study of
Islamic Family Law: Iran and Morocco compared, London 1993, Islam and Gen-
der: The Religious Debate in Contemporary Iran, New Jersey 1999). Zwei Filme
von Ziba Mir-Hosseini und Kim Longinotto sind insbesondere bekannt ge-
worden: » Divorce Iranian Style« (UK 1998) und » Runaway« (UK 2001).

Sigrid Nokel, Doktorin der Sozialwissenschaften, promoviert in Bielefeld,
Veréffentlichung der Dissertation: Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam.
Zur Soziologie der alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie, Biele-
feld: transcript 2002. Seit kurzem Forschungstitigkeit beim Kulturwissen-
schaftlichen Institut in Essen.

Barbara Pusch studierte an der Universitit Wien Soziologie, Arabistik, Turko-
logie, Philosophie, Ethnologie und promovierte dort im Fachbereich Soziolo-
gie. Sie lebt seit rund zehn Jahren aus beruflichen und privaten Griinden
vorwiegend in der Tiirkei/Istanbul. Im Rahmen verschiedener Forschungs-
projekte beschiftigte sie sich mit der »neuen muslimischen Frau« in der
Turkei und publizierte ihre Studien in verschiedensten Fachbiichern und
Zeitschriften. 2001 verdffentlichte sie den Sammelband Neue muslimische
Frauen. Standpunkte & Analysen mit Beitrigen von Autorinnen unterschiedli-
cher Herkunft und unterschiedlicher Weltsicht. Nach zweijahriger Lehrtitig-
keit an der Technischen Universitit Istanbul ist sie heute an der Istanbuler
Abteilung des Orient-Instituts der Deutschen Morgenlindischen Gesellschaft im
Direktions- und Verwaltungsbereich titig.

Mechthild Rumpf, M.A., Dr. phil., ist Sozialwissenschaftlerin, lebt in Hanno-
ver und arbeitete viele Jahre am dortigen Institut fiir Soziologie der Universi-
tit; 1995-1997 war sie Vertretungsprofessorin im Studiengang Kulturwissen-
schaft der Universitit Bremen; im SS 1999 Gastprofessorin am Institut fir
Politikwissenschaft der Universitit Wien und 2000/2001 fiir zwei Semester
Vertretungsprofessorin fiir Soziologie am Fachbereich Gesellschaftswissen-
schaften der Universitit Kassel. 2002 arbeitete sie als wiss. Mitarbeiterin am
Cornelia Goethe Centrum fiir Frauenstudien, Universitit Frankfurt/Main am
vorbereitenden Projekt: Diskurse um Geschlechterordnungen und FrauenMen-
schenrechte in islamischen Kontexten (Schwerpunkt Europa/BRD), seit 2003
forscht sie zum Thema Islamische Geschlechterordnungen in der BRD.

am 13.02.2028, 21:55:05.


https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Biande dieser Reihe:

Karin Werner

Between Westernization and
the Veil

Contemporary Lifestyles of
Women in Cairo

1997, 302 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-933127-01-7

Ruth Klein-Hessling,

Sigrid Nokel,

Karin Werner (Hg.)

Der neue Islam der Frauen
‘Weibliche Lebenspraxis in der
globalisierten Moderne.
Fallstudien aus Afrika, Asien
und Europa

1999, 324 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 3-933127-42-4

Margaret Rausch

Bodies, Boundaries and Spirit
Possession

Maroccan Women and the
Revision of Tradition

2000, 275 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 3-933127-46-7

Cynthia Nelson,
Shahnaz Rouse (eds.)
Situating Globalization
Views from Egypt

2000, 362 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-933127-61-0

Georg Stauth

Islamische Kultur und
moderne Gesellschaft
Gesammelte Aufsdtze zur
Soziologie des Islams
2000, 320 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-933127-47-5

Sigrid Nokel

Die Tochter der Gastarbeiter
und der Islam

Zur Soziologie alltagsweltlicher
Anerkennungspolitiken

Eine Fallstudie

2002, 340 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-933127-44-0

Hans-Ludwig Frese

»Den Islam ausleben«
Konzepte authentischer
Lebensfiihrung junger
tiirkischer Muslime in der
Diaspora

2002, 350 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-85-8

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Biande dieser Reihe:

Georg Stauth

Politics and Cultures of
Islamization in Southeast
Asia

Indonesia and Malaysia in the
Nineteen-nineties

2002, 302 Seiten,

kart., 30,80 €,

ISBN: 3-933127-81-5

Gerdien Jonker

Eine Wellenlidnge zu Gott
Der »Verband der Islamischen
Kulturzentren in Europa«
2002, 282 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-99-8

Levent Tezcan

Religiose Strategien der
»machbaren« Gesellschaft
Verwaltete Religion und
islamistische Utopie in der
Tirkei

Januar 2003, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,
ISBN: 3-89942-106-X

Heiner Bielefeldt
Muslime im sidkularen
Rechtsstaat
Integrationschancen durch
Religionsfreiheit

Mirz 2003, 146 Seiten,

kart., 13,80 €,
ISBN: 3-89942-130-2

Georg Stauth (ed.)

On Archaeology of Sainthood
and Local Spirituality in
Islam

Past and Present Crossroads of
Events and Ideas

Yearbook of the Sociology of
Islam, Vol. 5

(ed. by Georg Stauth and
Armando Salvatore),

Oktober 2003, 200 Seiten,

kart., 26,80 €,
ISBN: 3-89942-141-8

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

am 13.02.2028, 21:55:05.



https://doi.org/10.14361/9783839401538
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Facetten islamischer Welten
	Inhalt
	Vorwort
	Islam und Geschlechterordnungen. Konturen eines Konfliktfeldes
	Einleitung: »Islam ist eine Religion«. Einsprüche gegen Kulturalisierung, Politisierung und männliche Deutungsmacht
	Identitätspolitik, Geschlechterordnung und Perspektiven der Demokratisierung im Vorderen Orient
	Neue Überlegungen zum Geschlechterverhältnis im Islam. Perspektiven der Gerechtigkeit und Gleichheit für Frauen

	Menschenrechte und Geschlecht im islamischen Diskurs
	Einleitung: Menschenrechte sind Frauenrechte. Überlegungen zu Gleichheit und Geschlechtergerechtigkeit im Islam
	Die Konvention über die Beseitigung jeder Form von Diskriminierung der Frau und der politische Charakter »religiöser« Vorbehalte
	»Westliche« versus »islamische« Menschenrechte? Zur Kritik an kulturalistischen Vereinnahmungen der Menschenrechtsidee
	Die Debatte um Gender und Menschenrechte im Islam
	Sind Islam und Menschenrechte vereinbar? Zeitgenössische Menschenrechtsbegründungen: von der demokratieorientierten Deutung des Korans zur Akzeptanz außer-religiöser Werte
	Verfassungsrechtliche Fragen islamischer Bekleidungsvorschriften für Frauen

	Religiöse Orientierungen, Selbstkonzepte junger Musliminnen und islamische Bewegung
	Einleitung: Positionierungen im islamischen Diskursfeld. Religiöses Selbstverständnis junger Musliminnen im Spannungsfeld von Identitätspolitik und multiplen Identitätskonstruktionen
	Vor den Toren: Bildung, Macht und Glauben aus der Sicht religiöser muslimischer Frauen
	Neue muslimische Frauen in der Türkei. Einblicke in ihre Lebenswelt
	Moderne Formen islamischer Lebensführung. Musliminnen der zweiten Generation in Deutschland
	Islam und Moderne, Bildung und Integration. Einstellungen türkisch-muslimischer Studentinnen erziehungswissenschaftlicher Fächer
	Islam, Interkulturalität und Bio-Politik. Überlegungen zur Integration des Islams im europäischen Kontext

	Zu den Herausgeberinnen und AutorInnen

