A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des
heutigen Religionsunterrichts

Vorbemerkung

(1) Generell zum Thema des Buches: Seit Beginn des 21. Jahrhunderts
sind in der Bundesrepublik Deutschland zum konfessionellen Religions-
unterricht zahlreiche Stellungnahmen und Schriften erschienen - von
politischer Seite, vonseiten der Kirchen und auch anderer Religions- und
Weltanschauungsgemeinschaften sowie auf akademischer Ebene. Kirchlich
dominiert eine defensive Tendenz. Den Kirchen liegt daran, ungeachtet
von gesellschaftlicher Sikularisierung und Pluralisierung das uberlieferte
Modell mehr oder weniger zu konservieren und es zu ,retten®. Im Gegen-
zug verstirkt sich die Kritik. Auf diese Problemkonstellation und Debat-
tenlage bezieht sich das hier vorgelegte Buch, das in drei Teile aufgeglie-
dert ist.

(2) Zum Aufbau des Buches: Der erste Buchteil (A.) nimmt eine kultur-
und geistesgeschichtliche Retrospektive auf den Religionsunterricht vor,
die bis zum Einschnitt des Jahres 1918 oder, anders gesagt, an die Schwel-
le zur Weimarer Republik reicht. Hierbei ist keine Vollstaindigkeit ange-
strebt. Vielmehr soll kursorisch aufgezeigt werden, wie das in Deutschland
zurzeit praktizierte Modell der konfessionellen Religionslehre in der Neu-
zeit entstanden ist und welche Motive leitend waren. Hiermit erschliefSt
sich zugleich die kultur-, schul- und rechtsgeschichtliche Entwicklung des
konfessionellen Unterrichts, einschlieflich der mit ihm verbundenen Pro-
bleme. Dies bietet den Hintergrund dafiir, die Verankerung des Religions-
unterrichts im Grundgesetz und — ihm vorausliegend — in der Weimarer
Verfassung zu erortern (Buchteil B.), um dann die aktuelle Rechtslage
in der Bundesrepublik Deutschland anzusprechen (Buchteil C.). Abschlie-
Bend wird die Frage aufgeworfen, ob sich eine Beibehaltung des Schulfa-
ches in der Gegenwart triftig begriinden lasst.

Im Ergebnis sprechen aus Sicht des Verfassers die stirkeren Argumente
dafir, eine tiefergreifende Reform in Gang zu bringen. Die Fragestellun-
gen der Religion sollten im deutschen Schulsystem nicht mehr durch den
traditionellen bekenntnisgebundenen Religionsunterricht, sondern in an-
derer Form, im Rahmen eines Faches Ethik/Religionskunde, zur Sprache

13

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

gebracht werden. In anderen europiischen Staaten haben Reformen, die in

diese Richtung weisen, bereits eingesetzt.

(3) Zum Buchteil A.: Grundsatzlich sind im Verlauf von Neuzeit und
Moderne fiir die Prasenz von Religion in der Schule im Allgemeinen und
far den Religionsunterricht im Besonderen unterschiedliche, und zwar
auch gegenliufige Faktoren prigend gewesen. Zu ihnen gehdren
— der Wandel sowie das Zurucktreten von kirchlich-religiosen Glaubens-

orientierungen in der Gesellschaft,

- Identititsverunsicherungen in den christlichen Konfessionen selbst,

- seit der Aufklirung der Bedeutungszuwachs philosophischer und hu-
manistischer Weltdeutungen,

- gesellschaftliche Pluralisierung und Individualisierung — einsetzend be-
reits in der Reformationsepoche, zunehmend ausgeprigt seit dem 19.
Jahrhundert und erst recht seit dem spaten 20. Jahrhundert,

— das Interesse des Staates an der Religion.

Dem zuletzt genannten Aspekt kam in Deutschland geistes-, theologie-,

kultur- und rechtsgeschichtlich jahrhundertelang eine tberaus hohe Be-

deutung zu; er wirkt noch in der Gegenwart nach. Im deutschsprachigen

Raum haben in der Neuzeit die verschiedenen Einzelstaaten sowie spater

der Nationalstaat versucht, ihre Legitimitat ideell bzw. ideologisch mithil-

fe von Kirche und Religion abzustitzen. Hierfir erschien der Religionsun-
terricht nitzlich, der als solcher ebenfalls ein Phinomen der Neuzeit ist.

Indireke ldsst er sich auf die protestantische Reformation zurtickfihren.

Jedoch ist er erst im 19. Jahrhundert im Zuge des Ausbaus des offentli-

chen staatlichen Schulwesens institutionell verfestigt worden. Das heute in

der Bundesrepublik Deutschland praktizierte Modell des konfessionellen

Religionsunterrichts ist ein Erbe des 19. Jahrhunderts, insbesondere der

preufSischen Restauration. Allerdings trat bereits im 19. Jahrhundert seine

Ambivalenz zutage, die sogar schon zuvor im 18. Jahrhundert von der

Aufklarung erkannt und padagogisch reflektiert worden war. Mit diesen

— alteren — Hintergriinden des Religionsunterrichts befasst sich schwer-

punktmafig der erste Teil (A.) des Buches.

14

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I Vorgeschichte: Von der Reformation zur Aufklirung

I. Vorgeschichte: Von der Reformation zur Aufklirung.
Religionsunterricht zwischen christlicher Schule und nattirlicher
Religion

1. Pragung durch das evangelische Christentum
a) Weichenstellungen des Altprotestantismus und des Pietismus

(1) Der bekenntnisorientierte Religionsunterricht, der in den 6ffentlichen
Schulen der Bundesrepublik Deutschland zurzeit von Verfassungs wegen
auf der Basis von Art.7 Abs.3 Grundgesetz (GG) erteilt wird, stellt eine
Konstruktion des 19. Jahrhunderts dar. Doch seine Vorgeschichte reicht
weiter zurtick. Schon an mittelalterlichen Schulen war Religion gelehrt
worden. Danach war es die protestantische Reformation des 16. Jahrhun-
derts, durch die in den Schulen die Religion zu einem Unterrichtsfach
mit einem eigenen Lehrplan ausgebaut wurde. Geistesgeschichtlich ist
das Zeitalter der Reformation einschlieflich der nachfolgenden Ara der
protestantischen Orthodoxie als Altprotestantismus bezeichnet worden.!
Inhaltlich standen im altprotestantischen Religionsunterricht die Zehn
Gebote, das Glaubensbekenntnis, das Vaterunser oder die Sakramente im
Vordergrund. Wesentliche Impulse hatte der Reformator Martin Luther
(1483-1546) gesetzt. Er empfahl das ,,Vorsprechen, nachsprechen, auswen-
dig lernen“?, wofir im 16. Jahrhundert und auch noch in der Folgezeit
die Kiister zu sorgen hatten (,Kusterschule). Neben seinen sonstigen Auf-
gaben — etwa der Reinigung des Kirchengebaudes und der Bereitung des
Altars fiir das Abendmahl, spéter auch in Verbindung mit dem Kantoren-
und Organistendienst, was eine Aufwertung darstellte — hatte der Kister
die Kinder im Katechismus zu unterweisen.? Die Katechismen, die Luther
verfasst hatte, dienten als Anleitung.

Neben den Dorfschulen interessierte sich Luther fiir die Errichtung
von Volksschulen in den Stadten. In seiner 1524 verfassten Schrift ,,An
die Ratsherren aller Stidte deutschen Landes, daf§ sie christliche Schulen
aufrichten und halten sollen“ meinte er, dass die Knaben zu Hause arbei-
ten und ein Handwerk lernen und die Madchen im Haus ihre taglichen
Arbeiten zu verrichten hitten. Doch zugleich sollten sie tiglich zur Schule

1 Vgl. Troeltsch, KGA Bd. 8, 2001, S. 226.
2 Luther, zit. nach Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 38.
3 Vgl. Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 37 ff.

15

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

gehen, die Knaben zwei Stunden, die Midchen eine Stunde.# Fiir das ho-
here Schulwesen vermittelte Luthers Mitreformator Philipp Melanchthon
(1497-1560) Anstofe. Thm zufolge sollte die Jugend in der Schule ,zu
Gottes Erkenntniff und guter Tugend aufgezogen werden.’ Den Reforma-
toren lag an der ,christlichen Schule“¢. Dabei waren die Institution der
Schule als solche sowie der Religionsunterricht auf das engste miteinander
verschrankt.

(2) Diese Verschrainkung wurde im Protestantismus auch spater auf-
rechterhalten. So hat der evangelische Theologe und Pidagoge August
Hermann Francke (1663-1727) in der von ihm in Halle (Saale) gegriin-
deten Schule die Anzahl der Religionsstunden erhoht; vier von sieben
Unterrichtsstunden sollten Religionsunterricht sein.” Auf dieser Linie —
Religion als Mitte der schulischen Erziehung — entwickelte sich in der Epo-
che zwischen der protestantischen Reformation und der Aufklirung das
offentliche Schulwesen generell. Exemplarisch lisst sich an den Berliner
Gymnasien bzw. Gelehrtenschulen des 17. Jahrhunderts aufzeigen, dass
»die Unterweisung in den sacra nicht nur das Kernstiick des Unterrichts
bildete, sondern die religidse Erzichung als Grundlage fir die ganze Bil-
dung angesehen wurde“s.

Indes besafl diese Konzeption ihre Schattenseiten. Im Religionsunter-
richt wurden nicht nur die Gegensatze zwischen dem evangelischen und
dem romisch-katholischen Christentum, sondern ebenfalls die innerpro-
testantischen Antagonismen — evangelisch-lutherisch versus evangelisch-re-
formiert — ausgetragen. Ein Beispiel: Im Joachimsthaler Gymnasium in
Berlin wurde im 17. Jahrhundert ,,die Tatsache, daf man keinen besonde-
ren Religionsunterricht fiir die Lutheraner duldete, eine prinzipielle Frage,
an der sich die Grenzen religioser Toleranz deutlich ablesen lieBen®. Mit
diesem frithneuzeitlichen Konfessionalismus klingt ein Problem an, das
bis heute relevant ist: ob und inwieweit der Religionsunterricht den Maf3-
staben der Toleranz geniigt.

4 Vgl. Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 36.

S Melanchthon, An den Stadtrat zu Soest in Westphalen (1543), in: Haustein, Philipp
Melanchthon, 1997, S. 217.

6 Melanchthon, An den Stadtrat zu Soest in Westphalen (1543), in: Haustein, Philipp
Melanchthon, 1997, S. 225.

7 Vgl. Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 56.

8 Winter, Das Gelehrtenschulwesen der Residenzstadt Berlin, 2008, S.280, vgl.
S. 380.

9 Winter, Das Gelehrtenschulwesen der Residenzstadt Berlin, 2008, S.288, vgl.
S.385.

16

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I Vorgeschichte: Von der Reformation zur Aufklirung

(3) Im 17. Jahrhundert kam eine weitere Entwicklung hinzu. Dem
deutschen Pietismus, zu dessen Vordenkern — neben Francke — Philipp Ja-
cob Spener (1635-1705) gehorte, lag vorrangig am Katechismusunterricht.
Aus diesem Grund wurde zusitzlich zum schulischen Religionsunterricht,
den man fir unzureichend hielt, der Konfirmandenunterricht eingefiihrt.
Die im 19. Jahrhundert dufSerst breit diskutierte und bis heute erorterte
Frage, wie sich schulischer Religions- und kirchlicher Konfirmandenunter-
richt zueinander verhalten, wurzelt mithin im 17. Jahrhundert. Gelegent-
lich brechen zwischen Schule und kirchlichem Konfirmandenunterricht
noch in der Gegenwart Konflikte auf. Als z.B. das Bundesland Hessen an
Schulen den Ganztagsunterricht einfiihrte, erhob die evangelische Kirche
Widerspruch, weil dies ihren Konfirmandenunterricht beeintrichtige. Im
Jahr 2012 gestand das Land Hessen per Erlass den Kirchen zu, dass der
Dienstagnachmittag von den Schulen fir den Konfirmandenunterricht
und analog fiir den Firmunterricht freizuhalten sei.'”

b) Konfessioneller Religionsunterricht versus natiirliche Religion

Die Ideen des Halle'schen Pietismus beeinflussten die preuffische Schul-
gesetzgebung noch unter Konig Friedrich II. (dem Groflen) (1712-1786,
Regierungszeit 1740-1786). Er erlief 1763 ein Generallandschulreglement,
das ein christliches Schulsystem mit herausragender Stellung des Religi-
onsunterrichts vorsah. Zugleich schrieb es die geistliche Aufsicht tber die
Schulen fest. Die Regelung wurde 1765 auf das tiberwiegend katholische
Schlesien tibertragen, das Preuf$en sich angeeignet hatte; dort wollte Fried-
rich II. ebenfalls die katholische Religion in den Schulen berticksichtigt
wissen. Zur Begrindung nutzte er ein Argument, das noch in den aktu-
ellen Auseinandersetzungen zum konfessionellen Religionsunterricht wie-
derkehrt: die Ablehnung der sog. natirlichen Religion, die danach fragt,
welche religiésen Einsichten den Dogmen der einzelnen Konfessionen
vorausliegen bzw. welchen Ideen der Religion losgelost von partikularen
konfessionellen Standpunkten generell Gultigkeit zufallen konnte. Fried-
rich II. schrieb, es sei

10 Vgl. Frankfurter Allgemeine Zeitung v. 29.2.2012, S. 4: ,Nachmittag bleibt doch
schulfrei®, sowie v. 2.2.2012, S. 4: ,Am Dienstag sollst du lernen. Hessen streitet
mit den Kirchen®.

17

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

seine Vergewaltigung, wenn man die Kinder in die Schule der natdrli-
chen Religion schickt, wihrend die Viter wollen, daf§ sie Katholiken
werden wie sie selber. Es gibt wenige Lander, in denen alle Birger die-
selbe Religion haben, es entsteht daher die Frage: ist eine solche Ein-
heit zu erzwingen, oder kann man jedem gestatten, nach seiner Weise
zu denken?“.

Der Konig meinte, ,daf$ eine solche Einheit herzustellen unmoglich ist“!,
sodass in den Schulen im Religionsunterricht die Kirchen bzw. die Konfes-
sionen in ihrer Verschiedenheit prisent zu sein hatten.

Die damaligen Weichenstellungen machen sich noch heute bemerkbar.
Vom konfessionellen Religionsunterricht ist die Bundesrepublik Deutsch-
land trotz seiner jahrzehntelangen Aufldsungs- und Krisenerscheinungen
bislang nicht abgertickt. Geistesgeschichtlich sind jedoch bereits im 18.
Jahrhundert Alternativen aufgezeigt worden. Fur sie war die Idee der na-
tirlichen Religion tragend, zu der sich Friedrich II. ablehnend geduflert
hatte.

2. Neue Ansitze in der Aufkliarung
a) Impulse der Kritik und die Ideen Basedows

(1) Schon in der Epoche des preuf8ischen Konigs Friedrich II. sind Po-
sitionen entwickelt worden, die tber das Modell eines konfessionellen
Unterrichts hinauswiesen. Denn die von den Kirchen getragene Religions-
lehre war Gegenstand vielfaltiger Kritik. Zu den kritischen Stimmen zahl-
te der evangelische Theologe und Aufklirungsdenker Johann Gottfried
Herder (1744-1803). In einem Brief an Herzog Carl August von Sachsen-
Weimar beklagte er 1785 u.a. das unproduktive Katechismuslernen im
Religionsunterricht. Detailliert listete er auf, wie viele Schulstunden auf
den Religionsunterricht verwendet wiirden, und resimierte voller Skepsis:

,Und was wird mit allen diesen Stunden, die wenn sie zusammen-
gezahlt wirden, eine ungeheure Summe ausmachten, ausgerichtet?
Nichts, als daf§ die jungen Leute Eckel und Ueberdrufy an Wahrheiten
erlangen, die ihnen doch die wirksamsten und lebendigsten auf ihre
ganze Lebenszeyt sein sollten!2.

11 Friedrich IL., zit. nach Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 59f.
12 Herder, zit. nach Fertig, Bildungsgang und Lebensplan, 1991, S. 48.

18

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I Vorgeschichte: Von der Reformation zur Aufklirung

Ideen zur Reform konnten an westliche Denkansitze, namentlich an
John Locke und an den franzoésischen Philosophen Jean-Jacques Rousseau
(1712-1778) ankniipfen.!3 Thnen folgend sollten fiir die Religion der
Grundsatz des Verstehens und die Erschliebarkeit durch die Vernunft
gelten. Hierdurch geriet das Auswendiglernen als Unterrichtsmethode in
Misskredit, das seit Luther fiir den Religionsunterricht typisch geworden
war. Stattdessen entstand die Idee, die Kinder sollten in der Schule zuerst
in die natirliche, d.h. in eine allgemein einsichtige verniinftige Religion
eingefithrt werden; die Offenbarungsreligion bzw. die speziellen Dogmen
der Kirche seien ihnen erst spater darzulegen.

(2) Fir Deutschland waren die aufklirungsphilosophisch-reformpéadago-
gischen Vorstellungen des Philanthropismus und seines Vordenkers Jo-
hann Bernhard Basedow (1724-1790) reprasentativ. Zur Erziehung von
Kindern riickten sie anstelle unverstandener Autorititsglaubigkeit viel-
mehr das Spiel, die Neugierde, Selbsttatigkeit, das Gesprach und die Na-
turnihe in den Vordergrund.

Basedow stammte aus Hamburg. Ab 1761 war er in der Nachbarstadt
Hamburgs, dem damals zum Konigreich Dianemark gehérenden Altona
als akademischer Lehrer titig. Zuvor hatte er seit 1753 Padagogik, Philo-
sophie und Theologie in Danemark selbst gelehrt. Einen Hintergrund
boten die Erfahrungen, die er als reformorientierter Hauslehrer bei dem
holsteinischen Freiherrn Josias von Qualen im Gut Borghorst bei Gettorf
in der Nihe von Eckernforde/Ostsee hatte sammeln konnen. Seine auf
eigenstindiges Lernen des Kindes abzielende Erziehungsmethode wertete
er in seiner Promotion aus, die er im Jahr 1752 in der Universitat Kiel
abschloss.

Fir ihn selbst brachten seine Reformprojekte auch Unerfreuliches mit
sich. Sogar in der dinischen Reformuniversitit Sore und danach erst recht
in Altona'# musste er schwere Angriffe von Kirchenvertretern aushalten.
Als er in Altona lehrte, stief§ sich der in Hamburg titige Hauptpastor
Johann Melchior Goeze (1717-1786) — bekannt durch seine Kontroverse
mit Lessing — an seinem Religionsverstindnis und an seiner Religionspa-
dagogik, weil fir sie verninftige Einsicht, Moral und Toleranz tragend
waren. Gemeinsam mit seiner Familie wurde Basedow in Altona vom
lutherischen Abendmahl ausgeschlossen.!> Im Jahr 1771 nahm er eine
Berufung nach Anhalt an und grindete 1774 in Dessau eine Modellschule,

13 Vgl. Schmitt, in: D’Aprile/Stockhorst, Rousseau und die Moderne, 2013, S. 221.
14 Vgl. Overhoff, Johann Bernhard Basedow, 2020, S. 75 ff., S. 92 ff.
15 Vgl. Overhoff, Johann Bernhard Basedow, 2020, S. 105.

19

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

die programmatisch ,Schule der Menschenfreundschaft bzw. grazisiert
Philanthropinum hiefs.

Zahlreiche Zeitgenossen bewerteten die in Dessau erdffnete, auf Auto-
nomie, Humanitit und Toleranz abzielende Schule als Durchbruch in die
Zukunft. So riet Immanuel Kant (1724-1804) den Lehrern, von Dessau
zu lernen bzw. sich dort ausbilden zu lassen. Er empfahl ,,das Absenden
geschickter Candidaten nach Dessau, um sich in der philanthropischen
Erziehungsart zu belehren und zu tben, dieses einzige Mittel, in kurzem
allerwarts gute Schulen zu haben®. Uberhaupt sei

sallen Lehrern sowohl in der Privat- als offentlichen Schulunterwei-
sung sehr zu empfehlen: sich der Basedow‘schen Schriften und von
ihm herausgegebenen Schulbiicher sowohl zu eigener Belehrung, als
der letzteren zur Ubung ihrer anvertrauten Jugend zu bedienen und
dadurch, so viel als vorldufig geschehen kann, ihre Unterweisung
schon jetzt philanthropisch zu machen“1e.

Zum Religionsverstindnis verwies Basedow auf die natiirliche Religion.
Im Einklang mit Rousseau betonte er, wichtig sei der Glaube an die
Existenz Gottes, an die Unsterblichkeit der Seele und daran, dass Gutes
belohnt und Bdses bestraft werde. Im Jahr 1784 erschien seine Schrift
yExamen in der allernatirlichsten Religion und in andern practischen
Lehren von Burgerpflicht, Toleranz und Tugend imgleichen von Vernunft
und ihrer Gotteskenntnif§“. Bereits der Buchtitel verdeutlicht, dass eine
Leitidee die Toleranz war — in der damaligen Epoche bemerkenswert: prin-
zipiell einschlieflich der Toleranz gegentber Atheisten.!”” Im Staat solle
die natiirliche Religion eine birgerliche Religion sein, die sich von der
Kirchenreligion abhebe, weil Letztere fiir Intoleranz stinde.!8

b) Basedows Leitbild der Toleranz

(1) Wie gewichtig das Toleranzideal war, zeigt sich daran, dass Basedow
sich von einem prominenten Zeitgenossen vorhalten lassen musste, er
sei in dieser Hinsicht noch nicht konsequent genug. Diesbeziiglich ist
eine Auflerung tberliefert, die von dem Vordenker der Toleranz im 18.
Jahrhundert, dem jadischen Aufklirungsphilosophen Moses Mendelssohn

16 Kant, Akad.-A. 1, Bd. 2, S. 448 f.
17 Vgl. Basedow, Examen, 1784, S. 37.
18 Vgl. Basedow, Examen, 1784, S. 200.

20

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I Vorgeschichte: Von der Reformation zur Aufklirung

(1729-1786) stammt. Der Dichter Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781)
hat Mendelssohn als Nathan den Weisen portratiert und ihm hierdurch
literarisch ein Denkmal gesetzt. Basedow bat Mendelssohn um Unterstiit-
zung fir seine Reformschule und schrieb ihm, er moge unter Juden
Vorbesteller fiir sein piadagogisches Buch ,Elementarwerk® anwerben.
Mendelssohn schrieb ihm zurtck, er wisse Basedows Wertschitzung der
Toleranz zu wirdigen. Jedoch wundere er sich, dass Basedow zwar theo-
retisch fir Humanitit und Toleranz pladiere, aber die prekire Situation
der Juden, namlich ihre konkrete alltigliche ,burgerliche Unterdrickung®
tibergehe.!” Hiermit spielte er auf die extrem erniedrigenden Bedingungen
an, unter denen Juden rechtlich und gesellschaftlich in Preuen und in
anderen europdischen Staaten zu leiden hatten.?’ Als im Jahr 1778 im
Philanthropinum schlieflich auch jidische Schiiler und Lehrer aufgenom-
men wurden, kommentierte Mendelssohn dies in einem Brief an einen
Lehrer des Philanthropinums mit ironisch-skeptischem Zungenschlag:

,Bester Freund, war denn der Schritt wirklich so auflerordentlich, so
kithn [...]? Liegt es nicht schon im Begriff eines philanthropischen
Instituts, dafy ihm der Mensch als Mensch erziechungswiirdig und will-
kommen sein muf$, ohne darauf zu achten, ob er einen beschnittenen
oder unbeschnittenen Vater gehabt?“?!

(2) Ungeachtet des zuriickhaltenden Untertons, den Mendelssohn anklin-
gen lies, steht das Engagement Basedows und seiner Weggefihrten zu-
gunsten von Toleranz ganz aufler Frage. Unmissverstindlich verlangte er
Respekt vor der judischen Religion und trat fiir ,gleiche Rechte“??, d.h.
fur die burgerliche Gleichstellung von Juden ein.?* Als sein 1766 erschie-
nenes Buch ,Betrachtungen tber die wahre Rechtgldubigkeit und die im
Staate und in der Kirche nothwendige Toleranz“ im selben Jahr rezensiert
wurde, wurde als wesentliche Aussage herausgestellt, dass ihm zufolge
jede ,politischgute Religion [...] eine vollkommene Toleranz verdiene®
und dass ,jeder Staat intolerant sey, der die Macht der Majestit auf eine

19 Mendelssobn, zit. nach Knobloch, Herr Moses in Berlin, 6. Aufl. 1993, S.270. Ab-
druck des Briefwechsels Basedow—Mendelssohn aus dem Jahr 1768 auch in Fertig,
Bildungsgang und Lebensplan, 1991, S. 68.

20 In Preuflen gemif dem diskriminierenden Generalreglement fiir die Juden, das
Friedrich II. 1750 erlassen hatte; vgl. Battenberg, Das Europaische Zeitalter der
Juden, 1990, Teilbd. 2, S. 65.

21 Mendelssobn, zit. nach Knobloch, Herr Moses in Berlin, 6. Aufl. 1993, S. 271.

22 Basedow, Practische Philosophie, 1758, S. 740.

23 Vgl. Overhoff, Johann Bernhard Basedow, 2020, S. 87 {f., S. 107 .

21

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

deutliche oder entfernte Weise wider eine solche Religion zur Beforderung
der herrschenden gebrauchet“: Basedow votiere fir ,,vollkommene biirger-
liche Toleranz“?4. Sein padagogisches ,Elementarwerk®, das 1774 erschien,
stattete Basedow mit zahlreichen Kupferstichen aus. Unter ihnen finden
sich Bilder, die die Geschichte und Gegenwart des Judentums illustrierten,
einschlielich eines Kupferstichs, der Moses Mendelssohn abbildete. Das
als umfassendes Erziehungswerk konzipierte Buch warb fir Toleranz ge-
geniiber allen friedlichen Religionsgemeinschaften und bezeichnete daher
z.B. die Baubeschrankungen, die firr Synagogen und im Ubrigen ebenfalls
fiir Moscheen in Deutschland galten, als unverstindlich. Weil sie ,nur ge-
wisse Figur und Hohe haben® durften, wiirden Synagogen und Moscheen
gegeniber Kirchen architektonisch benachteiligt.?s

c) Konsequenzen fiir den Religionsunterricht

(1) Auf dieser Linie lagen die Konsequenzen, die Basedow in seinem Buch
yExamen in der allernatirlichsten Religion® (1784) zum Religionsunter-
richt zog. Er lehnte ihn in der herkémmlichen Form ab, um stattdessen
einen Unterricht in der ,burgerlichen Religion® bzw. einen ethischen Un-
terricht zu fordern. Zusitzlich zu der in dieser Zuspitzung verstandenen
Religionslehre sei in den Burgerschulen Rechtslehre zu unterrichten.?¢
In der Modellschule von Dessau gab es keine konfessionsgebundene Reli-
gionslehre mehr, sondern im Sinne des aufklirungspadagogischen Ideals
der Gerechtigkeit, Menschenliebe und Toleranz sowie im Sinne der natiir-
lichen Religion einen tiberkonfessionellen Religionsunterricht. Basedows
1775 erschienener Schrift ,,Fiir Cosmopoliten® gemafs sollten die Kinder in
Dessau zur Religion, genauer: zur nattrlichen Religion gemeinsam lernen.
Dies sah so aus, dass in die Geschichte und in die Verschiedenheit der
Weltreligionen eingefiithrt wurde:

»In den Lehrstunden des Seminars erhalt die Jugend auch einen hi-
storischen Begriff von der Verschiedenheit der Religionen, Kirchen
und ihrer Lehren“?’.

24 Allgemeine deutsche Bibliothek, Des dritten Bandes erstes Stuck, 1766, S. 125 £.
25 Basedow, zit. nach Overhoff, Johann Bernhard Basedow, 2020, S. 122.

26 Vgl. Basedow, Examen, 1784, S. 203.

27 Basedow, Fur Cosmopoliten, 1775, S. 37.

22

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I Vorgeschichte: Von der Reformation zur Aufklirung

Zusitzlich sollten Vertreter verschiedener Kirchen ihre jeweiligen An-
schauungen den Schiilern gesondert darstellen dirfen. Durch deren reli-
giose Lehre dirfe aber ,kein Menschenhaff wider die Dissidenten® und
skein Verlangen, die Freyheit der Andersdenkenden zu unterdriicken, ein-
gefloSt™ werden.?8 Das Ziel bestand darin, die Schiler in die Lage zu ver-
setzen, als Erwachsene ihrem eigenen Gewissen folgen und sich selbstbe-
stimmt einer religiésen Anschauung anschliefen zu kénnen.?’

(2) Basedows Padagogik wurde in Deutschland namentlich von der judi-
schen Aufklirung rezipiert und von ihr weiter ausgebaut. Schon fiir Men-
delssohn selbst war als padagogischer Gedanke leitend gewesen, was sein
Wegbegleiter Naftali Herz Wessely (1725-1805) dann konzeptionell zur
Geltung brachte und zu einem jidisch-padagogischen Reformprogramm
werden liefS: die Orientierung der Bildung an der seelischen und geistigen
Entwicklung des einzelnen Kindes sowie die Verbindung judischer religio-
ser mit sikularer Bildung. Der Nachfolger Basedows in Dessau, Joachim
Campe (1746-1818), stand mit Mendelssohn in Kontakt.3® Campe edier-
te ein 16biandiges Werk, das die philanthropische Erziehungsbewegung
umfassend darstellte: ,Allgemeine Revision des gesamten Schul- und Erzie-
hungswesens von einer Gesellschaft praktischer Erzieher® (1785-92). Der
Dessauer Modellschule, dem Philanthropinum, kam Vorbildfunktion fiir
die 1778 in Berlin gegrindete ,,Judische Freischule® zu, die religionsiiber-
greifend Schiler aufnahm. Was den Religionsunterricht anbetraf, achtete
man in ihr gezielt auf Toleranz gegentiber den nichtjiidischen Schiilern.3!

d) Retardation am Ende der Aufklidrungsepoche

Trotz solcher Impulse zugunsten von Toleranz und tberkonfessioneller
Religionslehre, die der Aufklarung entsprangen, setzte sich am Ende des
18. und zu Beginn des 19. Jahrhunderts das kirchlich konfessionelle Un-
terrichtsmodell durch. In Preuffen war das Schulwesen einschliefSlich des
Religionsunterrichts im PreufSischen Allgemeinen Landrecht 1794 geregelt
worden. Religion war Pflichtfach; die Aufsicht tiber die staatlichen Schu-

28 Basedow, Fir Cosmopoliten, 1775, S. 38 f.

29 Vgl. Basedow, Fiir Cosmopoliten, 1775, S.38; hierzu Overhoff, Johann Bernhard
Basedow, 2020, S. 125 f.

30 Vgl. Graetz, in Breuer/Graetz, Deutsch-judische Geschichte in der Neuzeit, 1. Bd.,
1996, S. 334.

31 S. hierzu nochmals unten S. 42 ff.

23

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

len blieb im Ergebnis den Kirchen bzw. den Geistlichen tberlassen®?;
und obwohl das preufSische Recht es nicht ausdriicklich fixiert hatte, blie-
ben die Schulen Konfessionsschulen.’® Diesen Zustand zementierte die
Restauration, die in Preuffen im spiten 18. Jahrhundert (Woellnersches
Religionsedikt 1788) und endgiiltig im zweiten Jahrzehnt des 19. Jahrhun-
derts durchgesetzt wurde. Die Schule blieb wihrend des 19. Jahrhunderts
weitgehend ein Annex der Religion bzw. ein Annex der Kirche.3* Gegen
Ende des 19. Jahrhunderts eskalierte in der preufischen Hauptstadt Berlin
der christliche Konfessionalismus. Das System der christlichen Konfessi-
onsschulen und des konfessionellen Religionsunterrichts wurde von der
preu8ischen Regierung dadurch auf die Spitze getrieben, dass sie drako-
nische Maflnahmen gegen jidische Religionslehrerinnen ergriff. Hugo
Preufl (1860-1925) — juristischer Vordenker von Staats- und Verwaltungs-
rechtsreformen, im Jahr 1919 Reichsinnenminister und der ,Vater® der
Weimarer Verfassung — engagierte sich ab 1895 als Berliner Stadtverordne-
ter zugunsten der jidischen Minoritit und der judischen Lehrerinnen.
Er versuchte — allerdings erfolglos —, fiir den Umgang der Schulen mit
Religion Liberalitit und Toleranz zu sichern.

Die in den 1890er Jahren ausgetragene Kontroverse veranschaulicht bei-
spielhaft, wie gravierend die Hypotheken und die historischen Konstrukti-
onsprobleme des in Deutschland erteilten Religionsunterrichts sind. Auf
den damaligen Streit wird an spaterer Stelle zuriickzukommen sein.’
Zunichst ist zu erldutern, dass die Weichenstellung, auf die der in der
Bundesrepublik Deutschland noch heute vorhandene konfessionelle Reli-
gionsunterricht zurickgeht, geistes- und rechtsgeschichtlich zu Beginn des
19. Jahrhunderts vorgenommen wurde. Zur Verdeutlichung werden nach-
folgend als Erstes Argumente zur Religion und zum Religionsunterricht
wiedergegeben, die seinerzeit der namhafte evangelische Theologe Fried-
rich Daniel Ernst Schleiermacher vortrug,.

32 Vgl. Germann/Wiesner, in: RAJB 2013, 399.

33 Vgl. Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 68 £.

34 Vgl. z.B. auch Heinemann/Ando, in: Ambrosius/Henrich-Franke/Neutsch, Foderale
Systeme: Kaiserreich — Donaumonarchie — Europaische Union, 2015, S. 49.

35 S.untenS. 51ff.

24

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

II. Die Grindungsphase im 19. Jahrhundert: Religionsunterricht
zwischen Begriindungsideen, Restauration und Intoleranz

Die klassische Epoche oder die Griindungsphase des heutigen konfessio-
nellen Religionsunterrichts war das frithe 19. Jahrhundert, als der Staat
das Schulsystem aus- bzw. tiberhaupt aufbaute und er sukzessive die allge-
meine Schulpflicht durchsetzte. An den Debatten, die in diesem Rahmen
am Anfang des 19. Jahrhunderts padagogisch und rechtspolitisch zum
Religionsunterricht gefithrt wurden, beteiligte sich Friedrich Daniel Ernst
Schleiermacher (1768-1834). An seiner Position und an den Diskussionen
und Entwicklungen in seinem Berliner Kontext — Berliner Universitit, Re-
gierungspolitik, Impulse der jidischen Intellektuellen und der jidischen
Schulreformer — lassen sich exemplarisch Tendenzen und Schwierigkeiten
ablesen, die fur den Religionsunterricht des 19. Jahrhunderts typisch wur-
den und sein Bild bis heute prigen. Vorab ist etwas genauer auf Schleier-
macher selbst zu blicken.

1. Theologie, Padagogik, Religionsunterricht bei Schleiermacher
a) Zum theologischen Profil Schleiermachers

(1) Kursorisch zur Biografie und zum Werk Schleiermachers: Nachdem er
von 1804 bis 1807 an der Universitit Halle gelehrt hatte, kehrte er nach
Berlin zurlick, wo er bereits im letzten Jahrzehnt des 18. Jahrhunderts als
Prediger und Autor tatig gewesen war. Im Jahr 1799 war seine vielbeach-
tete Schrift ,Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Ver-
dchtern® erschienen. Angesichts der Religionskritik der Aufklirung und in
Anbetracht der damaligen breiten Entkirchlichung wollte sie das Christen-
tum rehabilitieren. Aktuell wird sie sogar auf Aussagen hin ausgewertet,
die fir den Religionsunterricht der Gegenwart von Interesse seien.3¢
Innerhalb und auflerhalb des Protestantismus wird Schleiermacher bis
heute als ein Gelehrter wahrgenommen, der gedankliche Offnungen der
Theologie sowie kirchliche Reformen in Gang zu bringen versuchte. In
der Tat hielt er nicht starr an tberlieferter kirchlicher Dogmatik fest,
sondern war an geisteswissenschaftlicher Hermeneutik, an zeitgendssischer
Philosophie und an einer Entflechtung von Staat und Kirche interessiert.
Religion wurde von ihm als ,Anschauung und Gefiithl“ oder als ,Gefiihl

36 Vgl. Kubik, in: von Schelitha/Dierken, Der Mensch und seine Seele, 2017, S. 71.

25

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

der schlechthinnigen Abhingigkeit* charakterisiert, womit er ihre Veran-
kerung in der menschlichen Biografie, modern existenzphilosophisch aus-
gedrickt: ihren Stellenwert als menschliches Existenzial hervorhob. Inso-
weit trug er zur sog. liberalen Theologie oder zum Kulturprotestantismus
bei, die im 19. und frihen 20. Jahrhundert im Protestantismus gewichtige
Stromungen bildeten. Im Verlauf des 20. Jahrhunderts dominierte in der
evangelischen Theologie dann eine andere, dogmatisch konservative Rich-
tung, die von Karl Barth (1886-1968) gepragte Offenbarungstheologie, die
den Gehorsam gegen Gottes Wort in den Vordergrund riickte und in der
westdeutschen Nachkriegszeit einen kirchlich-biblisch-bekenntnishaften
Religionsunterricht, das Konzept der ,Evangelischen Unterweisung®, in-
spirierte.?” Seit den 1980er Jahren findet im Protestantismus das Denken
Schleiermachers wieder starkeres Interesse.’®

(2) Far den Religionsunterricht ist von Belang, dass Schleiermacher
— seit 1810 Professor an der neu gegriindeten Universitit von Berlin —
von 1810 bis 1816 in die konzeptionelle Planung des Schulwesens in Preu-
Ben einbezogen war. Er war Mitglied der ,Sektion fiir den 6ffentlichen
Unterricht® beim Ministerium des Inneren und im Jahr 1810 Direktor
der Wissenschaftlichen Deputation, die sich aus Gelehrten der Berliner
Universitit zusammensetzte und dem Innenministerium zuarbeitete. In
der letztgenannten Funktion widmete er sich schwerpunktmafig u.a. dem
Religionsunterricht. Dariiber hinaus ging er auf ihn in den Vorlesungen
ein, die er an der Berliner Universitat zur Padagogik hielt.

b) Padagogik zwischen der Orientierung am Kind und der Orientierung
am Staat

(1) Bevor Schleiermachers Auflerungen speziell zum Religionsunterricht
angesprochen werden, sind die Rahmengesichtspunkte zu skizzieren, die
er generell zur Padagogik vortrug. Sie fallen uneinheitlich aus.

Zu Basedow und zur Philanthropie wahrte er Distanz.3* Immerhin rezi-
pierte er aber bestimmte Gedankenginge, die den padagogischen Reform-

37 Umfassend zu Barth: Beintker, Barth Handbuch, 2016. — Zur Kritik am Werk
Barths vgl. Kref, in: ZEE 2020, 119.

38 Reprasentativ hierfir Se/ge, Internationaler Schleiermacher-Kongref Berlin 1984,
1985.

39 Vgl. Brachmann, in: Arndt/Barth/Grib, Christentum — Staat — Kultur, 2008, S. 459,
S. 460, S.473f.

26

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

idealen Jean-Jacques Rousseaus entstammten. Er betonte den Eigenwert
der Kindheit sowie die Individualitait von Kindern, womit er Einsichten
vorwegnahm, die ein Jahrhundert spater in der Padagogik des Lebens- und
Sozialphilosophen Georg Simmel (1858-1918) prignant auf den Begriff
gebracht worden sind.*’ In seinen Padagogikvorlesungen verstand Schlei-
ermacher Kinder als Subjekte, die an ihrer Bildung aktiv zu beteiligen
seien. Er unterstrich ihre ,Selbsttatigkeit” und ,Freiheit” und legte Wert
auf die Berticksichtigung ihres jeweiligen Lebensalters. Deshalb sei der
Umgang mit ihnen nicht einfach an Erziehungszielen zu orientieren, die
in der Zukunft bzw. in ihrem spiteren Erwachsen-Sein ligen. Weil das
Kind ,nur in der Gegenwart“#!, also im Hier und Jetzt, in den Augenbli-
cken seiner Kindheit lebe, drohe es tiberfremdet zu werden, wenn man
seine Erziehung zu sehr auf die Zukunft hin ausrichte. Padagogisch beton-
te er daher den guten Sinn des Spiels und des Spielens.

Andererseits arbeitete er Gedanken heraus, die hierzu vollig gegenlaufig
waren. Das Ziel, an dem sich die schulische Erziehung messen lassen
misse, sei die Eingliederung der Kinder in die Institutionen des Zusam-
menlebens, also in die Kirche und in den Staat. Immer wieder findet sich
bei ihm die Formel, die Kinder seien an die Kirche und an den Staat
wabzuliefern“42. Anders als in Nordamerika seien in Preuflen Staat und Kir-
che nicht getrennt: ,Der Preuflenstaat verlangt [...] die erfolgte Aufnahme
in die religiose Gemeinschaft“ als Voraussetzung fur ,die Aufnahme in
die birgerliche Gemeinschaft“4. Daher musse um des Staates willen auf
Religion hin erzogen werden. Folgerichtig relativierte er den Subjektstatus
und die Eigenstindigkeit von Kindern: ,Die Kinder gehoren den Eltern
und dem Staat gemeinschaftlich“. Seinerseits sei der Staat ,nur eine erwei-
terte Familienverbindung®; die Eltern seien ,die natirlichsten Organe des
Staats“, sodass sie ,im Namen wie im Geist des Staats erziehen® sollen.**
Restimierend hielt Schleiermacher fest: ,Dal§ aber fir den Staat erzogen
werden solle, dariiber ist die Theorie nicht schwankend“#S; anders gesagt:

»Die Erzichung muf§ sich darauf einrichten, daf§ sie den Menschen
abliefert an das Gesammtleben im Staat und der Kirche und des all-

40 Vgl. Krefs, in: von Scheliha/Dierken, Der Mensch und seine Seele, 2017, S. 52 ff.

41 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 579.

42 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S.269, S.361, S. 362, S.393, S. 588 u. pas-
sim.

43 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 680.

44 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 8, 1998, S. 152.

45 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 562.

27

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

gemeinen menschlichen Verkehrs als einen tauglichen in jeder Bezie-
hung*“4s.

Wenn es erwachsen geworden sei, werde sich das Kind ,als lebendiger
organischer Bestandtheil des Ganzen® begreifen missen.*” Daher habe die
Erzichung den Gehorsam als ,,Basis des birgerlichen Zustandes“ zu beach-
ten.*8 Oder in anderer Zuspitzung: ,,Die Regel, daff man, um den Kindern
den Gehorsam zu erleichtern, ihnen Grinde angeben misse, ist nichtig;
denn Griinde angeben, heifit den Gehorsam erlassen“®.

(2) Insgesamt — nicht nur zu seinen Reflexionen zur Pidagogik — ergibt
sich zu Schleiermacher ein sehr widerspriichliches Bild. Zwar pladierte er
im damaligen Preuflen durchaus fiir Reformen. Aber sein Denken blieb
etatistisch. Zudem interpretierte er die Gesellschaft und den Staat unter
dem Vorzeichen der Homogenitat, der religios-kulturellen Geschlossen-
heit, sodass er die Impulse beiseiteschob, die die Aufklarungsphilosophie
des 18. Jahrhunderts zu Toleranz, zur Gewissens- und Religionsfreiheit
vermittelt hatte. Ungeachtet der Entwicklungen in Nordamerika seit 1776
— dort war Religionsfreiheit zur Staatsrison geworden — lief§ er sich weder
auf sozioreligiose Pluralisierung noch auf das Ideal der Toleranz ein.

Zum Vergleich: Ganz anders hatte in Berlin schon eine Generation
zuvor Moses Mendelssohn argumentiert; und vollig anders votierten
Schleiermachers Zeitgenossen Wilhelm von Humboldt (1767-1835)°° oder
Christian Wilhelm von Dohm (1751-1820). Der preuf8ische Schriftsteller
und Diplomat Dohm war von Basedow und Mendelssohn beeinflusst.’!
Er beklagte, dass ,die religiose Vertraglichkeit noch nicht das“ ist, ,was
sie seyn sollte“S?, entwickelte rechtspolitisch eine Konzeption zur Gleich-
stellung der Juden®® und hielt die Toleranz fiir ein ganz wesentliches
Erziehungskriterium.>

Zu solchen Einsichten drang Schleiermacher noch nicht einmal anna-
hernd vor. Sein theologisches Leitmotiv, das Christentum sei allen ande-

46 Schletermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 562.

47 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 11, 2002, S. 144.

48 Schletermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 318.

49 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 318.

50 Zutreffende Abgrenzung der liberalen, toleranten Bildungskonzeption Wilhelm
von Humboldts gegen Schleiermacher auch bei Tenorth, Die Rede von Bildung,
2020, S. 134 ff.

51 Vgl. Bourel, Moses Mendelssohn, 2007, S. 324, S. 326.

52 Dobm, Ueber Volkskalender, 1796, S. 40.

53 Vgl. Dohm, Ueber die birgerliche Verbesserung der Juden, 1781.

54 Vgl. Wiiller, Systemkrise als Handlungschance, 2004, S. 340 ff., bes. S. 346.

28

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

ren Religionen, namentlich dem Islam und dem Judentum religios sowie
sittlich dberlegen®, schlug auf seine staatspolitischen und seine pidago-
gischen Anschauungen durch. In seiner Akademieabhandlung ,Uber den
Beruf des Staates zur Erziehung® von 1814 nannte er sich ,christlicher Biir-
ger eines christlichen Staates“*¢. Anderweitig sprach er von ,unserm pro-
testantischen Staate“S’. Auf dieser Linie liegt es, dass seine Uberlegungen
zum schulischen Religionsunterricht dem Anliegen der Toleranz fernstan-
den. Hinzu kam sein massiver Antijudaismus.’® Daher tberging er eigene
Rechte jidischer Schulkinder mit beredtem Schweigen oder stellte sie, na-
mentlich was den Religionsunterricht anbelangt, sogar explizit in Abrede.

c) Der Religionsunterricht in Schleiermachers Padagogikvorlesungen

Zum schulischen Religionsunterricht auflerte sich Schleiermacher u.a. in
seinen Berliner Padagogikvorlesungen. Hierbei verstrickte er sich auf der
Grundsatzebene in Widerspriiche. Einerseits hielt er die Vermittlung von
Religion fiir eine Aufgabe der Familie und der Kirche, weshalb ein vom
Staat durchgefiihrter Religionsunterricht ein Anachronismus sei. Es sei
an der Zeit, staatliche und kirchliche Zustindigkeiten in dieser Hinsicht
auseinanderzuhalten — mit einer aus seiner Padagogikvorlesung von 1826
tberlieferten Formulierung gesagt:

»Was nun den Religionsunterricht, der in offentlichen Anstalten er-
teilt wird, betrifft, so bin ich der Meinung, daff dieser ganz erspart
werden kann. Es ist dieser Unterricht nur ein Relikt aus friherer Zeit,
in der diese Anstalten, kirchlichen Ursprungs, der Kirche untergeord-
net waren“>?,

Zum ,Religionsunterrichte der Kinder® in der Schule kdnne er sich ,nur
negativ® auflern.

Andererseits pladierte er dann aber doch fiir eine kirchlich-konfessionel-
le Unterweisung in staatlichen Schulen. Denn ,Religion und Gymnastik®

55 Vgl. Schleiermacher, KGA 1, Bd. 13, Teilbd. 1, 2003, S. 80 Z. 6 ff.

56 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 11, 2002, S. 144.

57 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 76.

58 Ausfuhrlicher hierzu s. unten S. 36 ff.

59 Schlerermacher, Pidagogische Schriften I, 1983, S. 339; vgl. Schleiermacher, KGA 11,
Bd. 12,2017, S. 852f.

60 So eine briefliche Auferung von 1812, zit. nach Ehrhardt, Religion, Bildung und
Erziehung bei Schleiermacher, 2003, S. 288.

29

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

seien ,die beiden Grundelemente der Volksbildung®, die seinen Vorlesun-
gen zur Staatslehre aus dem Jahr 1817 zufolge ,den Innhalt der Erziehung®
ausmachen.®! Es sei Sache des staatlichen Religionsunterrichts, dass ,in der
Jugend religiose Gesinnung entwickelt und [...] Gleichgultigkeit gegen die
religiose Gemeinschaft verhitet werde®, weil die Zugehorigkeit zur Kirche
die Voraussetzung fur die burgerliche Stellung und fiir die btrgerlichen
Rechte im Staat bilde.5? Reformorientiert zeigte er sich lediglich darin,
dass er sowohl fiir den Konfirmanden- als auch fiir den schulischen Religi-
onsunterricht die traditionelle Methode des mechanischen Auswendigler-
nenlassens von Katechismusstticken, Bibel- oder Liedversen verneinte.
Denn man kénne ,Religion nicht lehren durch Vermittlung von Begriffen
und Auswendiglernen von Spriichen®, sondern sie nur innerlich ,vermit-
teln und erwecken®.63

In seinen Voten zum Religionsunterricht tbersprang Schleiermacher
also seine eigenen Forderungen, Staat und Kirche radikal voneinander zu
trennen — markant z.B. sein Satz: ,Hinweg also mit jeder [...] Verbindung
zwischen Kirche und Staat! das bleibt mein Catonischer Rathspruch®®4
-, und revidierte sie zugunsten der Idee des christlichen Staates und der
Koordination von Kirche und Staat. Dies erfolgte nicht nur in seinen Vor-
lesungen oder in akademischen Texten, sondern mehr noch in seiner regie-
rungsamtlichen Funktion als Mitglied der Sektion fir den o6ffentlichen
Unterricht im Innenministerium sowie als Direktor der Wissenschaftli-
chen Deputation dieses Gremiums.

2. Religionsunterricht — Pro und Contra in der Wissenschaftlichen
Deputation von 1810

a) Die Position Schleiermachers

(1) Die Wissenschaftliche Deputation war aus Professoren der Berliner
Universitit zusammengesetzt worden und sollte Reformen zur Schule kon-
zipieren. Die Idee, derartige Wissenschaftliche Deputationen einzurichten,
stammte von Wilhelm von Humboldt, um den von ihm ins Auge gefassten
Aufbau bzw. die fundamentale Reform und Re-Organisation des Schulwe-

61 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 8, 1998, S. 321.

62 Schleiermacher, Padagogische Schriften I, 1983, S. 157.
63 Redeker, Friedrich Schleiermacher, 1968, S. 69.

64 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 12, 1995, S. 210.

30

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

sens wissenschaftlich begleiten zu lassen. AufSer in Berlin sollten in Breslau
und Konigsberg Wissenschaftliche Deputationen konstituiert werden.® In
Berlin Gbernahm Schleiermacher im Jahr 1810 aufgrund einer Kabinetts-
ordre des Konigs zeitweise die Leitung.®® In dieser Funktion bat er die
anderen Kommissionsmitglieder am 6. Juni 1810 um Stellungnahme zu
vier Fragen: 1. zum Ob des Religionsunterrichts in den Gymnasien bzw.
zum Ja versus Nein eines solchen Unterrichts, 2. zur Frage, ob man neben
dem Franzosischen andere lebende Fremdsprachen (englisch, italienisch)
unterrichten solle, 3. zu Regularien bei der ,,Aussprache und Accentuation
der alten Sprachen®, 4. ob Lehrpline starre Vorgaben seien oder ob man in
Schulen auch davon abweichen kdnne.¢”

Soweit Schleiermacher beteiligt war, sind die Dokumente des Gremi-
ums neuerdings (2017) in der Schleiermacher-Gesamtausgabe zuginglich
gemacht worden. Die Dokumentation enthilt ebenfalls die Aussagen,
mit denen die Deputationsmitglieder auf Schleiermachers Fragen zum
Fach Religion antworteten, seine Reaktion auf sie, seinen anschliefenden
Entwurf fir den kiinftigen Religionsunterricht in Preuflen sowie den Ab-
schlussbericht der Deputation. An Schleiermachers Ausgangsfrage vom
6. Juni 1810 lasst sich ablesen, wie strittig das Thema ,Religionsunter-
richt® seinerzeit war. Dessen Einfiihrung oder Fortfithrung in staatlichen
Schulen war keinesfalls selbstverstindlich. Solcher Zweifel bestand des-
halb, weil man sich der Zugehorigkeit der Kinder zu unterschiedlichen
Konfessionen und Religionen bewusst war — d.h.: Uber religios-weltan-
schaulichen Pluralismus ist bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts dis-
kutiert worden — sowie aufgrund des Missstands, dass durch das Fach
Religion innerchristliche Streitigkeiten in die Schulen getragen wurden.
Jedenfalls ,gab es Bestrebungen, den konfessionellen Religionsunterricht
aus der Schule zu verbannen®®8. Die von Schleiermacher formulierte Frage
lautete prazis: ,Soll in den Lehrplan fiir gelehrte Schulen ein eigner Religi-
onsunterricht aufgenommen werden oder nicht?“®

(2) In den Ausfithrungen, die Schleiermacher zu ihrer Beantwortung
im Juni 1810 selbst zu Papier brachte, stellte er die Argumente gegen
einen schulischen Religionsunterricht und die Pro-Argumente einander

65 Vgl. Hinz, Das hohere Schulwesen, 2021, S. 35 £.

66 Vgl. Beljan u.a., in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. XXXIV ff;; zu Einzel-
heiten der Kommissionsbesetzung auch Erman, Paul Erman, 1927, S. 120.

67 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 47.

68 Ebrhardt, Religion, Bildung und Erziehung bei Schleiermacher, 2005, S. 279 f.

69 Schleiermacher, KGA 11/12, 2017, S. 47.

31

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

gegeniiber. Gegen ihn sei einzuwenden, dass er Gesinnungsunterricht sei —
yder eigentliche Zwekk ist die Belebung der Gesinnung“ —, was in der
Schule inadaquat sei. Aulerdem fehle es an geeigneten Lehrern; und es sei
wnicht sehr natirlich®, an ihrer Stelle in der Schule Geistliche unterrichten
zu lassen: ,Dies sind die Grinde, welche gegen den Religionsunterricht
auf Schulen sprechen.”

Andererseits lege der Staat auf Religion Wert, weil sie fiir ihn tragend sei
und weil er — dem damaligen Staatskirchensystem gemaf — die Verwaltung
der Kirche ausiibe, die ,eine vom Staat adoptirte und benuzte Anstalt®
sei. Der Staat erwarte religiose Kenntnis ,,bei allen Staatsdienern und in
einem weiteren Sinne bei allen hoher gebildeten®. Auferdem konne in der
Schule Religion effektiver und — modern ausgedriickt — stirker zielgrup-
penorientiert unterrichtet werden als von der Kirche.

Im Ergebnis wich Schleiermacher von seiner eigenen voranstehend
wiedergegebenen Position ab, Staat und Kirche seien zu trennen und
ein Religionsunterricht sei allein von und in der Kirche zu veranstalten.
Vielmehr dominierten fir ihn jetzt die Pro-Argumente bzw. die Argumen-
te zugunsten eines in den Schulen erteilten, aber kirchlich gebundenen
Religionsunterrichts. Im Ubrigen solle es sich um eine Art christliche
Religionskunde handeln: ein Unterricht ,in der Form einer allgemeinen
historischen Darstellung der christlichen Lehre und Kirche®. Das ,,Zusam-
mensein verschiedener Religionsgenossen auf der Schule® sei hierfiir kein
Hindernis; nichtchristliche Kinder brauchten nicht gesondert beachtet zu
werden. Wichtig sei, eine Religionslehrerausbildung und ,,die Anfertigung
eines hiezu besonders eingerichteten Handbuchs“ in Gang zu bringen.”®

(3) Soweit die anderen Mitglieder der Kommission zu dem Thema
Stellung nahmen, bejahten sie den Religionsunterricht zumeist. Ihr we-
sentliches Argument lautete, er sei fiir das Vorhandensein von Sittlichkeit
notwendig.”! Aulerdem sei zu befiirchten, dass die Jugend von den Geist-
lichen nicht hinreichend erreicht wiirde, sodass die religiose Unterweisung
nach der Konfirmation in der Schule fortzufithren sei. Daher sei eine
»Abschaffung® des Religionsunterrichts abzulehnen.”? Ein Mitglied der
Deputation verlangte jedoch genau dies.

70 Die voranstehenden Zitate in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 55 f.
71 Vgl. z.B. Bernhardl, in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 60.
72 Vgl. Spalding, in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 70.

32

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

b) Die Gegenargumente des Physikers Paul Erman

Das verneinende Votum stammte von einem renommierten Gelehrten,
dem Physiker Paul Erman (1764-1851). Es tragt das Datum des 13. Juni
1810 und bekundete gegeniiber einer schulischen Institutionalisierung
des Religionsunterrichts Skepsis, ja Ablehnung. Kirche und Staat seien
in ihren Aufgaben voneinander abzugrenzen. Von der Sache her verhalte
es sich so, ,dall es dem InterefSe der Religiositit angemefSen sey den Reli-
gionsunterricht ganz der Kirche zu tberlaen®. Behielte man ihn in der
Schule bei bzw. wiirde man ihn einfithren, drohe eine ,,hochst gefihrliche
Kollision zwischen Schule und Kirche“. Diese Kollision werde ,nur dann
wegfallen, wenn man aufhdren wird zwei so getrennte Gegenstinde wie
wiflenschaftlichen Unterricht und praktisch religiése Erziehung, gewalt-
sam und gegen die wahren Affinitits Gesetze, ineinander verschmelzen
zu wollen“73. Es sei uneinsichtig, wenn ,sich die Schule vordringt das zu
leisten was der Natur der Dinge, und den Staatsverfiigungen gemaf$ der
Kirche anheim fallt; und was die Kirche unendlich leichter und sicherer zu
leisten vermag“74.

Threrseits konne die Kirche bei der religiosen Unterweisung an die ,,na-
tirliche Theologie®, d.h. an die religionsbezogene Vernunft der Menschen
anknipfen.”S Auf dieser Basis sei sie fur die affektive bzw. die ,aszetische®,
das Gefiihl und den Willen ansprechende Dimension der Religion zustin-
dig. Wer sich fiir ihre theoretische, ,spekulative” Seite interessiere, sei an
die Universitit zu verweisen; ,diefS [ist] wohl kein Gegenstand fiir die
gelehrte Schule“7¢. Davon abgesehen unterstrich Erman die damals oft
betonte Gefahr, durch den Religionsunterricht wiirden kirchliche dogma-
tische Streitigkeiten in die Schulen hineingetragen.”” Zusitzlich legte er
den Finger auf einen weiteren Punkt, nimlich auf den religiésen Pluralis-
mus: In Preuffen miussten Nichtprotestanten berticksichtigt werden. Es
werfe grofle Schwierigkeiten auf, wenn der im Prinzip protestantische Re-
ligionsunterricht ,obendrein nothwendig so berechnet werden muf§ daf
er Juden und Muhammedaner, Katholiken und Protestanten mit gleicher
Kraft und Salbung ergreife“’8. Im Ergebnis lehnte er den Religionsunter-

73 Erman, in: Schletermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 68.
74 Erman, in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 66.
75 Vgl. Erman, in: Schletermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 64.
76 Erman, in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 65.
77 Vgl. Erman, in: Schletermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 67.
78 Erman, in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 67.

33

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

richt nicht nur fir die gelehrten Schulen bzw. fir die Gymnasien ab, fiir
die die Kommission zustindig war, sondern generell: ,,Selbst in den Dorf-
und Birgerschulen sollte demnach kein sogenannter Religionsunterricht
gestattet werden.“ ,,Der Katechismus sollte [...] meines Daftirhaltens nie in
der Schule vorgetragen werden“”®.

c) Die Stellungnahme der Deputation

(1) Der Sache nach hatte sich Schleiermacher dem Votum Ermans an-
schliefen konnen bzw. missen, sofern er der skeptischen Linie treu ge-
blieben wire, die in seinen eigenen fritheren Auferungen gegen eine
Verzahnung von Staat und Kirche anzutreffen gewesen war. Nachdem
die schriftlichen Voten der Mitglieder der Wissenschaftlichen Deputation
vorlagen, verfasste er als amtierender Direktor der Deputation indessen ein
den schulischen Religionsunterricht bejahendes Konzept: ,Allgemeiner
Entwurf zum Religionsunterricht auf gelehrten Schulen“s®.

Diesem Schriftstick zufolge sei der staatlichen ,Anordnung des Reli-
gionsunterrichts auf Schulen® Gentige zu leisten. Den religiosen Pluralis-
mus, auf den Erman aufmerksam gemacht hatte, schob Schleiermacher
mit knappen Worten beiseite. Die Moglichkeit oder Notwendigkeit eines
judischen Religionsunterrichts erwihnte er noch nicht einmal. Ungeach-
tet dessen, dass sein erstes Votum vom Juni 1810 einen deskriptiven wis-
sensorientierten Religionsunterricht ins Spiel gebracht hatte — einen Un-
terricht im Sinne einer ,allgemeinen historischen Darstellung der christli-
chen Lehre und Kirche“8! —, wies er jetzt explizit ein nichtdogmatisches
libergreifendes Konzept ab, welches Nichtchristen eine Akzeptanz immer-
hin hatte erleichtern konnen. Stattdessen nannte er es ,eine falsche und al-
len Gbrigen Verfahren des Staats nicht analoge Tendenz wenn man um der
etwanigen judischen Zoglinge willen dem Religionsunterricht das christ-
liche benehmen und ihn in das Gebiet einer sogenannten allgemeinen
Religion hinuberspielen wirde®. ,Der Unterricht muf§ vielmehr christlich
sein“ bzw. ,in unserm protestantischen Staate auch protestantisch“32. Er
gestand lediglich zu, dass keine innertheologischen Kontroversen in ihm
ausgetragen werden dirften. Grundsitzlich solle der Religionsunterricht

79 Erman, in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 64.
80 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 75.
81 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 56.
82 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 76.

34

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

auf die ,,Gesinnung® und auf die ,Einsicht“ der Heranwachsenden einwir-
ken und sei nach Alter bzw. Schulstufe differenziert zu erteilen. Bei den
Alteren, die den Konfirmandenunterricht hinter sich gebracht und unter
dessen ,Mingeln“ gelitten hatten, habe der schulische Religionsunterricht
»den Skepticismus der sich in ihnen entwikelt haben mag zur Sprache zu
bringen und zu zigeln“®3.

(2) Diesem Entwurf Schleiermachers entsprach das Votum, das die
Kommission, die ,,Wissenschaftliche Deputation Berlin“, am 3. September
1810 abschliefSend an das Ministerium des Inneren, Sektion fir den offent-
lichen Unterricht abschickte.* Der Religionsunterricht solle in den Schu-
len ,die Gesinnung zum klaren BewufStsein® bringen; aulerdem habe er
die Aufgabe, dass er ,die Idee der Kirche welche in der neuern Geschich-
te so bedeutend wirksam ist, richtig aufzufassen moglich macht“83. Das
Votum schlug vor, eine Doppelung von kirchlichem und schulischem
Religionsunterricht zu vermeiden, sodass wihrend der Zeit, in der kirch-
licher Unterricht (Konfirmandenunterricht) erteilt werde, der schulische
zu ,cessiren” sei. Das umgekehrte Verfahren — vor der Konfirmation nur
schulischer Religionsunterricht, danach eine Priifung der Kinder durch die
Kirche mit anschliefender Konfirmation — sei nicht handhabbar, weil es
»als ein Eingriff in die Rechte der Kirche mit Recht kdnnte angesehen wer-
den“$¢. Nach der Phase der kirchlichen Unterweisung solle die schulische
wieder stattfinden, auch um die ,Mangel“ des kirchlichen Unterrichts zu
beheben sowie dem ,,Skepticismus® zu wehren, den dieser bei einem ,ho-
her gebildeten Jingling“ erzeugt haben konnte.8” Die in Schleiermachers
eigenem Entwurf enthaltene Formulierung, der schulische Religionsunter-
richt dirfe auf die ,etwanigen jidischen Zoglinge“ keine Rucksicht neh-
men, kehrte im offiziellen Abschlussbericht wortlich wieder.88 Mit dem
an das Innenministerium adressierten Abschlussbericht identifizierte sich
Schleiermacher nachdricklich, indem er ihn ,,meinen Plan“ nannte.®’

83 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 77.

84 Dokumentiert in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 108.

85 Wissenschaftliche Deputation, zit. nach Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017,
S. 126.

86 Wissenschaftliche Deputation, zit. nach Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017,
S.154.

87 Wissenschaftliche Deputation, zit. nach Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017,
S.155.

88 Wissenschaftliche Deputation, in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 153.

89 Schletermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 108.

35

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

(3) Nach Ablauf des Jahres 1810 ging seine Funktion als Direktor der
Wissenschaftlichen Deputation zu Ende®; er blieb aber Mitglied der Sekti-
on fiir den offentlichen Unterricht. Am 19. Dezember 1816 wurde die De-
putation vom Konig aufgel6st.”! Zu dem von ihm verantworteten Kom-
missionsbericht verlangte das Ministerium Nachbesserungen zu einigen
Punkten, u.a. zum Religionsunterricht.? In die Politik der preufischen
Regierung ist der Bericht auch wegen der dufleren Unruhen des Jahres
1810, der ,kriegerischen Zeitlaufte®, zwar nicht unmittelbar eingeflos-
sen.”? Trotzdem handelt es sich um ein wichtiges und in der Sache beach-
tenswertes Dokument, das zum Religionsunterricht das in Preuffen und
im spateren Deutschen Reich im 19. Jahrhundert ausgetragene Fur und
Wider aufscheinen lief. Die Pro-Argumente besagten,

— der Religionsunterricht werde vom Staat gewiinscht;
— er habe die Funktion, die Sittlichkeit der Bevolkerung zu stabilisieren.

(4) Unter den Gesichtspunkten, die Schleiermacher mit sehr personli-
chem Engagement zum Religionsunterricht herausgehoben hatte, machen
sich genuin protestantische Ideen bemerkbar, nimlich zum einen die
Staatsndhe und zum anderen der Antijudaismus des Protestantismus. Bei-
des gehort zu den Hypotheken, die das Konstrukt des schulischen Religi-
onsunterrichts seit seiner Etablierung im 19. Jahrhundert schwer belastet
haben. Noch in der Gegenwart weist — wie spater anzusprechen sein wird
— der konfessionelle Religionsunterricht strukturell intolerante Ziige auf.
Bildungs- und rechtsgeschichtlich ist er durch den notorischen Antijudais-
mus diskreditiert, der bereits in Schleiermachers Voten zu ihm zutage trat.
Die Erblast des theologischen Antijudaismus wiegt so schwer, dass diesem
in einem Seitenblick anhand von sonstigen Auflerungen Schleiermachers
gesondert nachzugehen ist.

3. Exkurs. Die Hypothek des Antijudaismus — am Beispiel
Schleiermachers

(1) Wenn Schleiermacher beim Religionsunterricht die Ricksichtnahme
auf ,judische Zoglinge“ ablehnte, sticht dies davon ab, dass es seinem
Kollegen in der Wissenschaftlichen Deputation Paul Erman unerlisslich

90 Vgl. Schleiermacher, KGA 'V, Bd. 11, 2015, S. 535 Z. 51 £.

91 Vgl. Erman, Paul Erman, 1927, S. 120.

92 Vgl. Beljan u.a., in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. XLVL
93 Erman, Paul Erman, 1927, S. 121.

36

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

erschien, ,Juden und Muhammedaner, Katholiken und Protestanten® in
ihrem Nebeneinander zu respektieren®, und dass — wie dargestellt — der
aufklirungspidagogische Ansatz bei Basedow und im Philanthropinum
Toleranz gegentiber Juden eingeschlossen hatte. In Schleiermachers Sicht
des Religionsunterrichts kehrten antijudaistische Denkmuster wieder, die
in seiner christlichen Theologie zutiefst verankert waren. In dieser Hin-
sicht war er fiir den Mainstream der Theologie im gesamten 19. und 20.
Jahrhundert reprasentativ.

(2) Schleiermachers Antijudaismus bahnte sich an, lange bevor er sich
intensiver mit dem Religionsunterricht befasste. Im Jahr 1799 hatte der ju-
dische Kaufmann und Aufklirungsdenker David Friedlinder anknipfend
an Mendelssohn und an Christian Dohm in einem Aufsehen erregenden
»Sendschreiben® fir Juden burgerliche Rechte eingefordert.”> Schleierma-
cher reagierte mit einer eigenen Schrift. Er lehnte Friedlanders Anliegen
nicht per se ab; aber er lief§ es ins Leere laufen, indem er die Gefahr
betonte, bei einer Gleichstellung der Juden kénnten Christentum und
Judentum ununterscheidbar werden: ,ein judaisirendes Christenthum das
ware die rechte Krankheit, die wir uns noch inokuliren sollten!“?¢ IThm zu-
folge war den Juden abzuverlangen, als Voraussetzung fiir eine birgerliche
Gleichberechtigung ihre Auffassungen zu Kultus und Ritus zu dndern und
tiberdies ihren Messiasglauben aufzugeben: ,Ich verlange [...], daf sie der
Hofnung auf einen Mefias féormlich und offentlich entsagen; ich glaube,
dafl dies ein wichtiger Punkt ist, den ihnen der Staat nicht nachlafen
kann“?7.

In solchen Auferungen manifestierte sich seine ,eindeutige Aversion
gegeniiber dem Judentum®, verbunden mit einem ,,bedriickenden Mangel
an Verstandnis fir die gesellschaftliche Lage des Judentums als Gruppe®®s.

(3) In den Jahren, in denen er Mitglied des fiir Schulfragen zustindigen
Gremiums des Innenministeriums war, trat dies erneut krass hervor. Im
Jahr 1814 bezeichnete er sich in einer Akademieabhandlung, die sich mit
dem Schulwesen befasste, dezidiert als ,christlicher Biirger eines christli-
chen Staates“, und er unterstrich: ,bis noch vor kurzem wenigstens“ ha-
be der Staat verlangt, dass ein Biirger ,Mitglied“ der christlichen Kirche
sein miisse, weshalb fiir die Schule gegolten habe: ,der Erzicher mufSte

94 Erman, in: Schletermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 67.

95 Genauere Darstellung z.B. bei Schoeps, David Friedliander, 2012, S. 207 ff.

96 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 2, 1984, S. 347.

97 Schletermacher, KGA 1, Bd. 2, 1984, S. 352.

98 Rengstorf, in: Rengstorf/von Kortzfleisch, Kirche und Synagoge, Bd. 2, 1988, S. 164.

37

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

auch dieses prastiren“”. Mit dieser Wortwahl bekundete er seine Distanz
gegeniiber dem preufSischen Edikt zur Judenemanzipation von 1812, das
die Lage der Juden in Preuffen partiell verbessert hatte, indem es sie zu
Staatsburgern (,Einlinder®) erklarte. Ein Zugang zu Staatsimtern blieb ih-
nen freilich weiterhin verschlossen!®, ebenso gesellschaftliche Gleichstel-
lung und Aussicht auf duflere Anerkennung.'®' Véllig im Gegensatz zu
Wilhelm von Humboldt oder zu Christian Wilhelm von Dohm hat Schlei-
ermacher es stets vermieden, sich fiir judische Mitbiirger einzusetzen. In
der Berliner Universitit waren in die philosophische und medizinische
Fakultat einige jiidische Studenten aufgenommen worden. Wie abweisend
Schleiermacher auf Juden reagierte, wird exemplarisch durch sein unfaires
Verhalten als Mitglied des Universititssenats im ,Fall Brogi“ — Brogi war
Medizinstudent — im Jahr 1812 belegt.1%2

Auf der Linie seines Antisemitismus — verstanden im Sinne einer gegen
Juden gerichteten Grundhaltung und pauschaler Abwehr — bzw. seines
christlich-religiés motivierten Antijudaismus'® liegt es, dass ihm in der
Frage des Religionsunterrichts Toleranz gegentiber Kindern aus judischen
Familien fernlag. Theologisch untermauerte er dies mit dem Argument,
die Rucksicht auf nichtchristliche Schiiler dirfe nicht dazu fihren, den
Religionsunterricht der Logik einer ,sogenannten allgemeinen Religion®
gemal zu gestalten.!04

(4) Die theologische und philosophische Theorie der natiirlichen Re-
ligion spielte in den Debatten zum Religionsunterricht immer wieder
eine prominente Rolle. In den 1770er/1780er Jahren hatte Basedow sie
aufgegriffen, um einen konfessionstibergreifenden Unterricht zu legitimie-

99 Schletermacher, KGA 1, Bd. 11, 2002, S. 144 (in der Akademieabhandlung vom
22. Dezember 1814 ,,Uber den Beruf des Staates zur Erziehung®).

100 Vgl. Schoeps, in: Diekmann, Das Emanzipationsedikt von 1812 in Preufen, 2013,
S.12.

101 Daher entschied sich Abraham Mendelssohn, der Sohn des berihmten judi-
schen Philosophen Moses Mendelssohn, seine hochbegabten Kinder Fanny und
Felix im Jahr 1816 taufen zu lassen. Denn die Taufe war das ,Entréebillett zur
europdischen Kultur®; Riehn, in Metzger/Riebn, Felix Mendelssohn Bartholdy,
1980, S. 132.

102 Vgl. Wolfes, Offentlichkeit und Biirgergesellschaft, TI. II, 2004, S.353ff,
S.357ff.; Tref3, in: Diekmann, Das Emanzipationsedikt von 1812 in Preufen,
2013, S.225ff.

103 Ausfihrlich zu Schleiermachers schroffem Antijudaismus vgl. Blum, ,Ich wire
ein Judenfeind?“, 2010.

104 Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 76.

38

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

ren.!% Schleiermacher hingegen wehrte sich gegen eine ,allgemeine®
oder ,natiirliche Religion®, also gegen Reflexionen, die eine gemeinsame
gedankliche Grundlage verschiedener Religionen aufzeigen. Sein Nein re-
sultierte aus Pramissen, die seinem theologischen Denkansatz zugrunde
lagen. Das Phinomen der Religion lasse sich adiquat nur im Horizont der
positiven, geschichtlich vorgegebenen Einzelreligionen als ,individueller®
Religionen erfassen.

Nun durchzieht die Wertschitzung des Individuellen das gesamte Werk
Schleiermachers. An sich handelte es sich um einen Gedanken, der geistes-
geschichtlich wegweisend war.!% In seinen Padagogikvorlesungen leitete
er aus ihm ab, dass jedes Kind in seiner Individualitat (,Eigenthtimlich-
keit“) und in seiner subjektiven Entwicklung wertzuschatzen sei.!?” Aus
einer solchen Einsicht hitte er eigentlich die Schlussfolgerung ziehen
konnen bzw. sollen, dass in der Schule die jidischen Kinder in ihrer
personlichen einschlieflich ihrer religiésen Individualitit zu respektieren
sind — mit entsprechenden Konsequenzen fiir den Religionsunterricht.

Eine derartige Schlussfolgerung lag ihm jedoch deshalb fern, weil sich
seine Wertschitzung des Individuellen keineswegs nur auf Einzelperso-
nen, sondern genauso, ggf. sogar noch stirker auf Staat, Religion und
Kirche bezog. Daher verwies er den Respekt vor der Individualitat jedes
Menschen in der Relation zur ,Individualitit® und zum ,Person“-Sein
von Staat und Kirche'® in die zweite Reihe!®. Zugleich ergaben sich
hieraus seine Vorbehalte gegen die natiirliche Theologie. Schon in seiner
Frihschrift ,,Uber die Religion® hatte er sich dagegen gewandt, der tber-
positiven nattrlichen Religion, die nach interreligiésen Gemeinsamkeiten
fragt, ein eigenes Gewicht zuzugestehen. Einen ,Vorzug® der natirlichen
Religion misse er ,ganzlich ablaugne[n]“!!°. Sein Argument lautete, es
handele sich bei ihr gar nicht um Religion, sondern lediglich um Meta-
physik, Philosophie oder Moral. Diese negative Einschatzung — ,,Die natiir-

105 S. oben S. 20, S. 22.

106 Vgl. Krefs, in: Selge, Internationaler Schleiermacher-Kongre§, 1985, S.1243;
Krefs, in: von Scheliha/Dierken, Der Mensch und seine Seele, 2017, S. 52 ff.

107 Vgl. Kref8, in: von Scheliha/Dierken, Der Mensch und seine Seele, 2017, S. 53 £,
mit Nachweisen.

108 Schleiermacher sprach von der ,Personlichkeit eines Staates” (Schleiermacher,
Brouillon zur Ethik, 1981, S.69) und nannte eine Religionsgesellschaft ,eine
besondere moralische Person® (Schleiermacher, KGA 1, Bd. 2, 1984, S. 354).

109 Grundsitzlich zu diesem Argumentationsschema KrefS, Staat und Person, 2018,
S.29f., S.254ff., S. 261 ff.

110 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 12, 1995, S. 255.

39

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

liche Religion ist ein reines Vernunft-Product“!!! — durchzog sein gesamtes
Werk.

(5) Weiteres kam fiir ihn christlich-theologisch noch hinzu. Fir die
jeweils ,individuellen® Religionen, namentlich fir die drei monotheisti-
schen Religionen Judentum, Christentum und Islam konstruierte er eine
Stufenfolge, die darauf abzielte, fiir das Christentum als ,,der” Erlésungsre-
ligion und als ,der wahrhaft sittlichen Religion den absoluten Vorrang
vor den anderen zu behaupten.'’? Dem Judentum fehle jede religiose
Substanz; es befinde sich in ,Verwandtschaft mit dem Fetischismus“!13
und stelle eine Gesetzlichkeits-, Straf- und Vergeltungsreligion ohne mo-
ralische Qualitit dar.!'* Sein Konstrukt, unter den Monotheismen dem
Christentum den hochsten Rang zuzusprechen, untermalte Schleierma-
cher mit zahlreichen abwertenden Umschreibungen des Judentums. Die-
ses sei eine ,kindliche“ Religion — wobei das Wort ,kindlich® abschatzig,
abwertend gemeint war'’’ —: , des Judenthums schoner kindlicher Charak-
ter“ / ,hochst kindlich“!'6. Anders zugespitzt: Die jidische Religion sterbe
ab oder sei bereits erstorben: in der Gegenwart ,fast im Erléschen“!17;
»schon lange eine todte Religion®; eine ,unverwesliche[.] Mumie“!18.

(6) Diese abschitzigen Auferungen zum Judentum waren christlich-
apologetisch motiviert. Im damaligen Kontext miissen sie freilich schon
deshalb befremden, weil Schleiermacher nachweislich die Schriften des
Berliner judischen Aufklirungsdenkers Moses Mendelssohn gekannt hatte.
Es greift zu kurz, ihm ,Unkenntnis der im zeitgendssischen Judentum be-
stehenden Auffassungen® zugute zu halten!®, um seine antijidischen Au-
Berungen zu relativieren oder zu entschuldigen. Im Aufklarungszeitalter
hatten Mendelssohns Schriften sehr grofSe Resonanz gefunden; fiir preufi-
sche Reformer wie Wilhelm von Humboldt oder Christian Wilhelm von
Dohm waren sie prigend geworden. Schleiermacher hingegen ignorierte
vollstandig, dass Mendelssohn u.a. in seinem Buch ,Jerusalem oder tber
religiése Macht und Judentum® (1783) das Judentum als eine ethische, der

111 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 7, Teilbd. 3, 1983, S. 224.

112 Vgl. Schletermacher, KGA 1, Bd. 13, Teilbd. 1, 2003, S. 80.

113 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 13, Teilbd. 1, 2003, S. 70.

114 Vgl. Schletermacher, KGA T, Bd. 12, 1995, S. 283.

115 Vgl. Ebrbardt, in: Barth/Barth/Osthévener, Christentum und Judentum, 2009,
S.374f.

116 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 12, 1995, S. 282, S. 284.

117 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 13, Teilbd. 1, 2003, S. 70.

118 Schleiermacher, KGA I, Bd. 12, 1995, S. 282.

119 Wolfes, in: Aschkenas 2004, 495.

40

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

individuellen Freiheit verpflichtete Religion ins Licht gertickt hatte. Das
Buch, das ein Pladoyer fiir das individuelle Recht auf Gewissensfreiheit
enthielt, war Schleiermacher wohlbekannt. Auf Immanuel Kant hatte es
groflen Eindruck gemacht. Nachdem es erschienen war, schrieb er an Men-
delssohn einen ausfihrlichen Brief, in dem es abschlieflend hief§, Mendels-
sohn habe die jidische Religion

»mit einem solchen Grade von Gewissensfreyheit zu vereinigen ge-
wuflt, die man ihr gar nicht zu getrauet hitte und dergleichen sich kei-
ne andere rihmen kan. Sie haben zugleich die Nothwendigkeit einer
unbeschrinkten Gewissensfreyheit zu jeder Religion so griindlich und
so hell vorgetragen, daf§ auch endlich die Kirche unserer Seits darauf
wird denken miissen, wie sie alles, was das Gewissen belastigen und
driicken kan, von der ihrigen absondere 120,

D.h., Kant empfahl dem Christentum, die Hochschitzung der Gewissens-
freiheit zu ibernehmen, die Mendelssohn im Horizont des Judentums
entfaltet hatte. Derartige Gedanken lagen dem christlichen Theologen
Schleiermacher vollig fern. Stattdessen bezeichnete er das Judentum als die
intoleranteste unter den Religionen: ,Der Judaismus trigt den Charakter
der Intoleranz am starksten in sich“!?!; und den damaligen Vordenker der
Toleranzidee Mendelssohn bedachte er in einem Brief an den Diplomaten
Carl Gustav von Brinckmann gar mit der Auferung, ,,daf ich diesen unge-
kreuzigten Juden eben nicht sehr verehre“122.

(7) Was das Schulwesen anbelangt, hatte Schleiermachers Antijudais-
mus nicht nur zur Folge, dass er die Religionsfreiheit und die legitimen
Interessen judischer Kinder beim Religionsunterricht beiseiteschob. Viel-
mehr wollte er das Alte Testament in der Schule generell an den Rand
geruckt wissen.!?® Letztlich sei es aus dem Kanon der christlichen heili-
gen Schriften herauszunehmen, da der Kanon ,die Sammlung derjenigen
Documente bildet, welche die urspriingliche absolut reine und deshalb
fir alle Zeiten normale Darstellung des Christenthums enthalten®. Das
Alte Testament passe in die christlichen heiligen Schriften nicht hinein,
weil das Christentum hierdurch relativiert werde: ,Den jidischen Codex
mit in den Kanon ziehen, heifft das Christenthum als eine Fortsezung

120 Kant, Brief an Mendelssohn v. 16.8.1783, Akad.A. II, Bd. X, S. 347.
121 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 7, Teilbd. 3, 1983, S. 224.

122 Schleiermacher, KGA V, Bd. 2, 1988, S. 113.

123 Vgl. Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017, S. 795, bes. Z. 20 ff.

41

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

des Judenthums ansehn“1?#. Schleiermacher firchtete um den Anspruch
des Christentums auf Vorrang und auf Uberlegenheit, wenn das Alte Tes-
tament mit dem Neuen Testament in eine Reihe gestellt wiirde und die ju-
dische Religion respektiert werde.

4. Eine tolerante Alternative: Religionsunterricht gemaf§ jiidischer
Reformpadagogik

(1) Schleiermachers Plidoyer fiir christlichen konfessionellen Religionsun-
terricht an den Schulen beruhte mithin auf binnentheologischen Erwi-
gungen, die stark antijudaistische Ziige trugen. Kulturgeschichtlich erfolg-
te ein Ruckschritt hinter die Aufklirung. Erhellend sind Vergleiche mit
den Gedankengingen, die im 18. Jahrhundert fir den Aufklirungspiadago-
gen Basedow und das Philanthropinum leitend gewesen waren!?5, und mit
den Reformen, die auf judischer Seite in Gang gebracht wurden. Judische
Denker hatten die padagogischen Reformvorstellungen rezipiert, die John
Locke, Jean-Jacques Rousseau sowie Basedow vermittelt hatten. Moses
Mendelssohn und die ihm folgenden judischen Aufklirer, die Maskilim
— unter ihnen Naftali Herz Wessely oder David Friedlinder —, betonten die
Individualitit, ndherhin die individuelle Bildungsfihigkeit von Kindern
und konzipierten eine jiidische Erzichungsreform, die judisch-religiose
und sikulare Bildung versdhnen sollte.'?¢ Seit 1778 verdichteten sich die
Plane, in Berlin eine judische Freischule einzurichten. Sie sollte eine 6f-
fentliche Birgerschule sein, die fiir jidische und fiir christliche Schiler
offenstand, um sie auf den Berufserwerb vorzubereiten. Damit fillte sie
zugleich eine Liicke aus, die in Berlin 1806 durch die SchlieSung der
auf den Beruf des Kaufmanns ausgerichteten Koniglichen Handlungsschu-
le entstand. Zwischen 1809 und 1818 betrug der Anteil der christlichen
Schiiler in der judisch getragenen Schule ca. 30 9.2

Dartiber hinaus bezweckte die Berliner judische Reformbewegung,
durch gemeinsame Beschulung von Juden und Christen religiése Vorur-
teile abzubauen und auf Toleranz hinzuwirken. Seit 1810 erwahnten die

124 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 6, 1998, S. 272.

125 S.oben S.18ff., S.22f.

126 Vgl. Graetz, in: Breuer/Graetz, Deutsch-jiidische Geschichte in der Neuzeit, 1.
Bd., 1996, S. 333-350.

127 Vgl. Lobmann/Lobmann, in: Herzig/Horch/Jiitte, Judentum und Aufklirung,
2002, S.79.

42

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

Schulprogramme, dass die christlichen Schiiler am judischen Religionsun-
terricht nicht teilzunehmen brauchten. Davon abgesehen begann — wie
ein Zeitgenosse 1807 berichtete — der Unterricht morgens mit einem
gemeinsamen Gebet ,um Fleiff und unbescholtenen Lebenswandel, wo-
bey die judischen Kinder das Haupt bedecken, die christl. hingegen es
entbloBen128, Wire dieser Sachverhalt von Schleiermacher kommentiert
worden, hitte er ihn als Ausdruck verwerflicher natiirlicher Religion kriti-
siert.!?? Die soeben zitierte Beschreibung stammt von dem Berliner evan-
gelischen Propst Gottfried August Ludwig Hanstein (1761-1821), der eine
ganz andere Auffassung vertrat als Schleiermacher. Er wiirdigte die religi-
onsiibergreifende Beschulung in der jiidischen Freischule als ,ein schones
Muster achter Toleranz und Unparteilichkeit*!3°.

(2) Hansteins Auflerung belegt, dass auf christlicher Seite immerhin
einige wenige Stimmen vorhanden waren, die sich fir Toleranz und fiir
eine entsprechende Ausgestaltung des Schulwesens aussprachen. In diese
Richtung wiesen ansatzweise ebenfalls Bestrebungen in Nassau, die we-
nigstens dem innerchristlichen katholisch-reformiert-lutherischen Pluralis-
mus Rechnung trugen; gemifS der Nassauischen Schulordnung von 1818
sollte in konfessionell gemischten Klassen kein dogmatischer Unterricht
stattfinden.’3! Ahnlich verhielt es sich zu Beginn des 19. Jahrhunderts
zeitweise in Bayern. In der Fortfihrung von Denkanst6fen Basedows und
des Philanthropinums wurde dort eine Gbergreifende Religions- und Sit-
tenlehre zum Unterrichtsfach.!32

(3) In Preuf8en verlief die Entwicklung gegenliufig. Die preuf8ische
Regierung untersagte 1819 die Beschulung christlicher Kinder in der judi-
schen Freischule, weil — so lautete die Begriindung des Staatsrats Johann
Wilhelm Siivern (1775-1829) — auch losgelost von Religion und aufferhalb
des Religionsunterrichts die Unterrichtung von Christenkindern durch Ju-
den ,immer auf ihren Charakter und die Richtung ihres Geistes einwirkt®;

128 Hanstein, zit. nach Lobmann/Lobmann, in: Herzig/Horch/Jiitte, Judentum und
Aufklarung, 2002, S. 79.

129 Zutreffend zur gedanklichen Nihe der judischen Reform- und Religionspada-
gogik zur Idee der natiirlichen Religion Lobmann, in: Barth/Barth/Osthévener,
Christentum und Judentum, Berlin 2012, S. 39.

130 Hanstein, zit. nach Lobmann/Lobmann, in: Herzig/Horch/Jiitte, Judentum und
Aufklirung, 2002, S. 78.

131 Vgl. Ebert, Das Schulfach Ethik, 2001, S. 60.

132 Vgl. Ebert, Das Schulfach Ethik, 2001, S. 50 ff., bes. S. 55.

43

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

daher sei sie abzulehnen.!®3 Im Ministerium war ferner die Auffassung

entstanden, ,,den unter jidischer Leitung stehenden Lehranstalten die Auf-

nahme christlicher Kinder ,wegen des mangelnden Religionsunterrichts®

zu untersagen“!34. Dieser Standpunkt der preuffischen Regierung korres-

pondierte dem, was theologisch von Schleiermacher vorgetragen worden

war. Nicht durchsetzungsfahig war in Preuffen eine Losung, die der judi-

sche Reformer David Friedlinder 1812 publizierte:

— in den Offentlichen Schulen gemeinsamer Unterricht fiir christliche
und judische Kinder,

- nicht nur christliches, sondern auch jidisches Lehrpersonal,

— getrennter Religionsunterricht in einer Schule zur gleichen Zeit.!3%

Der Bericht der Berliner Wissenschaftlichen Deputation, die 1810 von

Schleiermacher geleitet wurde, blieb hinter Ideen wie denjenigen Fried-

linders weit zurtick. Er sah fiir die Gymnasien lediglich protestantischen

oder katholischen Religionsunterricht vor. Die Eltern mit jeweils anderer

Konfessionszugehorigkeit sollten das Recht erhalten, ihre Kinder abzumel-
den.13¢

5. Zwischenfazit

In den beiden voranstehenden Teilkapiteln A. I. (,Vorgeschichte: Von der
Reformation zur Aufklirung. Religionsunterricht zwischen christlicher
Schule und natirlicher Religion®) und A. IL. (,Die Grindungsphase im
19. Jahrhundert: Religionsunterricht zwischen Begriindungsideen, Restau-
ration und Intoleranz®) gelangten kultur-, rechts- und bildungspolitische
Entwicklungen zur Sprache, aufgrund derer ein Zwischenfazit zu zichen
1st.

(1) Der konfessionelle Religionsunterricht, der in der Bundesrepublik
Deutschland eingerichtet worden ist, lasst sich geistesgeschichtlich hinter-
grindig auf die protestantische Reformation des 16. Jahrhunderts zuriick-
fuhren. Im engeren Sinn stellt er aber eine Schopfung des 19. Jahrhun-

133 Siivern, zit. nach Lobmann/Lobhmann, in: Herzig/Horch/Jiitte, Judentum und Auf-
klarung, 2002, S. 83.

134 Lobhmann/Lobmann, in: Herzig/Horch/Jiitte, Judentum und Aufklirung, 2002,
S. 82.

135 Vgl. Lobmann, in: Lohmann, Chevrat Chinuch Nearim. Die jidische Freischule,
2001, S. 59.

136 Vgl. Wissenschaftliche Deputation Berlin, in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12,
2017, S.153.

44

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Die Griindungsphase im 19. Jahrhundert

derts dar. In der Gegenwart gehoren die sozioreligiose Ausdifferenzierung
der Gesellschaft und der Pluralismus religioser bzw. weltanschaulicher
Uberzeugungen zu den Sachverhalten, die kritisch nachfragen lassen, ob
er heute Gberhaupt noch haltbar ist. Die Problematik ist freilich nicht
neu. Sie wurde bereits thematisiert, als das Schulwesen zu Beginn des
19. Jahrhunderts organisiert wurde und sich aus diesem Anlass die Alter-
native Beibehaltung versus Abschaffung eines kirchlich konfessionellen
Religionsunterrichts stellte. So hatte — wie erwahnt — im Jahr 1810 Paul
Erman als Mitglied der Berliner Wissenschaftlichen Deputation konfessio-
nellen Religionsunterricht in den Schulen abgelehnt, weil er dem Faktum
verschiedener Religionen nicht gerecht werde.

(2) Als man seinerzeit in Preuflen tber Religion als Unterrichtsfach
nachdachte, war es wohlbekannt, dass die individuelle Religionsfreiheit
in Frankreich — dort mitbeeinflusst durch die Vorschlige des preuSischen
Reformers Dohm, die der Philosoph Mirabeau rezipiert hatte!’®” — zum
Menschenrecht erklart und dass sie in den neu gegriindeten Vereinigten
Staaten von Nordamerika zur Staatsrdson geworden war. Auf diese westli-
che Leitidee lieff man sich nicht ein, obwohl die religiose Pluralisierung
oder — wie es damals hief§ — die ,Religions-Verschiedenheit“13® bildungs-
politisch in Preuffen ein gewichtiger Diskussionsgegenstand war. Sogar
schon ein halbes Jahrhundert zuvor hatte J.B. Basedow die Aufmerksam-
keit auf den nordamerikanischen Staat Pennsylvania gelenkt und gedu-
Bert, im Staat habe man mit einer Vielzahl von Religionen zu rechnen,
brauche hiervor jedoch keine Sorge zu haben: ,so kann ein Staat bey
zwanzig gleich privilegirten Religionen sehr ruhig und gliicklich seyn“1%.
Basedows Schlussfolgerung, namentlich den Juden solle ,mit den Christen
gleiche Rechte zugestanden werden4?, stief§ in Preuf§en sowie in anderen
deutschen Staaten auf taube Ohren. Ebenso wenig lieff man sich auf die
von ihm eingebrachte Alternative eines allgemein gehaltenen, ibergreifen-
den Religions- und Ethikunterrichts ein.

(3) Theologisch wurde gegen einen integrierenden Religions- und Ethik-
unterricht eingewendet, seine Basis sei natiirliche Religion, die nament-
lich vom Protestantismus abgelehnt wurde. Mit der natirlichen Religion
verkntpfte sich konzeptionell das Anliegen der Toleranz. Auch sie war

137 Vgl. Wiiller, Systemkrise als Handlungschance, 2004, S. 57 mit Fn. 148.

138 Zit. nach Lobmann, in: Lobmann, Chevrat Chinuch Nearim. Die jiidische Frei-
schule, 2001, S. 40.

139 Basedow, Practische Philosophie, 1758, Theil II, 1758, S. 747.

140 Basedow, Practische Philosophie, Theil II, 1758, S. 740.

45

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

theologisch und kirchlich inakzeptabel, weil — wie sich bei Schleiermacher
ablesen lasst — apologetisch die Uberlegenheit des Christentums tiber ande-
re Religionen behauptet wurde.

(4) Trotzdem wurde es spater im 19. Jahrhundert realpolitisch unum-
ganglich, in Schulen einen jidischen Religionsunterricht neben dem
christlichen zu dulden. Zu diesem Zweck musste sich das Judentum je-
doch den kirchlich-christlichen Strukturen anpassen. Es musste sich kon-
fessionskirchlich als eine — wie Schleiermacher sagte — neue ,besondere
Kirchengesellschaft“14! organisieren. Die Vorstellung, das Judentum habe
sich zu verkirchlichen, war bereits in der Grindungsphase des Religions-
unterrichts im frithen 19. Jahrhundert ins Spiel gebracht worden.!4?

(5) Von staatlicher Seite wurde die Weichenstellung zugunsten des kon-
fessionellen christlichen Religionsunterrichts damit begriindet, dass er die
religids-sittlichen Grundlagen der Gesellschaft garantiere. Insofern sollte es
sich dann auch um ,Gesinnungs“-Unterricht handeln. Der Schlussbericht
der Berliner Wissenschaftlichen Deputation 1810 formulierte zusammen-
fassend, dass ,hier unter der Form des Lehrens selbst auf die Religidsitit
als die hochste Einheit aller Gesinnung gewirkt wird“143. Hiermit verkann-
te man indessen, dass — wie seit der Aufklarung rechtlich und ethisch her-
ausgearbeitet worden war — personliche Uberzeugungen und das Gewissen
dem staatlichen Zugriff entzogen bleiben massen.

Mit diesen geistesgeschichtlich auf das 18. und frihe 19. Jahrhundert zu-
rickzufithrenden Gesichtspunkten sind zugleich Fragestellungen benannt,
die das Thema ,Religionsunterricht im 19. und 20. Jahrhundert durch-
gangig begleiteten und in der Gegenwart neu aufzuarbeiten sind.

III. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo Preuf$ und Ernst
Troeltsch

Die Schwierigkeiten, die sich zum Modell des Religionsunterrichts zu
Beginn des 19. Jahrhunderts abgezeichnet hatten, verscharften sich bestan-
dig in den nachfolgenden Jahrzehnten. Die Eskalation zeigte sich exem-
plarisch am Berliner Schulstreit der 1890er Jahre, der sich am Umgang

141 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 2, 1984, S.353 Z. 41f.

142 Vgl. auch Kirn, in: Barth/Barth/Osthévener, Christentum und Judentum, 2012,
S.209.

143 Wissenschaftliche Deputation Berlin, in: Schleiermacher, KGA 11, Bd. 12, 2017,
S.153.

46

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo PreufS und Ernst Troeltsch

mit jidischen Religionslehrerinnen entziindete. Er wurde zwischen der
Berliner Stadtverwaltung und der Berliner Stadtverordnetenversammlung
einerseits, der preufSischen Regierung andererseits ausgetragen. In ihn war
der Jurist Hugo Preuf§ (1860-1925) verwickelt, weshalb die Vorginge auch
unter dem Schlagwort ,,Der Fall Preufl” in die Rechtsgeschichte eingegan-
gen sind.'#4

Ein Zeitgenosse Preuf’ war Ernst Troeltsch (1865-1923) — ebenfalls
ein herausragender Intellektueller des spaten 19. und frithen 20. Jahrhun-
derts und dhnlich wie Preuf§ politisch im liberalen Spektrum engagiert.
Mit dem Religionsunterricht hat sich Troeltsch ausfiihrlich erstmals ein
Jahrzehnt spater als Preuf befasst. Auch er kam nicht umhin, bestimmte
Fragwiirdigkeiten beim Namen zu nennen. Dennoch zdgerte er, sich fiir
tiefergreifende Reformen einzusetzen.

Zunichst ist die Aufmerksambkeit auf Preuf$ und den Berliner Schulstreit
zu lenken. Bevor dies geschieht, ist die Rechtslage zu skizzieren, auf deren
Basis er aufbrach. Magebend waren die preuffische Gesetzgebung des
Jahres 1872 sowie ein gescheitertes Gesetz aus dem Jahr 1892.

1. Zur Rechtslage in Preuflen im spiten 19. Jahrhundert

(1) In Preuflen war der Religionsunterricht seit Beginn des 19. Jahrhun-
derts rechtspolitisch permanent ein Zankapfel. Im Jahr 1871 verscharften
sich die Kontroversen durch den Kulturkampf, den Otto von Bismarck
gegen die deutsche katholische Kirche in Gang brachte, da er aufgrund
ihrer Abhingigkeit vom Vatikan einen zu groffen auslindischen Einfluss
auf das neugegriindete Deutsche Reich befiirchtete. Abgesehen von zahl-
reichen anderen Maffnahmen wurden katholische Orden verboten oder
Staatsleistungen eingestellt. Am 14. Mai 1873 lieff Preuflen den Kirchen-
austritt formal zu und regelte ihn dahingehend, dass er vor dem Richter
des Wohnorts zu bekunden war. Das Gesetz betraf gleichfalls die protes-
tantischen Kirchen, wurde 1875 vom Deutschen Reich tibernommen und
gilt bis heute. Im Jahr 1874 erlief Preuflen sodann die Zivilstandsgesetz-
gebung und entzog der Kirche bzw. den Geistlichen die Zustindigkeit,
rechtsverbindlich EheschlieSungen vornehmen zu dirfen. Kulturkampfge-
setze, die besonders rigoros waren, wurden endgiltig Ende der 1880er

144 Vgl. Gillessen, Hugo Preufs, 2000, S. 65; Miiller, in: Grundmann u.a., Festschrift
200 Jahre Juristische Fakultit der Humboldt-Universitit zu Berlin, 2010, S. 725.

47

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

Jahre aufgehoben!%S, wodurch das Einvernehmen zwischen Preuffen und
der katholischen Kirche wiederhergestellt wurde.

Auferlich war es ausgerechnet der in den Schulen erteilte Religions-
unterricht, der den Beginn des Kulturkampfs zwischen dem PreufSen Bis-
marcks und der katholischen Kirche markierte.'#¢ In Braunsberg/Ostpreu-
Ben war dem Religionslehrer Dr. Wollmann vom katholischen Bischof
von Ermland, Krementz, die Lehrbefugnis entzogen worden, nachdem der
Lehrer das 1870 auf dem I. Vatikanischen Konzil beschlossene Dogma
der papstlichen Unfehlbarkeit abgelehnt hatte. Er wurde exkommuniziert.
Die staatliche Regierung weigerte sich, ihn zu entlassen. Eine umfangrei-
che Denkschrift des Kultusministers Adalbert Falk vom 25. Mirz 1872147
erkannte an, dass die Exkommunikation ein innerkirchlich-religioser Vor-
gang und insoweit Teil der kirchlichen Selbstverwaltung sei. Im vorlie-
genden Fall wirke sie aber nach auflen, beeintrichtige den geregelten
Schulbetrieb und stelle, was den betroffenen Lehrer anbelange, ,eine Schi-
digung von Staatsangehorigen in ihrer Ehre, ihrer sozialen Stellung, ihrem
birgerlichen Nahrungsstande“ dar. Dies seien ,Nachteile, gegen deren
willkiirliche Zufiigung sie den Schutz der Rechtsordnung in Anspruch
nehmen dirfen“!48, Bismarck selbst auferte, im Zweifel seien nicht nur
die geistliche Schulaufsicht, sondern auch der von den Kirchen getragene
Religionsunterricht in den Schulen zu beenden, den die Kirchen dann
stattdessen eigenstindig durchfithren konnten.!'#

Es entsprach den damaligen Gegebenheiten, dass Bismarck die geistli-
che Schulaufsicht, die Gber das Fach Religion hinaus die gesamte Schule
betraf, und den Religionsunterricht in einem Atemzug nannte. Zur Schul-
aufsicht wurde 1872 in Preufen ein Gesetz verabschiedet, das der Bismarck
nahestehende Kultusminister Falk verantwortete. Es erklirte sie zu einer
Angelegenheit des Staates. Allerdings lief die Entflechtung von Staat und
Kirche, die das Schulaufsichtsgesetz des Jahres 1872 vornahm, weitgehend

145 Im Jahr 2006 hat der Deutsche Bundestag sogar die strikte Verpflichtung
zur staatlichen Eheschliefung aufgehoben bzw. sie relativiert, nachdem die
romisch-katholische Kirche den Gesetzgeber hierzu jahrelang gedringt hatte.
Die Anderung trat am 1.1.2009 in Kraft. Zur Problematik der Neuregelung von
2006 vgl. Krefs, Ethik der Rechtsordnung, 2012, S. 113 f.

146 Vgl. Franz, Kulturkampf, 1954, S. 216.

147 Vgl. Staatliche Archivverwaltung, Die Vorgeschichte des Kulturkampfes, 1956,
S. 196, Aktenstlick 159, Minister Falk an das Staatsministerium.

148 Falk, in: Staatliche Archivverwaltung, Die Vorgeschichte des Kulturkampfes,
1956, S.219f.

149 Vgl. Franz, Kulturkampf, 1954, S. 219.

48

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo PreufS und Ernst Troeltsch

leer. Obwohl es anders geregelt worden war, blieben Geistliche in PreufSen
bis 1918 faktisch weiter zustindig. Nachdem der Kulturkampf in den
1880er Jahren beendet worden war, konnten neben den protestantischen
Geistlichen auch wieder katholische Priester solche Funktionen wahrneh-
men'Y — ungeachtet aller Kritik, die an der geistlichen Schulaufsicht getibt
wurde. Unter den Contra-Argumenten, die der Rechts- und Staatswissen-
schaftler Robert von Mohl (1799-1875) auflistete, findet sich der Vorbe-
halt,

»daf8 der einer Geistlichkeit eingeraumte Einfluf§ auf die Volksbildung
nicht im Sinne des Staates sondern in dem einer herrschsiichtigen
Kirche, nicht zur allseitigen Belehrung und Aufklirung, sondern zu
Fanatismus und Verdumpfung mifbraucht werden kann“!51.

(2) Nachdem der Bismarck’sche Kulturkampf zwischen Preuflen und
der katholischen Kirche beigelegt worden war, verhielt sich die preufi-
sche Regierung gegentber den Kirchen sehr entgegenkommend. Im Jahr
1891/1892 wollte sie den Einfluss der Kirchen auf die Schulen sogar formal
starken. Sie versuchte, die Falk’schen Ansitze zur Entflechtung von Staat
und Kirche zu revidieren und den Zugriff der Kirchen auf die Schule
im Sinne eines Status quo ante 1872 wiederherzustellen. Ein neues Volks-
schulgesetz sollte fir Geistliche die Schulaufsicht und die Weisungsbefug-
nis gegeniber Religionslehrern sichern.!2

Gleichzeitig betraf der Gesetzentwurf die Schilerschaft. Er gestand
nichtchristlichen Kindern zwar zu, in ihrer eigenen Religion unterrich-
tet werden zu durfen. Dies entsprach der Praxis, die sich Mitte des 19.
Jahrhunderts in Deutschland schlieflich eingeburgert hatte. Judischen
Gemeinden wurde es erlaubt, judischen Kindern Religionsunterricht zu
geben; seit ca. 1870 durften sie in PreufSen sogar Raume in Schulgebauden
nutzen.!’3 Fir Schiiler ohne Religionszugehorigkeit sah der Gesetzentwurf
des Jahres 1891 aber eine neuartige Verscharfung vor. Dissidenten, d.h.
herkdmmlich Angehérige von Freikirchen, im Verlauf des 19. Jahrhun-
derts auch religios Freisinnige und jetzt insonderheit Kinder von Sozialde-
mokraten, die aus der Kirche ausgetreten waren, sollten am christlichen

150 Vgl. Germann/Wiesner, in: RdJB 2013, 402 f.

151 Von Mohl, Die Polizei-Wissenschaft, 3. Aufl. 1866, S. 66S5.

152 Vgl. Huber, Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1789, Bd. 4, 2. Aufl. 1969,
S. 890 ff.

153 Vgl. Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 89; zu Einzelheiten
vgl. Irmer, Das hohere Schulwesen in Preuflen, Bd. 4, 1902, S. 45.

49

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

Religionsunterricht teilnehmen miissen. In der preuf8ischen Parlamentsde-
batte begriindete der Unterrichtsminister Robert von Zedlitz-Triitzschler
dies mit den Satzen:

»Wir, die wir diese Bestimmungen haben wollen, ich wenigstens bin
mir dartiber klar, daff ich nicht im geringsten einen Zwang damit
tiben will. Ich will nur eine Wohlthat, die ich selbst empfangen habe,
den unglicklichen Kindern geben, denen keine fromme Mutter die
Hinde gefaltet hat, und die kein Wort der Wahrheit je im Familienle-
ben horen®154,

Die Begrindungslogik der Bestimmung bestand darin, ,,daff ein Gesetz,
welches einen Vater zwingt, sein ohne Religionsunterricht aufwachsendes
Kind einem bestimmten Religionsunterricht zuzufithren, keinen Gewis-
senszwang Ubt, sondern nur die falsch angewandte viterliche Gewalt be-
schrankt“!55. Ahnlich wie der Kultusminister argumentierten evangelische
Theologen.!3¢ Bei der Gesetzeseinbringung am 29. Januar 1892 trug der
preufSische Ministerprasident Leo v. Caprivi noch die Zusatzbegriindung
vor, die Schule habe als Bollwerk gegen Atheismus und gegen den Sozialis-
mus zu dienen. Man befinde sich in der Situation,

»dafl wir einem Kampf mit dem Atheismus gegentiberstehen, daf§ wir
dann Religion in den Schulen lehren mussen. [...] der Atheismus
greift [...] iber die Kreise der Sozialdemokratie hinaus. Ich halte ihn
fir eine entschiedene Gefahr unseres Staatslebens“!57,

Der Gesetzentwurf war nach dem Ende des Kulturkampfs entstanden und
vor allem von konservativen evangelischen Regierungsberatern gepragt
worden.!38 Politisch sollte er auch ein Signal des Entgegenkommens an
die katholische Zentrumspartei aussenden, um sie zu bewegen, die Regie-
rungspolitik im Deutschen Reich in anderen Fragen (kaiserliche Militar-
politik) zu unterstiitzen.>® Im Birgertum und im gebildeten und im

154 Von Zedlitz-Triitzschler, zit. nach Der Volksschulgesetz-Entwurf Sr. Exzellenz des
Kultusministers Grafen Zedlitz-Tritzschler, 1892, S. 9.

155 Der Volksschulgesetz-Entwurf Sr. Exzellenz des Kultusministers Grafen Zedlitz-
Trutzschler, 1892, S. 9.

156 Vgl. Kubik, in: ThLZ 2018, Sp. 188f.

157 V. Caprivi, zit. nach Jacobs, Confessio und Res Publica, 1994, S. 125.

158 Vgl. Huber, Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1798, Bd. 4, 2. Aufl. 1969,
S.890f.

159 Vgl. Huber, Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1798, Bd. 4, 2. Aufl. 1969,
S.891.

50

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo PreufS und Ernst Troeltsch

liberalen Spektrum, in den Universititen, der Presse und zahlreichen Ver-
banden stief§ der Gesetzentwurf freilich auf massiven Widerspruch. Um
der ,Freiheit der Schule“ willen protestierte man leidenschaftlich gegen
ihre Re-Konfessionalisierung und gegen ihre Kirchlichkeit; die ,Staatlich-
keit der Schule® sei fiir ihre Freiheit unerlasslich'®®. Daher war er politisch
nicht durchsetzbar; der Kultusminister Zedlitz-Triitzschler sowie der
Reichskanzler Leo v. Caprivi in seiner Funktion als preuSischer Minister-
prasident mussten zurtcktreten. Indessen vertrat Zedlitz® Nachfolger Ro-
bert Bosse (1832-1901) inhaltlich dhnliche Positionen wie sein Vorginger,
insbesondere was die Zwangsteilnahme von Dissidentenkindern am Reli-
gionsunterricht anbelangt.'®" Er war Amtsinhaber, als der Berliner Schul-
streit entbrannte, in den Hugo Preuf§ als Berliner Stadtverordneter invol-
viert war.

2. Hugo Preufl und der Berliner Schulstreit der 1890er Jahre
a) Der Anlass des Schulstreits

(1) Der Ziundfunke fiur die Berliner Kontroversen war der Konflikt, wie
in den offentlich getragenen Volksschulen mit judischen Religionslehre-
rinnen umzugehen sei. Der Staat Preuflen beharrte im 19. Jahrhundert auf
dem christlich konfessionellen Zuschnitt der Schulen und auf der Christ-
lichkeit der Lehrerschaft. Demgegeniiber kamen in der Berliner Stadtregie-
rung — bei aller Konzilianz und Kompromissbereitschaft gegentiber der
Regierung, die Preuf§ zu weit gingen — und im Berliner Stadtparlament
liberalere Optionen zum Zuge. Auf kommunaler Ebene waren religions-
tibergreifende Schulen bzw. Simultanschulen vorhanden, und es wurden
auch einige judische Lehrkrifte eingestellt. Preufy war seit 1895 Stadtver-
ordneter in Berlin. Nun hatten im Frithjahr 1895 in einer Berliner Schule
krankheitsbedingt evangelische Lehrkrifte gefehlt; der Rektor setzte eine
judische Lehrerin als Vertretung ein. In der Stunde fiir den christlichen
Religionsunterricht fragte sie Memorierstoff ab und lief§ die Kinder die
Auferstehungsgeschichte lesen. Aufgrund einer Denunziation durch die
Kreuzzeitung wurde der Fall untersucht. Obwohl der Vertretungslehrerin

160 Zit. nach Huber, Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1798, Bd. 4, 2. Aufl. 1969,
S. 893 f,; ebd. zahlreiche Einzelheiten des Protests gegen den Gesetzentwurf.
161 Vgl. Groschopp, Weltliche Schule und Lebenskunde, 2020, S. 41.

S1

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

kein Vorwurf zu machen war, wurden der Rektor gertigt und sie selbst aus
dem Schuldienst entlassen.'¢?

Preufs setzte sich fiir die judischen Religionslehrerinnen ein und duflerte
sich dabei zugleich grundsitzlich schul- und religionspolitisch. Vor ihm
hatte sich bereits ein anderer prominenter Abgeordneter der Berliner
Stadtverordnetenversammlung, der Mediziner und Politiker Rudolf Vir-
chow (1821-1902), fir Religionsfreiheit in den Berliner Schulen engagiert.
Preuf§ selbst hielt 1898 und 1899 im Berliner Stadtparlament zwei Reden,
die die Problematik des Religionsunterrichts und seine Anschlussdilemma-
ta so eindricklich entfalteten, dass sie sogleich etwas ausfiithrlicher wieder-
zugeben sind.

(2) Zur Einordnung als knapper Hinweis zur Person von Preufl: Er
war jidischer Herkunft, was zusitzlich zu seiner Verstrickung in den
Berliner Schulstreit dazu beitrug, dass ihm eine Professur an der juristi-
schen Fakultit der Berliner Universitat verwehrt blieb. Eine personliche
Bindung an die jiidische Religion besafl er nicht. Jedoch lehnte er es ab,
aus Opportunitit zum Christentum zu konvertieren.!®3 Wirtschaftlich war
er unabhingig. Kurz nachdem er am 19. Oktober 1918 seine Antrittsrede
als neu gewihlter Rektor der Berliner Handelshochschule gehalten hatte,
wurde er — nach dem Ende des Ersten Weltkriegs und nach der November-
revolution — vom amtierenden Reichskanzler Friedrich Ebert zum Staatsse-
kretar des Inneren berufen. Im Jahr 1919 war er als Reichsinnenminister
bzw. nach dem Riickzug seiner Deutschen Demokratischen Partei aus der
Reichsregierung als Regierungsbeauftragter fiir die Reichsverfassung und
firr den Kontakt zur verfassunggebenden Nationalversammlung zustindig.
Wihrend der Kaiserzeit hatte er sich linksliberal fir die Freisinnigen beté-
tigt, in Berlin mit den Sozialdemokraten kooperiert und schon vor dem
Ende des Krieges Vorentwiirfe fiir eine kinftige Verfassung konzipiert; er
wird oft als Architekt der Weimarer Reichsverfassung bezeichnet.

162 Vgl. Miiller, in: PreufS, GS Bd. 5, 2012, S. 7.

163 Ahnlich verhielt es sich z.B. bei Kurt Eisner (1867-1919), der nach der No-
vemberrevolution 1918 in Bayern Ministerprasident wurde und dort das Frau-
enwahlrecht sowie die Abschaffung der geistlichen Schulaufsicht durchsetzte.
Ungeachtet seiner fehlenden religiosen Bindung verlief§ er weder das Judentum
noch konvertierte er pro forma zum Christentum, obwohl er sich hierdurch
erhebliche personliche Vorteile verschafft hatte. Aber ihm lag an der Solidaritit
mit der in der deutschen Gesellschaft diskriminierten jidischen Minoritit; vgl.
Grau, Kurt Eisner, 2017, S. 54 f. — Zur Distanz Preuf§* zur jidischen Religion bei
gleichzeitigem politischem Engagement fiir die jiidische Minoritat und gegen
den Antisemitismus vgl. auch Dreyer, Hugo Preuf§, 2018, S. 211 ff.

52

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo PreufS und Ernst Troeltsch

b) PreufS* Rede in der Berliner Stadtverordnetenversammlung 1898

(1) Die am 1. Dezember 1898 vorgetragene Rede erschien auf der Basis des
stenografischen Protokolls, einleitend erginzt um eine Sachstandsschilde-
rung, sofort danach im Buchdruck: ,Die Mafiregelung judischer Lehrerin-
nen an den Berliner Gemeindeschulen. Rede des Stadtverordneten Dr.
Preufs, gehalten in der Sitzung der Stadtverordneten am 1. Dezember
1898. Stenographischer Bericht nebst einer orientirenden Vorbemerkung®
(Verlag Siegfried Cronbach, Berlin 1898).1%* Juristisch ging Preuff davon
aus, dass der preufSische Kultusminister Falk dem Berliner Magistrat 1875
erlaubt hatte, neben evangelischem auch katholischen und jidischen Reli-
gionsunterricht zu erteilen und zu diesem Zweck geeignete ,Lehrer als
ordentliche Lehrer dieser Schulen berufen zu durfen'éS, woraus man in
Berlin die Anerkennung des nichtkonfessionellen Status der Berliner Ge-
meindeschulen, also der Volksschulen, ableitete.

Hierzu stand in Kontrast, dass der preuflische Kultusminister Bosse 1894
verlangte, judische Lehrerinnen dirften nur noch beschaftigt werden, so-
fern nachweislich eine bestimmte Zahl jidischer Kinder zu unterrichten
sei. Im Frihjahr 1895 ereignete sich der oben erwihnte Vorfall, dass eine
judische Lehrerin entlassen wurde, weil sie als Vertretungskraft im christli-
chen Unterricht eingesetzt worden war. In der Folge versuchte die preufi-
sche Regierung, die Einstellung oder iiberhaupt die Betdtigung judischer
Lehrkrafte noch weiter einzuschrinken. Auflerdem untersagte sie ihnen,
eine Funktion als Klassenlehrer (,Ordinariat“) zu ibernehmen. Keinesfalls
durfe eine judische Lehrkraft ein Ordinariat einer Schulklasse mit keinen
oder nur wenigen judischen Kindern erhalten; und keinesfalls diirfe eine
judische Lehrerin oder ein jidischer Lehrer das Ordinariat einer Klasse
tber mehr als ein Schuljahr austiben.

Diesem Ansinnen widersprechend sandte der Berliner Magistrat am
6. Mirz 1896 eine Remonstration an die Regierung, in der er darlegte,
in der Volksschule gehe es um ,Hebung des Bildungsstandes® und um
yErziehung der Gesamtheit der Einwohner ohne Unterschied des Bekennt-
nisses“. Der jidische Religionsunterricht habe sich dem christlichen ange-
passt. Aus dem Alten Testament wiirden praktisch dieselben biblischen
Geschichten wie im christlichen Unterricht behandelt; zudem spiele die
Sittenlehre im Sinne von Kant eine grofere Rolle als der Talmud. Um die

164 Nachfolgend wiedergegeben in der Fassung von PreufS, GS Bd. 5, 2012, S. 81.
165 Reskript des Kultusministers Falk vom 8.7.1875, zit. nach Preufs, GS Bd. $, 2012,
S. 81.

53

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

Einstellung und Beschaftigung judischen Lehrpersonals zu rechtfertigen,
betonte der Magistrat in seiner Remonstration ferner, die Schule solle auf
das Leben als Erwachsener vorbereiten und daher auch das Zusammenle-
ben von Christen und Juden stiitzen:

»wenn der erwachsene Christ den Juden als vollwerthigen Mitburger
ansehen, unter Umstinden als Kompagnon, Vorgesetzten oder Richter
achten, wenn in Wohltatigkeitsbestrebungen und in Bethitigung va-
terlandischer Gesinnung der Gegensatz der Bekenntnisse und Rassen
tiberwunden werden soll zu dem vollen BewufStsein der alle Bevol-
kerungselemente verschmelzenden Staats- und Reichseinheit — dann
kann bei uns, wie in anderen Liandern, ein Christenkind zeitweise der
Leitung eines Juden anvertraut werden®.

Die Remonstration bezeichnete den von ihr zwei Jahrzehnte lang — seit der
Genehmigung durch den Kultusminister Falk — durchgefiihrten gemein-
samen Unterricht von christlichen und jidischen Kindern als ,,Kulturfort-
schritt“ und wiirdigte die ,kulturelle Wirkungsfahigkeit“ der jidischen
Religion, die sich auf das Alte Testament stiitze.!%¢

(2) An all dies kntpfte Preuf§ an, als er im Berliner Stadtparlament am
10. November 1898 eine Resolution einbrachte, die sich fur die Weiterbe-
schiftigung von gemafregelten jiidischen Religionslehrerinnen und fiir
eine Gleichbehandlung judischer Lehrkrifte aussprach. Seine Resolution
wurde fast einstimmig angenommen. Die Reaktionen des Magistrats be-
zeichnete er als noch zu ,weich“. Anstelle eines blofSen Protestschreibens,
das sich gegen die Vorgaben des Ministers Bosse wandte, hitte der Ma-
gistrat aus Verantwortung fir die Schulen und aufgrund seiner Firsorge-
pflicht fir das Lehrpersonal ,offen und ehrlich den Gehorsam verweigern®
sollen.!¢7

In seiner Rede kritisierte Preuff den Standpunkt der preufSischen Regie-
rung, dass mit dem Religionsunterricht und mit der Konfessionsbindung
der Lehrer die geistige Pragung des gesamten Schulunterrichts in allen
Fachern zusammenhinge. Als Beleg zitierte er Auerungen des fritheren
Kultusministers v. Muhler, des amtierenden Ministers Bosse sowie Voten
aus der Burokratie. Mit diesem Argument war im Ubrigen schon langer
zurtickliegend, zu Beginn des 19. Jahrhunderts, begriindet worden, der
judische Religionsunterricht miisse in der Schule marginalisiert werden.!¢8

166 Remonstration des Magistrats, zit. nach PreufS, GS Bd. §, 2012, S. 85.
167 Preujf, GS Bd. 5, 2012, S. 99.
168 S.oben S.34f., S.43f.

54

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo PreufS und Ernst Troeltsch

Preufy wandte ein, dass — nihme man es ernst — evangelischen Kindern
auch kein Handarbeitsunterricht durch eine katholische Lehrerin erteilt
werden dirfe. Grundsitzlich unterstrich er, dass das Prinzip der Konfes-
sionsschule und die allgemeine Schulpflicht in Widerspruch stiinden.'®?
Angemessen sei — so wie es vor Ort in Berlin praktiziert werde — die
paritatische Schule mit parallel erteiltem Religionsunterricht.

Ebenso wenig sei hinnehmbar, dass die Regierung jidische Religions-
lehrerinnen dazu dringe, zum Christentum tiberzutreten. Dies lasse sich
weder mit der personlichen Religionsfreiheit noch mit der Glaubwiirdig-
keit des Schulsystems vereinbaren:

»bis zu diesem Augenblick hat sie judischen Religionsunterricht gege-
ben, dann tritt eine gewisse Quarantine ein, und nach Uberstehung
dieser Quarantine gibt sie dann christlichen Religionsunterricht [...].
Alles im Namen der Religion!! Wird dadurch nicht das religiose

Gefiihl der Kinder eher verletzt, als durch eine jidische Klassenlehre-
rin?“170

Nicht weniger scharf kritisierte Preuf§ den zur ,Mode“ werdenden neuen
Regierungsstandpunkt, es dirften nur so viele jidische Lehrkrifte ange-
stellt werden, wie prozentual judische Kinder beschult wirden. Zusitzlich
merkte er an, selbst nach diesem MafSstab sei faktisch eine zu geringe
Zahl von judischen Lehrkriften vorhanden, namlich nach den von ihm
eingeschenen Unterlagen ,alles in allem etwa hundert angestellte jiidische
Lehrpersonen in ganz Preuflen an den offentlichen, nicht jiidischen Volks-
schulen“!7!, Staatspolitisch und juristisch sei der springende Punkt, dass
die Regierung die stadtische Selbstverwaltung zu respektieren habe und
dass der preufSische Staat aufgrund von Reichsgesetz und Verfassung die
Religionsfreiheit anerkennen miisse. Er wiederholte seinen Gedanken, den
er schon 1895 in Vorschlag gebracht hatte: Die Stadtverordnetenversamm-
lung solle sich an den Reichstag wenden und das Reich um Schutz gegen
die preuSische Regierung bitten.!”2

169 Vgl. Preufs, GS Bd. 5, 2012, S. 92 ff.

170 Preufs, GS Bd. S, 2012, S. 96.

171 Preufs, GS Bd. 5, 2012, S. 90. — Einige Jahre spiter, im Jahr 1905, waren in ganz
Preufen an 6ffentlichen Schulen nur noch 48 jidische Lehrer beschiftigt; vgl.
Dreyer, Hugo Preuf, 2018, S. 271.

172 Vgl. Preuf, GS Bd. 5, 2012, S.97.

55

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

¢) Preufl Rede im Jahr 1899

(1) Da der Schulstreit nicht befriedet wurde, hielt Preuf$ in der Stadtver-
ordnetenversammlung 1899 eine weitere Rede, in der er die Reaktion des
Berliner Magistrats auf die preuf$ische Regierung noch einmal als zu defen-
siv kritisierte. Erneut lenkte er das Augenmerk auf die Benachteiligung der
judischen gegentber den christlichen Lehrerinnen. Man konne es nicht als
Verbesserung der Gegebenheiten ansehen, ,,dafl zwei jiidische Lehrerinnen
neu angestellt werden durfen®. Preuff fragte die Abgeordneten: ,,ahnt einer
der Herren, wie lange diese beiden Damen vor der Anstellung zu hospitie-
ren gehabt haben? Zwolf bis dreizehn Jahre® gegeniiber drei bis vier Jahren
bei ihren ,christlichen Kolleginnen®. Hier sei ,der Fuchs des amtlichen
Antisemitismus einmal aus dem Bau gekommen [...], und da gilt es, ihn
zu jagen“173. In seiner Rede sprach er an, was er in seinen juristischen
Abhandlungen akademisch prazis belegte: Nach der damals geltenden
preu8ischen Rechtslage seien die Berliner Schulen keine konfessionellen,
sondern paritatische Einrichtungen. Der Versuch des Ministers Bosse bzw.
der preuflischen Aufsichtsbehorde, sie per Verfiigung zu konfessionellen
Schulen zu erklaren, sei rechtlich unhaltbar. Er hatte schon in seiner
Rede von 1898 kritisiert, der amtierende Kultusminister Bosse versuche,
die Rekonfessionalisierung der Schulen, die v. Caprivi und Zedlitz 1892
vergeblich per Gesetz hatten einfiihren wollen, nunmehr ungesetzlich,
z.B. per Verordnung, und intransparent durchzusetzen: ,nicht auf dem
offenen ehrlichen Wege der Gesetzgebung, sondern nach der Willkiir der
Verwaltung im Geheimnif§ der Akten“174. Diese Politik des Ministers Bosse
kommentierte er ein Jahr spater, 1899, mit den Worten: ,,Es ist diese Auf-
fassung: Exzellenz hat es gegeben, Exzellenz hat es genommen, der Name
seiner Exzellenz sei gelobt“173.

(2) Laut Sitzungsprotokoll entstand im Anschluss an diesen pointierten
Satz, der einen Bibelvers abwandelte, ,,groffe Unruhe®. In der 6ffentlichen
Berichterstattung wurde gar nicht tiber das Thema der Rede berichtet, die
Diskriminierung jidischer Lehrkrifte und Religionslehrerinnen. Vielmehr
ging es darum, Preuf als gebirtiger Jude habe das Christentum verletzt.
Die konservative Kreuzzeitung sah die ,Judenfrage® bertihrt; und ,Germa-
nia“, die Zeitung der katholischen Zentrumspartei, berichtete unter dem
Titel ,Judische Frechheit®, dass sich die evangelische Provinzialsynode mit

173 Preuﬁ, GS Bd. 5,2012, S. 111.
174 Preufs, GS Bd. §, 2012, S. 94.
175 Preuﬁ, GS Bd. 5,2012, S. 117.

56

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo PreufS und Ernst Troeltsch

Preuf§* Rede bzw. mit seinem Satz befasse; auf ihrer Sitzung sei ,Klage vor
Gott und dem ganzen Lande“ erhoben worden.!7¢ Auf den Vorwurf der
brandenburgischen bzw. preuflischen Provinzialsynode, Preuf§ habe christ-
liche Gefiihle beleidigt, antwortete er umgehend in der Vossischen Zei-
tung, es handele sich ,um einen urspringlich jidischen Spruch®. Er habe
auf Hiob 1,21 angespielt (,Der Herr hat’s gegeben [...]1“); und er erginzte:
»Mir gilt das durchaus gleich; denn mit Absicht werde ich niemals weder
Christen noch Juden noch sonst jemanden in seinen Empfindungen kran-
ken“177,

Zumindest indirekt trug seine Kritik an der preufischen Regierung und
am Kultusminister dazu bei, dass ihm in der Berliner juristischen Fakultat
die Position eines aufferordentlichen Professors versagt wurde. Eine Mog-
lichkeit, Ordinarius (ordentlicher Professor) zu werden, gab es fiir Juden,
auch fir religiés ungebundene Juden, damals ohnehin praktisch nicht.
Unter Bezug auf Preuf inkriminierte Auferung intervenierte die Kaiserin
u.a. beim Rektor der Universitit und lief§ ihm schreiben: ,Thre Majestit
vertrauen, dafl Euer Magnifizenz geeignete Mittel finden werden, um die
Gefahren abzuwenden, welche darin liegen, daf§ solche jidischen Spotter
Lehrer unserer heranwachsenden Jugend sind“178.

d) Gedanklicher Ertrag

(1) Abgeschen von den Folgen, die Preuf’ Rede fur seine eigene Per-
son mit sich brachten, ist nach ihren Auswirkungen in der Sache zu
fragen. Schon vor Kriegsende, im Jahr 1917, wurde er zum Vordenker
und 1918/1919 aufgrund seiner politischen Amter (Reichsinnenminister)
zum Architekten der Weimarer Reichsverfassung. Daher liegt die Frage
nahe, ob seine Interventionen aus den 1890er Jahren einen Nachhall in der
spateren Reichsverfassung fanden.

Nun enthilt die Weimarer Verfassung in ihrem Art. 149 kirchenfreund-
liche Bestimmungen zum Religionsunterricht, die 1949 in Art.7 des
Bonner Grundgesetzes wiederkehrten. Sie waren in Preufl® frihem Verfas-
sungsentwurf von 1917 und in seinen urspringlichen Vorschligen von

176 Zit. nach Gillessen, Hugo Preuf, 2000, S. 65.

177 Preufs, GS Bd. 5, 2012, S. 119.

178 Zit. nach Miiller, in: Grundmann u.a., Festschrift 200 Jahre Juristische Fakultat
der Humboldt-Universitit, 2010, S. 725 Fn. 60; vgl. Dreyer, Hugo Preuf, 2018,
S.228-238.

57

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

1918/1919 nicht enthalten gewesen.'”? Gegentiber den Kirchen, die den
preu8isch-deutschen Obrigkeitsstaat gestiitzt hatten!?, war er aufferordent-
lich skeptisch. Den Grundrechtsteil der Weimarer Verfassung wollte er
sehr schmal halten und deswegen auch das Staatskirchenrecht einschlief3-
lich des Religionsunterrichts dort nicht behandelt wissen — womit er
sich nicht durchsetzte. Seiner staatstheoretischen Konzeption eines dezen-
tralen Einheitsstaats gemif$ pladierte er fiir Rahmenregelungen, die auf
Gesetzesebene (Reichsgesetz) zu erfolgen hatten!!; dieses Anliegen ging
bezogen auf den Religionsunterricht dann in die Weimarer Verfassung
ein. Dariiber hinaus ist der Berliner Schulstreit in seine Verfassungs- und
Grundrechtskonzeption ideell mit eingeflossen. Denn ganz auf der Linie
seiner Auferungen aus den 1890er Jahren schlug er 1918/1919 vor, knapp,
pragnant und auf das Wesentliche konzentriert drei Grundrechte in die
Weimarer Verfassung hineinzuschreiben: die Gleichheit vor dem Gesetz,
die Glaubens- und Gewissensfreiheit und den Schutz nationaler Minder-
heiten.!82

(2) Rechtsgeschichtlich wird am Berliner Schulstreit ablesbar, wie heftig
im ausgehenden 19. Jahrhundert um den Religionsunterricht gerungen
wurde. Die beiden Reden Preufl‘ von 1898 und 1899 illustrieren, worin
der harte Kern der Konfrontationen bestand:
- ob die staatlichen Regelungen zum Religionsunterricht mit den Gebo-

ten der Religionsfreiheit und der Toleranz in Einklang stehen,
— ob fir das Staatsverstindnis das Leitbild einer christlich homogenen

oder einer pluralen Gesellschaft tragend sein soll.
Dem in Preuflen tiblichen Modell der Konfessionsschule hielt Preuf§ die
paritatische Schule entgegen, die vor Ort in Berlin eigentlich bereits exis-
tierte, aber von der preu8ischen Regierung ausgehdhlt wurde. Im Ergebnis

179 Abdruck von Preufl* Verfassungsentwurf von 1917 in PreufS, Staat, Recht und
Freiheit, 2006, S.290. Gemaf§ Art.3 der projektierten neuen Verfassung sollte
jedem ,volle Glaubens- und Gewissensfreiheit* garantiert und sollte die ,Staats-
kirche® aufgehoben werden; biindig hief§ es — ebenfalls in Art.3 —: ,Keine
Religionsgesellschaft geniefft vor anderen Vorrechte durch den Staat®. — Vgl.
ferner Richter, Kirche und Schule in den Beratungen der Weimarer Nationalver-
sammlung, 1996, S. 123 ff.

180 Dem Obrigkeitsstaat — einem Wort, das Preuf mit kritischer Intention geprigt
hatte — hielt er als vorzugswiirdige Alternative den Volksstaat entgegen; vgl.
Krefs, Staat und Person, 2018, S. 89.

181 Vgl. hierzu auch Ruchter, Kirche und Schule in den Beratungen der Weima-
rer Nationalversammlung, 1996, S. 145 ff., S. 379 £.; Dreyer, Hugo Preuf, 2018,
S.383ff.

182 Vgl. Dreyer, Hugo Preuf, 2018, S. 355.

58

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo PreufS und Ernst Troeltsch

ging er tber die Vorschlige anderer liberaler Krifte noch hinaus. Der
Sache nach pladierte er nicht nur fir eine tiberkonfessionelle ,,christliche®
Gemeinschaftsschule, sondern fiir eine religionstibergreifende, modern
gesagt fiir eine sakulare bzw. weltliche Schule. Staatspolitisch zielte er
auf einen Staatsaufbau ab, der gesamtstaatliche Rahmengesetzgebung und
regionale oder lokale Selbstverwaltungskompetenz zugunsten liberaler Ge-
staltungsspielriume austariert. Dieser Logik gemaf hatte er in den 1890er
Jahren darauf beharrt, dass fiir die Berliner Schulen abweichend vom Re-
gelfall des preuflischen Gesamtstaats nichtchristlicher Religionsunterricht
unbehelligt moglich und nichtchristliches Lehrpersonal diskriminierungs-
frei beschaftigt werden konnen sollte.

Neben Preuf$ setzte sich damals ein zweiter namhafter Intellektueller,
Ernst Troeltsch, mit dem Religionsunterricht auseinander. Letztlich votier-
te er sehr viel weniger liberal und weniger tolerant als PreufS. Der Religi-
onsunterricht war fiir ihn thematisch tiberaus wichtig, weil er ihn fir ein
Symbol des Staat-Kirche-Verhaltnisses in seiner Gesamtheit hielt.

3. Ernst Troeltsch: Zwischen Reformbereitschaft und Verhaftung am
Status quo

a) Gedanklicher und zeitgeschichtlicher Rahmen der Beitrige Troeltschs

(1) Ernst Troeltsch war ein Reprasentant des Kulturprotestantismus -
im Jahr 1892 Professor fir Systematische Theologie in Bonn, seit 1894
in Heidelberg und seit 1915 in der Nachfolge Wilhelm Diltheys Philoso-
phieprofessor in Berlin; engagiert im politischen Liberalismus und wie
Hugo Preuf8 seit 1918 fiir die Deutsche Demokratische Partei titig; von
1919 bis 1921 nebenamtlich Unterstaatssekretir bzw. parlamentarischer
Staatssekretdr im preufischen Kultusministerium und in dieser Funktion
mitzustindig fiir den Umbau des Religionsunterrichts in Preufen nach
dem Ende der Monarchie. Sein Interesse am Religionsunterricht erweisen
bereits die Thesen, die er 1891 bei seiner mundlichen Doktorprifung
einreichte. In These 1 lie8 er sein kirchen- und dogmendistanziertes Theo-
logieverstandnis erkennen — ,Die Theologie ist eine religionsgeschichtliche
Disziplin® —; die Schlussthese 17 bezeichnete als eine kiinftige Aufgabe
der Theologie ,die Herstellung [...] eines ehrlichen Lehrbuches fir den
Religionsunterricht an den Gymnasien“!#3.

183 Troeltsch, KGA Bd. 1, 2009, S. 70f.

59

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

Gedanklich stand Troeltsch dem konservativen, gehorsams- und obrig-
keitsstaatlich fixierten Luthertum seiner Zeit denkbar fern. Stattdessen
sympathisierte er mit dem Schweizer evangelisch-reformierten Christen-
tum, von dem im Verlauf der Neuzeit Anstofe zur Demokratisierung von
Staat und Gesellschaft ausgegangen waren, und mit der vergleichsweise
frihzeitigen Bejahung der personlichen Religions- und Gewissensfreiheit
in Nordamerika. An der Reformation Luthers war er insoweit interessiert,
als er in ihr eine religiés-metaphysische Wurzel fiir den neuzeitlich-moder-
nen Individualititsgedanken sah. Luther habe den einzelnen Menschen
im direkten Gegeniiber zu Gott verstanden. Hierdurch sei es tberflissig
geworden, dass — wie das katholische Christentum es vertreten hatte —
das Heil durch den Priester oder die Kirche vermittelt wiirde. Indem
Luther die Eigenstindigkeit des Einzelnen in religiéser Hinsicht gelehrt
habe, sei er indirekt ein Wegbereiter fir die neuzeitliche sikulare Einsicht
in die Gewissensfreiheit sowie in weitere individuelle Freiheitsrechte —
Kunstfreiheit, Wissenschaftsfreiheit usw. — geworden. Diese These entfalte-
te Troeltsch in seiner 1906 erschienenen programmatischen Schrift ,Die
Bedeutung des Protestantismus fiir die Entstehung der modernen Welt*.

(2) Zum Religionsunterricht sind zwei Publikationen aus Troeltschs Fe-
der einschlagig. Sie stammen aus den Jahren 1906 und 1919 und erklarten
ihn zu einem Indikator dafiir, wie die Staat-Kirche-Beziehung generell
einzuschitzen sei. Die éltere, 1907 publizierte Schrift gab die Rede wieder,
die Troeltsch 1906 bei prominenter Gelegenheit, dem ,Jahresfest der Uni-
versitat®, als Prorektor der Heidelberger Universitat gehalten hatte (der
Rektor war herkommlich der Landesfiirst, also der Groherzog von Ba-
den). Ihr Titel lautete: ,,Die Trennung von Staat und Kirche, der staatliche
Religionsunterricht und die theologischen Fakultiten®. Der zweite Aufsatz
wurde Anfang Januar 1919 fertiggestellt und stand unter der Uberschrift:
,Der Religionsunterricht und die Trennung von Staat und Kirchen®. Er
war fur ein Buch bestimmt, das der Publizist Friedrich Thimme 1919
unter dem Titel ,,Die Revolution und die Kirche® edierte; es ging um die
Folgen der Novemberrevolution fiir Staat und Kirche im Deutschen Reich.

Bemerkenswert sind die beiden Beitrage Troeltschs schon allein auf-
grund ihres jeweiligen zeitgeschichtlichen Kontextes. In dem zweiten Bei-
trag nahm er manche Positionen vorweg, die im weiteren Verlauf des
Jahres 1919 in die Weimarer Reichsverfassung eingingen. Die altere Publi-
kation, die Heidelberger Rektoratsrede, ist vor dem Hintergrund zu lesen,
dass kurz zuvor — 1905 — im benachbarten Frankreich Staat und Kirche
durch Gesetz radikal getrennt worden waren. Andererseits war Ende 1905
in Preuflen ein Schulgesetz eingebracht und 1906 beschlossen worden,

60

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo PreufS und Ernst Troeltsch

welches das Prinzip der Konfessionsschule zementierte. Insofern war die
preufSisch-deutsche Gesetzeslage jetzt eine andere als diejenige, auf die Hu-
go Preuf in den spiten 1890er Jahren wihrend des Berliner Schulstreits
Bezug genommen hatte. Nach jahrzehntelangen Auseinandersetzungen
war es dem preuf8ischen Kultusminister Studt doch noch gelungen, fir die
Volksschulen den Typus der Konfessionsschule gesetzlich durchzusetzen,
wodurch zugleich der konfessionelle Religionsunterricht institutionell ver-
festigt wurde — mit entsprechenden Konsequenzen fiir den Personalschlis-
sel der Schulen, indem das Gesetz ,vollen Ernst mit dem Prinzip machte,
daf§ an den Volksschulen alle Lehrer dem an ihr herrschenden Bekenntnis
angeho6ren muften“!$4. Anders als 1892185 hatten Liberale und Birgerliche
einem derartigen Gesetz jetzt zugestimmt, das als Schulkompromiss be-
zeichnet wurde. Denn sie erhofften sich mit ihm einhergehend fir die
Schulen eine materielle Verbesserung. Aufferdem sollte es der auch von ih-
nen befiirchteten Gefihrdung des Staates durch Sozialdemokratie und Ar-
beiterbewegung wehren. Sie sahen ,in der Verkirchlichung des Schulwe-
sens die einzig mogliche Abhilfe“ gegen diese neuen gesellschaftlichen Be-
wegungen.'86

Nachfolgend werden einige Kerngedanken wiedergegeben, an denen
Troeltsch lag. Sie lassen die Schwierigkeiten erkennen, in die das Kon-
strukt des Religionsunterrichts geraten war.

b) Troeltschs Publikationen zum Religionsunterricht von 1907 und 1919

(1) In dem seiner Heidelberger Zeit entstammenden, 1907 verdffentlich-
ten Beitrag erwahnte Troeltsch, dass in westlichen Staaten wie den USA,
Frankreich oder den Niederlanden schulischer konfessioneller Religions-
unterricht nicht oder nicht mehr anzutreffen sei. Umfassend gab er die
im Deutschen Reich getbte Kritik am Religionsunterricht wieder. Weitge-
hend unbertcksichtigt lie§ er nur die Einwinde, die von der Sozialdemo-
kratie erhoben wurden. In gesamtgesellschaftlicher Hinsicht unterstrich er,
dass sich grofle Teile der Bevolkerung vom Christentum und der Kirche
entfremdet hatten.!8” Sein Problemaufweis zum Religionsunterricht miin-

184 Huber, Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1789, Bd. 4, 2. Aufl. 1969, S. 905.

185 S.oben S.50f.

186 Huber, Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1789, Bd. 4, 2. Aufl. 1969, S. 903.

187 Zur signifikanten Entkirchlichung der Bevdlkerung in den Jahrzehnten vor
und nach 1900 gemaf heutigem Forschungsstand Barsch/Hejl, in: Barsch/Hejl,

61

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

dete in einen Satz ein, der den damaligen Status quo markant charakteri-
sierte:

»Eine widerwillig im konfessionellen Joch gehaltene Lehrerschaft, ein
oft widerwillig erteilter Religionsunterricht, die Reibungen der welt-
lichen und der geistlichen Gewalt in der Schulaufsicht und Schulver-
waltung, ein gegen all das leidenschaftlich reagierender Radikalismus
eines grossen Teiles der Lehrerschaft, eine vollige Verworrenheit der
Lage ist hier in den meisten deutschen Landern das Ergebnis der
Verhiltnisse.*

Dies betreffe die Volksschulen.

»Aber auch an den hoheren Schulen nimmt der Religionsunterricht,
der nicht als freie Untersuchung religiéser Dinge, sondern als kirch-
licher Glaubensunterricht gegeben wird, eine dusserst schwierige Stel-
lung ein.“

Troeltsch zog die Schlussfolgerung, eine ,Entkirchlichung der Schule® sei
ebenso geboten wie tberfillig; ,und diese wiederum setzt die Trennung
von Staat und Kirche voraus“!®8, Konsequenterweise dehnte er seine Uber-
legungen dann noch auf theologische Fakultiten aus, da sie aufgrund
ihrer Bildungsfunktion Einrichtungen des Staates zum Zweck des Reli-
gionsunterrichts, genauer: ,der Gipfelpunkt des staatlichen Religionsun-
terrichts“!%” seien. Analog zum schulischen Religionsunterricht seien sie
seine offene Wunde des Universititslebens“ geworden.!??

Ungeachtet seiner Problemanalyse schlug Troeltsch dann aber eine Vol-
te: Er verteidigte den schulischen Religionsunterricht. Trotz der modernen
Sikularisierung sei der deutsche Kulturstaat christlich-religiés fundiert.
Die Gesellschaft benotige die Religion, die ,unter uns nur das Christen-
tum® sein konne; die christliche Religion lasse sich ,nicht durch ethisch-
pantheistische Abstraktionen wirkungskraftig ersetzen“!?!. Dies gelte zu-
mal fir die Schule. Um den Religionsunterricht zu stiitzen, erginzte

Menschenbilder, 2. Aufl. 2017, S. 46 f. — Auf philosophischer Ebene hatte Nietz-
sche seine berithmte Feststellung, der christliche Gott sei in der Gegenwart
kulturell gestorben, in seiner Schrift ,Die frohliche Wissenschaft® unter der
Nr. 125 in den 1880er Jahren formuliert; vgl. Nietzsche, Werke, 6. Aufl. 1969, Bd.
2,S. 126 ft.

188 Troeltsch, KGA Bd. 6, Teilbd. 1, 2014, S. 408 f.

189 Troeltsch, KGA Bd. 6, Teilbd. 1, 2014, S. 345.

190 Troeltsch, KGA Bd. 6, Teilbd. 1, 2014, S. 409.

191 Troeltsch, KGA Bd. 6, Teilbd. 1, 2014, S. 414.

62

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo PreufS und Ernst Troeltsch

Troeltsch ein kirchenbezogenes Argument: Nahme man den Kirchen die
Méglichkeit, durch ihn in die Schule zu wirken, hétte dies zur Folge, dass
sie sich gesellschaftlich abschotten und noch stirker orthodox dogmatisch
verharten wiirden.!??

Andererseits schob er sein eigenes Zusatzargument wieder beiseite.
Denn im Ergebnis schlug er vor, die an Dogmen und am Obrigkeitsstaats-
gehorsam orientierten Kirchen sollten nicht linger als Trager des Religi-
onsunterrichts fungieren. Diese Aufgabe habe die ,freie Theologie“ zu
tibernehmen, also die staatlichen theologischen Fakultiten.!”? Mit dieser
Aussage seiner Rede stimmt tberein, dass er in einem Brief an einen
Verlagslektor seine Heidelberger Rektoratsrede als ,Schutzrede fir die
theologische Fakultiat“ beschrieb.!4

(2) Nach dem Zusammenbruch des Kaiserreichs nahm Troeltsch erneut
zum Religionsunterricht Stellung — und zwar genauso wie 1906 mit der
Pointe, ihn als eine Schliisselfrage und als Symbol fiir das Staat-Kirche-
Verhaltnis zu bewerten. Prazisierend sprach er in dem im Januar 1919
abgeschlossenen Aufsatz von der Trennung von Staat und ,Kirchen® —
im Plural. Thm war bewusst, wie sehr sich insbesondere die evangelischen
Kirchen durch ihre Staatshorigkeit diskreditiert hatten. Wie schon 1906
warf er soziologisch die Frage auf, inwieweit die deutsche Gesellschaft
tberhaupt noch als christlich oder als kirchlich gepragt bezeichnet werden
konne, und verneinte dies weitgehend. Die ,offizielle Christlichkeit des
Staates”“ sei ,,inhaltslos“ oder nichtssagend geworden.!”> Wegen des Endes
des Kaiserreichs sei die Trennung von Staat und Kirchen nun ohnehin
unumginglich. Sie sei auch durchaus umsetzbar, nur solle und kdnne man
sie ,schonend und riicksichtsvoll“ realisieren.!%¢

Zum Religionsunterricht argumentierte er auch dieses Mal — im Jahr
1919 - sehr gewunden. Dessen Problematik lasse sich nicht entwirren und
keiner befriedigenden Losung zufithren. Weil ,Staatsschule und religiose
Gewissensfreiheit Antagonismen seien, handele es sich um ,eines der un-
losbaren Ratsel und Wirrsale der modernen Kultur“?. Der Kritik am Reli-
gionsunterricht, die insbesondere von Padagogen geaufert wurde, stimmte
er verbal zu und rdumte trotz mancher Bedenken ein, die potenziellen

192 Vgl. Troeltsch, KGA Bd. 6, Teilbd. 1, 2014, S. 384.

193 Vgl. Troeltsch, KGA Bd. 6, Teilbd. 1, 2014, S. 415 {f,, S. 420.

194 Troeltsch, Brief an Schiele v. 28.11.1906, zit. nach Troeltsch, KGA Bd. 6, Teilbd. 1,
2014, S. 321.

195 Troeltsch, KGA Bd. 15, 2002, S. 130.

196 Troeltsch, KGA Bd. 15, 2002, S. 136.

197 Troeltsch, KGA Bd. 15, 2002, S. 143.

63

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

Alternativen — Ethikunterricht oder eine auf Religionsgeschichte und Reli-

gionsphilosophie gestitzte ,,Schulreligion“!?® — seien inhaltlich gehaltvoll.

Trotzdem solle man den herkommlichen schulischen Religionsunterricht

beibehalten. Das Argument, das er hierzu beibrachte, war indessen rein

politisch oder, kritisch ausgedriickt, politisch opportunistisch: Aufgrund
der Machtinteressen der Kirchen und ihrer Durchschlagskraft gegentber

Staat und Politik seien Anderungen nicht durchsetzbar. In den Schulen

einen Unterricht zu Ethik oder neutraler Religionsgeschichte einzufiihren

scheitere an ,,dem Verhalten der Kirchen und der von ihnen beeinfluf$ten
politischen Gruppen zu einer solchen Regelung. Die Katholiken wiirden
niemals auf einen solchen Gedanken eingehen [...]. Nicht viel anders
wirden die orthodoxen Protestanten und Pietisten sich verhalten.“”? Au-

Berdem seien organisatorische Schwierigkeiten zu befiirchten.

Daher sei ,trotz aller Trennung“ von Staat und Kirchen, die unhinter-
gehbar geworden sei, ,,in diesem Punkte® alles ,,im wesentlichen beim Al-
ten zu belassen“?®. Troeltsch brachte lediglich einige Modifikationen ins
Spiel. Thm schwebte eine Aufspaltung zwischen kirchlichem und schuli-
schem Religionsunterricht vor: Durch die Kirche solle ,,dogmatischer Un-
terricht und die eigentlich kirchliche Gesinnungsunterweisung® erfolgen;
der andere Teil des Unterrichts, die ,historische[.] Religionsdarstellung®,
falle in die Zustindigkeit des Lehrers.2"! Als relevant erschien ihm noch
Folgendes:

— Dissidenten sollten das Recht haben, am Religionsunterricht nicht
teilzunehmen — eine von Troeltsch formulierte Konzession, die zeitge-
schichtlich in dem Licht zu sehen ist, dass der preuffische Landtag
noch 1917 die Moglichkeit der Befreiung von Dissidentenkindern vom
Religionsunterricht abgelehnt hatte2%2,

— Lehrer dirften zur Erteilung von Religionsunterricht nicht linger ver-
pflichtet werden,

- die Stundenzahl sei zu verringern,

- es dirften in dem Fach keine Prifungen stattfinden,

— obwohl die Kirchen die generelle Schulaufsicht verloren hitten, solle
der Religionsunterricht unter ihrer Aufsicht bleiben.

198 Troeltsch, KGA Bd. 15, 2002, S. 140, vgl. S. 139.

199 Troeltsch, KGA Bd. 15, 2002, S. 140 f.

200 Troeltsch, KGA Bd. 15, 2002, S. 142.

201 Troeltsch, KGA Bd. 15, 2002, S. 143 f.

202 Vgl. Groschopp, Weltliche Schule und Lebenskunde, 2020, S. 60 f.

64

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1. Problemeskalation — im Spiegel der Voten von Hugo PreufS und Ernst Troeltsch

Er verband dies mit der Mahnung: ,Die kirchliche Aufsicht [...] mifSte
sehr weitherzig gehandhabt werden“203.

¢) Inkoharenzen bei Troeltsch

(1) Troeltschs Voten blieben inkohérent. Zu seiner Zeit war er eigentlich
ein Exponent des liberalen Protestantismus gewesen und galt als ein Wort-
fihrer der Gruppe evangelischer Theologen, die sich gegen dogmatische
Erstarrungen und gegen die Staatshorigkeit der evangelischen Kirchen
wandten. Die Argumente, die schon damals fiir einen Ethikunterricht
und/oder fir einen religionsvergleichend-religionskundlichen Unterricht
sprachen, waren ihm geldufig und wurden von ihm inhaltlich anerkannt.
Umso verlegener wirken seine Aussagen, mit denen er sich weiterreichen-
den Reformideen versperrte. Hierflir nannte er keine echten Sachgriinde;
vielmehr stand das Interesse am Fortbestand der theologischen Universi-
tatsfakultiten und der deutschen evangelischen Landeskirchen im Vorder-
grund. Dieses apologetische Motiv besaf§ fiir Troeltsch ein derart hohes
Gewicht, dass er die besonderen Probleme des katholischen Religionsun-
terrichts, z.B. die bischoflichen Durchgriffsrechte auf das Lehrpersonal,
mit Stillschweigen tberging.

(2) Hintergrindig war fir ihn ein bestimmtes theologisches Leitmotiv
bzw. ein theologisches Vorurteil tragend: Er insistierte auf einer zumin-
dest relativen Uberlegenheit des Christentums tGber den anderen Religio-
nen; das Christentum sei der ,Hohepunkt® der Religionen und besitze
ihnen gegentber ,,Hochstgeltung“?%4. Mit einem Toleranzideal, an dem
die Kirchen sich messen lassen miussten und das fur sie bindend sei,
konnte er sich nicht anfreunden.?®> Trotz seiner profunden sozial- und
kulturgeschichtlichen Kenntnisse brachte er kein Verstindnis fiir andere
Religionen auf, auch nicht fir das Judentum. Kritik an den alltiglichen
sowie an den staatlich oktroyierten Diskriminierungen von Juden, zumal
im Schul- und im Hochschulbereich, hat er soweit ersichtlich nicht getbt.
Im Gegenteil; sofern er nicht abschatzig von jidischer Religion und judi-

203 Troeltsch, KGA Bd. 15, 2002, S. 142.

204 Vgl. Troeltsch, KGA Bd. 5, 1998, S. 197, S. 200.

205 Pejorativ zur Vorstellung einer , Toleranzreligion® Troeltsch, KGA Bd. 6, Teilbd.
1, S. 368.

65

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

schem Denken sprach?%, hat er das Judentum seiner Zeit stillschweigend
verkirchlicht - ein sprachliches Indiz: Er redete in einem Atemzug von
wchristlichen und jidischen Konfessionskirchen“??7. Auf die damals offene
Frage, wie die Gleichstellung eines judischen Religionsunterrichts zu errei-
chen sei, ging er dabei freilich nicht ein. Im Ergebnis pladierte er fir die
Beibehaltung des herkdmmlichen christlichen Religionsunterrichts auch
nach der Novemberrevolution von 1918, da die Moderne christliche Wur-
zeln habe. Zumal in Krisenzeiten sichere das Christentum die sittlichen
Grundlagen bzw. die sittliche Erneuerung von Staat und Gesellschaft.

Mit dieser Argumentation verwickelte er sich in Widerspriiche. Einer-
seits hatte er die Pluralisierung und Sakularisierung der damaligen Gesell-
schaft durchaus erkannt und sie gedanklich erfasst; andererseits warb er,
insoweit anachronistisch, fir die christlich-sittliche Grundlage der Gesell-
schaft mithilfe von Religionsunterricht. Ebenso unschliissig blieb es, dass
er einerseits gegentiber Religionskunde oder religionsvergleichendem Un-
terricht in der Schule eine Abwehrhaltung einnahm, jedoch andererseits
konzedierte, Religionsunterricht solle in Form einer ,historischen Religi-
onsdarstellung® erteilt werden.2% Weitere Unscharfen seiner Argumentati-
on kamen hinzu.

(3) Die kritischen Impulse, die Preuf§ gesetzt hatte, kehrten bei Troeltsch
also nicht wieder. Mit ihrer Orientierung am — angeblichen — Staatsinteres-
se, der These einer nach wie vor christlichen Gesellschaft und der theolo-
gisch motivierten Distanz gegentber dem Judentum blieb er vielmehr der
Linie Schleiermachers treu.??” Im Kern argumentierte er strukturkonserva-
tiv und christlich apologetisch.

Dennoch ist — vielleicht Giberraschend - sein Denken fiir ein heute ad-
dquates Verstandnis eines Ethik- und Religionskundeunterrichts indirekt
von Interesse. Dies wird als Abschluss der Bilanz angesprochen werden,
die im nachfolgenden Abschnitt zu den Debatten des 19. Jahrhunderts
tiber den Religionsunterricht gezogen wird.1°

206 Nur als ein Beispiel: In einem Brief an Rickert vom 9.1.1917 wandte sich
Troeltsch gegen den ,judischen Rationalismus®, der mit der ,durch den
Krieg vertiefte[n] Selbstbesinnung tiber deutsches Wesen® nicht vereinbar sei;
Troeltsch, KGA Bd. 21, 2018, S. 253.

207 Troeltsch, KGA Bd. 15, 2002, S. 126.

208 Troeltsch, KGA Bd. 15, 2002, S. 144.

209 S.oben S.27ff.,S.32,S.36ff.

210 S.unten S. 82 ff.

66

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Am Ende des langen 19. Jabrhunderts — Bilanz und Optionen

IV. Am Ende des langen 19. Jahrhunderts — Bilanz und Optionen

Mit dem langen 19. Jahrhundert ist die Zeitspanne zwischen den epocha-
len Einschnitten der Jahre 1789 und 1918 gemeint. Fir die hier vorliegen-
de Thematik bedeutete das Jahr 1789, dass die franzosische Revolution die
personlichen Menschenrechte einschlieflich der Religionsfreiheit politisch
ins Zentrum gertickt hatte. Zur Religionsfreiheit gelangten in Frankreich
Impulse von preufischen Reformern wie Christian Wilhelm von Dohm
zum Zuge.

Am Ende des langen 19. Jahrhunderts, im Jahr 1918, zerbrach in
Deutschland die Einheit von Staat und Kirche, aus der heraus das fragi-
le Konstrukt des Religionsunterrichts entstanden war. Der Berliner Schul-
streit der spaten 1890er Jahre hatte dessen Schwierigkeiten in doppelter
Hinsicht illustriert. Das in Berlin diskutierte Thema, welche Stellung judi-
schen Religionslehrerinnen und Lehrkriften zuzugestehen sei, spiegelt das
Spannungsverhiltnis zwischen konfessionellem Religionsunterricht und
der modernen aufklirungsphilosophisch begrindeten Toleranz. Zudem
illustrierten die Kontroversen, wie eng das Thema des an Schulen erteilten
Religionsunterrichts mit rechts- und staatspolitischen Grundlagenfragen
zusammenhing,.

Im nachfolgenden Kapitel A. IV. des Buches werden diese beiden As-
pekte nochmals aufgegriffen und um weitere rechtsgeschichtliche bzw.
bildungs- und rechtspolitische Punkte erginzt, die in den Diskursen um
und nach 1900 eine grofe Rolle spielten. Auf diese Weise ergibt sich
ein Abschluss und ein Fazit des ersten Buchteils (voranstehend: Kapitel
A. L bis A. IIL.), der unter der Uberschrift ,Geistes- und rechtsgeschicht-
liche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts® steht; und es
tritt die Problemlage zutage, von der die Debatten des 20. Jahrhunderts
ab ,Weimar® auszugehen hatten (hierzu Buchteil B.) und die heute auf-
zuarbeiten ist. Der aktuelle Sachstand wird in Buchteil C. zur Sprache
gelangen.

1. Strukturelle Intoleranz des Religionsunterrichts

(1) Ein Schlisselproblem des konfessionellen, von den Kirchen verantwor-
teten Religionsunterrichts an staatlichen Schulen bestand im 19. Jahrhun-
dert von Anfang an darin, dass er dem Leitbild der Toleranz bzw. den

Standards der Gewissens- und Religionsfreiheit nicht gerecht wurde, die
der Aufklirung zu verdanken waren. In den voranstehenden Abschnitten

67

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

wurde sichtbar, wie sich die Problemlage im Verlauf des 19. Jahrhunderts
weiter verschérfte. Die strukturelle Intoleranz betraf neben judischen Kin-
dern ebenfalls christliche Dissidenten sowie namentlich im spéateren und
spaten 19. Jahrhundert Kinder aus Familien ohne Kirchen- und Religions-
zugehorigkeit. Im Kern war die Schwierigkeit freilich bereits bekannt,
als 1810 unter Beteiligung Schleiermachers im preufischen Innenministe-
rium tber das Ob oder Wie eines schulischen Religionsunterrichts beraten
wurde.?!!

Was den judischen Religionsunterricht anbetrifft, so wurde es im 19.
Jahrhundert in PreufSen erst nach und nach genehmigungsfihig, ihn in
den Lehrplan der 6ffentlichen Schulen aufzunehmen und z.B. einen Ver-
merk tiber die Leistung eines judischen Schiilers im Religionsunterricht in
ein Vierteljahres- oder Halbjahreszeugnis einzutragen.?!? Eine Abiturpri-
fung im Fach Religion war fiir jiidische Schiler anders als fiir ihre christ-
lichen Mitschiler nicht zulassig.?’? Auferstenfalls durfte ein jidischer
Religionslehrer einem Schiiler eine Bescheinigung tiber seine Kenntnisse
ausstellen, die keinen rechtlichen Stellenwert besals und in das Reifezeug-
nis nicht einging. Erst 1899 legte ein Erlass des Unterrichtsministers fest,
im Abiturzeugnis konne ,ein kurzer Hinweis auf diese Bescheinigung ein-
getragen werden“?'4. Achtzehn Jahre spiter, seit 1917, wurde es statthaft,
Noten des jidischen Religionsunterrichts in Schulzeugnissen und im Abi-
turzeugnis zu nennen.?'

Der Berliner Schulstreit, an dem Preuf§ beteiligt war, veranschauliche,
dass die Diskriminierungen keineswegs nur jidische Kinder, sondern
gleichfalls judische Lehrkrafte betrafen. Bemerkenswert ist, dass andere in-
tellektuelle Wortfiihrer der damaligen Epoche wie Ernst Troeltsch, die sich
eingehend mit dem Religionsunterricht auseinandersetzten, solche Sach-
verhalte noch nicht einmal zur Kenntnis genommen, geschweige denn
erortert haben. Es blieb der Weimarer Republik vorbehalten, die Gleich-
berechtigung des judischen Religionsunterrichts neben dem christlichen
anzuerkennen. Der Preis fiir dessen zumindest formale Gleichstellung war
freilich hoch. Schon wihrend des 19. Jahrhunderts hatte er sich struktu-

211 S.oben S.33,S. 44f.

212 Seit den 1870er Jahren; vgl. Irmer, Das hohere Schulwesen in Preufen, Bd. 4,
1902, S. 45.

213 Vgl. Wiese, Das hohere Schulwesen in Preussen, Bd. 2, 1869, S. 31.

214 Irmer, Das hohere Schulwesen in Preuflen, Bd. 4, 1902, S. 46 Fn. 3.

215 Vgl. Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 200.

68

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Am Ende des langen 19. Jabrhunderts — Bilanz und Optionen

rell und inhaltlich dem christlichen angleichen miissen.?!¢ Die staatlichen
Vorgaben hatten die Angehorigen des Judentums dazu gedringt, die Ge-
staltung ihrer Religion sowie ihren Religionsunterricht zu verkirchlichen.

(2) Neben der Intoleranz nach auflen und gegentber Dritten, der Diskri-
minierung von Nichtchristen und Nichtkirchenmitgliedern, war der Reli-
gionsunterricht im 19. Jahrhundert binnenstrukturell von einem Dilemma
gepragt, das bereits aus vorausgegangenen Jahrhunderten bekannt gewesen
war?!7: Er trug die innerkirchlichen Meinungsdifferenzen und dogmati-
schen Streitigkeiten in die Schulen hinein. Im Gegenzug entwickelte sich
eine Reformdebatte, zu deren Protagonisten der Pidagoge Adolph Diester-
weg (1790-1866) gehorte, der bei Schleiermacher studiert hatte, sich dann
aber fiir die Uberwindung des Religionsunterrichts einsetzte. Er argumen-
tierte: ,Die religiosen Unterscheidungslehren trennen die Konfessionen
und die ihnen Angehdrigen von einander; dieselben gehoéren daher nicht
in den Unterricht der Jugend“?!%. Zudem wies er in der Mitte des 19.
Jahrhunderts auf die sinkende Autoritit der Kirche und der Geistlichen
in der Gesellschaft hin2!?, weshalb sich das staatliche Schulwesen von der
Kirche emanzipieren solle, und zwar einschlieSlich der Konsequenz der
~Entfernung des konfessionellen Religionsunterrichts aus der Schule“?2.

Die hiermit umrissene Problematik der Intoleranz und Segregation als
Merkmale des konfessionellen schulischen Religionsunterrichts bestehen
in veranderter Form noch in der Gegenwart.

2. Das Interesse des Staates am Religionsunterricht —
eine ,Leidensgeschichte®

(1) Fur die Architektur des Staat-Kirche-Verhaltnisses war der Religionsun-
terricht im 19. Jahrhundert ein wesentlicher Baustein gewesen. In seinen
gesellschaftlichen Auswirkungen fiihrte er allerdings zu betrichtlichen
Verwerfungen. Als in Preufien 1906 per Gesetz der konfessionelle Charak-
ter der Volksschulen festgeschrieben werden sollte, notierte Hugo Preuf,

216 S. oben S. 46 und hierzu auch die Bemerkung der Berliner Stadtregierung von
1896, oben S. 53.

217 S. oben S. 16.

218 Diesterweg, zit. nach Richter, Die Emanzipation der Schule von der Kirche, 1870,
S.25.

219 Vgl. Richter, Die Emanzipation der Schule von der Kirche, 1870, S. 46.

220 Richter, Die Emanzipation der Schule von der Kirche, 1870, S. 25.

69

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

der Religionsunterricht und die kirchliche Aufsicht tGber staatliche Schu-
len seien zu ,einer hundertjahrigen Leidensgeschichte® geworden.??!

Preuf$ selbst hatte in seinen juristischen Schriften unter Bezug auf die
englische Theorie des self government fiir eine dezentralisierte Staatsord-
nung mit kommunaler Selbstverwaltung pladiert, die neben dem Gesund-
heitswesen, der Verkehrsinfrastruktur, der Bau- und Bodenordnung sowie
weiteren Gestaltungsaufgaben ebenfalls fiir den Schulsektor mitzustindig
sein sollte. Auf dieser Basis hatte er sich fiir Liberalitit und Religionsfrei-
heit in den Berliner Schulen ausgesprochen und vor 1906 darauf gepocht,
diese seien laut Gesetzeslage keine Konfessionsschulen.??? In seinen Augen
war eine ,konfessionelle Schule [...] ein Rudiment der Kirchenschule“
und habe ,stets die Tendenz, sich dahin zurtickzubilden“223.

Mit seiner Position hatte er sich in diametralen Gegensatz zur preufi-
schen regierungsamtlichen Schulpolitik begeben, fiir die durchgingig ,,mit
der volligsten Bestimmtheit“ gegolten hatte, dass die ,,Schulen christlich
seien und bleiben“??4. Das 1906 verabschiedete Gesetz bekriftigte die Kon-
fessionalitat der Schulen, die der ,christliche Staat* Preuflen unterhielt,
dann schlielich formal. Grundsatzlich hatte es sich im 19. Jahrhundert so
verhalten, dass der Konfessionsstatus einer Schule von dem an ihr erteilten
Religionsunterricht abhing, vice versa. Diesen Konnex gab der Jurist und
Politiker Rudolf Gneist (1816-1895) wieder, der ihn seinerseits allerdings
kritisierte?25:

,Da die mit einem Lehrer versehene Volksschule nur den einen oder
den andern Religionsunterricht ertheilt, so sagt man: Die Elementar-
schule ist nothwendig entweder eine evangelische oder eine katholi-
sche. Da auch die hoheren Schulen der Mehrzahl nach nur den einen
oder anderen Religionsunterricht ertheilen, so sagt man: auch die ho-
heren Schulen sind in der Regel evangelische oder katholische.*

Zwar bestiinde in einer ,mafigen Zahl von Schulen® evangelischer und
katholischer Religionsunterricht nebeneinander, sodass man sage: ,es giebt
auch ,Simultanschulen,’ diese sind aber eine gesetzliche Abnormitat, wel-
che nur auf ausnahmsweiser Gestattung beruht“. In Preuflen gelte: ,Als

221 Preuf, GS Bd. 5, 2012, S.207.

222 S.oben S. 56.

223 Preuf, GS Bd. 5, 2012, S. 109.

224 So der preufische Kultusminister von Miibler 1869 im Abgeordnetenhaus, zit.
nach Wiese, Das hohere Schulwesen in Preussen, Bd. 2, 1869, S. 25 Fn. 1.

225 Fiir Preul waren die kritischen Auferungen Gneists eine Referenz, auf die er
sich wiederholt zurtickbezog.

70

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Am Ende des langen 19. Jabrhunderts — Bilanz und Optionen

Princip ausgedriickt: Die preuflischen Schulen sind confessionelle Schu-
len“??¢ — mit dem Religionsunterricht als ,dem padagogisch wichtigsten
Fache®“??7,

Von dem Prinzip ,Die preu8ischen Schulen sind confessionelle Schu-
len“ hatten sich die preufSischen Regierungen seit dem frithen 19. Jahrhun-
dert unbeirrt leiten lassen. Vom Religionsunterricht erwarteten sie, dass
er die innere Geschlossenheit des christlichen Staates befordere. Den Her-
anwachsenden sollte er die religios-sittlichen Grundlagen von Staat und
Gesellschaft vermitteln, sie vom Atheismus und Sozialismus abhalten?28
und sie — wie schon in den Debatten des Jahres 1810 deutlich geworden
war??? — zum Staatsgehorsam erziehen.??* Daher konnte im Jahr 1907 die
rhetorische Frage formuliert werden: ,haben wir nicht noch heute eine
christlich gefarbte Autorititskultur mit im groffen und ganzen obligatori-
schem Religionsunterriche?“?3!

(2) Gegen eine derartige Indienstnahme des Religionsunterrichts durch
den Staat sind in der Sache gravierende Einwinde zu erheben. Theologisch
sowie rechtsethisch ist einzuwenden, dass Religion hierdurch politisch in-
strumentalisiert wird. Dartiber hinaus handelte es sich soziokulturell bzw.
soziologisch um ein Fehlurteil. Schon im frithen 19. Jahrhundert war es
angesichts der sich verindernden Wertorientierungen in der Bevolkerung
als unrealistisch beurteilt worden, die christliche Religion noch als ideelles
Fundament von Kultur und Gesellschaft zu erachten. In einem Gutach-
ten, das der preuSische Verwaltungsreformer Ludwig von Vincke (1774—
1844) aus Anlass der Stein'schen Reformen im Jahr 1808 verfasste, hiefs

226 Gneist, Die confessionelle Schule, 1869, S. 41f., im Orig. z.T. mit Hervorhebun-
gen.

227 So im Jahr 1899 Preufs’ Antagonist im Berliner Schulstreit, der preufSische
Kultusminister Bosse, zit. nach Meyer-Markau, Vom Religionsunterrichte, 1905,
S.31.

228 S.oben S. 46, S. 50.

229 S.obenS.27f.,S. 36.

230 Dieser Logik folgend hief es im August 1914 anlisslich des Beginns des Ers-
ten Weltkriegs in einem preufSischen Ministerialerlass: ,,Im Religionsunterricht
sollen die Kinder horen von der Pflichttreue und dem Gehorsam der Einge-
rufenen, von der Gewissenhaftigkeit und der Ordnungsfiirsorge der Heeresver-
waltung, von der Hochherzigkeit der Fiirsten [...]. So wird der Katechismus
lebendig®; zit. nach Dobberahn, Deutsche Theologie im Dienste der Kriegspro-
paganda, 2021, S. 308 f.

231 Loofs, zit. nach Troeltsch, KGA Bd. 7, 2004, S. 510 Fn. 238. Der evangelische Kir-
chenhistoriker Loofs hielt die Staatsordnung und Staatsdeutung in Deutschland
fir vormodern, weil in ihr mittelalterliche Vorstellungen Luthers nachwirkten.

71

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

es nuchtern, dass ,in den Stadten, zumal in den grosseren, Menschen des
verschiedensten Glaubens, sehr viele ohne irgendeinen Glauben® leben;
»die Kirche ist daher [...] ein unpassendes Fundament ihrer burgerlichen
Zusammenfiigung“?2. Zuvor, im Jahr 1799, hatte Schleiermacher seine
Schrift ,,Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verach-
tern“ mit der Absicht verfasst, der breiten Entkirchlichung in der damali-
gen Zeit entgegenzuwirken. Daher hatte er sie als ,Apologie bzw. als eine
»Rechtfertigung“?3? der christlichen Religion konzipiert. Die Ursachen fiir
die Distanzierungen von der Kirche, fir die Umformung der religiosen
Bindungen seit ca. 1800 — von der friheren Kirchlichkeit hin zu einer
allgemeinen Christlichkeit, die immer stirker profan wurde (,gefithltes
Christentum ohne Kirche“?34) —, fir die Sakularisierung der Alltagswelt als
soziokulturellem Faktum?3S und fiir den ,religiosen Tiefstand® bereits im
ausgehenden 18. Jahrhundert?3¢ waren vielfaltig. Ein Jahrhundert spiter,
im ausgehenden 19. Jahrhundert, verstarkten sich die Kirchenaustritte im
Umfeld der Sozialdemokratie.?3” Im Jahr 1873 war der Kirchenaustritt in
Preuflen durch Gesetz fiir legal erklirt worden.

D.h.: Schon im 19. Jahrhundert war es illusiondr bzw. hatte es sich
als ,, Trugschluff“?3® erwiesen, mithilfe des Tandems Religionsunterricht /
Konfessionsschule jene sittlich-religiose Stabilisierung der Bevolkerung zu
erzielen, die sich der Staat wiinschte. Im 19. Jahrhundert nahmen in der
Bevolkerung Sakularisierung und Entkirchlichung zu, ohne dass der schu-
lische Religionsunterricht daran etwas hitte dndern kénnen.??® Insofern
war es unplausibel, dass Autoren wie Ernst Troeltsch ihn noch nach dem
Ende des Kaiserreichs mit dem Argument zu re-legitimieren versuchten,

232 Vincke, zit. nach Meier, Die Reform der Verwaltungsorganisation unter Stein
und Hardenberg, 1881, S. 280.

233 Schleiermacher, KGA 1, Bd. 12, 1995, S. 14.

234 Staats, in: Bunners/Piersig, Religiése Erneuerung, Romantik, Nation, 2003, S. 80.

235 Vgl. Staats, in: Bunners/Piersig, Religiose Erneuerung, Romantik, Nation, 2003,
S. 86: ,,Die zunehmend schleichende und dann auch offene Entkirchlichung des
mittleren und nordlichen Deutschlands schon im Laufe des 19. Jahrhunderts ist
eine sozialgeschichtliche Tatsache®.

236 Pollack, Religion und gesellschaftliche Differenzierung, 2016, S. 149.

237 Vgl. Kaiser, in: Archiv fiir Sozialgeschichte 1982, 263.

238 So zutreffend Huber, Deutsche Verfassungsgeschichte, Bd. 4, 2. Aufl. 1969,
S.903.

239 Vgl. auch Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 139.

72

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Am Ende des langen 19. Jabrhunderts — Bilanz und Optionen

er sei aufgrund seiner staatlich-gesellschaftlich integrativen Funktion un-
verzichtbar.240

3. Institutionelles Beharrungsinteresse der Kirchen

(1) Abgesehen vom Staat bestanden die Kirchen auf dem Religionsunter-
richt. Sie verbanden mit ihm die Erwartung, auf ihn gestitzt lasse sich
ihr Einflussverlust in der Gesellschaft eindimmen, die wihrend des langen
19. Jahrhunderts religios-weltanschaulich, in ihren Weltbildern?#! und in
ihren Wertorientierungen sowie sozial und politisch immer heterogener
und pluralistischer wurde. Die — scheinbare - Homogenitit der vormo-
dernen, auf Kirche und Religion fundierten Gesellschaft war kultureller
Vielfalt und einem Polytheismus der Werte gewichen.?*> Um Macht und
Einfluss zu konservieren, fiihrten die Kirchen permanent Abwehrkimpfe
durch. Zwar verloren sie in Deutschland formal ihre Zustandigkeit fir
die Schulaufsicht. Im Jahr 1848 hatten sie sich hiergegen noch gewehrt
und versucht, entsprechende Beschliisse der verfassunggebenden National-
versammlung in Frankfurt zu verhindern. Dies gelang ihnen nicht. Immer-
hin fihrte die Intervention der katholischen Kirche — der Katholikentag
tagte vom 3. bis 6. Oktober 1848 im benachbarten Mainz - jedoch dazu,
dass in der Paulskirchenverfassung als Kompensation fir die verloren ge-
hende allgemeine Schulaufsicht ,das Aufsichtsrecht der Kirche iiber den
Religionsunterricht“ fortbestand.?#* Im Ubrigen blieb den Kirchen noch
bis 1918 sogar die allgemeine Schulaufsicht faktisch weitgehend erhalten,
weil zumal in lindlichen Regionen kein geeignetes staatliches Personal
verfligbar war oder es nicht finanziert werden konnte.

(2) Speziell zur katholischen Kirche: Fiir den Religionsunterricht rang
sie dem Staat erhebliche Zugestindnisse ab. Nach dem Ende des Bis-
marck’schen Kulturkampfes billigte der preuflische Staat den katholischen
Bischofen erneut zu, den Religionslehrern eine missio canonica zu erteilen.

240 S. oben S. 66. — Zu den Autoren, die den alten Gedanken wiederholten, Religi-
on sowie Religionsunterricht wehre dem Sozialismus und vermittle das Funda-
ment fiir Staat und Gesellschaft, zahlte nach dem Ersten Weltkrieg ebenfalls der
einflussreiche politische Publizist Friedrich Thimme (1868-1938), in: Thimme/
Rolffs, Revolution und Kirche 1919, S. 49f.

241 Vgl. Barsch/Hejl, in: Barsch/Hejl, Menschenbilder, 2. Aufl. 2017, S. 7.

242 Zu den Analysen Max Webers zum Polytheismus der modernen Kulturwerte
vgl. nur Drezer, Kelsen im Kontext, 2019, S. 365 ff.

243 Huber, Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1789, Bd. 2, 3. Aufl. 1988, S. 704.

73

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

Zu diesem Zweck musste sich der angehende Lehrer gegeniiber dem
Bischof auf den katholischen Glauben, auf die Unterordnung unter die
Aufsicht des Pfarrers und zum ,frommen, christlichen Lebenswandel“
verpflichten; die bischofliche Lehrerlaubnis konnte widerrufen werden.?44
Der preufSische Staat nahm es hin, dass die Kirche hiermit ihr institutionel-
les Gewicht in den Schulen verstarkte, und bemiuhte sich nur noch um
Gesichtswahrung. Im Jahr 1886 bestimmte der Unterrichtsminister nach
Rucksprache mit dem Innen- und Justizminister und dem Staatsministe-
rium, also mit der Gesamtregierung per Erlass, die Erteilung der missio
canonica solle nach aufen hin so abgewickelt werden, dass in der Offent-
lichkeit nicht der Eindruck entstehe, die Tatigkeit in einem Staatsamt
sei von ,einer besonderen kirchlichen Vollmacht® abhingig.?¥ Vorsorg-
lich ermahnte der Erlass die staatlichen Stellen allerdings, Bewerbern auf
eine Religionslehrerstelle keine materiellen Zusagen zu erteilen, bevor der
Bischof zugestimmt habe.

Insgesamt gelang es der katholischen Kirche, nach dem Ende des Kultur-
kampfs gegentber Preuffen und dem Deutschen Reich ihre Anspriiche
wieder umfassend zu sichern. Dies betraf im Ubrigen ebenfalls die katho-
lisch-theologischen Fakultiten an den staatlichen Universititen.?*¢ Nach
dem Ende des Kaiserreichs setzte sich diese Entwicklung fort, da bei den
Beratungen der Weimarer Nationalversammlung der katholischen Zen-
trumspartei eine Schlasselrolle zufiel, aufgrund derer sie den herkdmmli-
chen Religionsunterricht und sogar das System der Konfessionsschulen
weitgehend konservieren konnte.

(3) Zu den evangelischen Kirchen: Je mehr die evangelischen Kirchen
wihrend des 19. Jahrhunderts ihre gesellschaftliche und kulturelle Prige-
kraft verloren, desto starker bemiihten sie sich, kontrafaktisch in den
offentlichen Schulen prasent zu bleiben. Dabei sprangen sie sogar tber

244 Vgl. Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 129f.

245 Irmer, Das hohere Schulwesen in Preuflen, Bd. 4, 1902, S. 47.

246 Exemplarisch wird dies daran deutlich, dass und in welchem Ausmaf sich
der Vatikan gegentber PreufSen durchsetzte, als 1903 in der zu PreufSen geho-
renden Universitat Straburg eine katholisch-theologische Fakultit errichtet
wurde. Prifungsordnungen, die Durchfithrung von Promotionen oder Habili-
tationen, die Besetzung von Professuren und die Durchfiihrung der Lehre wur-
den von der kirchlichen Zustimmung abhingig; vgl. Rother, Die theologischen
Fakultiten der Universitit Strafburg, 2001, S. 221-244, S. 249-255. Zu weiteren
Gesichtspunkten und Dokumenten in Hinsicht auf die damaligen katholisch-
theologischen Fakultiten, auch angesichts des von der Kirche eingefiithrten
Antimodernisteneids, vgl. Kref, in: KrefS, Theologische Fakultiten an staatlichen
Universitaten, 2004, S. 64-83.

74

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Am Ende des langen 19. Jabrhunderts — Bilanz und Optionen

ihren eigenen Schatten und passten sich dem Vorgehen der katholischen
Kirche an. Dies Letztere zeigt sich am Thema der missio canonica, der kirch-
lichen Lehrerlaubnis fir Religionslehrkrifte. Prinzipiell verzichteten die
evangelischen Kirchen im 19. Jahrhundert noch darauf, dem Lehrpersonal
eine derartige kirchliche Lehrbefugnis zu erteilen. Dies hatte theologische
Griinde, namlich die evangelisch-reformatorische Lehre vom allgemeinen
Priestertum aller Glaubigen, aufgrund derer jeder der Kirche angehdren-
de Laie das Recht besafl, bei entsprechender Befihigung Religionsunter-
richt zu erteilen, mit der Konsequenz: ,Die Kirchenbehérden erkannten
die durch die staatlichen Prifungskommissionen zugesprochene Religi-
onsfakultas regelmifig an“*#”. Noch sehr viel spiter, im westdeutschen
Nachkriegsstaat, verlangten die evangelischen Kirchen nur ,im Prinzip
eine vocatio® und hielten es offen, wie dies regional zu handhaben sei.
Daher lieff z.B. der ,Kirchenvertrag Schleswig-Holsteins [...] es fiir die
Qualifikation zum Rleligion]slehrer gentigen, daff der Lehrer der Kirche
angehort“?#8. In der Anfangszeit der Bundesrepublik Deutschland prakti-
zierten evangelische Kirchen lediglich ,teilweise“?# eine vocatio. Dennoch
obsiegte schlielich das katholische Modell. Im spaten 20. bzw. jetzt im
21. Jahrhundert glichen sich die evangelischen Kirchen der katholischen
Praxis der missio canonica an, um sich auf diesem Weg den Zugrift auf den
an staatlichen Schulen erteilten Religionsunterricht zu erhalten.

Obwohl die evangelischen Kirchen in diesem speziellen Punkt, der —
wie es evangelisch heiflt — vocatio / ,Bevollmichtigung durch die Kirche®,
zunachst zurtickhaltender als die romisch-katholische Seite agierten, sorg-
ten auch sie bestindig dafiir, in den Schulen durch konfessionellen Reli-
gionsunterricht sichtbar zu bleiben und ihre Lehre darzulegen. Dies doku-
mentieren exemplarisch die Akten des Evangelischen Oberkirchenrats in
Berlin aus dem ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts. Dort findet sich
die kirchliche Einschatzung, zahlreiche Religionslehrer seien am kirchli-
chen Bekenntnis zu wenig interessiert. Im Jahr 1910 befasste sich die
Deutsche Evangelische Kirchenkonferenz mit dem Religionsunterricht an
Volksschulen und erorterte, ob er Gberhaupt noch erteilt werden solle.
Dies sei nur dann anzustreben, wenn kirchliche Inhalte, das kirchliche Be-
kenntnis und Glaubenswissen vermittelt wiirden. Ein religionsgeschicht-
lich angelegter Religionsunterricht sei fir die Kirche nicht akzeptabel.

247 Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S.130. Zu Einzelheiten
vgl. Irmer, Das hohere Schulwesen in Preuflen, Bd. 4, 1902, S. 801.

248 Weber, in: Galling u.a., RGG, Bd. §, 3. Aufl. 1961, Sp.1037.

249 Von Mangoldt, Das Bonner Grundgesetz, 1953, Art. 7 Abs. 3, S. 76.

75

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

Seine Weiterfihrung masse ,,im Sinne der kirchlichen Autonomie und der
Garantien fiir eine konfessionelle Schule® erfolgen.??

(4) Im Fazit: Vordergriindig, nach auffen hin waren die Kirchen im 19.
Jahrhundert recht erfolgreich darin, mithilfe des Religionsunterrichts ihre
Position im Schulbereich institutionell zu sichern. Dies ist umso bemer-
kenswerter, als der Religionsunterricht seit seiner Initialisierung zu Beginn
des 19. Jahrhunderts mit mangelnder Akzeptanz zu kimpfen hatte. Seine
Berechtigung war schon 1810 in der Berliner Wissenschaftlichen Deputati-
on bestritten worden. Ein Pro-Argument lautete damals, er sei vonndten,
um der Abneigung gegen Kirche und Religion entgegenzuwirken, die
der Konfirmandenunterricht verursache.?’! Im spateren Verlauf des 19.
Jahrhunderts wurde dann beklagt, der Religionsunterricht selbst rufe Wi-
derwillen gegen die Kirche hervor.?? Zu seinen Akzeptanzschwierigkeiten
kam sein Relevanzverlust hinzu. Im 19. Jahrhundert sank seine schulische
Bedeutung rapide:

»Im Verlauf eines halben Jahrhunderts war aus dem ,Zentrum‘ der
Volksschule, dem in der Kirche grindenden und in die Kirche miin-
denden Religionsunterricht, ein Schulfach geworden, das nach seiner
Berechtigung, seinem Inhalt und seinem Ziel gleichermaflen in Frage
stand“23,

Daher offnete sich im Verlauf des 19. Jahrhunderts eine Schere. Einerseits
versuchten die beiden Kirchen, ihren institutionellen Einfluss auf den
schulischen Religionsunterricht zu wahren; andererseits vermehrten sich
zumal seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert die Anstrengungen, ihn radi-
kal zu reformieren oder ihn durch ein anderes Fach zu ersetzen. Welche
Konturen besafSen die Reformvorstof3e?

4. Reformvorschlige

Wenn man die Institution des Religionsunterrichts im langen 19. Jahr-
hundert Revue passieren lasst, ist es unerlasslich, sich die Anstrengungen
zu vergegenwirtigen, die auf Reform abzielten. Zum Teil enthielten sie
DenkanstofSe und Anknipfungspunkte fiir die Reformdebatten, die heut-

250 Jacobs, Confessio und Res Publica, 1994, S. 122, vgl. S. 121.

251 S.oben S.35.

252 Vgl. Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 139 £.
253 Bloth, Die Bremer Religionspadagogik, 1961, S. 24.

76

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Am Ende des langen 19. Jabrhunderts — Bilanz und Optionen

zutage neu zu fihren sind. Die damaligen Reformideen hatten mehrere
Stofrichtungen.

a) Reformpidagogische Initiativen

(1) Vertreter der Reformpidagogik waren der Meinung, Religion sei nicht
linger konfessionell und dogmatisch zu unterrichten, sondern als eine
Form des menschlichen Erlebens zu prisentieren. Anwilte eines solchen
Modells waren Theologen wie Hermann Lietz (1868-1919) und Gustav
Wyneken (1875-1964). Geistesgeschichtlich befanden sie sich in einer ge-
wissen Nachbarschaft zu Ernst Troeltsch, weil auch sie eine Spielart des
damaligen Neuprotestantismus reprasentierten. IThr Reformansatz wurde
in Landerziehungsheimen realisiert. Fir ihn waren die Innerlichkeit des
Menschen, Musik, Naturerlebnisse, religiose Rituale sowie die Lehrerper-
sonlichkeit wichtig; die Lehrkrifte sollten vorbildhafte religiése Subjekte
sein; zudem ging es um die ,grossen sittlichen Fragen®. Eine Aufteilung
der Schiiler nach ihrer religiésen Herkunft — evangelisch, katholisch, ju-
disch — erschien nicht mehr notwendig, da die innerlich erlebte Religion
als solche das Erziehungsziel war.2#

(2) Uber solche eher randstindigen Initiativen hinaus wurde fiir die
offentlichen Schulen vorgeschlagen, den Religionsunterricht radikal zu
reformieren. Ein bemerkenswertes Dokument war das Zwickauer Manifest
von 1905, das auf Diskussionen im Sachsischen Lehrerverein tber das Fach
beruhte. Man forderte u.a.,

- die kirchliche Aufsicht tber die Schulen wie auch tiber den Religions-
unterricht abzuschaffen,

- auf die Kinder einzugehen und ,die Erlebnisse des Kindes zu verwer-
ten®,

- das Auswendiglernen von Liedern und Katechismus im Religionsunter-
richt deutlich zu reduzieren

- und in Uberwindung von dogmatischem und Katechismusunterricht
fiir das Fach einen neuen Lehrplan einzuftihren.

Die sichsische Synode bremste das Reformprojekt im Jahr 1909 aus (Ab-

lehnung bei einer Gegenstimme). Als kirchlichem Gremium lag ihr an

der Erziechung der Kinder zur bewussten Mitgliedschaft, zu ,lebendigen

Gliedern® der Evangelisch-lutherischen Kirche.?s?

254 Vgl. Kubik, in: Voigt, Die Kreativitit des Christentums, 2021, S. 119.
255 Vgl. Helmreich, Religionsunterricht in Deutschland, 1966, S. 145 ff.

77

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

b) Erginzung um ein neues Fach: Lebenskunde

Andere Reformvorschlige gingen nochmals weiter und begniigten sich
nicht mit inhaltlichen oder didaktischen Korrekturen am Religionsunter-
richt. Auf der Basis eines nachreligiosen Humanismus entstand das Kon-
zept, ihm als Pendant einen Lebenskunde- oder Moralunterricht zur Seite
zu stellen. Die Bezeichnung des neuen Faches als Lebenskunde beruhte auf
einem Vorstoff des Piddagogen Friedrich Wilhelm Foerster (1869-1966),
der 1904 ein Buch mit diesem Titel publiziert hatte.?’¢ Der fiir die Re-
formidee wichtige Pidagoge und Freidenker Rudolph Penzig (1855-1931)
sprach von ,lebenskundlichem Unterricht“?%7.

Auf lange Sicht hat sich diese Initiative als recht erfolgreich erwiesen.
Heute bietet der Humanistische Verband ein derartiges Fach vor allem im
Bundesland Berlin an und st6ft mit ihm auf ein groes Echo. Abweichend
von der Rechtslage, die in anderen Bundeslindern anzutreffen ist, besitzt
Ethik in Berlin den Status eines Pflichtfachs, an dem alle Schiilerinnen
und Schiiler teilnehmen; zusitzlich konnen sie freiwillig evangelischen,
muslimischen oder sonstigen Religionsunterricht besuchen oder Lebens-
kunde wihlen.8

c) Ersetzung durch ein anderes Fach

(1) Zudem wurden im ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert
Konstruktionen durchdacht, den Religionsunterricht nicht nur partiell zu
reformieren oder um ein Alternativfach zu ergidnzen, sondern ihn vollstin-
dig zu ersetzen. In diese Richtung wiesen die Debatten, die in Bremen
ausgetragen wurden. Bis heute finden sie ihren Widerhall in der Bremer
Klausel in Art. 141 Grundgesetz. Damals waren mehrere Motive tragend:

- die historisch-kritische Betrachtung der Bibel im Unterschied zu dog-
matischen und bekenntnishaften kirchlichen Positionen, durch welche
die wissenschaftliche Sachgemafheit des Religionsunterrichts in Frage
gestellt werde,

- das Vordringen von naturwissenschaftlich geprigten Weltdeutungen,

256 Vgl. Groschopp, Weltliche Schule und Lebenskunde, 2020, S. 46.
257 Vgl. Groschopp, Weltliche Schule und Lebenskunde, 2020, S. 59.
258 Vgl. Groschopp, Weltliche Schule und Lebenskunde, 2020, S. 113 ff.

78

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Am Ende des langen 19. Jabrhunderts — Bilanz und Optionen

- die Einstufung der Religion als Privatsache bzw. anders gesagt der Re-
kurs auf individuelle Glaubens- und Gewissensfreiheit als Verfassungs-
prinzipien

— und nicht zuletzt: die kategoriale Unterscheidung zwischen Religion
und Moral 2%

Der letztgenannte Punkt enthielt eine kritische Spitze gegen das staatlich
und kirchlich vertretene Argument, der Religionsunterricht sei Garant fiir
die moralischen Grundlagen von Staat und Gesellschaft. Im Jahr 1905
verabschiedete die Bremer Lehrerschaft eine Denkschrift, in der sie die
Abschaffung des Religionsunterrichts verlangte und stattdessen fir ein
eigenstindiges Fach Ethik pladierte: ,Das Recht und die Pflicht des Staa-
tes, Unterricht in den Sitten zu erteilen, wird durch die Abschaffung des
Religionsunterrichts nicht berthrt“?®°. Der Text wurde von der Lehrer-
schaft mit 273 gegen 43 Stimmen angenommen und erfuhr nach seiner
Veroffentlichung in ,,ganz Deutschland eine [...] Gberwiltigende Zustim-
mung“?¢!. Freilich kam auch in Bremen selbst das gewtinschte Ergebnis
nicht zustande. Realpolitisch war lediglich durchsetzbar, den Religionsun-
terricht von Kirche und Bekenntnis abzulosen, ihn stiarker auf die Bibel zu
beziehen und ihn insoweit in erhéhtem Maf religionsgeschichtlich bzw.
wissenschaftlich fundiert erteilen zu lassen.

(2) Ein ahnlicher Reformwille wie in Bremen manifestierte sich in
Hamburg. Dort kristallisierte sich als Alternative heraus, den vorhande-
nen Religionsunterricht von kirchlicher Dogmatik abzulosen oder ihn
durch einen Ethikunterricht zu ersetzen. Die Hamburger Schulsynode als
Vertretung der Lehrerschaft lehnte die vollige Abschaffung des Religions-
unterrichts im Jahr 1907 relativ knapp ab. Einen katechismusorientierten
Religionsunterricht verwarf man dann allerdings nahezu einstimmig und
votierte fiir die Beibehaltung eines modernen undogmatischen Religions-
unterrichts.262

(3) Fur die weitestgehende Losung, die Einfiihrung eines den Religi-
onsunterricht ersetzenden Ethikunterrichts, engagierte sich die Deutsche
Gesellschaft fir Ethische Kultur. Thre Schliisselargumente lauteten,

- hierdurch werde eine Belastung des individuellen Gewissens vermieden
bzw. es werde ,jeder Gewissenszwang aufgehoben®,

259 Vgl. Bloth, Die Bremer Religionspadagogik, 1961, S. 43 ff., S. 57 ff.

260 Denkschrift der bremischen Lehrerschaft, zit. nach Bloth, Die Bremer Religions-
padagogik, 1961, S. 128, im Orig. z.T. mit Hervorhebungen.

261 Bloth, Die Bremer Religionspadagogik, 1961, S.78.

262 Vgl. Groschopp, Weltliche Schule und Lebenskunde, 2020, S. 54.

79

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

- es werde denjenigen Rechnung getragen, die auch ohne Religion mora-
lische Orientierung wiinschen,

- es entfalle die ,moralische Verdichtigung der Andersglaubigen®, weil
die kirchlichen Streitigkeiten aus dem schulischen Unterricht herausge-
halten wiirden2é3,

- die religios bedingten Gegensitze in der Bevolkerung kdnnten iber-
wunden werden, wodurch der gesellschaftliche Zusammenhalt gestarkt
werde. 264

Mit ihrer Konzeption eines allgemeinen Ethikunterrichts anstelle von

Religionslehre verkniipfte die Deutsche Gesellschaft fir Ethische Kultur

begrifflich einen Vorschlag, der rechtsgeschichtlich sowie fiir heutige De-

batten hohe Pragekraft erlangte: Eine Schule, in der dieser Ethikunterricht
erteilt werde, sei als Ganze ,weltlich“ zu nennen (,,weltliche Schule*).265

5. Fazit
a) Rechtsgeschichtliche Bilanz

(1) Die voranstehend erwihnten Reformideen sind vor dem Hintergrund
zu sehen, dass im 19. Jahrhundert der Religionsunterricht als Einzelfach
und die Schulstruktur in Deutschland aufs engste verkntpft waren (,Wer
den Religionsunterricht beseitigt, reift der Schule das Herz aus“?¢). In-
sofern war es terminologisch folgerichtig, wenn — wie soeben erwihnt
- vorgeschlagen wurde, spiegelbildlich zum Tandem Konfessionsschule /
konfessioneller Religionsunterricht eine Schule, in der Ethik- statt Reli-
gionsunterricht stattfindet, als weltliche Schule zu bezeichnen. Rechtsge-
schichtlich betrachtet war der Vorschlag sehr weitsichtig. Fiir die Weima-
rer und die Bonner Verfassung ist die sog. bekenntnisfreie oder weltliche
Schule zum gewichtigen Diskussionsgegenstand geworden. Wahrend des
Kaiserreichs hatte die Konfessionsschule mit konfessionellem Religionsun-
terricht allerdings den Vorrang vor der paritatischen oder Simultanschule
bzw. vor der sog. christlichen Gemeinschaftsschule behaupten kénnen —

263 So im Jahr 1894 die Deutsche Gesellschaft firr Ethische Kultur, zit. nach Gro-
schopp, Weltliche Schule und Lebenskunde, 2020, S. 38.

264 Vgl. August Doring, Simultanschule und weltliche Schule, 1904, abgedruckt in:
Groschopp, Weltliche Schule und Lebenskunde, 2020, S. 207-213, bes. S. 211 f.

265 Vgl. Groschopp, Weltliche Schule und Lebenskunde, 2020, S. 44 f.

266 So ein konservativer Schulvorsteher in Bremen, der sich gegen radikale Refor-
men wandte; zit. nach Bloth, Die Bremer Religionspadagogik, 1961, S. 53.

80

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Am Ende des langen 19. Jabrhunderts — Bilanz und Optionen

abgesehen von Ausnahmen; das Groffherzogtum Baden fiithrte 1876 die
Simultanschule ein.?¢” In PreufSen war fiir Volksschulen das Konfessions-
schulprinzip 1906 sogar gesetzlich festgeschrieben worden. Auf diese Wei-
se blieb man im Deutschen Reich weit entfernt von dem Schritt, den Staa-
ten wie England, Italien, Belgien, die Schweiz oder die USA gingen: die
Teilnahme am Religionsunterricht zumindest fiir freiwillig zu erklaren.

In Frankreich und den Niederlanden wurde Religion in der Schule
tiberhaupt nicht mehr unterrichtet.28 In Frankreich hatte man den Religi-
onsunterricht als Wahl- oder als Pflichtfach an 6ffentlichen Grundschulen
schon lange vor den Laizismusgesetzen des Jahres 1905, im Jahr 1882,
durch Gesetz aufgehoben. Kompensatorisch wurde Schiilern abgesehen
vom Sonntag pro Woche ein freier Tag zur Verfiigung gestellt, an dem
aullerschulisch Religion unterrichtet werden konnte. Der kirchlichen Auf-
sicht iber das Schulwesen war 1882 durch Gesetz konsequent ein Ende
bereitet worden.?¢?

(2) Zum Deutschen Reich ist rechtsgeschichtlich jedenfalls die Bilanz
zu ziehen: Bis 1918 kam zum Religionsunterricht trotz aller kritischen
Diskussionen und trotz vielfach bekundeter Reformwiinsche weder eine
konsistente noch eine einheitliche Losung zustande. Als in Preuffen 1906
die Konfessionsschule durch Gesetz zementiert wurde, wandte sich Hugo
Preuf§ nicht nur gegen diesen konfessionalistischen Riickschritt, sondern
brachte als Zukunftsoption eine einheitliche Gesetzgebung, ein Reichsge-
setz, ins Spiel:

»Der Losung dieser wie mancher anderen hochsten Kulturaufgaben
sind nach der heutigen Entwicklung der Dinge die deutschen Einzel-
staaten nicht mehr gewachsen; der Beruf hierzu geht mit immanenter
Notwendigkeit auf das Reich Gber. [...] Das moderne deutsche Schul-
gesetz der Zukunft wird ein Reichsgesetz sein“?70.

Zwanzig Jahre spater hat man sich in der Weimarer Republik um ein
solches Gesetz zum Schulwesen einschliefSlich des Religionsunterrichts in-

267 Vgl. Huber, Deutsche Verfassungsgeschichte seit 1789, Bd. 4, 2. Aufl. 1969,
S.760. Zugleich wurde in Baden die geistliche Schulaufsicht beendet und es
durften konfessionslose Lehrer eingestellt werden.

268 Vgl. Denkschrift der bremischen Lehrerschaft, 1905, in: Bloth, Die Bremer Reli-
gionspadagogik, 1961, S. 124.

269 Vgl. Mdrz, Zwischen Laizismus und Religionsfreiheit, 2021, S. 95.

270 Preuf, GS Bd. §, 2012, S. 196 f. Die Formulierung stammt aus dem Jahr 1905; sie
war kurz vor der Verabschiedung des preu8ischen Gesetzes zu Papier gebracht
worden.

81

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

tensiv bemiiht; seine Verabschiedung scheiterte im Jahr 1927. Preuf§* Mah-
nung, fir den Gesamtstaat eine tragfihige Losung zu finden, ist rechtspoli-
tisch bis heute nicht eingel6st bzw. sie gilt noch heute unverandert fort.

Genauso verhilt es sich mit dem bereits im 19. und vor allem im frithen
20. Jahrhundert unterstrichenen Anliegen, den konfessionellen Religions-
unterricht durch ein Fach zu ersetzen, das den realen Gegebenheiten und
geistigen Bedingungen der Gegenwart konzeptionell tatsichlich gerecht
wird. Immerhin: Geisteswissenschaftlich-ethisch ist hierzu zu Beginn des
20. Jahrhunderts ein Denkansatz vorgetragen worden, der fir heutige Re-
flexionen einen interessanten Impuls bietet.

b) Konzeptioneller Ertrag: Ethik- und Religionskundeunterricht im Licht
der Ethik als Giiterlehre

(1) Am Anfang des 19. Jahrhunderts war in Preuffen und in anderen
deutschen Staaten der konfessionelle Religionsunterricht in der Form kon-
struiert worden, wie er in der Bundesrepublik Deutschland im Prinzip bis
heute praktiziert wird. Die Probleme, die zu ithm in der Gegenwart zu
klaren sind, zeichneten sich bereits ab, als seinerzeit im Jahr 1810 in Berlin
tber sein Ob und uber sein Wie beraten wurde.?’”! Schon zuvor, in der
Aufklirungspadagogik des 18. Jahrhunderts, war ein Reformmodell zum
Zuge gelangt, dem gemifs konfessioneller Religionsunterricht durch einen
tibergreifenden Ethikunterricht zu ersetzen sei.?”?

Im Sinne der Aufkliarungsphilosophie war Ethik dabei noch als Teilele-
ment der sog. natiirlichen Religion gedeutet worden, sodass fir Aufkli-
rungspadagogen wie J.B. Basedow Ethik oder Sittenlehre eine — freilich
tiberkonfessionelle — religiose Grundlage besalen. Weil im 19. Jahrhun-
dert Religion und Ethik kategorial voneinander abgegrenzt wurden?73, ver-
starkten sich dann aber die Forderungen, Ethik in der Schule nicht mehr
auf der Basis der Kirchen oder der Religion zu unterrichten. Aufgrund
des Widerstands der staatlichen Behorden und der Kirchen lief8 sich dieser
Plan nicht realisieren, auch nicht in Bremen oder in Hamburg.

Bemerkenswert ist indes, dass fir einen derartigen Ethikunterricht am
Ende des langen 19. Jahrhunderts eine theoretische Grundlage geschaffen
worden ist, und zwar — ausgerechnet — von Ernst Troeltsch. In seiner

271 S.oben S.31.
272 S.oben S.22f., S. 45.
273 Zu Grundsatzaspekten vgl. Kref, Ethik der Rechtsordnung, 2012, S. 66f.

82

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. Am Ende des langen 19. Jabrhunderts — Bilanz und Optionen

Schrift ,,Grundprobleme der Ethik® (1902, erweitert 1913) nahm er den
neukantianischen Ethikansatz auf, den der Marburger liberale Theologe
Wilhelm Herrmann (1846-1922) vorgetragen hatte, und erweiterte ihn
um eine kulturphilosophisch-sozialethische Komponente. Er entwarf eine
Ethiktheorie, die sich schon 1891 in seinen Promotionsthesen angedeutet
hatte. Dort hatte er unterstrichen, innerhalb der - protestantischen — Theo-
logie seien Dogmatik und Ethik voneinander zu trennen; unter ,,Ethik®
sei ,die geschichtsphilosophische Analyse und Darstellung des Ethisirungs-
prozesses® zu verstehen.?’4 Troeltsch galt als der Systematiker der damali-
gen religionsgeschichtlichen Schule. In der Konsequenz seines Interesses
an Geistes-, Kultur- und Religionsgeschichte und an geisteswissenschaftli-
cher Hermeneutik interpretierte er Ethik als eine Kulturtheorie, die die
verschiedenen gesellschaftlichen Giter, d.h. neben Recht, Wissenschaft,
Kunst und sonstigen Gebilden der Kultur auch die Religion zu erfassen
habe.

Die Schwichen seiner Ethikkonzeption, fehlende Koharenz?”> sowie me-
thodische Unscharfen?”¢ brauchen hier nicht zu interessieren. Hier kommt
es auf einen ganz bestimmten Schlisselgedanken an: Er bewertete die
Religion als ezn Gut der Kultur, das keinen Vorrang vor anderen besitzt,
sondern gleichrangig und gleichbedeutsam neben ihnen angesiedelt ist.2””
Analog zu den anderen Gitern der Kultur bilde die Religion ein inner-
weltliches ,,Vernunftgut“?’$, das aufgrund einer geschichtlich kontingen-
ten ,Entwickelungsgeschichte“?”? zu begreifen sei.

Hiermit revidierte Troeltsch die Zuschreibung, die der Religion in der
abendlidndischen Geistes- und Rechtsgeschichte durchgingig gegolten hat-
te. Bis in die Neuzeit hinein war sie als das Fundament von Gesellschaft
und Rechtsordnung aufgefasst worden. Gegentiber der weltlichen Rechts-
ordnung besaf die Religion, die im Abendland von der Kirche reprisen-
tiert wurde, den Vorrang. Analog dazu, dass man die Philosophie als
»Magd der Theologie“ betrachtete, galten die weltliche Herrschaft, das

274 Troeltsch, KGA Bd. 1, 2009, S. 71.

275 Vgl. Voigt, in: Krech/Tyrell, Religionssoziologie um 1900, 2020, S. 391.

276 Troeltsch lief unerértert, dass und wie Ethik in ihrer die Kulturgiiter beschrei-
benden und analysierenden Funktion, die er selbst herausarbeitete (deskriptive
Ethik), um eine kritische, soziokulturelle Gegebenheiten bewertende, normati-
ve Funktion zu erginzen ist (praskriptive Ethik); vgl. Kref, in: Kref, Herrmann,
Ethik, Troeltsch, Grundprobleme der Ethik, 2002, S. 29 f.

277 Vgl. Troeltsch, Grundprobleme der Ethik, 1902, Nachdr. 2002, 57.

278 Troeltsch, Grundprobleme der Ethik, 1902, Nachdr. 2002, 57.

279 Troeltsch, Grundprobleme der Ethik, 1902, Nachdr. 2002, 140.

83

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Geistes- und rechtsgeschichtliche Voraussetzungen des heutigen Religionsunterrichts

weltliche Regiment und daher auch das weltliche Recht als der geistlichen
Gewalt subordiniert. Demgegentiber vollzog Troeltsch programmatisch
eine Kehrtwende. Er wertete die weltliche, rationale Ethik radikal auf und
betonte, dass sie ,die ibergeordnete und prinzipiellste Wissenschaft ist,
in deren Rahmen die Religionswissenschaft sich einfiigt“ und auf deren
Grundlage man sich heute ,,dem Religionsproblem® annihern konne.?8

(2) D.h.: Zwar hat Troeltsch zum konkreten Religionsunterricht seiner
Epoche eine Position vertreten, die staatlich und kirchlich strukturkonser-
vativ ausfiel und christlich apologetisch angelegt war.28! Auf abstrakter
Ebene, in der geisteswissenschaftlichen Theorie, hat er indessen ein Ver-
stindnis von Ethik vor Augen gefiihrt, das sich in der Gegenwart, im
21. Jahrhundert, fiir eine strukturelle Reform des Religionsunterrichts
fruchtbar machen lisst. Es verhilft dazu, jenen Denkanstof§ umzusetzen,
der seit dem 18. Jahrhundert immer wieder ins Spiel gebracht worden ist,
ohne dass er sich dauerhaft realisieren lie: zum Zwecke der Ablosung des
konfessionellen Religionsunterrichts einen Ethikunterricht einzuftihren.
Ausgehend von Troeltschs kulturphilosophisch-sozialethischer Konzeption
der Ethik als Giiterlehre ist in der Gegenwart an ein Schulfach Ethik zu
denken, das sich auf die ,Guter* oder ,Werte“ der Kultur bezieht. In
diesem Rahmen lassen sich religionskundlich und -vergleichend ebenfalls
Themen der Religion behandeln. Der herkémmliche konfessionelle Religi-
onsunterricht kann dann aufgegeben werden.

(3) Mit diesen Bemerkungen sind bereits Herausforderungen umschrie-
ben, die die Gegenwart betreffen (hierzu der Buchteil C.). Im jetzt an-
schlieSenden Teil B. wird entfaltet, welche rechtlichen Rahmenbedingun-
gen in Deutschland nach 1918 zum Religionsunterricht geschaffen worden
sind. Vor allem wird es um die Bestimmungen des Grundgesetzes von
1949 gehen. Sie kniipfen an die Normierungen an, die 1919 in die Weima-
rer Reichsverfassung hineingeschrieben worden waren.

280 Troeltsch, Grundprobleme der Ethik, 1902, Nachdr. 2002, 45, im Orig. z.T. mit
Hervorhebungen, vgl. 61.
281 S.obenS.61ff.,S.65f.

84

https://dol.org/10.5771/6783748932116-13 - am 17.01.2026, 17:39:17. A @) -0 ]



https://doi.org/10.5771/9783748932116-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Vorbemerkung
	I. Vorgeschichte: Von der Reformation zur Aufklärung. Religionsunterricht zwischen christlicher Schule und natürlicher Religion

	1. Prägung durch das evangelische Christentum
	a) Weichenstellungen des Altprotestantismus und des Pietismus
	b) Konfessioneller Religionsunterricht versus natürliche Religion

	2. Neue Ansätze in der Aufklärung
	a) Impulse der Kritik und die Ideen Basedows
	b) Basedows Leitbild der Toleranz
	c) Konsequenzen für den Religionsunterricht
	d) Retardation am Ende der Aufklärungsepoche
	II. Die Gründungsphase im 19. Jahrhundert: Religionsunterricht zwischen Begründungsideen, Restauration und Intoleranz


	1. Theologie, Pädagogik, Religionsunterricht bei Schleiermacher
	a) Zum theologischen Profil Schleiermachers
	b) Pädagogik zwischen der Orientierung am Kind und der Orientierung am Staat
	c) Der Religionsunterricht in Schleiermachers Pädagogikvorlesungen

	2. Religionsunterricht – Pro und Contra in der Wissenschaftlichen Deputation von 1810
	a) Die Position Schleiermachers
	b) Die Gegenargumente des Physikers Paul Erman
	c) Die Stellungnahme der Deputation

	3. Exkurs. Die Hypothek des Antijudaismus – am Beispiel Schleiermachers
	4. Eine tolerante Alternative: Religionsunterricht gemäß jüdischer Reformpädagogik
	5. Zwischenfazit
	III. Problemeskalation – im Spiegel der Voten von Hugo Preuß und Ernst Troeltsch

	1. Zur Rechtslage in Preußen im späten 19. Jahrhundert
	2. Hugo Preuß und der Berliner Schulstreit der 1890er Jahre
	a) Der Anlass des Schulstreits
	b) Preuß‘ Rede in der Berliner Stadtverordnetenversammlung 1898
	c) Preuß‘ Rede im Jahr 1899
	d) Gedanklicher Ertrag

	3. Ernst Troeltsch: Zwischen Reformbereitschaft und Verhaftung am Status quo
	a) Gedanklicher und zeitgeschichtlicher Rahmen der Beiträge Troeltschs
	b) Troeltschs Publikationen zum Religionsunterricht von 1907 und 1919
	c) Inkohärenzen bei Troeltsch
	IV. Am Ende des langen 19. Jahrhunderts – Bilanz und Optionen


	1. Strukturelle Intoleranz des Religionsunterrichts
	2. Das Interesse des Staates am Religionsunterricht – eine „Leidensgeschichte“
	3. Institutionelles Beharrungsinteresse der Kirchen
	4. Reformvorschläge
	a) Reformpädagogische Initiativen
	b) Ergänzung um ein neues Fach: Lebenskunde
	c) Ersetzung durch ein anderes Fach

	5. Fazit
	a) Rechtsgeschichtliche Bilanz
	b) Konzeptioneller Ertrag: Ethik- und Religionskundeunterricht im Licht der Ethik als Güterlehre


