
Wenn der Körper nicht zählt:
Schwangerschaft als leiblicher Prozess und 
die Abtreibungsdebatte

Anne Siegetsleitner

1. Fragestellung und Forschungsinteresse

In den Standardbeiträgen zur öffentlichen Abtreibungsdebatte in frei­
heitlich-pluralistischen Gesellschaften Europas und Nordamerikas - sei 
es auf religiöser, philosophischer, politischer oder rechtlicher Grundlage 
- spielen der Körper und insbesondere die Schwangerschaft als leiblicher 
Prozess eine marginale bis keinerlei Rolle. Offen verhandelt wird pri­
mär der moralische Status des Fötus, und dies ohne Bezug auf den Kör­
per und das spezifisch Leibliche des Schwangerseins. Sekundär kommen 
in manchen Positionen der moralische Status von Frauen und das Ver­
hältnis der moralischen Ansprüche und Freiheiten zwischen Fötus und 
schwangerer Frau in die Diskussion. Von Vertreterinnen und Vertretern 
einer Sorgeethik werden zwar Fragen von Fürsorge und Verantwortlich­
keit hinzugefügt und einige feministische Beiträge konzentrieren sich 
auf involvierte geschlechtsspezifische Machtstrukturen, doch selbst hier 
wird, wo neben dem Fötus die Schwangere berücksichtigt wird, das spe­
zifisch Leibliche des Schwangerseins zumeist inadäquat erfasst. In die­
sem Beitrag werde ich der Frage nachgehen, welche Auswirkungen es 
auf die öffentliche Abtreibungsdebatte in freiheitlich-pluralistischen 
Gesellschaften haben könnte, das spezifisch Leibliche des Schwanger­
seins als zentrales Merkmal adäquat zu berücksichtigen.

Zunächst scheinen einige Vorbemerkungen zu Terminologie und 
Forschungsinteresse angebracht: (1) Trotz aller Problematik, derer ich 
mir bewusst bin, werde ich den Ausdruck »Abtreibung« verwenden. 
Spreche ich von Abtreibung, meine ich die Beendigung einer Schwan­
gerschaft, die den Tod des Fötus in Kauf nimmt. (2) Ich werde den 
Ausdruck »Fötus«, wo nicht anders vermerkt, zur Bezeichnung der 
Leibesfrucht in allen vorgeburtlichen Stadien verwenden. Dies steht 
zwar nicht im Einklang mit dem medizinischen Sprachgebrauch, hat 
sich jedoch in der moralphilosophischen Debatte eingebürgert und er­

Normativität des Körpers A- 199

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

laubt eine knappe Ausdrucksweise. (3) Zudem interessiert mich die 
Fragestellung hier im Rahmen von freiheitlich-pluralistischen Gesell­
schaftskonzepten. Es wird in diesem Beitrag jedoch um keine Rechtfer­
tigung freiheitlich-pluralistischer Gesellschaften gehen. Vielmehr 
wähle ich diese Gesellschaftskonzepte als Rahmen für meine Unter­
suchung, da ich annehme, bestehende Gesellschaften seien ihrer Art 
nach diesen Konzepten ausreichend ähnlich, um meinen Überlegungen 
praktische Relevanz zu verleihen. Diese Konzepte sind nicht nur durch 
moralische Werte, sondern auch durch ontologische Überzeugungen, 
womit ich Überzeugungen über die Beschaffenheit der Welt meine, 
charakterisiert. Insofern Gesellschaften meine hier gemachten Voraus­
setzungen teilen, handelt es sich mit dieser Untersuchung um einen 
Beitrag zur gesellschaftlichen Selbstaufklärung dieser Gesellschaften. 
(4) Ebenso wenig wie eine Rechtfertigung freiheitlich-pluralistischer 
Gesellschaften, dies sei bereits einleitend festgehalten, um mögliche 
Missverständnisse zu vermeiden, ist meine persönliche Haltung ge­
genüber Abtreibungen Gegenstand dieser Untersuchung.

Nach einer einleitenden Betrachtung von Ansätzen, die ich als 
unzureichend zurückweise, weil sie Körper und Leib vergessen, werde 
ich das spezifisch Leibliche des Schwangerseins erläutern, um im An­
schluss zu untersuchen, welche Auswirkungen es auf die öffentliche 
Abtreibungsdebatte in freiheitlich-pluralistischen Gesellschaften ha­
ben könnte, das spezifisch Leibliche des Schwangerseins als zentrales 
Merkmal adäquat zu berücksichtigen.

2. Körper- und leibvergessene Beiträge
zur Abtreibungsdebatte

Die religiösen und philosophischen Beiträge, die die öffentliche Abtrei­
bungsdebatte (meist einschließlich der politischen und rechtlichen) in 
europäischen und anderen westlichen Gesellschaften prägen, vergessen 
trotz ihrer Vielgestaltigkeit Körper und Leib. Insbesondere wird das 
spezifisch Leibliche des Schwangerseins, wie ich es im nächsten Haupt­
abschnitt erläutern werde, inadäquat erfasst und marginalisiert.

Positionen in der Abtreibungsdebatte, die primär die Beseelung 
des Fötus als den entscheidenden Punkt für ein (Prima-facie^jAbtrei-

Prima facie gilt eine Norm, wenn sie dem ersten Anschein nach in einer Situation

200 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

bungsverbot sehen, berücksichtigen den Körper des Fötus höchstens 
insofern, als es darum geht, ab welchem Zeitpunkt der Körper des Fö­
tus mit einer Seele ausgestattet wird. Wie seine gesamte körperliche 
bzw. leibliche Situation aussieht, steht wie allgemein das spezifisch 
Leibliche des Schwangerseins unzureichend zur Debatte. Dies trifft 
auf beinahe alle großen Religionen zu, die die öffentlichen Debatten 
in europäischen und anderen westlichen Gesellschaften prägen. Sie 
sind in ihrer Körper- und Leibvergessenheit nicht nur direkt prägend, 
sondern bilden zudem den Hintergrund vieler philosophischer, politi­
scher und rechtlicher Positionen und Beiträge.

Den wohl stärksten Einfluss auf die öffentlichen Debatten auf Sei­
ten der Abtreibungsgegnerinnen und -gegner übt in besagten Gesell­
schaften die Position der römisch-katholischen Kirche aus, die ein 
strenges Abtreibungsverbot vertritt. In der zweiten Hälfte des 19. Jahr­
hunderts wurde die Lehre von der Beseelung zum Zeitpunkt der Emp­
fängnis* 2 (Lehre von der Simultanbeseelung) zur offiziellen Lehre er­
hoben. Im Katechismus der katholischen Kirche findet sich ein 
entsprechend strenges Abtreibungsverbot von der Empfängnis an.3 
Dies gilt sogar für den Fall, dass das Leben der Schwangeren durch die 
Tötung des Fötus gerettet werden könnte. In der Zeit davor dominierte 
eine Position, die auf Thomas von Aquin in Adaption von Aristoteles 
zurückging, der gemäß männliche Föten am 40. Tag nach der Empfäng­
nis und weibliche Föten am 80. Tag (mit der entscheidenden Geistseele) 
beseelt wurden.4 Bis zu besagter Übernahme der Lehre von der Simul­

anzuwenden ist, jedoch weitere Umstände der Situation dazu führen können, dass eine 
andere Norm die Prima-facie-Norm aufhebt oder verdrängt (z.B. bei Notwehr, Einwil­
ligung, Vorrang der Lebensrettung der Schwangeren etc.).
2 Gemeint ist damit seit der Entdeckung des Befruchtungsvorganges im 19. Jahrhun­
dert der Zeitpunkt der Verschmelzung von Ei- und Samenzelle, die vor der Einnistung 
des befruchteten Eies in die Gebärmutterwand (Nidation) stattfindet. Eine Abtreibung 
ist nach römisch-katholischer Lehre schon vor der Einnistung möglich, in vielen Rechts­
ordnungen (u.a. in Österreich, Deutschland und der Schweiz) erst ab der Nidation, die 
sieben bis vierzehn Tage nach der Befruchtung abgeschlossen ist.
3 »Das menschliche Leben ist vom Augenblick der Empfängnis an absolut zu achten und 
zu schützen. Schon im ersten Augenblick seines Daseins sind dem menschlichen Wesen 
die Rechte der Person zuzuerkennen, darunter das unverletzliche Recht jedes unschul­
digen Wesens auf das Leben« (Katechismus der Katholischen Kirche. Dt. Linz 1993, 
2270).
4 U.a. Gudorf, Christine E.: »Contraception and Abortion in Roman Catholicism«, in: 
Maguire, D. C. (Hg.): Sacred Rights. The Case for Contraception and Abortion in World 
Religions, Oxford 2003, 55-78, 68 f. Gudorf unterscheidet von dieser theologischen Po­

Normativität des Körpers A- 201

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

tanbeseelung im Jahre 1869 hatte das römisch-katholische Recht des­
halb an der Unterscheidung von unbeseelter und beseelter Leibesfrucht 
festgehalten. Bis zur Beseelung lag keine Tötung eines Menschen vor.5

Was den Protestantismus betrifft, vertraten Luther und Calvin be­
reits vor der katholischen Kirche die Position, die Beseelung finde bei der 
Empfängnis statt.6 Im deutschen Protestantismus wurde die Abtreibung 
seit den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts jedoch nicht mehr grund­
legend abgelehnt, sondern rechtfertigende Umstände anerkannt. Bei 
schwerer Gefahr für Leben oder körperliche Gesundheit der Schwange­
ren und später bei Fällen von Vergewaltigung wurde eine Abtreibung als 
zulässig erachtet. Zunehmend setzte sich im Übrigen eine Unterschei­
dung von moralischer und strafrechtlicher Regelung durch. Auch wenn 
nach Gottes Willen eine Abtreibung nicht sein solle, so sollte doch das 
Strafrecht in schweren Konfliktlagen nicht mit Strafe drohen.7 In fun­
damentalistischen protestantischen Gemeinschaften wird der Fötus je­
doch wieder zunehmend von den ersten Stadien der Entwicklung an mit 
allen Rechten eines geborenen Menschen gesehen, den zu töten - und 
die Abtreibung wird als Tötung betrachtet - verboten ist.8

Zunehmend an Einfluss gewinnen islamische Positionen. Im Is­
lam wird eine stufenweise Entwicklung des Fötus angenommen. Zur 
themenspezifischen 23. Sure gehört folgende Überlieferung aus der 
Hadith-Sammlung9 des Gelehrten Yahya ibn Sharaf al-Nawawi (1233- 
1277): »Die Schöpfung eines jeden von euch wird im Bauch seiner 
Mutter für vierzig Tage als Tropfen gesammelt. Dann wird er zu einem 
[Blut]klumpen für ebenso lange und dann zu einer gestalthaften Masse 
für ebenso lange. Dann wird zu ihm der Engel gesandt, der ihm die 

sition die dominierende pastorale Position, der gemäß die Beseelung bei der ersten 
Kindsregung stattfand, die die Schwangere in den meisten Fällen zu Beginn des fünften 
Schwangerschaftsmonats spürt (Gudorf 2003, 69).
5 Abtreibung zu einem früheren Zeitpunkt, Empfängnisverhütung und Sterilisation 
wurden jedoch aufgrund anderer Überlegungen als schwere Sünde verstanden. Bei Au­
gustinus galt Abtreibung als Sünde gegen die Ehe (vgl. Schockenhoff, Eberhard: Ethik 
des Lebens. Ein theologischer Grundriß, Mainz 1993, 296).
6 Knoepffler, Nikolaus: Forschung an menschlichen Embryonen. Was ist verantwort­
bar?, Stuttgart/Leipzig 1999, 70.
7 Schleissing, Stephan: »Protestantismus«, in: Klöcker, M./Tworuschka, U. (Hg.): Ethik 
der Weltreligionen. Ein Handbuch, Darmstadt 2005, 29-31, 29-30.
8 Albrecht, Gloria H.: »Contraception and Abortion Within Protestant Christianity«, 
in: Maguire 2003, 79-103, 98.
9 Hadithe gelten als Worte und Taten des Propheten Muhammad und seiner Gefährten.

202 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

Seele einhaucht«.10 11 Je nach Auslegungstradition dauert es vierzig bzw. 
120 Tage bis zur Einhauchung der Seele. Ab dann gilt der Fötus als 
vollständig gebildet, und die Abtreibung eines vollständig gebildeten 
Fötus wird - mit einigen Ausnahmen für Notlagen wie eine Gefahr 
für das Leben der Schwangeren - als ein Verbrechen betrachtet. Ob 
eine Abtreibung in den vorhergehenden Entwicklungsstadien ebenfalls 
bereits verboten ist, wird von den islamischen Rechtsschulen unter­
schiedlich gesehen. Die Bandbreite reicht von keinerlei Bedenken bis 
zum 120. Tag der Schwangerschaft bis hin zu einem strengen Verbot in 
allen Stadien.11

Auch wo Hinduismus und Buddhismus prägend sind, ändert sich 
das Bild nicht grundlegend. Wie die vorherrschenden christlichen Leh­
ren geht der Hinduismus von der Beseelung zum Zeitpunkt der Emp­
fängnis aus.12 Eine Abtreibung missachtet ahimsha (Nichtverletzten 
von Lebewesen) und karma (Auswirkung von Handlungen, die in 
einem anderen Leben begangen werden). Der Hinduismus verbietet 
eine Verletzung von menschlichen Lebewesen, die sich aufgrund ihres 
karmas genau in dieser Frau (und in dieser Familie) verkörpern müs­
sen.13 Schon im alten Indien galt Abtreibung als Verbrechen. Nach der 
Vishnusmriti (ca. 300 n. Chr.) entspricht eine Abtreibung sogar der Tö­
tung eines Brahmanen, die das schwerste aller Verbrechen darstellt.14 
Ebenso gilt nach buddhistischer Auffassung ein Mensch vom Augen­
blick der Empfängnis an als beseelt und tritt nicht rein zufällig, sondern 
aufgrund karmischer Verursachung ins Dasein. Das durch Abtreibung 
aus seiner Existenz verstoßene Wesen muss sich demnach eine neue 
Basis suchen, um wieder geboren werden zu können. Abtreibung wird 

10 al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf: Das Buch der Vierzig Hadithe. Mit dem Kommentar 
von Ibn Daqiq al-Id (1228-1302), Texte und Kommentar, aus d. Arab. übers, und hrsg. 
von Marco Schüller, Frankfurt a.M. 2007, Hadith 4, 53.
11 Shaikh, Sa'diyya: »Family Planning, Contraception, and Abortion in Islam: Undertak- 
ing Khilafah«, in: Maguire 2003,105-128,119-122.
12 Jain, Sandhya: »The Right to Family Planning, Contraception, and Abortion: The 
Hindu View«, in: Maguire 2003, 129-143, 135.
13 Als weiterer Verbotsgrund wurde traditionell auch genannt, man könne einen Jungen 
töten, der zur Weiterführung der Familie notwendig sei. Durch die moderne vorgeburt­
liche Geschlechtsbestimmung fällt dieser traditionelle Grund im Falle weiblicher Föten 
weg (Eichner, Katja: »Hinduismus«, in: Klöcker, M./Tworuschka, U. (Hg.J: Ethik der 
Weltreligionen. Ein Handbuch, Darmstadt 2005, 22-23, 23).
14 a.a.O. Abtreibungen sind in Indien jedoch seit 1971 durch den Medical Termination 
of Pregnancy Act rechtlich erlaubt.

Normativität des Körpers Ar- 203

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

deshalb zu jedem Zeitpunkt als Tötung und sündhafte Handlung ange­
sehen. Eine Abtreibung mit guten Intentionen kann jedoch vergeben 
werden. Dies wird traditionellerweise auf Fälle angewandt, in denen 
das Leben der Schwangeren durch eine Abtreibung gerettet werden 
kann, und im Falle von Vergewaltigung.15

Für alle diese Positionen gilt, dass die schwangere Frau überhaupt 
nur nachträglich und als Komplikation ins Bild kommt. Zunächst wird 
nach Kriterien für den moralischen Status des Fötus gefragt, in denen 
sein körperlicher Umstand, Teil des Leibes einer Schwangeren zu sein, 
keine Rolle spielt. Es wird davon ausgegangen, der mit der Beseelung 
verbundene moralische Status begründe ein Prima-facie-Tötungsver- 
bot und somit ein Prima-facie-Abtreibungsverbot. Der Umstand, dass 
der Fötus Teil eines weiblichen Körpers ist, rückt erst sekundär ins Bild, 
nämlich insofern als der Fötus das Leben oder die Gesundheit der 
schwangeren Frau gefährden kann und sich die Frage stellt, welche Ge­
fahr für die Schwangere eine Abtreibung rechtfertigen oder zumindest 
entschuldigen könnte. Hierauf antworten die verschiedenen Religions­
gemeinschaften, wie ich kurz ausgeführt habe, unterschiedlich und 
weisen auch innerhalb einer Gemeinschaft zum Teil eine große Band­
breite auf.16 Die primäre Herangehensweise ergibt jedoch dasselbe 
Bild, obwohl damit nicht über Abtreibungserlaubnis oder -verbot ent­
schieden ist. Mir geht es hier auch nicht darum, diese religiösen Posi­
tionen in ihrer Komplexität darzustellen, sondern aufzuzeigen, wie 
marginalisiert in allen diesen Positionen das spezifisch Leibliche des 
Schwangerseins wird, in dem, wie ich unten näher erläutern werde, 
der Fötus einen Teil des Leibes der Schwangeren bildet.17 Wenn über­
haupt, dann kommen die Schwangere und die Situierung des Fötus erst 
sekundär bei der Rechtfertigungs- oder Entschuldigungsfrage in den 
Blick.18

15 Suwanbubbha, Parichart: »The Right to Family Planning, Contraception, and Abor- 
tion in Thai Buddhism«, in: Maguire 2003, 145-165, 152-155.
16 Selbst in der römisch-katholischen Kirche teilen nicht alle Theologinnen und Theo­
logen die päpstliche Position. Insbesondere in der feministischen Theologie werden dif­
ferenziertere Interpretationen der Glaubenslehre vertreten.
17 In Ansätzen berücksichtigt diesen Umstand die evangelische Theologin Hanna Strack 
(Strack, Hanna: Die Frau ist Mit-Schöpferin. Eine Theologie der Geburt, Rüsselsheim 
2006).
18 Ein Rechtfertigungsgrund (z.B. Notwehr, Einwilligung) lässt in vielen Rechts- und 
Moralsystemen ein Prima-facie-Unrecht als Unrecht entfallen. Handelnde haben in 
solchen Fällen nicht rechtswidrig gehandelt. Ein Entschuldigungsgrund hingegen liegt

204 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

Diesen Mangel weisen jedoch nicht nur (religiöse) Beseelungs­
theorien auf. Ähnliches gilt in dieser Hinsicht für philosophische und 
säkulare* 19 Theorien, die nach anderen Merkmalen des Fötus als der 
Beseelung als Kriterien für einen moralischen Status des Fötus fragen, 
der eine Abtreibung prima facie verbieten soll. Meistens wird nach 
Kriterien für den moralischen Personstatus gesucht, aus dem ein (Pri- 
ma-facie-)Abtreibungsverbot folgen soll. Seien es (1) Potenzialitäts- 
theorien20 wie bei Robert Spaemann21 für die deutschsprachige Diskus­
sion, die das moralische Personsein eines Fötus ab der Empfängnis 
bejahen, oder (2) eine Position von Peter Singer22 aus der englischspra­
chigen Diskussion, der aufgrund seiner Definition von ontologischem 
Personsein Föten und auch Neugeborenen moralisches Personsein ab­
spricht. Gleiches gilt (3) für Positionen, die eine Abtreibung zumindest 
bis zum 14. Tag wegen mangelnder Individualität (und damit nicht 
hinreichender Bedingungen für einen moralischen Personstatus) des 
fötalen Lebens erlauben wollen,23 (4) diese bis zu einer Feststellung 
einer Gehirntätigkeit beim Fötus erlauben, weil dies als eine notwen­
dige Bedingung für ontologische und damit verbundene moralische 
Personalität angesehen wird,24 oder (5) welche die ontologische und 

vor, wenn die Tat zwar rechtswidrig ist, der/dem Handelnden jedoch ein rechtmäßiges 
Handeln nicht zumutbar ist (z. B. entschuldigender Notstand). Das rechtswidrige Han­
deln ist in solchen Fällen den Handelnden nicht vorzuwerfen. In beiden Fällen entfällt in 
solchen Systemen eine Sanktion.
19 Nicht selten handelt es sich um säkularisierte Versionen religiöser Positionen.
20 Die Grundthese der Potenzialitätstheorie lautet, dass der Fötus ab der Verschmelzung 
der Vorkerne von Ei- und Samenzelle aufgrund seiner Potenzialität, später Personsein 
zu zeigen, eine Person ist (Knoepffler 1999, 78). Es handelt sich um die Potenzialität für 
ontologisches Personsein, die als hinreichendes Kriterium für moralisches Personsein 
genommen wird.
21 Spaemann, Robert: Personen. Versuche über den Unterschied zwischen >etwas< und 
>jemand<, Stuttgart 1996.
22 Singer, Peter: Praktische Ethik, Stuttgart 1993.
23 Z. B. Steinvorth, Ulrich: »Über den Anfang des menschlichen Individuums«, in: Jahr­
buch für Wissenschaft und Ethik 2002, 7, 165-178.
24 Diese Gehirnaktivität ist um die 10. Schwangerschaftswoche herum zu beobachten. 
Eine solche Position vertrat jüngst Kenneth-Einar Himma (u.a. Himma, Kenneth-Ein­
ar: »A Dualist Analysis of Abortion: Personhood and the Concept of Self Qua Experien- 
tial Subject«, in: Journal of Medical Ethics 2005, 31 (1), 48-55). Mensch und Freeman 
(Mensch, Elizabeth/Freeman, Alan: The Politics of Virtue: Is Abortion Debatable?, Dur­
ham, NC 1993) nehmen den Beginn von Gehirntätigkeit sogar als Zeitpunkt des Über­
gangs von einer Nicht-Person zur Person. Shrage vermutet dahinter nur (quasi-)religiö- 
se Gründe: »Clearly the dominant religion in American society is neurobiology« 

Normativität des Körpers A- 205

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

moralische Personwerdung in Geburtsnähe rücken, wenn sich eine ru­
dimentäre Erste-Person-Perspektive entwickelt.25 Nicht anders stellt 
sich (6) die Lage für Don Marquis Ansatz dar, der dem Fötus von An­
fang an moralisches Personsein zuspricht, weil er eine wertvolle Zu­
kunft, eine »Zukunft wie unsere«, vor sich hätte, deren ein Fötus durch 
die Abtreibung beraubt werde.26

Mögen sich solche Theorien in vielerlei Hinsichten eklatant unter­
einander und von Beseelungstheorien unterscheiden, so haben sie mit 
diesen gemein, dass das spezifisch Leibliche des Schwangerseins wie­
derum nur eine inadäquate und marginale Rolle spielt. Der leibliche 
Umstand des Schwangerseins kommt erst als sekundäre Überlegung, 
als Komplikation ins Bild, der zwar ursprünglich zum Problem Abtrei­
bung führt, aber in der primären Bewertung der Situation keine Rolle 
spielt. Diejenigen, die dem Fötus moralisches Personsein absprechen, 
brauchen ohnehin keine weiteren Erörterungen und jene, welche mo­
ralisches Personsein zugestehen, haben je nach Theorie noch die Mög­
lichkeit, Rechte oder Interessen anderer moralischer Personen (z. B. der 
Schwangeren) als Rechtfertigungs- oder Entschuldigungsgründe vor­
gehen zu lassen.

Wie im Falle von Beseelungstheorien würde sich in der primären 
Herangehensweise an die Frage, ob der Fötus getötet werden darf oder 
nicht, nichts ändern, wenn die schwangere Frau nur als schöpferische 
Maschine und nicht als menschliches Subjekt gesehen werden würde, 
das schwanger ist. Die Frage wäre dann lediglich eine modifizierte: 
Dürfen wir die Maschine abstellen oder nicht?27 Ebenso gleicht die pri­

(Shrage, Laurie: Moral Dilemmas of Feminism. Prostitution, Adultery, and Abortion, 
New York 1994, 71).
25 So u.a. vertreten von Baker, Lynne-Rudder: »When Does a Person Begin?«, in: Social 
Philosophy and Policy 2005, 22 (2), 25-48.
26 Der klassische Aufsatz hierzu ist Marquis, Don: »Why Abortion is Immoral«, in: 
Journal of Philosophy 1989, 86 (4), 183-202.
27 Die Diskussion im Erlanger Schwangerschaftsfall kam dem schon sehr nahe. Eine 
junge Frau erlitt 1992 bei einem Verkehrsunfall so schwere Verletzungen, dass wenige 
Tage später im Universitätsklinikum Erlangen der Gehirntod festgestellt werden muss­
te. Da die Frau in der 15. Woche schwanger war, wurden die lebenserhaltenden Maß­
nahmen fortgesetzt, um eine Weiterentwicklung des Fötus zu ermöglichen. Als rund 
einen Monat später ein Spontanabort erfolgte, wurden auch diese Maßnahmen einge­
stellt (vgl. dazu z. B. Hilgendorf, Eric: »Scheinargumente in der Abtreibungsdiskussion - 
am Beispiel des >Erlanger Schwangerschaftsfalls<«, in: Neue Juristische Wochenschrift 
1996, 49 (12), 758-762).

206 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

märe Herangehensweise der in der sogenannten Embryonenforschung, 
wo es um die Forschung an frühen Föten geht, die nicht mit dem Leib 
einer Schwangeren verbunden sind. Der Fötus wird zunächst als eigen­
ständiges Wesen in den Blick genommen, wobei in der Abtreibungs­
debatte seine Befindlichkeit im Leib einer Schwangeren als Komplika­
tion und Rahmen hinzutritt.

Geschichtlich ist die Sichtweise des Fötus als eines eigenständigen 
Individuums nicht nur auf religiöse Anschauungen zurückzuführen, 
wie ich sie oben schilderte, sondern auch ein Erbe der Aufklärung. Na­
dia Maria Filippini hat dies für den italienischen Raum (der sich zu 
jener Zeit teilweise mit der Habsburger Monarchie überschnitt) er­
forscht. Die traditionelle Vorstellung der engen Verbindung zwischen 
Fötus und schwangerer Frau, die im Bild der Schwangeren als Baum 
und der Frucht als prekärem Anhängsel seinen Ausdruck fand, wurde 
durch die Vorstellung einer größeren Eigenständigkeit des Fötus er­
setzt. Nachdem ein Buch, in dem die These von der Beseelung zum 
Zeitpunkt der Empfängnis vertreten wurde, im 17. Jahrhundert noch 
auf den Index gesetzt worden war, hielt der Jesuit Cangiamila in der 
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts eben diese These für biologisch 
erwiesen. Jeder Fötus wurde nun von Anfang an als ein vollständiges 
Wesen, das es zu verteidigen und zu lieben galt, betrachtet.28 Es wurde 
zum »ungeborenen Bürger«. Die schwangere Frau war zum passiven 
fruchtbaren Acker, in dem die »zarten Keime«, die Hoffnung des Staa­
tes, heranreifen, verkommen.29 Die Argumentationslinien weltlich 
aufgeklärter Denkerinnen und Denker verschmolzen mit denen der 
strengen Katholikinnen und Katholiken.30

Selbst in bekannten feministischen Positionen wird das spezifisch 
Leibliche des Schwangerseins nur inadäquat berücksichtigt. So wird im 
berühmten Aufsatz von Judith Jarvis Thomson31 als Analogie für die 
Schwangerschaftssituation angeführt, die Frau sei ein Haus für den 
Fötus. Thomson behauptet zudem, die Situation des Fötus sei der eines 

28 Filippini, Nadia M.: »Die >erste Gebürte Eine neue Vorstellung vom Fötus und vom 
Mutterleib (Italien, 18. Jahrhundert)«, in: Duden, B./Schlumbohm, J./Veit, P. (Hg.): Ge­
schichte des Eingeborenen. Zur Erfahrung und Wissenschaftsgeschichte der Schwanger­
schaft, 17.-20. Jahrhundert, Göttingen 2002, 99-127, 107 ff.
29 a.a.O., 119.
30 a.a.O., 127.
31 Thomson, Judith J.: »A Defense of Abortion«, in: Philosoph^ and Public Affairs 1971, 
1 (1), 47-66.

Normativität des Körpers A- 207

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

Geigers analog, der mit dem Körper einer Frau verbunden wurde und 
der ohne ihren Körper sterben müsste. Das sieht den Fötus klar als 
einen von der schwangeren Frau unterschiedenen Anderen, und sogar 
als einen feindlichen Anderen. Dass dieser Andere im Körper einer 
Frau lokalisiert ist, kommt erst in der sekundären Überlegung ins Spiel, 
die Frau trage auch für dieses Wesen in ihrem Körper nicht uneinge­
schränkt Verantwortung. Aber sogar die Lokalisierung im Körper der 
Frau ist für das Argument nicht wesentlich. Wie die Geigeranalogie 
zeigt, braucht es nur ein lebensnotwendiges Abhängigkeitsverhältnis.

Thomsons Artikel zeigt eine Tendenz auf, die Abtreibungsdebatte 
von der Debatte um den moralischen Personenstatus weg und zu einer 
Debatte von zugeschriebener Verantwortung gegenüber Anderen hin 
zu führen, die, wie manche anmerken, in vielen Gesellschaften Män­
nern und Frauen in unterschiedlichem Ausmaß zugeschrieben wird. 
Auch in freiheitlich-pluralistischen Gesellschaften legt die geschlechts­
spezifische Arbeitsteilung einer Mutter mehr Zuständigkeit und Auf­
wand für die Betreuung eines Kindes auf als dem Vater.32 Die Erwar­
tung an schwangere Frauen mag dabei sogar über die einer Mutter bis 
hin zur Selbstopferung hinausgehen.33 Von Vertreterinnen und Ver­
tretern einer Sorgeethik werden ebenfalls ohne primären Bezug auf 
die Schwangerschaft als leiblichen Prozess Fragen von Fürsorge und 
Verantwortlichkeit hinzugefügt. Sie fragen nach der Sorge um Andere, 
thematisieren jedoch nicht ausdrücklich die leibliche Verbundenheit 
von Schwangerer und Fötus. Einige feministische Beiträge konzentrie­
ren sich auf involvierte geschlechtsspezifische Machtstrukturen34 und 
decken auf, welche weiteren geschlechtsspezifischen Themen (zumeist 
unterschwellig35) verhandelt werden: Liegt die primäre Aufgabe einer 
Frau in der Mutterschaft? Was verlangt die Mutterrolle? Dürfen Frau­

32 Weshalb in solchen Gesellschaften eine Frau, die ein krankes oder behindertes Kind 
bekommt, anders davon betroffen ist als der Vater.
33 Nicht nur theoretisch, sondern in konkreten Rechtsfällen wird z.B. in den USA ver­
handelt, welcher Zwang auf Schwangere zum Wohle des Fötus (bis hin zum Zwangs­
kaiserschnitt) ausgeübt werden kann (vgl. dazu z. B. Callahan, Joan C./Knight, 
James W.: »Women, Fetuses, Medicine, and the Law«, in: Holmes, H. B./Purdy, L. M. 
(Hg.): Feminist Perspectives in Medical Ethics, Bloomington/Indianapolis 1992, 224- 
239).
34 Auf Fälle, in denen Personen mit einem weiblichen Körper, aber männlicher Ge­
schlechtsidentität schwanger sind, kann ich in diesem Beitrag nicht näher eingehen.
35 In der sogenannten »Eisberg-Hypothese« wird die Meinung vertreten, es werde in 
der Abtreibungsdebatte unter der Oberfläche viel mehr verhandelt als das Personsein 

208 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

en eine lustvolle Sexualität leben, ohne die Konsequenz von Schwan­
ger- und Mutterschaft tragen zu wollen? Was wird den Frauen in der 
Mutterschaft abverlangt? Welche Auswirkungen werden Schwanger­
schaft und die zukünftige Mutterschaft auf das Leben der Frau zeiti­
gen? Werden Abhängigkeiten verschärft? Ist dies einer Frau zumutbar 
oder nicht?36

Es soll hier nicht behauptet werden, solche Überlegungen seien 
für die Abtreibungsdebatte irrelevant. Möglicherweise stehen sie de 
facto als treibende Kraft im Hintergrund, doch, ob unterschwellig oder 
offen angesprochen, kommt das spezifisch Leibliche des Schwanger­
seins dabei nicht ausreichend ins Blickfeld. Die Argumentation gilt 
auch für andere Andere, nämlich solche, die nicht Teil des Leibes der 
Schwangeren sind.

Viele Frauen, die eine Schwangerschaft erfahren haben, fühlen 
ihre leiblichen Erfahrungen in diesen Positionen deshalb, und wenig 
verwunderlich, nicht ernst genommen. In ihnen allen spielt das spezi­
fisch Leibliche des Schwangerseins entweder keine oder lediglich eine 
inadäquate und sekundäre Rolle.

3. Das spezifisch Leibliche des Schwangerseins

Worin liegt nun das spezifisch Leibliche des Schwangerseins, dessen 
Verkennung ich zur Diskussion stelle? Es wäre äußerst hilfreich, wenn 
hierzu nur auf detaillierte, ausführliche philosophische Arbeiten zu­
rückgegriffen werden müsste. Dem ist leider nicht so. Es fällt schwer, 
mit den Sicht- und Redeweisen, die die Philosophie zur Verfügung 
stellt, Schwangersein zu charakterisieren und dessen Erfahrung in 
Worte zu fassen. Vom Standpunkt des als Norm genommenen Laufs 
der Welt handelt es sich beim Schwangersein um eine Abweichung. 
Frauen, die schwanger sind, befinden sich in »anderen Umständen« - 

des Fötus (vgl. dazu Davis, Nancy: »The Abortion Debate: The Search for Common 
Ground, Part 1«, in: Ethics 1993, 103 (3), 516-539, 527-528).
36 Nicht von ungefähr entzweit die Abtreibungsdebatte nicht so sehr Männer und Frau­
en als Frauen untereinander. Ihre Antworten auf diese Fragen fallen durchaus unter­
schiedlich aus. Da diese Ansichten zudem oft identitätsstiftend wirken, zeigt sich die 
Debatte ob ihrer persönlichen Bedeutungsschwere emotional aufgeladen. Damit und 
mit der Möglichkeit eines begründeten gegenseitigen Verständnisses zwischen Abtrei­
bungsgegnerinnen und -befürworterinnen setzt sich Shrage 1994 auseinander.

Normativität des Körpers A- 209

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

nicht den »üblichen«, »gewohnten«, als Norm postulierten. Die we­
nigsten Traditionen und ihre Methoden der westlichen Philosophie 
bieten hier ihre Dienste an. Auch ich werde dieses Versäumnis hier ob 
der Komplexität, die damit verbunden ist, nicht zur Gänze gutmachen 
können. Dennoch werde ich in Ansätzen eine Grundvorstellung davon 
geben, was in der öffentlichen Debatte zu unrecht vernachlässigt wird, 
und Fragestellungen erarbeiten, an denen von verschiedenen philoso­
phischen Disziplinen und Richtungen weitergearbeitet werden kann. 
Aufschlussreiche Ansätze zur Thematik liefern Phänomenologie und 
Geschichte des Schwangerseins. Als Ausgangspunkt wähle ich phäno­
menologische Beschreibungen der Erfahrung des Schwangerseins, da 
sie Beschreibungen und Strukturierungen zulassen, die beim Erfah­
rungssubjekt ansetzen und auf den entscheidenden Umstand verwei­
sen, auch wenn sie letztlich an einer genaueren Klärung scheitern.

Phänomenologische Beschreibungen des Schwangerseins, die an 
der Erfahrung schwangerer Frauen ansetzen, verweisen auf das leib­
liche Verbundensein von Schwangerer und Fötus, die weit über eine 
passive Behausung des Fötus hinausgeht. So schreibt Iris Marion 
Young37 in einem der wenigen Beiträge, die sich ausschließlich mit 
einer Phänomenologie des Schwangerseins befassen38: »The dominant 
culture projects pregnancy as a time of quiet waiting. We refer to the 
woman as >expecting<, as though this new life were flying in from 
another planet and she sat in her rocking chair by the window, occasio- 
nally moving the curtain aside to see whether the ship is coming«.39 
Aus der Perspektive der Schwangeren stellt sich die Situation anders 
dar: »The pregnant woman experiences herseif as a source and partici- 
pant in a Creative process. Though she does not plan and direct it, 
neither does it merely wash over her; rather she is this process, this 
change«.40

Jene, die eine genauere Beschreibung dieser Situation versucht 
haben, stoßen dabei jedoch bald auf Probleme, wenn es um die Verbin- 

37 Young, Distinguished Woman Philosopher des Jahres 1994, verstarb Mitte 2006.
38 Besonders in der analytischen Philosophie fehlt es an Beiträgen über die Erfahrung 
des Schwangerseins.
39 Young, Iris M.: »Pregnant Embodiment: Subjectivity and Alienation«, in: Journal of 
Medicine and Philosoph}/ 1984, 9 (1), 45-62. Hier zitiert nach: »Pregnant Embodi­
ment«, in: Young, I. M.: On Female Body Experience. »Throwing Like A Girl« and 
Other Essays, Oxford 2005, 54-61, 54.
40 a.a.O.

210 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

düng von Schwangerer und Fötus geht. Der Phänomenologie stehen 
hierzu traditionell die Begrifflichkeit von Selbst und Anderer und der 
Ausdruck »Leib« - wie ich ihn bereits bisher verwendete - im Unter­
schied zum »Körper« zur Verfügung. Ohne auf die einzelnen Facetten 
und Unterschiede der phänomenologischen Auffassungen vom Leib 
eingehen zu können,41 übernehme ich eine für diesen Beitrag ausrei­
chende allgemeine Charakterisierung von Anne Reichold: »Körper be­
zeichnet den physikalisch-chemischen Organkomplex des Menschen, 
der in einer anatomischen Sichtweise analysiert werden kann. Leib ist 
die lebendige Einheit, die sich als Subjektivität erlebt und von anderen 
als Subjektivität erlebt wird«.42

Mag die Rede vom Leib in traditionellen körperlosen Personvor­
stellungen den Körper ins Bild holen, so erfüllt sie im Zusammenhang 
mit Frauen, und hier insbesondere mit schwangeren Frauen, die Funk­
tion aufzuzeigen, dass auch sie geistige Lebewesen und nicht nur Kör­
per sind. Was ihrem und in ihrem Leib geschieht, hat in vielen Fällen 
direkte Auswirkung darauf, wer und wie sie sind.43 Schwangersein und 
Geburt sind leibliche Prozesse, die einer Person so nahe gehen können 
wie ihre leiblichen Erfahrungen des eigenen Leidens und Sterbens.

Ich bezeichne den Prozess des Schwangerseins als leiblichen Pro­
zess, weil es nicht nur ein körperlicher Prozess ist, sondern ein Prozess 
eines als Leib lebenden Subjekts. Wenn man schon in der vertrauten 
dualen Sprechweise bleiben will, so ist es eben nicht nur eine Frage der 
körperlichen Verbindung, sondern der Grenzen eines geistigen We­
sens, das einen Körper hat. Wenn ich die leibliche Situation betone, so 
sollen damit Frauen nicht auf ihren Körper reduziert werden, sondern 
als leibliche Wesen in ihrer Einheit von Körper und Geist verstanden 
werden. Schwangersein ist eine Art des Frauseins, ein Prozess des 
weiblichen Körpers, aus dem schließlich ein Kind hervorgeht.

41 Als problematisch sehe ich bei den meisten phänomenologischen Lehren, die sich 
dem Leib zuwenden, an, wie die Frageperspektive immer nach außen gerichtet ist. Der 
Leib interessiert vor allem als Möglichkeit der Erfahrung äußerer Anderer oder der 
Außenwelt insgesamt für das Bewusstsein.
42 Reichold, Anne: Die vergessene Leiblichkeit. Zur Rolle des Körpers in ontologischen 
und ethischen Persontheorien, Paderborn 2004, 195.
43 Wobei uns nicht alle Körperteile gleich nahe gehen (z. B. Haare). Es gibt das Selbst 
konstituierende Körperteile und solche, die nicht dazugehören (McLeod, Carolyn/Bay- 
lis, Francoise: »Feminists on the Inalienability of Human Embryos«, in: Hypatia 2006, 
21 (1), 1-14, 6).

Normativität des Körpers A- 211

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

Wenn Young die spezifische leibliche Erfahrung der Verbunden­
heit von Schwangerer und Fötus aus der Perspektive der schwangeren 
Frau beschreibt, ist dieses Verhältnis in mehrfacher Hinsicht durch eine 
Dezentrierung, Spaltung und Verdoppelung der Schwangeren in ihrer 
Leiblichkeit geprägt: »She experiences her body as herseif and not her- 
self. Its inner movements belong to another being, yet they are not 
other, because her body boundaries shift and because her bodily self- 
location is focused on her trunk in addition to her head«.44 Mehrmals 
kommt sie (auch unter Berücksichtigung von Ausführungen bei Julia 
Kristeva und Adrienne Rich) auf diese erfahrenen verschwommenen 
Körper- und Ich-Grenzen zurück: »Pregnancy challenges the Integra­
tion of my body experience by rendering fluid the boundary between 
what is within, myself, and what is outside, separate. I experience my 
insides as the space of another, yet my own body«.45

Im selben Sinne schildert Catriona Mackenzie, wie die scharfen 
Gegenüberstellungen von Ich und Anderer, von innerhalb und außer­
halb des Körpers in der Schwangerschaft in Frage gestellt werden. Phä­
nomenologisch betrachtet sei die Erfahrung von Schwangerschaft, be­
sonders in den frühen Stadien, insofern einzigartig, als die scharfe 
Grenze zwischen Ich und Anderer, zwischen dem Inneren und dem 
Äußeren des Körpers herausgefordert werde: »From the perspective of 
the woman, there is no clear-cut boundary between herseif and the 
foetus, between her body boundaries and the body boundaries of the 
foetus. The foetus, to the extent that it is experienced as part of the 
woman's body, is also experienced as part of her seif, but as a part that 
is also other than herseif. On the one hand it is another being, but it is 
another being growing inside her body [...]«.46

Solche Beschreibungen wirken unbeholfen, zum Teil wider­
sprüchlich, bestenfalls ambivalent, und dennoch nicht unpassend. Der 
Grund liegt meines Erachtens darin, dass die klassische Begrifflichkeit 
der Phänomenologie und der Ontologie zur Beschreibung dieser Erfah­
rung wenig bereithält und mehr Verwirrung als Klarheit stiftet. Ich 
und Andere sind in diesem Denkmuster immer klar getrennt. Zu 
einem individuellen Geist, Subjekt - oder wie immer die Bezeichnung 

44 Young 1984 [2005], 46.
45 a.a.O., 49.
46 Mackenzie, Catriona: »Abortion and Embodiment«, in: Australiern Journal of Phi- 
losophy 1992, 70 (2), 136-155, 148.

212 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

lauten möge - gehört im Standardmodell ein individueller Leib, der 
sich klar gegenüber dem Leib anderer Personen und anderen Körpern 
abgrenzt. Ein singuläres Selbst in einem singulären Leib. Auch in Hus­
serls Phänomenologie bleibt der Leib Individuationskriterium einer 
anderen Person. Aufgrund der räumlichen Unterscheidung der Auf­
enthaltsorte seines und meines Körpers, nehme ich jemanden als ande­
res Ich war.47 Körperliche Bestimmungen gelten als öffentlich zugäng­
lich und ermöglichen es, andere aus der Perspektive der dritten Person 
zu identifizieren.48

Abweichungen werden traditionell auch »Monster« genannt. Eine 
schwangere Frau hat in diesem Verständnis etwas Monströses und Be­
drohliches an sich, weil sie dieses Standardmodell aus den körperlichen 
Fugen hebt: »The embodied pregnant woman, like the monster, thus 
destabilizes the concept of the singulär seif, threatening to spill over 
the boundaries of the unified subject«.49 Die Angst vor leiblichen Exis­
tenzweisen, die das gut eingelebte und einverleibte Ich-Verständnis in 
Frage stellen, prägt bewusst oder unbewusst noch die gegenwärtigen 
moralischen Auseinandersetzungen um Cyborgs, hybride Geschöpfe, 
Siamesische Zwillinge, ums Klonen etc.50

In der Reflexion hin- und hergerissen zwischen leiblicher Erfah­
rung, aufgedrängter Interpretation als Zweisein und der Unangemes­
senheit philosophischer und alltagsweltlicher Ansichten über die Gren­
zen von Individuen resultiert diese in Verwirrung und Ambivalenzen. 
Unklar ist jedoch die Interpretation der Situation und nicht die Situa­
tion selbst. Wenn Frauen ihre Wahrnehmung von Schwangersein mit 
Hilfe scheinbar logisch widersprüchlicher Aussagen beschreiben, so 
zeigt dies keinen Mangel der Frauen, sondern der zur Verfügung ste­
henden Begrifflichkeit. Inadäquate Theorien führen zu scheinbaren Pa­

47 Vgl. Reichold 2004, 201.
48 Vgl. dazu Williams, Bernard: »Personal Identity and Individuation«, in: Williams, B.: 
Problems of the Self, London/New York 1975, 1-18.
49 Betterton, Rosemary: »Promising Monsters: Pregnant Bodies, Artistic Subjectivity, 
and Maternal Imagination«, in: Hypatia 2006 21 (1), 80-100, 85.
50 Vgl. u.a. Shildrick, Margit: »Monstrous Reflection on the Mirror of the Self-Same«, 
in: Orr, D. et al. (Hg.): Beliefs, Bodies, and Being. Feminist Reflections on Embodiment, 
Lanham 2006, 37-48, und Siegetsleitner, Anne: Is it a boy? Frauen und die Chancen und 
Risiken von Humangenetik und Gentechnik. Beitrag zur Tagung »An den Grenzen des 
Lebens«, Salzburg 2003, http://www.virgil.at/fileadmin/user_upload/downloads/ethik 
siegetsleitner.pdf.

Normativität des Körpers tV 213

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.virgil.at/fileadmin/user_upload/downloads/ethik
https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.virgil.at/fileadmin/user_upload/downloads/ethik


Anne Siegetsleitner

radoxien und Bedrohungen. Selbst wenn der Fötus gleichzeitig eine 
Andere ist, muss das Gefühl der Entfremdung nicht angemessen sein.

Das spezifisch Leibliche des Schwangerseins, zu dem zentral die 
Verbundenheit von Schwangerer und Fötus zählt, bildet eine Leerstelle 
im nach wie vor stark von maskulinen Sichtweisen geprägten wissen­
schaftlichen Diskurs. Es wird von den traditionellen Theorien entweder 
zur Gänze ignoriert oder nur als Monströses zum Thema gemacht. 
Dieses Versagen aufgrund maskuliner Voreingenommenheit muss je­
doch nicht bleiben. Wenn schwangere Frauen ihre Erfahrungen in 
Worte fassen können sollten, ohne Ängste von Ich-Auflösung und Be­
drohung heraufbeschwören zu müssen, braucht es eine neue Termino­
logie und ein damit verbundenes neues Verständnis. Die Philosophie 
sollte sich deshalb auf dem Gebiet der Ontologie der Art der Verbun­
denheit zwischen Schwangerer und Fötus zuwenden.51 Nicht zuletzt - 
und für diesen Beitrag am wichtigsten -, weil erst im Anschluss daran 
auf solider Grundlage und viel differenzierter, als mir dies hier möglich 
ist, untersucht werden kann, welche normativen Konsequenzen aus 
dem spezifisch Leiblichen des Schwangerseins zu ziehen sind und wel­
che nicht.

Welche Fragen stellen sich für eine Ontologie der Schwanger­
schaft? Die Beziehung zwischen schwangerer Frau und Fötus hinsicht­
lich der Frage, ob sie eins oder zwei seien bzw. ab wann sie eins oder 
zwei seien, ist unklar. Haben wir jemand Anderen trotz der spezi­
fischen Verbindung? Diese Frage ist, falls sie dort jemals war, aus dem 
Blick geraten. Da ein Fötus in der Schwangerschaft kein körperlich 
Äußeres ist, gilt es zu klären, ob und wie es eine Abgrenzung im Inne­
ren geben kann. Das betrifft die sehr grundsätzliche Frage, wann zwei 
körperlich verbundene Organismen als zwei Lebewesen gelten, wobei 
nicht beide zugleich Personen sein müssen. Haben wir beim Schwan­
gersein überhaupt zur Schwangeren hinzukommend ein Anderes? 
Wenn ja, ab wann, warum? Sollten wir besser von einer Weiteren als 
von einer Anderen sprechen? Ausführungen dazu, die die leibliche 
Verbundenheit zentral berücksichtigen, fehlen bislang.52 Könnten wir 

51 Wie Käthe Trettin (»Ontology and Feminism«, in: Orr 2006, 49-57) halte ich die 
Ontologie für ein wichtiges Gebiet der Philosophie, das auch eine feministische Philoso­
phie nicht vernachlässigen sollte.
52 Auch mein eigenes Erleben der frühen Schwangerschaft war von dieser fehlenden 
Verständnis- und Ausdrucksmöglichkeit geprägt. Für die Beziehung zwischen mir und 
dem Fötus standen keine passenden Kategorien zur Verfügung, denn ich fand es unpas­

214 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

aus der Reflexion über die ontologische Situation Siamesischer Zwil­
linge etwas lernen, die ebenfalls die normale Ansicht über individuelle 
Körpergrenzen verletzen? Margit Shildrick spricht hier von Concorpo- 
ration.53 Im Unterschied zu einer schwangeren Frau gibt es bei Siame­
sischen Zwillingen eine gegenseitige Teilhabe. Bei einer Schwanger­
schaft ist zwar der Fötus Teil der Schwangeren, jedoch nicht umge­
kehrt. Nur ein Teil von ihr ist der Fötus. Die Beziehung ist nicht 
symmetrisch wie bei Siamesischen Zwillingen. Sie inkludieren einan­
der nicht, sondern nur die schwangere Frau den Fötus. Die ontologische 
Situation in ihrer Komplexität ist also noch zu klären und nur bedingt 
mit derjenigen von Siamesischen Zwillingen vergleichbar. Entschei­
dend für die Sichtweise ist zudem, worin das integrierende Element 
eines Leibes gesehen wird. Wenn die Teile eines Leibes durch eine ge­
meinsame Funktion des Überlebens und der Selbsterhaltung zusam­
mengehalten werden, dann ist der Fötus als ein »Parasit« anzusehen, 
da er in dieser Hinsicht nichts für die Schwangere beiträgt. Aus Sicht 
des Fötus erschöpft sich die Funktion der schwangeren Frau darin, als 
Nährboden zur Verfügung zu stehen.

Was bleibt trotz aller Unzulänglichkeiten und offenen Fragen als 
das spezifisch Leibliche des Schwangerseins festzuhalten? Das spezi­
fisch Leibliche des Schwangerseins ist zentral dadurch geprägt, dass 
der Fötus bis zur Geburt immer auch ein Teil des Leibes der Schwan­
geren ist. Schwangere und Fötus sind immer (teilweise) ein Leib. Der 
Fötus ist Fleisch der Schwangeren.54 Die schwangere Frau ist zutiefst 
involviert in das, was in der Schwangerschaft passiert, da es mit ihrem 
Leib passiert und nicht nur »in« ihrem Körper. Es handelt sich nicht um 
eine externe Verbindung, die nur zufällig und unwesentlich innerhalb 
des Körpers einer der beiden Beziehungspole liegt. Schwangersein ist 

send »ich und es« zu sagen. In einer E-Mail gab ich zu verstehen: »Genauso gut, wie es 
nicht ich ist, ist es auch ich. Wenn es strampelt, strample auch ich. (Und deshalb bin ich 
wohl so müde.)«
53 Shildrick 2006, 43-45.
54 U.a. Purdy, Laura M.: Reproducing Persons. Issues in Feminist Bioethics, Ithaka, NY 
1996, 91. Damit will ich nicht behaupten, dass nur eine Frau Mutter ist, aus deren Leib 
ein Kind entstanden ist. Es gibt viele Formen des Mutterseins wie die biologische, gene­
tische und soziale (Brakman, Sarah-Vaughan/Scholz J. Sally: »Adoption, ART, and a 
Re-Conception of the Maternal Body: Toward EmbodienD Maternity«, in: Hypatia 
2006, 21 (1), 54-73).

Normativität des Körpers A- 215

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

ein Schöpfungsprozess. In einer Schwangerschaft wird ein neuer 
Mensch geschaffen, und zwar nicht nur im Leib einer Frau, sondern 
aus ihrem Leib. Eine schwangere Frau trägt nicht einen geschaffenen 
Menschen in sich, sondern schafft und erzeugt ihn.55 Dabei wird der 
eigene Körper als schöpferisch erlebt und nicht wie so oft nur bewusst 
wahrgenommen, wenn es um seine Grenzen geht, wenn er wie bei 
einer Krankheit Hindernis und Last ist.56 In dieser Hinsicht ist 
Schwangersein einzigartig, auch wenn es in anderen Hinsichten ande­
ren Weisen des Tätigseins, Schaffens, Sorgens und Verbundenseins 
gleicht.57

Eine Gesellschaft, die Abtreibung verbietet, entscheidet niemals 
nur über die schwangere Frau hinweg, sondern immer auch über sie. 
Es handelt sich um ihren Leib und damit um sie, über die in dieser 
Debatte verhandelt wird. Wird der Körper nicht als zufällige Be­
hausung einer Person oder ihre biologische Überlebens- und Wir­
kungsmaschine genommen, sondern als Leib verstanden, der die Per­
son mitkonstituiert, so erscheint auch ein Recht auf körperliche bzw. 
leibliche Integrität nicht mehr als nachrangig und nebensächlich, son­
dern als zentrales Recht in einem Personen respektierenden Umgang 
miteinander.

55 Väter sind an der Initiierung dieses Prozesses beteiligt, doch nicht an seiner weiteren 
Verleiblichung. Ebenso wenig schaffen Reproduktionsmedizinerinnen und -mediziner 
ein Kind. Sie helfen nur, die Voraussetzungen zu schaffen, dass eine Frau (unter anfäng­
lichem Beitrag eines Mannes) dies kann. Eine Frau, die unter Verwendung reprodukti­
onsmedizinischer Hilfsmittel schwanger wurde, trägt auch nichts Monströses oder 
Mysteriöses in sich, wie Redeweisen vom Retorten-Baby oder einem Klon suggerieren 
(vgl. Siegetsleitner 2003).
56 (Biologischen) Männern bleibt diese schöpferische Dimension aus dem eigenen Erle­
ben fremd. Sie können höchsten »zeugen«, aber erleben kein Schöpfen als zeitlich über 
Monate hinweg ausgedehnte leibliche Erfahrung. Sie sind biologisch mit dem Fötus nur 
genetisch verbunden.
57 So betont Amy Mullin (Reconceiving Pregnancy and Childcare: Ethics, Experience, 
and Reproductive Labor, Cambridge 2005) die Ähnlichkeiten mit und nicht die Unter­
schiede zu anderen schöpferischen Aktivitäten.

216 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

4. Schwangerschaft als leiblicher Prozess und die 
öffentliche Abtreibungsdebatte in freiheitlich-pluralistischen 
Gesellschaften

4.1 Charakteristika einer öffentlichen Moral in 
freiheitlich-pluralistischen Gesellschaften

Ich werde die Frage nach einem allgemeinen Verbot der Abtreibung 
unter der Berücksichtigung des Schwangerseins als leiblichen Prozess 
im Hinblick auf eine öffentliche Moral freiheitlich-pluralistischer Ge­
sellschaften stellen, in der folgende Voraussetzungen anerkannt sind:
1. Um ein allgemeines Abtreibungsverbot rechtfertigen zu können, 

muss für alle Gesellschaftsmitglieder dieses Verbot begründbar 
sein. Eine öffentliche Moral kann zwar nicht nur aufgrund ge­
meinsamer ontologischer und moralischer Überzeugungen eine 
Norm allgemein verbindlich machen, aber das Verbot als Schluss­
folgerung in einer Begründung muss von allen geteilt werden 
können. Liegt ein solcher Konsens für ein Verbot nicht vor, bleibt 
eine Handlung bzw. ein Handlungstyp freigestellt. Die Begrün­
dungslast liegt bei jenen, die eine Handlung bzw. einen Hand­
lungstyp verbieten wollen.

2. Die Beurteilung öffentlich freigestellter Handlungen kann in mo­
ralischen Subsystemen - d.h. moralischen Gemeinschaften, die 
weitere moralische und ontologische Überzeugungen teilen - für 
diese moralisch näher bestimmt werden. Diese Subsysteme kön­
nen eine Handlung, die öffentlich freigestellt ist, innerhalb der 
Gemeinschaft verbieten und mit gemeinschaftsspezifischen Sank­
tionen belegen, solange diese innerhalb des Grundkonsenses der 
Gesellschaft bleiben.

3. Ideale der Schwangeren, denen sie sich verpflichtet fühlt, können 
auch bei einer öffentlichen Erlaubnis der Abtreibung gegen eine 
solche sprechen. Eine schwangere Frau kann mit anerkanntem 
Grund sagen: »Ich darf abtreiben, aber als der Mensch, der ich 
bin und sein will, kann ich das für mich nicht zulassen.«

4. Es ist für alle prima facie verboten, Neugeborene zu töten.
5. Für Menschen mit speziellen Verpflichtungen, zu denen die Eltern 

zählen, ist es prima facie verboten, Neugeborene sterben zu lassen.
6. Es ist für alle prima facie geboten, die leibliche Integrität einer 

Person zu wahren.

Normativität des Körpers A- 217

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

7. Es ist für alle prima facie verboten, empfindungsfähigen mensch­
lichen Lebewesen Schmerzen und Leid zuzufügen.

8. Bewährte Erkenntnisse der modernen Wissenschaften werden 
anerkannt.

Diese Überzeugungen setze ich für die weitere Diskussion als Rahmen 
voraus. Somit gelten meine Überlegungen für alle Gesellschaften, die 
diese Voraussetzungen teilen. Die Korrektheit meiner Ausführungen 
setzt zwar keineswegs voraus, dass europäische und andere westliche 
Gesellschaften zu diesen zählen. Dass dem so ist, ist jedoch eine An­
nahme, die die Auswahl der Merkmale motiviert, denn dieser Artikel 
soll zur Selbstaufklärung eben dieser Gesellschaften beitragen. Ob dem 
so ist, ist hingegen keine philosophische Frage, sondern eine em­
pirische.

4.2 Die primäre moralische Fragestellung bei einer Abtreibung

Dass Föten Teil des Leibes der Schwangeren sind, wird von den meisten 
feministischen Denkerinnen und Denkern anerkannt. In der mora­
lischen Beurteilung wird dies jedoch selbst von diesen selten adäquat 
berücksichtigt. Mackenzies Konsequenz aus der Teilhabe des Fötus am 
Leib der schwangeren Frau liegt beispielsweise darin, den Fokus vom 
Fötus weg auf die Frau hin zu lenken: »Feminist perspectives on abor- 
tion focus on a fact the moral implications of which are either over- 
looked or considered unimportant by most other disputants in the de- 
bate. This is the fact that a foetus is not a free-floating entity about 
whom questions of potentiality and personhood arise as though in a 
vacuum. Rather a foetus is a being whose existence and welfare are 
biologically and morally inseparable from the woman in whose body 
it develops. From a feminist perspective the central moral subjects of 
the abortion question are thus not only, or not primarily, foetuses but 
women«.58 Für sie ist die eigentliche moralische Frage eine Frage der 
Autonomie der Schwangeren: »I shall argue that a strong feminist case 
for abortion needs to construe a woman's right to obtain an abortion as 
the right of an autonomous moral agent to be able to make a decision 

58 Mackenzie 1992, 136.

218 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

about whether she wishes to take responsibility for the future well- 
being of a being dependent upon her«.59

Dies umgeht jedoch zu schnell die Frage, ob bei einer Abtreibung 
eine Tötung vorliegt, ob diese gerechtfertigt und, sofern eine Be­
strafung vorgesehen ist, diese zumindest entschuldigt werden kann. 
In einer Gesellschaft, zu deren Grundüberzeugungen ein Tötungsver­
bot zählt, ist es unumgänglich, dieser Frage nachzugehen, und sei es 
»nur« zu dem Zweck, das Tötungsverbot als nicht anwendbar aus­
zuweisen. Selbst wenn das Tötungsverbot zunächst ausdrücklich nur 
für Geborene gelten sollte, kann die Frage, ob es nicht auf Föten aus­
gedehnt werden müsste, nicht vorschnell abgetan werden. Der Ver­
such, auf andere Fragen auszuweichen, wie es beispielsweise Macken­
zie unternimmt, wird immer als Ausflucht erscheinen, die sich 
aufdrängende Fragestellung zu umgehen. Die Aufgabe besteht auf alle 
Fälle darin, und das ist der springende Punkt, von vornherein das spezi­
fisch Leibliche des Schwangerseins und mit ihm den Umstand, dass der 
Fötus Teil des Leibes der Schwangeren ist, in der Behandlung mit­
zudenken.

Ist aber, so könnte ein Einwand gegen eine weitere Erörterung der 
Tötungsproblematik lauten, mit der Feststellung, der Fötus sei Teil des 
Leibes der schwangeren Frau, nicht bereits notwendigerweise verbun­
den, eine schwangere Frau dürfe frei über den Fötus entscheiden und 
habe zumindest keine weitere moralische Person mit gleichen Rechten 
zu berücksichtigen, und somit einem Tötungsverbot jeglicher Boden 
entzogen? Es sei schließlich ihr Leib, innerhalb dessen Grenzen sie 
tun und lassen könne, was ihr beliebt. Zumindest von gleichen Ansprü­
chen könne keine Rede sein. So ist sich Marry Warren sicher: 
»[...] there is room for only one person with full and equal rights in- 
side a single human skin«.60 Mit dem Verweis auf Siamesische Zwillin­
ge wird dies jedoch von Laura M. Purdy bezweifelt: »[...] the fact of 
being one flesh now does not preclude two different fates«61 und damit 
verbundene gleiche Ansprüche. Aber ebenso wie die Situation Siame­
sischer Zwillinge Shildrick zur Überzeugung führt, dass ontologische 
und moralische Paradigmen umgestaltet werden müssen,62 so gilt dies 

59 a.a.O., 137.
60 Warren, Mary Ann: »The Moral Significance of Birth«, in: Hypatia 1989, 4 (3), 46- 
65. Hier zitiert nach: Holmes/Purdy 1992, 198-215, 213.
61 Purdy 1996, 92.
62 Shildrick 2006, 44.

Normativität des Körpers A- 219

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

für die viel häufigeren und »gewöhnlicheren« Fälle von Schwanger­
sein. Für die Frage, ob eine Tötung vorliegt, müssen wir nicht nur be­
rücksichtigen, wo der Fötus ist, sondern, wie er dort ist, nämlich als Teil 
des Leibes der Schwangeren. Was bedeutet das für die Tötungsfrage im 
Zusammenhang mit Abtreibung?

Bevor ich mich dieser Frage zuwende, sei jedoch festgehalten, wel­
che Rolle das Gebot, die leibliche Integrität einer Person zu wahren, für 
die Abtreibungsdebatte spielt: Dieses Gebot ist ein Grund gegen eine 
Abtreibung für alle, die hierzu nicht die (tatsächliche oder mutmaß­
liche) Einwilligung der Schwangeren haben. Es ist ihr Leib, auf den 
ohne ihre Einwilligung zugegriffen würde. Die zentrale Abtreibungs­
frage bezieht sich auf die schwangere Frau und nicht auf ärztliches Per­
sonal etc.: Ist es moralisch verboten, dass eine Schwangere abtreibt? Da 
ich diese Frage für eine öffentliche Moral freiheitlich-pluralistischer 
Gesellschaften stelle, lautet die Frage spezifischer: Ist es gemäß der 
öffentlichen Moral einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft ver­
boten, dass eine Schwangere abtreibt? Wenn wir diese Frage als eine 
Frage nach einer Tötung stellen, lautet diese: Ist es gemäß der öffent­
lichen Moral einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft verboten, 
dass eine Schwangere einen Fötus, der Teil ihres Leibes ist, tötet?

Zunächst muss sich die Moral in der Abtreibungsdebatte damit 
der Frage von unklaren Körpergrenzen stellen.63 Bislang wird zwar zu­
gestanden, dass es nicht immer klar ersichtlich sei, wie mit Anderen 
umzugehen ist, doch die Frage, wo das Ich endet und die/der Andere 
bzw. Weitere beginnt, wurde als unproblematisch hingenommen. Ganz 
anders sieht es im Falle einer Schwangerschaft aus. Es muss erst geklärt 
werden, (1) ob es sich beim Fötus um einen Anderen bzw. Weiteren 
handelt und (2) ob das Tötungsverbot auch für Andere gilt, die Teil 
des Leibes einer Person sind wie der Fötus bei einer Schwangerschaft. 
Dies versteht sich nicht von selbst, sondern bedarf einer Begründung. 
Schwangerschaft fällt aus dem Rahmen, und die Moral ignoriert es. 
Bislang wird versucht, eine Moral anzuwenden, die für Situationen 

63 Dies trifft auf Embryonen, frühe Föten, in vitro nicht zu. Den Unterschied von in 
vivo und in vitro in einer bloßen Ortsveränderung zu sehen, trifft die Situation nicht. 
Der Embryo in vitro ist ein anderes Wesen mit klaren körperlichen Grenzen zu anderen 
menschlichen Individuen, wenn auch nicht unbedingt eine Person. Es ist also kein logi­
scher Widerspruch, für einen Embryo in vivo und in utero eine unterschiedliche mora­
lische Behandlung zu fordern. Vgl. zur Problematik von Personsein und (verbrauchen­
der) Embryonenforschung McLeod/Baylis 2006.

220 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

geschaffen wurde, die sich hinsichtlich der Art und Weise, als Indivi­
duum körperlich in der Welt zu sein, von der der Schwangerschaft 
unterscheiden.

Könnte sich die Frage nach einem Tötungsverbot von Föten durch 
die schwangere Frau nicht einfach dadurch kurz und bündig erledigen, 
indem wir feststellen, es handle sich bei einer Abtreibung gar nicht um 
ein Töten, sondern lediglich um ein Sterben-Lassen? Was diese Frage 
betrifft, wies Thomson in ihrem berühmten Aufsatz,64 auf den ich oben 
bereits einmal zu sprechen kam, darauf hin, dass das Recht, nicht ge­
tötet zu werden, nicht den Anspruch, alles Lebensnotwendige zu er­
halten, einschließt. Wir dürfen in manchen Fällen jemanden sterben 
lassen, obwohl wir ihn nicht töten dürfen. Zum Unterschied zwischen 
Töten und Sterben-Lassen - auch für Fälle von Abtreibung - steht 
mittlerweile umfangreiche Literatur zu Verfügung.65 So wird beispiels­
weise argumentiert, bei den üblichen Formen des Tötens werde in 
einen Lebensverlauf eingegriffen, den jemand unabhängig vom Täter 
bzw. von der Täterin gehabt hätte. Die Tat nimmt etwas weg, was das 
Opfer ohne diese Handlung gehabt hätte. Eine Schwangere, die ihre 
Schwangerschaft beendet, nehme jedoch dem Fötus nichts weg, was er 
unabhängig von ihr gehabt hätte. Er wird nicht schlechter gestellt, als 
er ohne sie ursprünglich gewesen wäre. Sie nimmt ihm kein zukünfti­
ges Leben - auch kein gutes - weg, das er ohne sie geführt hätte. Die 
schwangere Frau lässt den Fötus in dieser Unterscheidungsweise ledig­
lich sterben.66 Auf das Tötungsverbot könnte sich ein Abtreibungsver­
bot damit nicht stützen. So einfach stellt sich die Problemlage jedoch 
nicht dar. Erstens liegt die Unterscheidung zwischen Töten und Ster­
ben-Lassen nicht allgemein so deutlich auf der Hand, wie es paradig­
matische Fälle suggerieren mögen,67 und zweitens kann sich damit der 
große Unterschied zwischen Töten und Sterben-Lassen, der in der mo­
ralischen Beurteilung auf den ersten Blick vorzuliegen scheint, auf­

64 Thomson 1971.
65 Z. B. Foot, Philippa: Virtues and Vices and Other Essays in Moral Philosophy, Oxford 
1978; Kamm, Frances M.: Creation and Abortion: A Study in Moral and Legal Philoso­
phy, New York 1992; Little, Margaret O.: »The Moral Permissibility of Abortion«, in: 
Cohen, A. I./Wellman, C. H. (Hg.): Contemporary Debates in Applied Ethics, Oxford 
2005, 27-39.
66 Vgl. auch Little 2005.
67 Vgl. dazu ausführlich McMahan, Jeff: »Killing, Letting Die, and Withdrawing Aid«, 
in: Ethics 1993, 103 (2), 250-279.

Normativität des Körpers A- 221

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

lösen. Selbst wenn wir feststellen mögen, dass ein Fötus bei einer Ab­
treibung nicht getötet wird (und zwar nicht, weil er nicht stirbt, son­
dern obwohl er stirbt!), so kann eine Abtreibung verboten sein, weil es 
verboten ist, dass die Schwangere den Fötus sterben lässt. Die Frage 
nach einem Abtreibungsverbot erledigt sich durch eine Abgrenzung 
von Töten und Sterben-Lassen also keineswegs.

Die Möglichkeit, dass es sich bei einer Abtreibung aufgrund der 
leiblichen Verbundenheit zwischen Fötus und schwangerer Frau um 
ein Sterben-Lassen handelt, wenn auch möglicherweise ein verbotenes, 
lenkt jedoch den Blick auf andere Begründungen, als üblicherweise für 
Tötungsfragen diskutiert werden. Warum soll eine Schwangere den 
Fötus nicht sterben lassen dürfen? Eltern haben in Gesellschaften, die 
ich hier als Rahmen voraussetze, spezielle Verpflichtungen, die ihnen 
neben einem Tötungsverbot auch auferlegen, die für ein Überleben 
ihrer Kinder notwendige Fürsorge in einem zumutbaren Ausmaß zu 
erbringen. Es wird also zu fragen sein, ob sich eine Fürsorgepflicht auf 
einen Fötus, der Teil des Leibes der Schwangeren ist, ausdehnt, und des 
Weiteren, welches Ausmaß zumutbar ist, um daraus ein (Prima-fa- 
cie-)Verbot für die schwangere Frau, den Fötus sterben zu lassen, zu 
folgern. Wonach es bei einer Abtreibung zu fragen gilt, sind, zumin­
dest neben Begründungen für ein Tötungsverbot, Pflichten der Fürsor­
ge und der Unterstützung: »It is to argue, instead, that the crucial mo­
ral issue needs to be relocated to the question of what, if any, positive 
obligations pregnant women have to continue gestational assistance. 
The question abortion really asks us to address is a question about the 
ethics of gestation. But this is a question that takes us into far richer, 
and far more interesting, territory than that occupied by discussions of 
murder. In particular, it requires us to discuss and assess claimed 
grounds of Obligation, and to assess the very specific kinds of bürdens 
and sacrifice involved in rendering this type of assistance«.68

Die Frage nach einem Töten oder Sterben-Lassen erledigt sich 
nicht mit dem Hinweis darauf, dass der Fötus Teil des Leibes der 
schwangeren Frau ist. Dieser Umstand kann jedoch durchaus rechtfer­
tigen, diese Frage ganz spezifisch für diese leibliche Situation zu stel­
len. Beurteilungen aus dem Bereich körperlich bzw. leiblich getrennter 
Wesen auf diese Situation zu übertragen - und sei die Abhängigkeit 
noch so groß - kann nicht als selbstverständlich hingenommen werden.

68 Little 2005, 31.

222 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

4.3 Abtreibungen vor und nach dem Erreichen der Lebensfähigkeit

Wenn wir den Fokus auf das Schwangersein als leiblichen Prozess le­
gen, so drängt sich eine relevante Zweiteilung der Schwangerschaft 
auf: in die Schwangerschaftsphase vor dem Erreichen der Lebensfähig­
keit des Fötus und in die nach dem Erreichen der Lebensfähigkeit des 
Fötus. Ich spreche hier von Schwangerschaftsphasen und nicht von 
Entwicklungsphasen des Fötus, da die Entwicklung des Fötus in dieser 
Betrachtung mit eingeschlossen ist, doch diese Entwicklung in Bezug 
auf die Schwangere gesehen wird.

4.3.1 Abtreibungen vor dem Erreichen der Lebensfähigkeit

Um Abtreibungen bis zum Erreichen der Lebensfähigkeit des Fötus, 
d.h. bis zu jenem Zeitpunkt, ab dem der Fötus außerhalb des Leibes 
der schwangeren Frau überleben kann, wenn auch mit der Unterstüt­
zung anderer Menschen und technischer Einrichtungen, öffentlich für 
alle Schwangeren einer Gesellschaft zu verbieten, muss es für alle Mit­
glieder hinreichende Gründe geben, dass die Schwangere einen Fötus, 
der Teil ihres Leibes ist, vor dem Erreichen der Lebensfähigkeit nicht 
töten/sterben lassen darf.

Bis vor wenigen Jahrhunderten hatte auch in westlichen Gesell­
schaften die erste Kindsregung, die in dieses Schwangerschaftsstadium 
fällt, eine entscheidende Bedeutung für die moralische Beurteilung. 
Die Bewegungen wurden als Anzeichen dafür genommen, dass sich 
nun ein anderes, »eigenständiges«, sich selbst steuerndes Wesen im 
Körper der Frau befand.69 Frauen wurden »wirklich schwanger«, wenn 
sich der Fötus im Leibe rührte: »Ohne ihr eigenes Zeugnis war keine 
Frau >schwanger<«.70 Bis ins 19. Jahrhundert wurde weder im eng­

69 Da es bis dahin kein untrügliches Zeichen der Empfängnis gab, wurden die ersten 
Schwangerschaftsmonate auch nicht immer als frühe Schwangerschaft wahrgenommen, 
sondern beispielsweise als »Blutstockung«, was der weiblichen Wahrnehmung des eige­
nen Körpers entsprach (Usborne, Cornelie: »>Gestocktes Blut< oder >verfallen< ? Wider­
sprüchliche Redeweisen über unerwünschte Schwangerschaften und deren Abbruch zur 
Zeit der Weimarer Repbulik«, in: Duden, B./Schlumbohm, J./Veit, P. (Hg.): Geschichte 
des Ungeborenen. Zur Erfahrung und Wissenschaftsgeschichte der Schwangerschaft, 
17.-20. Jahrhundert. Göttingen 2002, 293-326, 296).
70 Duden, Barbara: Der Frauenleib als öffentlicher Ort. Vom Mißbrauch des Begriffs 
Leben, Frankfurt a.M. 2007 (Original München 1991), 109.

Normativität des Körpers A- 223

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

lischen noch im amerikanischen Recht die Existenz eines Fötus vor der 
ersten Kindsregung anerkannt.71 Auch im deutschen Strafrecht wurde 
bis Mitte des 19. Jahrhunderts nur die Tötung einer lebendigen Frucht 
geahndet, als deren Beleg die erste Kindsregung galt.72 In Zeiten vor 
dem Ultraschall, d. h. bis vor wenigen Jahrzehnten, war es diese Kinds­
regung, die der schwangeren Frau - und durch ihr glaubwürdiges 
Zeugnis Außenstehenden - die Schwangerschaft bestätigte, bis dahin 
lagen höchstens Mutmaßungen vor. So urteilt auch Young, dass erst 
die ersten Bewegungen die Empfindung des sich teilenden Subjekts 
erzeugten.73 Diese sinnliche Erfahrung der schwangeren Frau, die nur 
ihr zugänglich ist (und biologischen Männern grundsätzlich verwehrt), 
mag in unserer Gesellschaft und Philosophie als Kriterium des Zwei- 
seins als zu subjektiv gelten.74 Sollten nicht zumindest nur die Bewe­
gungen, die Dritte spüren oder sehen können, zählen? Wir vertrauen 
Ultraschallaufnahmen und Theorien mehr als den Aussagen einer 
Schwangeren über ihre Empfindungen. Barbara Duden ortet eine Ver­
schiebung von der haptischen zur visuellen körperlichen Wahrneh­
mung. In unserer Welt gelte nur als wirklich, was gezeigt werde.75 
Diese kritischen Bemerkungen sind angebracht, doch ungeachtet des­
sen, welche Vorstellungen Schwangere früher von den ersten Schwan­
gerschaftsstadien gehabt haben mögen, können diese nicht mehr als 
Kriterium für das Vorhandensein eines Lebewesens gelten. Dass ein 
Lebewesen Teil ihres Leibes ist, wissen die meisten schwangeren Frau­
en in europäischen und anderen westlichen Gesellschaften schon vor 
der ersten Kindsregung. Diese hat nur noch persönliche Bedeutung 
für die Schwangere und - sobald von außen spür- oder sogar sichtbar 
- für weitere Personen, die sich dem Fötus verbunden fühlen. Erst 
wenn viele offene Fragen beantwortet sind, kann beantwortet werden, 

71 a.a.O. 96f.
72 a.a.O. 71.
73 Young 1984 [2005], 49.
74 Schon 1788 wollte ein Arzt nur die Bewegung gelten lassen, die ein anderer fühlt 
oder sehen kann (Duden 1991 [2007], 111).
75 Duden 1991 [2007], 106. Der öffentliche Fötus, der ohne weiblichen Kontext gezeigt 
wird, sei, so interpretiert Duden den jüngsten Tanz um diese Abbildungen, zu einem 
sacrum geworden, einem Idol, vor dem Ehrfurcht gefordert wird. In ihm werde »ein 
Wunder« verehrt und offenbare sich »das Leben«, dem alles geopfert werden solle (Du­
den 1991 [2007], 132). Dass Frauen diesem Idol geopfert werden, muss in diesem Kon­
text nicht als schlimm gelten, sondern kann als Teil der Verehrung und des Kultes gese­
hen werden. Je größer das Idol, umso größer die Opfer, und umgekehrt.

224 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

ob es für alle Mitglieder einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft 
hinreichende Gründe - die auch die leibliche Situation adäquat berück­
sichtigen - gibt, dass die Schwangere einen Fötus, der Teil ihres Leibes 
ist, nicht töten/sterben lassen darf. Entschieden müsste zum Beispiel 
sein, ob und ab wann hier überhaupt bereits zwei Lebewesen vorhan­
den sind. Die erste Kindsregung taugt als Kriterium nicht mehr.

Bis zum Erreichen der Lebensfähigkeit des Fötus ist ein Abtrei­
bungsverbot mit der Verpflichtung verbunden, die Schwangerschaft 
fortzuführen. Viele würden diese Verpflichtung mit der Begründung 
abweisen, es könne niemand verpflichtet werden, jemanden Teil des 
eigenen Leibes sein zu lassen und seinen Leib zum Überleben eines 
Anderen über eine längere Zeitspanne hinweg zur Verfügung zu stel­
len. Selbst Eltern obliege keine uneingeschränkte Sorgepflicht für das 
Überleben ihrer geborenen Kinder. Sie müssen nicht ihren Tod auf sich 
nehmen oder Teile ihres Leibes (wie z.B. Nieren) zur Verfügung stel­
len. Sie müssen lediglich in einem zumutbaren Rahmen für ein Über­
leben und Wohlergehen des Kindes sorgen. Und hierzu kann weder vor 
noch nach der Geburt das Zur-Verfügung-Stellen des eigenen Leibes 
zählen, so das Argument.

Es bleiben als offene Fragen: Gilt das Tötungsverbot auch für We­
sen, die Teil des Leibes einer Schwangeren sind? Ab welchem Schwan­
gerschaftsstadium würde es gelten? Geht es gar nicht um Eigenschaf­
ten des Fötus und Verpflichtungen ihm gegenüber, sondern um eine 
Gebärpflicht von Frauen? Müssen Frauen, einmal schwanger, eine 
Schwangerschaft und ihre Folgen wie so vieles andere auch hinneh­
men? Lässt der Grundsatz der körperlichen bzw. leiblichen Integrität 
es zu, dass eine schwangere Frau zum Fortsetzen der Schwangerschaft 
gezwungen wird? Zwar ist nicht ausgeschlossen, dass hinreichende 
Gründe für ein allgemeines Abtreibungsverbot noch entdeckt werden, 
doch solange diese nicht vorliegen, ist kein allgemein verbindliches 
Verbot begründet.

Betont werden muss an dieser Stelle auch noch einmal, dass in 
Bezug auf eine öffentliche Moral und ein allgemeines Abtreibungsver­
bot, ein solches Verbot von allen Mitgliedern geteilt werden muss, da 
in einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft die Begründungslast 
bei denjenigen liegt, die ein Verbot wollen. Nur auf religiöse Theorien 
wird sich ein solches Verbot in pluralistischen Gesellschaften, selbst 
wenn sie die leibliche Situation adäquat berücksichtigen würden, nicht 
stützen können. Religiöse Theorien sind nicht per se schlechter als an­

Normativität des Körpers Ar- 225

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

dere Theorien, sondern für die öffentliche Abtreibungsfrage in plura­
listischen Gesellschaften nicht ausreichend, da sie für eine Begründung 
Gründe anführen, die nicht von allen geteilt werden.

Aber selbst für eine öffentliche Moral, in der Abtreibung frei­
gestellt ist, muss damit die moralische Betrachtung der Abtreibungs­
frage besonders unter der Berücksichtigung der Schwangerschaft als 
leiblichen Prozesses nicht zu Ende sein. Vielleicht gibt es auch in dieser 
öffentlichen Moral Gesichtspunkte, die gegen eine Abtreibung spre­
chen können und bei welchen die Mitglieder sagen würden, diese 
Gründe würden für einen besseren Menschen als einen, der sich für 
eine Abtreibung entscheidet, dagegen sprechen. Auch eine öffentliche 
Moral kann über das allgemein Verbindliche hinausgehen. Selbst wenn 
die Entscheidung der schwangeren Frau anheim gestellt ist, kann ihre 
Entscheidung unter diesen Blickwinkeln beurteilt werden, wie u.a. 
Little vorschlägt: »[...] one who decides to end a pregnancy because 
she wants to fit into a party dress, say, is getting wrong the value of 
burgeoning human life. To abort for such reasons is to act indecently. 
But that doesn't mean that such a woman now has an Obligation to 
continue the pregnancy. What it means, in the first instance, is that 
she should not regard such a reason as adequate for the conclusion; 
not that the conclusion is not available to her«.76 Eine Gesellschaft 
kann, wenn sie das spezifisch Leibliche des Schwangerseins berücksich­
tigt, auch einzelnen Zellen, die durch und aus dem Leib einer Schwan­
geren sich zu einem geborenen Menschen entwickeln können, einen 
moralischen Wert beimessen. Ebenso ist es möglich, einem Wesen in 
den unterschiedlichen Schwangerschaftsstadien allgemein einen be­
stimmten Wert zuzuerkennen. Eine Gesellschaft kann diese Wertun­
gen vornehmen, ohne dadurch ein Abtreibungsverbot zu begründen.77 
Ab dem Zeitpunkt, ab dem Föten empfindungsfähige Wesen sind - der 
Zeitpunkt ist wissenschaftlich umstritten, wahrscheinlich jedoch nicht 

76 Little 2005, 24.
77 Eine Gesellschaft, die im Falle bestimmter Behinderungen für Abtreibungen beson­
deres Verständnis zeigt, legt damit aber auch offen, dass sie ein Leben mit dieser Behin­
derung als besonders beschwerlich oder gar als ein Leben mit unerträglichen Schmerzen 
und Leiden sieht. In dieser Hinsicht liegen Behindertenvertreterinnen und -Vertreter, 
die immer wieder darauf hinweisen und dabei oft nicht ernst genommen werden, in 
vielen Gesellschaften wahrscheinlich mit ihrer Diagnose hinsichtlich ihrer allgemeinen 
Werthaltungen richtig. Dies gilt umso mehr für Gesellschaften, die Abtreibungen ver­
bieten und bestimmte Behinderungen als Rechtfertigungsgrund gelten lassen.

226 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

vor der 18. Schwangerschaftswoche - gibt es unter dem von mir vo­
rausgesetzten Diskussionsrahmen auch einen allgemeinen Grund, Ab­
treibungen möglichst schmerzfrei durchzuführen.

Darüber hinaus macht die Berücksichtigung des Schwangerseins 
als leiblichen Prozesses klar, dass die Entscheidung, die einer schwan­
geren Frau bei einer erlaubten Abtreibung eingeräumt wurde, im Rah­
men weiterer persönlicher moralischer und ontologischer Überzeu­
gungen zu erfolgen hat. Von Beginn an ist der Fötus ein Teil der 
schwangeren Frau, der sich im Unterschied zu anderem Körpergewebe 
zu einem neuen Menschen entwickeln kann. Das kann für die Schwan­
gere sehr Unterschiedliches bedeuten. Für viele ist dies eminent bedeu­
tungsvoll. Sie verbinden viele Hoffnungen damit: für sich, für den Fö­
tus und für den späteren Menschen, zu dem sich der Fötus entwickeln 
wird.78 Eine Schwangere will vielleicht diesen glücklichen Menschen 
ermöglichen oder freut sich an der Vorstellung, dass es weitergeht oder 
ihr dieser Mensch möglicherweise ähnlich sein wird (eine für viele trü­
gerische Hoffnung). Sie mag sich sogar auf das zukünftige Sorgen 
freuen, darauf, ein Gegenüber für ihren sorgenden Charakter zu fin­
den. Aufgrund solcher Überlegungen mag eine Frau über genügend 
Gründe verfügen, die Entwicklung abzubrechen, wenn mehr dagegen 
als dafür spricht, wenn (1) mehr Leid als Glück zu erwarten ist,79 wenn
(2) das wahrscheinliche Leid ihre anderen Gründe aufwiegt, wenn
(3) sie sich außerstande sieht, ein Kind aus einer Vergewaltigung zu 
lieben, und sie ohne diese Liebe kein gutes Leben für es sieht. In einer 
Gesellschaft, die sich zumindest ebenso sehr für die Sorgen der Frauen 
nach als vor der Geburt zuständig fühlte, würde diese Überlegung ver­
mutlich für viele schwangere Frauen, die sich unter den Umständen 
existierender Gesellschaften für eine Abtreibung entscheiden, zuguns­
ten einer Fortführung der Schwangerschaft ausfallen. Aber eine 
schwangere Frau mag sich auch im Falle schwerster Behinderung des 
Fötus gegen eine Abtreibung entscheiden, weil sie möglichst viel ange­
nehme Zeit für den Fötus wünscht, auch wenn dieser bei oder bald nach 
der Geburt sterben sollte. Sie mag der tiefsten Überzeugung sein, dass, 
solange es dem Fötus gut gehen kann, es ihm auch gut gehen solle. Eine 

78 Dieser spätere Mensch wird bei der Geburt ein Baby sein, doch kein solches bleiben. 
Eine Schwangere gebiert Nachkommen, nicht nur ein Baby.
79 Wobei Leid und Glück in einem modernen Verständnis als kultur- und subjektabhän­
gig gelten.

Normativität des Körpers A- 227

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

solche Einstellung ist nicht dumm oder zu belächeln. Für einen für­
sorglichen Menschen ist dies ganz selbstverständlich. Es ist unter die­
ser Sichtweise deshalb falsch, eine Schwangere zur Abtreibung zu 
drängen, wie dies vielfach aus der Praxis pränataler Diagnostik berich­
tet wird.

Wie auch immer eine Entscheidung ausfällt, sie muss aufgrund 
persönlicher moralischer und ontologischer Überzeugungen fallen.80 
Auch moralische oder ontologische Subgruppen einer Gesellschaft 
können für die persönliche Entscheidung relevant sein. Sie mögen auf­
grund ihrer moralischen und ontologischen Überzeugungen eine 
Rechtfertigung und Entschuldigung der Abtreibenden fordern. Dies 
sei ihnen, solange sie sich innerhalb der Grenzen des öffentlich Zuläs­
sigen bewegen, unbenommen. Zu diesen relevanten Subgruppen zäh­
len in europäischen und anderen westlichen Gesellschaften zweifels­
ohne die christlichen Kirchen.

Diese Überlegungen gelten, solange kein allgemein verbindliches 
Abtreibungsverbot gerechtfertigt werden kann, was bisher nicht der 
Fall ist. Eine Frau, die abtreibt, braucht in einer von mir hier voraus­
gesetzten Gesellschaft keinen Rechtfertigungsgrund für ihr Tun lie­
fern. Gerechtfertigt muss nur werden, was prima facie verboten ist. 
Ebenso wenig sind moralisches Bedauern oder Entschuldigen ange­
bracht, insofern beides moralisches Unrecht oder Übel voraussetzt. 
Dennoch mag eine schwangere Frau gute Gründe für Trauer haben, da 
das Positive, das eine Fortführung der Schwangerschaft mit sich ge­
bracht hätte, nun auch nicht realisiert werden kann.81

Solange keine öffentlich verbindlichen Gründe für ein Abtrei­
bungsverbot gefunden werden, sprechen Ansprüche oder zumindest 
die Freiheit zu möglichst geringer gesundheitlicher Gefahr für eine 

80 Dadurch legt eine Entscheidung in ihrer Begründung jedoch auch die Werthaltungen 
einer Person und damit entscheidende Züge ihres Charakters offen. Solche Werthaltun­
gen einer Person müssen anderen Mitgliedern der Gesellschaft nicht gleichgültig sein. 
Viele mögen an der moralischen Qualität einer Schwangeren zweifeln, wenn ein sonst 
verpatzter Urlaub schon alles andere aufwiegt, und aufgrund ihrer anders gelagerten 
persönlichen Ideale sogar entsetzt sein. Es sei diesen freigestellt, sich von einer Person 
mit einem solchen Charakter zu trennen und keinen persönlichen Kontakt zu ihr zu 
unterhalten. Wobei ich auf (finanzielle) Trennungsprobleme, die in diesem Zusammen­
hang in Ehen und Partnerschaften entstehen können, hier nicht weiter eingehen kann. 
Dennoch lässt sich mit einer solchen persönlichen Distanzierung nicht rechtfertigen, der 
Schwangeren die Abtreibung zu verbieten.
81 Dieser Verlust des Positiven ist auch bei frühen Abgängen ein häufiger Trauergrund.

228 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

möglichst frühe und sichere Abtreibung, wenn die Entscheidung klar 
ist. Dies ist der Fall, wenn allgemeine Gründe vorliegen wie »Jetzt auf 
keinen Fall« oder »Auf keinen Fall noch einmal«. Erfahrene Mütter 
sind im Allgemeinen auch gut darüber informiert, was ein weiteres 
Kind für ihr Leben und das ihrer Familie bedeuten würde. Gleichzeitig 
ist es in unklaren Fällen besser, wenn der Schwangeren mehr Zeit zum 
Bedenken zur Verfügung steht. Deshalb sind Beratungsangebote für 
die, die es wünschen, gut. Es kann schließlich, und das sollte aus mei­
nen Ausführungen klar geworden sein, gerade wenn der leibliche Be­
zug von Fötus und Schwangerer berücksichtigt wird, eine Menge zu 
bedenken geben.82

4.3.2 Abtreibungen nach dem Erreichen der Lebensfähigkeit

Gibt es aber nicht zumindest nach dem Erreichen der Lebensfähigkeit 
auch in freiheitlich-pluralistischen Gesellschaften allgemein verpflich­
tende Gründe, Abtreibungen für schwangere Frauen zu verbieten? Ein 
Fötus ab der Lebensfähigkeit ist noch Teil der Schwangeren, ist darauf 
aber nicht mehr zum Überleben angewiesen. Insofern ist er (potenziell) 
von der Schwangeren unabhängig. Aufgrund des medizinischen Fort­
schritts sind Föten nun schon sehr früh lebensfähig, obwohl es schwie­
rig ist, einen genauen Zeitpunkt festzulegen, da es neben individuellen 
Unterschieden auch eine Frage bleibt, ab welcher Überlebens- und 
Schädigungswahrscheinlichkeit von Lebensfähigkeit gesprochen wer­
den kann. Im englischen Recht, das sich an der Lebensfähigkeit orien­
tiert, galt bis 1990 als Zeitpunkt die 28. Schwangerschaftswoche, dann 
die 24. Woche.83

Warum sollte die Lebensfähigkeit für eine öffentliche Moral in 
einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft relevant sein? Dies hängt 

82 Der Slogan »Mein Bauch gehört mir« kann in diesem Sinne interpretiert werden: Es 
ist meine persönliche Entscheidung. Im Rahmen von Gesellschaften, die die von mir 
hier vorgegebenen Charakteristika teilen, muss eine schwangere Frau eine Abtreibung 
nicht vor der Gesellschaft, sondern nur vor ihrem Gewissen rechtfertigen und vor Ge­
meinschaften, die ihre weiteren moralischen und ontologischen Überzeugungen teilen.
83 Darin, dass dieser Zeitpunkt vom medizinischen Fortschritt abhängt, sehe ich kein 
Problem. Sollte die mögliche Trennung von der Schwangeren moralisch ausschlag­
gebend sein, so tritt diese Bedingung eben zu einem anderen Zeitpunkt ein. Schwierig­
keiten damit haben nur jene, die darauf bestehen, moralisch relevant könnte nur ein 
bestimmtes Entwicklungsstadium des Fötus sein, das nicht durch seine Verbundenheit 
zur schwangeren Frau definiert ist.

Normativität des Körpers A- 229

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

damit zusammen, dass die Geburt als relevante Grenze gesehen wird. 
Ich habe für die Gesellschaft, innerhalb derer ich die Abtreibungsdebat­
te hier betrachte, angenommen, dass es zu ihren moralischen Überzeu­
gungen gehört, es sei prima facie verboten, Neugeborene zu töten. 
Diese Annahme wollte ich nicht reformieren. In seiner (potenziellen) 
Unabhängigkeit von der Schwangeren ähnelt der überlebensfähige Fö­
tus einem überlebensfähigen Neugeborenen, der, so von mir voraus­
gesetzt, von niemandem getötet werden darf und den Personen mit 
speziellen Verpflichtungen auch nicht sterben lassen dürfen.

Zwischen Föten und Neugeborenen einen moralisch relevanten 
Unterschied zu sehen, ist nicht von vornherein von der Hand zu wei­
sen. Wir haben nach einer Geburt ein Wesen, das nicht mehr Teil der 
Schwangeren ist, was Warren moralisch für äußerst relevant hält: 
»Birth is morally significant because it marks the end of one relation­
ship and the beginning of others. It marks the end of pregnancy, a 
relationship so intimate that it is impossible to extend the equal pro- 
tection of the law to fetuses without severely infringing women's most 
basic rights. [...] Although the infant is not instantly transformed into 
a person at the moment of birth, it does become a biologically separate 
human being. As such, it can be known and cared for as a particular 
individual«.84 Wir haben nach der Geburt ein menschliches Lebewesen, 
das wir auch nach einer Standardsicht von Töten prima facie nicht tö­
ten dürfen. Es hat (prinzipiell) auch ohne die Mutter eine Zukunft, die 
diese durch ihr Handeln nicht wegnehmen darf. Sich nach der Geburt 
um das Kind zu kümmern, kann von jedem übernommen werden. 
Nach der Loslösung ist es nicht mehr ein Teil ihres Leibes.

Was heißt dies jedoch für eine Abtreibung nach dem Erreichen der 
Lebensfähigkeit? Die Lebensfähigkeit für sich genommen liefert kei­
nen Grund, eine schwangere Frau zum Fortführen der Schwanger­
schaft verpflichten zu können. Wenn es bis dahin keine hinreichenden 
Gründe für eine solche Verpflichtung gibt - die es geben kann, von 
denen wir aber bisher nicht wissen - kann nur mit zusätzlichen An­
nahmen der Zeitpunkt der Lebensfähigkeit für eine Pflicht zur Fort­
führung der Schwangerschaft sprechen. Im Falle von Roe v. Wade85 
wurde ein solcher in der Begründung angenommen, der zumindest 

84 Warren 1989 [1993], 213.
85 Hierbei handelt es sich um einen Gerichtsprozess, bei dem 1973 die Entscheidung des 
Obersten Gerichtshofes der Vereinigten Staaten von Amerika viele Abtreibungsverbote 

230 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

bei einer Ablehnung einer vorgezogenen Geburt, schlagend wird: Die 
Gesellschaft habe nun ein so schwerwiegendes Interesse am Überleben 
des Fötus, dass eine Abtreibung keine erlaubte Alternative mehr sei. 
Der Tod des Fötus dürfe bei einer Beendigung der Schwangerschaft 
nicht mehr in Kauf genommen werden. Dieses Interesse der Gesell­
schaft würde also die Frau verpflichten, die Schwangerschaft fort­
zuführen. Selbst dieses - obgleich seiner allgemeinen Fragwürdigkeit 
- Interesse kann jedoch die Fortführung der Schwangerschaft nicht zur 
Pflicht erklären, wenn es eine Alternative gibt, mit der dem Interesse 
ebenso gedient werden könnte. Ab dem Zeitpunkt der Lebensfähigkeit 
muss nicht jede Trennung von der Schwangeren den Tod des Fötus 
bedeuten. Wenn es um das Überleben des Fötus geht, ist die Alternati­
ve zum Fortsetzen der Schwangerschaft eine Trennung von schwange­
rer Frau und Fötus, bei der der Fötus überleben kann.

Kann eine freiheitlich-pluralistische Gesellschaft eine Schwange­
re, wenn schon nicht zur Fortführung der Schwangerschaft, so doch zu 
einer vorgezogenen Geburt zwingen? Ohne Zusatzannahmen gibt es 
hierfür keine ausreichende Begründung. Zusatzannahmen wie jene, 
die Gesellschaft habe nun ein so schlagendes Interesse am Überleben 
des Fötus, dass der schwangeren Frau das eine oder andere auf alle Fälle 
zugemutet werden könne, müssen für alle Mitglieder der Gesellschaft 
zustimmungsfähig sein.86 Nur wenn es ein allgemein zustimmungs­
fähiges Prima-facie-Tötungsverbot gibt, werden Argumente relevant 
wie: Wenn einer schwangeren Frau schon keine Fortführung der 
Schwangerschaft zugemutet werden kann, so kann ihr doch eine vor­
gezogene Geburt zugemutet werden. Wo im Hintergrund kein Verbot 
steht, laufen solche Argumentationen ins Leere.

Damit ist natürlich wiederum nicht gesagt, wie eine Schwangere 
im Lichte ihrer Überzeugungen entscheidet und wie andere Mitglieder 
der Gesellschaft im Lichte ihrer Überzeugungen zu dieser Entschei­
dung stehen. Eine schwangere Frau, die trotz der Alternative einer vor­
gezogenen Geburt eine Abtreibung vorzieht, bringt damit eine Wertig­
keit zum Ausdruck, die für viele als ablehnenswert gelten mag. Ein 
allgemeines Verbot kann dies jedoch wiederum nicht begründen.

in den Bundesstaaten als rechtswidrig erklärte. Abtreibung sollte nur noch nach der 
Lebensfähigkeit verboten werden können.
86 War es bislang das Interesse an Soldaten, an einem möglichst großen Volk oder einer 
Nation, so drängt sich heute das Interesse an zukünftigen Pensionszahlenden in diese 
Diskussion.

Normativität des Körpers A- 231

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

Von praktischer Relevanz dürften diese Überlegungen jedoch nur 
bedingt sein. Warum sollte eine schwangere Frau bis zum Erreichen 
der Lebensfähigkeit zuwarten, wenn es ihr um den Tod des Fötus geht 
und sie schon zu einem früheren Zeitpunkt abtreiben kann? Selbst eine 
umstrittene Erkennung von Behinderungen findet meist früher statt. 
Diese Art der medizinischen bzw. eugenischen Begründung einer Ab­
treibung, die selbst in Gesellschaften wie beispielsweise Österreich bis 
zur Geburt zulässig ist, die bis auf wenige Ausnahmen eine Abtreibung 
bis zu einem viel früheren Zeitpunkt (z. B. Ende des ersten Schwanger­
schafts-Trimesters) beschränken, zeigt jedoch sehr deutlich, dass es 
nicht darum geht, einen Fötus wie ein Neugeborenes zu behandeln, 
sondern darum, für wie wertvoll eine Gesellschaft das sich zu einem 
Geborenen entwickelnde Wesen hält.

Solange keine guten Gründe für ein Verbot vorgelegt werden kön­
nen, darf eine Schwangere auch nach dem Erreichen der Lebensfähig­
keit abtreiben. Ob Befürchtungen vor massenhaften Abtreibungen zu 
diesem späten Zeitpunkt mehr von einer abwertenden Einschätzung 
von Frauen als von realistisch zu erwartenden Entwicklungen zeugen, 
müssten entsprechende Untersuchungen offenlegen.87 Die Lebens­
fähigkeit ändert (solange keine guten Gründe vorgelegt werden) jeden­
falls nichts an der öffentlichen Abtreibungserlaubnis. Was sich ändert, 
sind die Möglichkeiten bedrängter und gefährdeter schwangerer Frau­
en, die dem Fötus ein Überleben ermöglichen wollen, ohne sich selbst 
aufopfern zu müssen.88

5. Zusammenfassung und Schlussbemerkungen

In den Standardbeiträgen zur öffentlichen Abtreibungsdebatte in frei­
heitlich-pluralistischen Gesellschaften Europas und Nordamerikas 
spielen der Körper und insbesondere die Schwangerschaft als leiblicher 
Prozess eine marginale bis keinerlei Rolle. Untersuchungen zum spezi­
fisch Leiblichen des Schwangerseins legen jedoch nahe, dass dies so­

87 U. a. könnte schon jetzt auf Erfahrungen aus Kanada zurückgegriffen werden, wo es 
keine rechtliche Beschränkung von Abtreibungen gibt. Verlässliche Daten sind jedoch 
auch dort wie allgemein über die Abtreibungspraxis schwer zu erheben.
88 Eine Frau, die sich auch nur minimal bereits als Mutter des potenziell Neugeborenen 
versteht, hat hinreichende Gründe, die Geburt einer Abtreibung vorzuziehen. Viele 
Schwangere sehen sich überdies schon sehr früh in einer Mutter-Kind-Beziehung.

232 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

wohl in der Frage nach dem moralischen Status des Fötus als auch in 
anderen Aspekten der Debatte ein entscheidender Gesichtspunkt ist. 
Insofern liegt die Beweislast für die Ansicht, dieser leibliche Umstand 
sei nicht von moralischer Relevanz, bei jenen, die diesen Gesichtspunkt 
bislang ignorieren. Für eine differenzierte Betrachtung dieser Frage 
fehlen bislang jedoch brauchbare Begriffe.

Bislang wurden in den von mir betrachteten freiheitlich-pluralis­
tischen Gesellschaften keine für alle Mitglieder hinreichenden Gründe 
für ein Abtreibungsverbot vorgelegt, insbesondere auch keine Gründe, 
die das spezifisch Leibliche des Schwangerseins berücksichtigen. Die 
Suche nach Rechtfertigungs- und Entschuldigungsgründen läuft man­
gels eines Prima-facie-Verbotes ins Leere. In einer freiheitlich-pluralis­
tischen Gesellschaft liegt die Beweislast nicht auf Seiten der Abtrei­
bungsbefürworterinnen und -befürworten Es ist nachvollziehbar, dass 
unter der Annahme, bei einer Abtreibung würde etwas ganz Schwer­
wiegendes wie ein Mord geschehen, der Hinweis auf den Schutz der 
leiblichen Integrität der schwangeren Frau wie Hohn wirkt. Wer zu­
dem Schwangersein als »natürlichen«, Frauen zumutbaren Prozess be­
trachtet, sieht die Grundfesten einer Gesellschaft erschüttert. Doch: 
Die Annahmen, auf denen diese Wertung basiert, wurden bislang nicht 
begründet.

Selbst wenn sich niemals und auf keine Weise ein Prima-Facie- 
Abtreibungsverbot für die öffentliche Moral freiheitlich-pluralisti­
scher Gesellschaften begründen lassen sollte, so kann gerade das spezi­
fisch Leibliche des Schwangerseins einen entscheidenden Faktor im 
Lichte persönlicher Moralvorstellungen und Entscheidungen darstel­
len. Gerade dieser Gesichtspunkt verdeutlicht die Schwere der bei einer 
Abtreibung anstehenden persönlichen Entscheidung. Die öffentliche 
Moral beantwortet nicht alle moralischen Fragen, selbst wenn sie über 
das, was als Mindestmaß gefordert werden kann, hinausgeht und öf­
fentliche Ideale von guten Menschen umfasst. Wer annimmt, durch 
eine öffentliche Abtreibungserlaubnis erfolge die persönliche Entschei­
dung, welche eine Erlaubnis niemals abnehmen kann, sondern ledig­
lich einräumt, oberflächlich, geht davon aus, die meisten Schwangeren 
würden diesem Schöpfungsprozess eines neuen Menschen und Nach­
kommen wenig Wert zumessen.

Aus einem Mangel an hinreichenden Gründen für ein Abtrei­
bungsverbot folgt zudem keineswegs, der Fötus sei in allen seinen Ent­
wicklungsstadien ein bloßes Körpergewebe der schwangeren Frau, so 

Normativität des Körpers A- 233

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Siegetsleitner

wie er im Römischen Recht als bloßer Teil der Eingeweide der Schwan­
geren (pars viscerum) galt.89 Der Fötus ist von seinen ersten Stadien an 
etwas, das sich durch und aus dem Leib der schwangeren Frau zu einem 
geborenen Menschen entwickeln kann. Dies ist eine bewährte wissen­
schaftliche Erkenntnis, die in den von mir betrachteten Gesellschaften 
anerkannt wird. Zu klären gilt es zudem den ontologischen Status die­
ses Wesens, der sich im Laufe der Schwangerschaft und mit der Geburt 
ändern mag. Und letztlich steht zur Diskussion, von welcher Relevanz 
dies für eine öffentliche Moral sein kann, die stets mit bedenkt, dass der 
Fötus Teil des Leibes der Schwangeren ist.

Im Rahmen der Entscheidungsfreiheit bestimmen die moralischen 
und ontologischen Überzeugungen der schwangeren Frau die Entschei­
dung, nicht die öffentliche Moral. Eine schwangere Frau, die eine Ab­
treibung überlegt, will deshalb auch mehr hören, als dass diese erlaubt 
sei. Dies bildet den Hintergrund der Frage, keinen Teil der Antwort. 
Eine Schwangere, die Mitglied moralischer Subgruppierungen ist, wird 
sich gegebenenfalls dort über die Konsequenzen aus den Überzeugun­
gen, die sie mit dieser teilt, Rat suchen. Eine Subgruppe, die meint, ihre 
Überzeugungen, die nicht alle teilen - seien es moralische oder onto­
logische - zum Maß der öffentlichen Moral machen zu können, macht 
damit jedoch deutlich, dass sie die Grundordnung freiheitlich-pluralis­
tischer Gesellschaften nicht verstanden hat oder nicht akzeptieren will.

Jedes Mitglied einer freiheitlich-pluralistischen Gesellschaft darf 
jedoch sehr wohl bei so manchen Abtreibungen Bedenken haben, ob­
wohl die öffentliche Moral eine Abtreibung freistellt. Im Lichte öffent­
lich geteilter oder einer persönlichen Moral kann eine Abtreibung be­
denklich sein, ohne ein Verbot derselben begründen zu können. So 
seien Katholikinnen und Katholiken, die die Meinung des Katechismus 
ihrer Kirche teilen, ihre Bedenken bei allen Abtreibungen zugestanden, 
ebenso Feministinnen und Feministen ihre Bedenken bei Abtreibun­
gen, bei denen es darum geht, die Geburt eines Mädchens zu verhin­
dern.

Auf zwei Themenbereiche, die ich in diesem Beitrag nicht behan­
delt habe, will ich abschließend noch kurz eingehen, da eine fehlende 
Klarstellung zu Missinterpretationen meiner Ausführungen führen 
könnte. Der eine betrifft die Frage, welche rechtlichen Regelungen für 
Abtreibungen in freiheitlich-pluralistischen Gesellschaften nun be­

89 Schockenhoff 1993, 293.

234 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn der Körper nicht zählt

gründet sein können. Kann dies - solange keine für die öffentliche 
Moral hinreichenden Gründe für ein Abtreibungsverbot vorgelegt 
werden können - nur eine Freistellung von Abtreibung bis zur Geburt 
sein? Diese Frage ist zu verneinen. Der Rechtsgestaltungsprozess einer 
Gesellschaft folgt eigenen Regeln. Hier können aus zusätzlichen prag­
matischen Überlegungen Kompromisse angebracht sein, wie Zuge­
ständnisse an moderate Abtreibungsgegnerinnen und -gegner, Abtrei­
bung ohne Beratung nur bis zu einem bestimmten Zeitpunkt, bis zu 
dem wenige Bedenken bestehen, rechtlich freizustellen. Wie aus dem 
tatsächlichen Verhalten vieler Katholikinnen zu ersehen ist, teilen 
selbst diese nicht die offizielle Lehrmeinung ihrer Kirche in einem 
Ausmaß, dass diese ihr Handeln leiten würde. Zugeständnisse einer 
Gruppe sind auch im Lichte einer öffentlichen Moral erlaubt. Nicht 
zulässig sind hingegen erzwungene Zugeständnisse.

Der zweite Themenbereich, der hier fast zur Gänze ausgespart 
blieb, betrifft die Frage nach einer Abtreibungshandlung Dritter. Hier 
erstreckt sich wiederum ein breites Diskussionsgebiet, zu dem ich mich 
an dieser Stelle nur so weit äußern kann, dass es im Verhältnis zur hier 
behandelten Thematik aus der Begründungsperspektive nachrangig ist, 
mag es auch aus praktischer Sicht im Vordergrund stehen. Die Abtrei­
bungsfrage aus Sicht einer öffentlichen Moral in einer freiheitlich-plu­
ralistischen- Gesellschaft ist primär eine Frage des Verhältnisses der 
schwangeren Frau zum Fötus. Sie befindet sich in diesem leiblichen 
Umstand, der Fötus ist Teil ihres Leibes, mit der Entscheidung wird 
über sie entschieden.90

90 Dieser Beitrag entstand im Rahmen des Elise-Richter-Projektes Nr. V48-G14 des 
österreichischen Fonds zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung (FWF). Mein 
besonderer Dank gilt Silvia Arzt, Martina Berthold, Nadja Maria Lobner und Anne 
Reichold, die wertvolle Kommentare zu einer früheren Version dieses Beitrages liefer­
ten.

Normativität des Körpers A- 235

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199 - am 22.01.2026, 19:04:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

