
I 
SSENSCHAFTSI NTERVIEW 

Bernhard Pörksen "ln einer Welt der Simulation 
wird das Reale zur Obsession" 
Im Gespräch mit Norbert Bolz 

Norbert Bolz, Jahrgang 1953, studierte Philosophie, Germanistik und 
Religionswissenschaft, promovierte zur Ästhetik Theodor Adornos und 
war Assistent des Berliner Religionsphilosophen Jacob Taubes. Habili­
tiert wurde er mit einer Arbeit zum philosophischen Extremismus der 
Weimarer Zeit, die unter dem Titel "Auszug aus der entzauberten Welt" 
erschien. Die Veröffentlichung des viel diskutierten Essays "Theorie der 
neuen Medien" (1990) markiert die Hinwendung zu anderen Themen und 
den Abschied von der traditionellen Philosophie: Norbert Bolz, der seit 
1992 am Institut für Kunst- und Designwissenschaften in Essen lehrt, 
gehört heute zu den bekanntesten Medien- und Kommunikationstheore­
tikern im deutschsprachigen Raum. 

Skripts der Weltwahrnehmung 

Pörksen: Ein Schlüsselaphorismus Ihres Denkens findet sich in einem 
Satz, der mir für Ihr gesamtes Werk zentral erscheint: "Es gibt", so liest 
man an verschiedenen Stellen in Ihren Büchern, "kein Jenseits der Medi­
en". Wie ist das zu verstehen? 

Bolz: Gemeint ist, dass so etwas wie Unmittelbarkeit, Unberührtheit 
und Natürlichkeit, die man als ein Laie jenseits der Medien vennuten 
könnte, nicht existiert. Das gilt selbstverständlich nicht nur für die 
computergestützten Medien, die sich aufgrund ihrer relativen Neuheit 
geradezu penetrant aufdrängen, sondern trifft für die menschliche Zivili­
sation insgesamt zu; sie fällt ja in ihrer geschichtlichen Entfaltung mehr 
oder minder mit der Medienevolution zusammen. 

Pörksen: Das würde dann bedeuten: Da eine medienexterne Außen­
perspektive nicht zu haben ist, muss auch ein unvermittelter, ein direkter 
Zugriff auf die Welt unmöglich sein. Die nackte Wahrheit wäre demnach 
eine Fiktion, ein Mythos. 

Bolz: So ist es. Nur mit Hilfe von Medien können wir uns Vorstellun­
gen von der Welt machen, uns in ihr orientieren, Schemata bilden und 
Komplexität reduzieren. Es gibt keinen Aspekt der Wirklichkeit, der 
nicht durch Medien vorstrukturiert ist - und das heißt eben auch: Me­
dienwirklichkeit und Lebenswirklichkeit sind identisch. 

Pörksen: Nun finden sich ja gerade unter kulturkritisch gesinnten 
Geistern immer wieder Versuche, aus der Medienwelt auszubrechen, um 
so etwas wie einen Primärkontakt doch noch herzustellen. Als der 

1439 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

Schriftsteller Peter Handke noch in Kriegszeiten nach Serbien reiste , da 
tat er dies, um das öffentliche Bild durch die Genauigkeit der eigenen 
Wahrnehmung zu korrigieren, den Images seine Subjektivität entgegen­
zusetzen. "Was weiß der", so schrieb er in seinem Reisebericht, "der 
statt der Sache einzig deren Bild zu Gesicht bekommt, oder, wie in den 
Fernsehnachrichten, ein Kürzel von einem Bild, oder, wie in der N etzwelt, 
ein Kürzel von einem Kürzel?" Meine Frage ist jetzt: Gestattet der 
persönliche Augenschein noch die Möglichkeit, zu einem Jenseits der 
Medien zu gelangen? 

Bolz: Wie kommen Sie darauf? Der Serbienreisende Peter Handke 
wechselt doch lediglich von einem Medium in ein anderes, um eine Politi­
cal Correctness zu unterwandern, die von einer bestimmten medialen 
Formation- den öffentlich-rechtlichen Anstalten und den liberalen Feuil­
letons - kultiviert wurde. Seine Reise nach Serbien und sein Besuch vor 
Ort waren in diesem Sinne als eine Unterwanderung gemeint. Aber wo­
rauf sollte er denn, als er sich uns nach seiner Rückkehr mitteilte, zugrei­
fen, wenn nicht auf die Skripts eines Literaten, die ihm halfen, das zu 
ordnen, was ihm in Serbien und seiner Landschaft womöglich entgegen­
trat? Das heißt: Es geht nicht ohne Skripts und ohne Drehbücher der 
Weltwahrnehmung, die man aus den Medien (dem Fernsehen, Zeitungen, 
Büchern) bezieht. Eine Unmittelbarkeit der Wahrnehmung, die sich 
nicht irgendwelcher Skripts und Drehbücher bedient, erscheint mir voll­
kommen undenkbar. 

Pörksen: Der Satz "Es gibt kein Jenseits der Medien" ist demnach als 
eine epistemologische Allaussage zu verstehen und hat nicht den Cha­
rakter einer empirisch fassbaren Trendhypothese, die etwa heißen könn­
te: Immer stärker verstellen uns heute die modernen Medien den Blick 
auf die Welt, zunehmend sind wir ihrer wahrnehmungsprägenden Kraft 
ausgeliefert. 

Bolz: Ganz genau. Der in dieser Formel ausgedrückte Sachverhalt 
stimmt immer schon und ist in der Tat erkenntnistheoretisch gemeint; er 
gilt seit den Anfängen der menschlichen Zivilisation. 

Pörksen: Nun könnte man aber kritisch einwenden, dass sich die 
epistemologische Allaussage in einen logischen Widerspruch verwickelt: 
Wer sagt, dass wir alle im Erkennen befangen und unvermeidlich me­
diengeprägt sind, der muss sich fragen lassen, woher er das eigentlich so 
sicher und so genau weiß. 

Bolz: Wenn Sie nun mich fragen- ich selbst weiß dies aus Büchern, 
die von der Unmöglichkeit unmittelbarer, authentischer Welterfahrung 
handeln. Und erklärungsbedürftig ist auch nicht, warum es keine Unmit­
telbarkeit gibt, sondern viel spannender erscheint mir eigentlich die Fra­
ge, warum wir eine romantische Sehnsucht nach Authentizität und 

440 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WISSENSCHAFTSINTERVIEW 

unverfälschter Naturzuwendung in uns tragen, die gegenwärtig so deut­
lich spürbar zunimmt. Ich sehe einen klaren Zusammenhang zwischen 
der explosiven Entfaltung unserer Medienkulturen, der zunehmenden 
Medialität und technischen V ermitteltheit unseres Weltumgangs und 
dem Hunger nach Echtheit, Ursprünglichkeit, dem Reinen, Unverfälsch­
ten, Puren. Hier zeigen sich Reaktionsbildungen auf eine Erfahrung, die 
eigentlich uralt ist, aber aufgrund der enormen Beschleunigung der tech­
nischen Medienentwicklung und ihrer penetranten Aufdringlichkeit für 
alle unabweisbar geworden zu sein scheint. Thesenhaft gesagt: In einer 
Welt der Simulation wird das Reale zur Obsession. 

Pörksen: Können Sie diese Überlegungen noch weiter ausführen? 
Bolz: Mir geht es, wenn ich von dem Extremwert der Simulation spre­

che, um die Zurichtung unserer Welterfahrung durch mediengesteuerte 
und hochgradig artifizielle Vorprägungen. Jeder Schritt in Richtung Zivi­
lisation markiert einen Schritt in Richtung Sicherheit; jeder Schritt in 
Richtung Sicherheit bedeutet einen Schritt in Richtung Artifizialität. Und 
diese künstlichen Sicherheitszonen und die Blasen des Artifiziellen sind 
uns zur zweiten Natur geworden - und erzeugen, weil sie sich so massiv 
ausbreiten, ein Komplementärbedürfnis nach dem Ursprünglichen und 
nach der reinen, der unvermittelten Erfahrung. 

Dialektik der Trends 

Pörksen: Für mich wird am Beispiel dieser Diagnose ein Grundmuster 
Ihres Denkens offenbar, das man als kompensatorische Dialektik bezeich­
nen könnte. Die moderne Welt schlägt uns ihre Wunden- und weckt das 
Bedürfnis nach ihrem Gegenteil. 

Bolz: Stimmt. Ein Ausstieg aus der Medienevolution erscheint mir 
nicht als eine realistische und irgendwie praktikable Option - und doch 
sehe ich den Menschen als ein Wesen, das mit dieser Entwicklung nicht 
Schritt zu halten vermag und Kompensationen braucht, um sie überhaupt 
für sich erträglich zu machen. Die hinfällige menschliche Existenz ver­
mag ihr eigenes Maß nicht in einer sinnvollen Weise an die künstlichen 
Welten anzulegen und sehnt sich eben deshalb nach Illusionen, mit deren 
Hilfe die Zumutungen unserer Zeit wieder ausgeglichen werden können. 
Auch der "homo novus" der Medienwelt, von dem manche amerikanische 
Autoren träumen, kann seine Heimat nicht in der vollendeten Artifizia­
lität finden. 

Pörksen: Lässt sich dieses allgemeine Entwicklungsprinzip menschli­
eher Gesellschaften, das Sie hier beschreiben, noch präziser illustrieren? 

Bolz: Man denke nur an das nahe liegende Beispiel des Medienge­
brauchs: Der Trend hin zu den computergestützten und zunehmend auch 

441 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

interaktiven Medien stellt einerseits eine Notwendigkeit und anderer­
seits eine Überforderung dar und wird, so meine These, gerade durch ein 
Revival der alten Medien kompensiert. Das heißt: Die alten Medien gehen 
nicht unter, sondern bekommen eine neue Funktionsbestimmung inner­
halb des gesamten Medienverbundes und fungieren dann als humane 
Kompensationen: Wenn sich E-Mail als Normalform der Kommunikation 
etabliert, dann wird jeder handgeschriebene Brief zum Liebesbrief, der 
unabhängig von seinem Inhalt die Botschaft einer besonderen Wert­
schätzung enthält. Das großartige Funktionieren der Tele-Konferenzen 
führt nicht zu einem Verschwinden persönlicher Begegnungen, sondern 
stimuliert die Sehnsucht nach Face-to-Face-Kontakten. Wer heute online 
geht, der setzt sich einer Anarchie der Informationen aus, in der hilfrei­
ches Wissen und Paranoia in friedlicher Koexistenz existieren - und er 
beginnt womöglich, das Buch als Orientierungsmedium für sich zu ent­
decken. Meine These lautet: Der Wert der Bücher wird angesichts verun­
sichernder und desorientierender Informationsmengen immer weiter zu­
nehmen. Sie werden zu Orientierungsmedien, die nicht mehr primär die 
Funktion der Speicherung und der Archivierung von Wissen besitzen. 
Und sie leisten eine einzigartige Reduktion von Komplexität, die man bei 
keinem anderen Medium findet, das seinerseits eine solche Komplexität 
in sich trägt: Ein Buch suggeriert, dass ein Thema einen Anfang, einen 
Höhepunkt und ein Ende hat. 

Pörksen: Das heißt auch: Die Medialisierung der Welt erzeugt ein 
Bedürfnis nach der medienbefreiten Zone. 

Bolz: So ist es. Es entsteht eine Sehnsucht nach dem wirklich Wirkli­
chen, weil man unabweisbar spürt, dass die Medien mit ihrer Inszenie­
rungsmacht immer tiefer in die Realität eindringen. Ironischerweise wird 
ein solches letztlich theologisch zu nennendes Bedürfnis bereits von dem 
Authentizitätsversprechen der Werbung (Coca Cola: "the real thing") 
bedient - und es offenbart sich ein längst vertrautes Skript ein weiteres 
Mal: Die erste Natur folgt, wie wir seit der Romantik wissen, der zweiten 
Natur; die zweite Natur entlässt aus sich als Phantom die erste Natur. 

Pörksen: Aber führt Ihre Schlüsselthese, dass uns ein Jenseits der 
Medien prinzipiell nicht zugänglich ist, nicht zu einem Selbstwider­
spruch? Man sagt doch, wenn man in dieser Weise spricht, schon unge­
heuer viel. Woher will man wissen, dass dies alles so stimmt, dass dem 
tatsächlich so sein muss? 

Bolz: Verstehen Sie diese Aussage, wenn sie Ihnen logisch wider­
sprüchlich erscheint, doch schlicht und einfach empirisch, d.h. als die 
Beschreibung einer Erfahrung, die sich nicht falsifizieren lässt. Der logi­
sche Widerspruch braucht uns, da er empirisch auflösbar ist, nicht zu 
schrecken. Fragen wir uns doch für einen Moment, wie ein Gegenbeispiel 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WISSENSCHAFTSINTERVIEW 

aussehen könnte, das meine Behauptung widerlegt. Die Antwort wäre: 
Man müsste Erfahrungen benennen, die eindeutig als rein und unvermit­
telt qualifiziert werden können; es dürfte sich - beispielsweise - nicht 
einfach um die Beschwörungen eines Lyrikers handeln, der seinerseits 
Lyrik über die Lyrik produziert. Natürlich würde auch ich mich gerne von 
der Unmittelbarkeit und einem Jenseits der Medien überraschen lassen, 
aber weder habe ich selbst Erfahrungen dieser Art vorzuweisen noch 
wäre es mir bisher misslungen, Authentizitätsansprüche und Echtheits­
behauptungen anderer unmittelbar auf das jeweilige Skript zurückzu­
führen, das hier eigentlich herrscht. 

Pörksen: Es ist die Kommunikation der Mystiker, die sich im Span­
nungsfeld dieser empirischen und logischen Paradoxie entfaltet: Gespro­
chen wird über etwas, über das man nach eigenem Eingeständnis über­
haupt nicht zu sprechen vermag, weil sich die eigentliche Dimension der 
Erfahrung der Darstellbarkeit entzieht. 

Bolz: Korrekt. Aber natürlich regiert auch den Mystiker ein Skript, 
das sich mit Ludwig Wirtgenstein folgendermaßen umschreiben lässt: Es 
gibt das Mystische - und es zeigt sich und lässt sich doch gleichwohl 
nicht beschreiben und zum Gegenstand eines Diskurses machen. Auch 
hier findet sich die Erfüllung eines längst vertrauten Schemas. Auf der 
einen Seite: die Welt der Sagbarkeit und der diskursiven Überprüf­
barkeit, in der sich z.B. Wissenschaftler aufhalten. Auf der anderen Seite: 
der logische Rückzugsort des Mystischen für alle diejenigen, die anderes 
wollen. Nun könnte man weiterfragen: Wer ist für das Mystische zustän­
dig? Sind es religiös Erweckte? Sind es Dichter mit einem besonderen 
Erkenntnisprivileg, die einen Spezialzugang zu diesem Jenseits bean­
spruchen dürfen? 

Die Suche nach dem archimedischen Punkt 

Pörksen: Würden Sie der sehr bekannt gewordenen These des System­
theoretikers Niklas Luhmann zustimmen? Er beginnt ja sein berühmt 
gewordenes Buch "Die Realität der Massenmedien" mit dem rhetori­
schen Paukenschlag: "Was wir über unsere Gesellschaft, ja über die 
Welt, in der wir leben, wissen, wissen wir durch die Massenmedien." 

Bolz: Das meine ich in der Tat, obgleich man natürlich sagen muss, 
dass dieser Satz als Provokation gemeint ist und einen leise polemischen 
Unterton besitzt. Es geht um unser Wissen von der Welt - und mit Blick 
auf den Weltbegriff formuliert Niklas Luhmann eine absichtliche Über­
treibung. Natürlich gibt es auch die familiäre Sozialisation, die nur mit 
Hilfe des Mediums Sprache denkbar ist; und selbstverständlich existiert 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

ebenso ein Wissen, das wir anderen Medien verdanken, die sich nicht 
sinnvoll als Massenmedien bezeichnen lassen. 

Pörksen: Welche Konsequenzen hat Ihre eigene Position für die Medi­
enkritik? Die klassische Denkfigur medienkritischer Anstrengungen war 
ja immer: Man vergleicht das medienerzeugte Bild mit der eigentlichen 
Wirklichkeit - und diagnostiziert dann in einem nächsten Schritt Ver­
fälschung, Verzerrung und Manipulation. Das Jenseits der Medien er­
schien traditionell als Ort der Entscheidung über das Wirkliche und 
Unwirkliche, die angemessene Realitätsabbildung und die inadäquate 
Falschdarstellung. Aus dem Zugriff auf einJenseits der Medien bezog die 
Kritik überhaupt erst ihre Energie. 

Bolz: Meine These lautet, ganz allgemein und unabhängig von gewis­
sen Medientheorien gesagt, dass der Ort der Kritik unbestimmbar gewor­
den ist. Schon die letzten emphatischen Versuche, eine kritische Theorie 
zu präsentieren, die sich beispielsweise bei Theodor Adorno finden, zei­
gen dies. Bereits Adorno musste nämlich die gesamte Virtuosität einer 
negativen Dialektik aufbieten, um dann letztlich einen Punkt zu fingie­
ren, von dem aus man überhaupt noch Kritik formulieren konnte. Das 
war, wie er sich selbst eingestehen musste, ein intellektuelles 
Münchhausen-Kunststück, eine letztlich zum Scheitern verurteilte Su­
che nach einem archimedischen Punkt der Weltbetrachtung, der außer­
halb eines gleichzeitig als umfassend beschriebenen Unheilszusammen­
hangs zu finden sein sollte. Um die Anmaßung und den ungeheuren 
Anspruch des Kritikers zu verdeutlichen, genügt bereits ein ganz simpler 
Gedanke: Kritik macht nur dann Sinn, wenn man ein normatives Gegen­
bild zu dem vorzubringen vermag, was man phänomenologisch aufzuwei­
sen hat - und schon stellt sich die Anschlussfrage: Woher kommt die 
Norm? Wer sagt, was richtig und was falsch ist? Wer legt fest, was der 
wahren Natur des Menschen entspricht und was sie in die Entfremdung 
hineintreibt? Schon am Gebrauch der berühmten Entfremdungsvokabel 
spürt man unmittelbar, dass dieses Denken unserer aktuellen Welterfah­
rung nicht mehr gewachsen ist; wir haben längst Abschied genommen 
von einem äußerst suggestiv konzipierten Theoriemodell, das seinen 
Stolz aus der Kritik bezieht und die Intensität der Leiderfahrung als Indiz 
einer besonderen Wahrheitsnähe ausgibt. Die geheiligte W einerlichkeit 
der kritischen Theorie findet man heute unter ernstzunehmenden Intel­
lektuellen nicht mehr - und man sollte, wie ich meine, das gesamte 
Projekt verabschieden. 

Pörksen: Was heißt das? Fordern Sie ein Ende der Kritik aus erkennt­
nistheoretischer Einsicht? 

Bolz: Ganz und gar nicht. Wenn man den Theorietypus der Kritik und 
seinen anmaßenden Begründungsmodus insgesamt als überholt betrach-

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WISSENSCHAFTSINTERVIEW 

tet, dann bedeutet das doch nicht, sich auch in der pragmatischen Di­
mension des Alltags der Möglichkeit der Kritik zu berauben. Das wäre 
ein lächerlicher Purismus, der übersieht, dass man vieles alltäglich tut, 
was man theoretisch nicht begründet und auch gar nicht zu begründen 
und auf ein ideales Normbild zurückzuführen vermag. Die pragmatische 
Dimension der Kritik und eine alltägliche Praxis zeigen sich dann darin, 
dass man manche Formen der Manipulation für unvermeidlich hält, ande­
re dagegen aber für Betrügerei. 

Pörksen: Lässt sich allgemein sagen, was gängige Manipulation und 
kritikwürdige Betrügerei voneinander unterscheidet? 

Bolz: Jedes beliebige Bild, das in den Medien auftaucht, stellt immer 
nur einen Ausschnitt und damit stets das Resultat einer Manipulation 
dar. Der Unterschied zwischen Betrug und unvermeidlicher Manipulation 
im Sinne einer notwendigen Reduktion von Komplexität erscheint mir 
rein konventionell: Es ist der Betrachter des Bildes, der den Betrug 
konstatiert, weil er in kritischer Absicht bemerkt, dass das für ihn Inter­
essante und Relevante in dem jeweiligen Bildausschnitt ausgeblendet 
wurde. 

Pörksen: Mein Eindruck ist: Sie setzen den Begriff der Gestaltung 
und den Begriff der Manipulation gleich. 

Bolz: Absolut richtig. Stets legt sich eine Darstellungsoberfläche über 
eine höchst zerklüftete Wirklichkeit und überformt sie, manipuliert sie 
durch ihre mediengerechte Gestaltung. Die Frage nach der Wahrheit 
stellt sich indes nach wie vor, wird aber im Vergleich zu früheren Zeiten 
anders beantwortet. Früher hätte man gesagt, dass Wahrheitsfragen sich 
entscheiden lassen, indem man die Charakteristik der Relation zwischen 
Darstellung und Dargestelltem erfasst - und dann eine mehr oder minder 
angemessene Form der Repräsentation feststellt bzw. die adaequatio dia­
gnostiziert. Heute besteht die einzige Garantie gegen den beständigen 
Betrug in der Konkurrenz der verschiedenen Darstellungen. Kein Medi­
um, selbst die politisch äußerst korrekte "Tagesschau" nicht, vermag die 
Wahrheit über die Welt in 15 Minuten zu präsentieren, aber das macht 
nichts, weil unendlich viele konkurrierende Realitätsbeschreibungen ne­
beneinander existieren. Es ist der fortwährende Wettbewerb der Informa­
tionsquellen, der ausreichen muss: Er tritt funktional an die Stelle der 
ursprünglichen, an Repräsentationsmodellen orientierten W ahrheitser­
wartung. 

Der Fall Tom Kummer 

Pörksen: Ist die Gleichsetzung von Gestaltung und Manipulation nicht 
eine gefährliche Auffassung, weil sie sich letztlich als eine Rechtferti-

1445 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

gung von Betrug verstehen oder missverstehen ließe? Das Motto wäre 
dann: Es gibt kein Jenseits der Manipulation, also ist alles erlaubt. Viel­
leicht passt dazu ein konkretes Beispiel: Der freie Autor Tom Kummer 
hat vor einiger Zeit einen handfesten Skandal provoziert, weil er minde~ 
stens ein Dutzend Interviews mit Prominenten fälschte und im Magazin 
der Süddeutschen Zeitung veröffentlichte. Als er aufflog, gab er an, er 
habe "die Medientheorie erweitern" und "die Definition, was Realität ist 
und was Fiktion" in Frage stellen wollen. Die etwas unfreundliche Zu­
sammenfassung seines missverstandenen Konstruktivismus lautet: Tom 
Kummer ist einer der ersten Fälscher, der versucht hat, seinen Betrug 
erkenntnistheoretisch zu legitimieren. 

Bolz: Bitte bedenken Sie doch, dass in dieser Unverschämtheit, die 
Erkenntnistheorie als Eideshelfer für den eigenen Betrug zu bemühen, 
auch eine ungeheure Raffinesse liegt. Was den Fall Tom Kummer so 
spannend macht, ist doch gerade die völlig korrekte Einsicht, dass sich 
aus der Sicht des Lesers gar kein erkennbarer Unterschied zwischen 
irgendwelchen fingierten und scheinbar authentischen Interviews aus­
machen lässt. Die einzige Differenz besteht darin, dass bei den so ge­
nannten authentischen Gesprächen die Prominenten den Text in der 
Regel zur Veröffentlichung freigegeben und offiziell als ihr eigenes Wort 
autorisiert haben, dass man also eine juristische Beziehung zwischen 
dem Kunstprodukt des Interviews und der Person des Interviewten ge­
stiftet hat. Wer jedoch Interviews mit Prominenten liest und sich ihre 
Entstehungsgeschichte vergegenwärtigt, der muss zugeben, dass es sich 
um vollkommen artifizielle Texte handelt: DenJournalisten wird vorgege­
ben, was sie fragen dürfen; und die Antworten sind generell präfabriziert. 
Was stattfindet, ist ein einziger Austausch von Schablonen. 

Pörksen: Die Denkfigur, die Sie gerade zur Verteidigung von Tom 
Kummer in Stellung bringen, erscheint mir nicht akzeptabel: Aus einer 
miesen Praxis der Kungelei zwischen PR-Agenten, Journalisten und 
Prominenten leiten Sie die Legitimität seines Fälscher-Handwerks ab. 
Philosophisch gesprochen: Aus einem schlechten Sein folgt doch kein 
schlechtes Sollen. 

Bolz: Diese Rekonstruktion meiner Argumentation ist falsch, weil ich 
entschieden dafür plädiere, die Ebene der erkenntnistheoretischen Dis­
kussion und der alltäglichen Konvention nicht miteinander zu vermi­
schen, sondern sie genau zu trennen. Meine gerade präsentierte Ein­
schätzung von Tom Kummer ist erkenntnistheoretisch gemeint. Wer sich 
allerdings auf die Ebene der Praxis und der Konvention begibt, der muss 
selbstverständlich zur Anklage schreiten - und feststellen: So geht es 
nicht! Die Begründung kann aber nicht in der vermeintlichen Differenz 
zwischen den fingierten Interviews eines gerissenen und bösartigen 

446 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WISSENSCHAFTSINTERVIEW 

Journalisten und dem scheinbar authentischen Selbstausdruck irgendei­
nes Filmsternchens in Hollywood gesucht werden. Die alltagspragmati­
sche Begrtindung der Anklage besteht vielmehr darin, dass es für unser 
gesellschaftliches Miteinander einfach unerträglich wäre, immer damit 
rechnen zu müssen, dass uns Journalisten womöglich frei erfundene Be­
richte liefern. 

Pörksen: Kann man nicht gerade am Beispiel von Tom Kummer den 
qualitativen und damit den entscheidenden Unterschied zwischen Mani­
pulation und Gestaltung demonstrieren? Natürlich ist jedes Interview 
gestaltetes Material, aber deswegen noch nicht notwendig das Resultat 
böswilliger Manipulationen und Betrügereien. Auch ein Tom Kummer 
kennt doch diesen Unterschied; auch er hat- zumindest in früheren Jah­
ren - für seine Gespräche und Porträts den Gang in die Wirklichkeit 
gewagt und getan, was Journalisten eben eigentlich immer tun sollten: 
recherchieren, bevor sie schreiben. 

Bolz: Das Faszinierende an seinen Erfindungen ist eigentlich, dass 
man sie lange nicht als solche zu erkennen vermochte, dass er sich also 
Interviews ausgedacht hat, die zumindest authentisch zu sein schienen, 
also in gewissem Sinne entlang möglicher Plausibilitäten recherchiert 
und fingiert worden sind. Wilde Phantasien und plump erfundene Ge­
spräche hätten sofort zu seiner Enttarnung geführt und niemals funktio­
niert. Das heißt: Der eigentliche Skandal und die Ursache allgemeiner 
Beunruhigung besteht doch darin, dass die Grenze zwischen dem durch­
aus Möglichen und dem echten Betrug flimmert und dass die Medienwelt 
und die gesamte Sphäre der Prominenten vollkommen schablonisiert und 
artifiziell geworden sind: Erst diese Entwicklung macht hochgradig plau­
sible Erfindungen und zielgenaue Betrügereien überhaupt möglich; und 
das ist es, so würde ich behaupten, was die Leute beunruhigt und aufregt. 

Ökonomie der Moral 

Pörksen: Sie sagen, dass man Tom Kummer zwar auf der Basis des 
alltäglichen Common Sense kritisieren kann, aber seine erkenntnistheo­
retische Rechtfertigung doch akzeptieren sollte. Meine These ist jedoch, 
dass man auch seiner eilig zusammengeschraubten epistemologischen 
Entlastung nicht zustimmen muss, wenn man von einer Triade von Be­
griffen ausgeht und klar zwischen unbewusster Konstruktion, bewusster 
Gestaltung und gezielt er Manipulation unterscheidet. Natürlich konstruie­
ren wir alle, wenn wir die Welt wahrnehmen; und natürlich gestalten 
J oumalisten das, was sie für real halten, um es dann zu veröffentlichen; 
aber wer manipuliert, wer lügt und betrügt, der weiß eben auch, dass er 

1447 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

in absichtlich verzerrender Weise seiner eigenen Realitätsauffassung wi­
derspricht: Darin besteht, wenn man so will, die verborgene Schönheit 
von Manipulation, Betrug und Lüge: Man ist sich ihrer im Moment des 
Handeins bewusst. 

Bolz: Sicher, man kann solche Unterscheidungen treffen, sie erschei­
nen mir jedoch eigentlich uninteressant und überflüssig, um journalisti­
sche Ethik zu begründen. Meine Begründung wäre eine andere, die sich 
in der Formel zusammenfassen lässt: Betrug zahlt sich nicht aus. Wenn 
wir davon ausgehen, dass jeder weiß oder doch zumindest wissen könnte, 
dass die Informationen, die er aus den Medien bekommt, sich nicht durch 
ihn überprüfen lassen, dann hängt die Glaubwürdigkeit dieser Informa­
tionen in einem radikalen Sinne von der Vertrauenswürdigkeit des Jour­
nalisten ab: Man muss demjenigen vertrauen, der einem die Welt in den 
Medien zurechtschneidet Und daher gibt es für das weitere Funktionie­
ren der Medienmaschine keine schlimmere Bedrohung als die Enttäu­
schung von Vertrauen. Das heißt: Unabhängig von Moral oder Sittlich­
keit findet sich hier eine letztlich ökonomische Nötigung zur journalisti­
schen Ethik und einem Seriositätsminimum der Massenmedien. Wird 
nämlich das Vertrauen enttäuscht, so ist die Informationsquelle für alle 
Zeiten diskreditiert. 

Pörksen: Was Sie vorschlagen, klingt wie eine ökonomische Be grün­
dung von Moral. 

Bolz: Genau. Das Gelingen eines solchen Begründungsversuchs er­
scheint mir ungeheuer wichtig, da immer, wenn man allgemeine Sollens­
anforderungen an die Realität heranträgt, diese Realität schon verloren 
ist. Und es rechnet sich einfach nicht, so kann man sehr präzise zeigen, 
zu betrügen, zu lügen und unserlös zu agieren; das Risiko erscheint 
einfach zu groß. Das ist - wiederum ganz alltagspragmatisch gesprochen 
- eine gute Nachricht. 

Pörksen: Wenn ich richtig verstehe, dann gehen Sie in unserer bishe­
rigen Diskussion von zwei verschiedenen Welten aus, der Welt der Epi­
stemologie und der Welt des Alltags, für die jeweils unterschiedliche 
Unterscheidungsmöglichkeiten gelten. Im Alltag reden wir von Betrug; 
aus einer erkenntnistheoretisch geschulten Perspektive können wir da­
gegen zu Tom Kummer nur den Kommentar abgeben, dass es kein Krite­
rium mehr gibt, um gefälschte und authentische Interviews zu unter­
scheiden. 

Bolz: Nach meiner Auffassung ist Betrug kein Begriff, der auf der 
Ebene der Erkenntnistheorie irgendeinen Sinn macht, sondern es geht 
um ein moralisches Urteil, das man erkenntnistheoretisch gesprochen 
als einen Extremfall der Darstellung und der Manipulation klassifizieren 
muss. Der Trick des Tom Kummer und die Intelligenz seiner Rechtferti-

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WISSENSCHAFTSINTERVIEW 

gung besteht in dem geschickten Ebenenwechsel: Man greift ihn mora­
lisch an und wirft ihm Betrug vor; und er antwortet erkenntnistheore­
tisch, wenn er von der Ununterscheidbarkeit von Fiktion und Realität 
spricht, er springt also auf ein anderes Niveau und reagiert nicht auf der 
Ebene, auf der er angegangen wird. 

Pörksen: Sind dann aber nicht auch Formeln wie "Alles ist Manipula­
tion" hochgradig missverständlich: Sie sind streng erkenntnistheoretisch 
gemeint, werden aber womöglich von Anderen als alltagstaugliche Ein­
lassungen aufgefasst. 

Bolz: Das permanente Missverständnis erscheint mir als N ormalfall, 
wenn Laien sich mit wissenschaftlichen Aussagen beschäftigen und bil­
det im Ernst keinen Grund zur Klage: Wer sein Leben nicht mit den 
eigentümlichen Abstraktionsleistungen wissenschaftlicher Reflexion 
verbringt, der muss natürlich Aussagen, die erkenntnistheoretisch ge­
meint sind, als moralische oder unmoralische Aufforderungen missver­
stehen, das erscheint mir vollkommen verständlich und einsichtig. Der 
Unterschied zwischen Wissenschaftlern und Laien besteht, so würde ich 
sagen, darin, dass sich Wissenschaftler dem Vorrang der alltäglichen 
Praxis nicht beugen und sich von der bloßen Konvention nicht einfangen 
lassen: Natürlich leben auch Wissenschaftler gemäß bestimmter Konven­
tionen dahin, aber sie besitzen doch das fabelhafte Privileg, das eigene 
und fremde Handeln noch mit einem ganz anderen Blick beobachten zu 
können. 

Pörksen: Ich würde allerdings behaupten, dass manche Medien- und 
Erkenntnistheoretiker gerade deshalb soviel Aufsehen erregen, weil sie 
diese verschiedenen Ebenen und Welten immer wieder radikal aufeinan­
der beziehen und aufeinander abbilden - und dann etwa sagen: Es gibt 
keine letzte Wahrheit, also ist nichts sicher; wir erfinden die Wirklich­
keit, also ist alles möglich; absolute Werte existieren nicht, also müssen 
wir uns mit einer völligen Belle bigkeit abfinden. Und so weiter. 

Bolz: Diese euphorische Radikalität kann ich nicht teilen, weil ich 
davon ausgehe, dass das Wissen, das unser Leben organisiert, in starkem 
Maße in Praktiken verkapselt ist und dass keine Verbindung der ver­
schiedenen Ebenen existiert. Wie man lebt, wie man lehrt und beispiels­
weise in einer Universität agiert, wird nicht beständig durch epistemolo­
gische Überlegungen kontrolliert. Aus meiner Sicht gibt es einen Vor­
rang der Praxis und keine Alternative zum konventionellen Leben im 
Alltag; aber als Wissenschaftler vermag ich diese Konventionen und die 
gängigen Praktiken, die das eigene oder auch das Leben anderer bestim­
men, doch in Konkurrenz zur konventionellen Weltbeschreibung wahrzu­
nehmen und bin, um mit Nietzsche zu sprechen, in der Lage, Perspek­
tiven ein- und auszuhängen. Das heißt: Das Befangensein in der Kon-

449 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

vention ist eben wunderbarer Weise nicht auch schon das Ende des 
Denkens. 

Von der Simulationstheorie zur Epistemologie 

Pörksen: Mir scheint, dass Sie gerade in Ihren früheren Arbeiten diese 
beiden Welten nicht mit dieser Schärfe getrennt haben. In Ihrem 1991 
erschienenen Buch "Eine kurze Geschichte des Scheins" schreiben Sie: 
"Die Hyperrealität der Simulation absorbiert das Reale und macht die 
Fragen nach wahr und falsch, Wirklichkeit und Schein gegenstandslos. 
Geschichte entleert sich zum reinen Als ob, zum Simulakrum. ( ... ) Ob es 
sich um philosophische Debatten oder den Schlagabtausch der 
Großmächte handelt- alles geschieht nur noch als ob." Die Scheinhaftig­
keit des Realen durchdringt, so Ihre damalige Formulierung, auch den 
Alltag und lässt uns die Wirklichkeit unwirklich werden. Heute setzen 
Sie noch fundamentaler an: Die These von der mediengesteuerten Simu­
lation wird zur Behauptung der grundsätzlichen Konstruiertheit unserer 
Weltwahrnehmung. Das heißt: Was einst Simulationstheorie war, ist 
heute Epistemologie. 

Bolz: Dem stimme ich zu. Dieses sehr gut gewählte Zitat macht deut­
lich, wohin es führt, wenn man sich seine eigenen erkenntnistheoreti­
schen Überlegungen von der Philosophie selbst vorgeben und diktieren 
lässt. Hier liegt, wie ich sagen würde, der entscheidende Unterschied 
zwischen meinen älteren und neueren Arbeiten. In den letzten Jahren 
habe ich versucht, mein Denken von den traditionellen Fragestellungen 
des eigenen Faches zu lösen und eher problern- und projektorientiert zu 
arbeiten, mir meine Themen stärker - fast wäre ich versucht zu sagen: 
von der Wirklichkeit - vorgeben zu lassen. Insofern wären solche Sätze, 
nicht nur aufgrundihrer wolkigen, an Jean Baudrillard erinnernden For­
mulierungsunkunst, nicht mehr möglich, das ist vollkommen klar. Es 
handelt sich hier um ein Denken, um eine Orientierung an der Tradition 
und ein Fortschreiben mancher Autoren, das ich gerne ganz abschütteln 
würde. 

Pörksen: Es gab ja einmal eine Zeit, da gehörte es zum guten Ton zu 
behaupten, dass gerade die neuen Medien die traditionelle Unterschei­
dung zwischen dem Realen und IDusionären aufheben. Jean Baudrillard 
sprach von der Allgegenwart der Simulation, Odo Marquard vom "Gang 
der Wirklichkeit in die Fiktionen", Dietmar Kamper vom "Überborden 
des Imaginären". Allerdings verbarg sich hinter der Scheinhaftigkeit des 
Realen immer noch das offenbar vorhandene Reale selbst, auch wenn es 
sich in den Augen der Medientheoretiker zunehmend verflüchtigte. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WISSENSCHAFTSINTERVIEW 

Bolz: Das ist genau der Punkt. Missverstehen Sie jedoch bitte mein 
inzwischen anders geartetes Denken nicht als reines Renegatentum, ich 
will nun nicht sagen: "Ich weiß es jetzt besser! Das war alles Unsinn!" 
Was mich an manchen meiner alten Arbeiten ärgert, ist, dass sie von dem 
Interesse beherrscht waren, bestimmte Theorien in sich selbst weiterzu­
spinnen und einfach nur weiterzutreiben. Stattdessen wäre es ange­
bracht gewesen, das Verhältnis von erkenntnistheoretischen Überlegun­
gen und der pragmatischen Dimension unserer Realität zu überpiiifen. 
Heute haben die von Ihnen mit einem leise kritischen Unterton als "epis­
temologische Allaussagen" bezeichneten Formulierungen etwas von ih­
rer überflüssigen Schärfe verloren; es handelt sich um erkenntnistheore­
tische Outlines, nicht aber um Versuche, die Eigendynamik der Wirklich­
keit selbst zu treffen. Die Naivität, den Weltungeist der Simulation zu 
beklagen, würde ich mir heute nicht mehr gestatten. Heute glaube ich, 
dass man in seinen erkenntnistheoretischen Überlegungen radikal zu 
sein vermag - und doch gleichzeitig an den eigenen Praktiken festhalten 
kann, die in einem umfassenden und ebenso radikalen Sinn keiner 
Begrundung bedürfen. 

Pörksen: Aber besteht nicht der provozierende Charme Ihres Denkens 
gerade darin, die verschiedenen Ebenen doch immer wieder spielerisch 
miteinander zu verknüpfen, Theorie und Praxis, Epistemologie und All­
tag in ein Inspirationsverhältnis treten zu lassen? Sie selbst schreiben 
auch populäre Sachbücher, treten auf den Kongressen der Trendforscher 
auf, diskutieren öffentlich mit Politikern und halten Vorträge vor Mana­
gern. 

Bolz: Nehmen wir für einen Moment an, dass ich an einem Stammtisch 
sitze - und doch kein Interesse habe, mich an den hier ablaufenden 
Gesprächen zu beteiligen, die Vorurteile zu bestätigen, indem ich Stereo­
type reproduziere. Was könnte ich tun, was andere nicht tun können, die 
auch hier sitzen? Meine Antwort lautet: Es ist meine Aufgabe, einen 
Input zu liefern, der einer Beschreibungswelt entstammt, die den Ver­
sammelten fremd ist. Was mir als möglicher Effekt vorschwebt, ist eine 
Irritation. 

,.Irritation ist kostbar" 

Pörksen: Wenn wir diese Überlegungen verallgemeinern, dann hieße 
das: Der öffentlich agierende Wissenschaftler wäre so etwas wie ein 
Irritationskünstler; er verteilt Kopfnüsse und macht auf andere Möglich­
keiten der Weltwahrnehmung aufmerksam. 

Bolz: So ist es; eine andere Rolle kann ich mir nicht vorstellen. Wenn 
ich mich beispielsweise mit einem Politiker unterhalte, dann gibt es zwei 

451 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

Möglichkeiten der Interaktion: Entweder kann ich ihn, was er sich 
womöglich insgeheim erhofft, in seinen Vorurteilen bestätigen: "Profes­
sor Bolz", so wird er dann sagen, "sieht die Dinge völlig richtig; genauso 
sehe ich sie auch und seit langem! " Die andere Variante der Interaktion 
wäre die Irritation; sie verdankt sich der Tatsache, dass der Politiker und 
ich in zwei ganz verschiedenen Beschreibungswelten arbeiten. 

Pörksen: "Irritation ist kostbar" soll Niklas Luhmann einmal gesagt 
haben. 

Bolz: Das ist ein schöner Satz. Eine gelingende Irritation unvorberei­
teter Hörer und Leser, also eine Begegnung, die nicht nur Verärgerung 
und Abwehr auslöst, stelle ich mir als eine Art Virus vor: Einen gut 
formulierten und irritierenden Gedanken wird man einfach nicht mehr 
los, er belästigt einen - und zwingt einen dazu, Antikörper zu entwickeln 
und die Immunabwehr zu stärken. Das Ziel heißt also nicht, Bolzianer zu 
erzeugen, sondern Viren zu verbreiten, die andere zwingen, ihr gedankli­
ches System zu verbessern, um meine Überlegungen wieder loszuwerden. 
Denjenigen, die schon etwas vorbereitet sind, kann man vielleicht gele­
gentlich auch maieutische Dienste erweisen: Man kann ihnen helfen, 
Erfahrungen in Worte zu fassen, ihrem eigenen Verständnis eine Sprache 
zu geben. 

Pörksen: Würde das auch bedeuten, dass Ihnen mehrheitsfähige 
Sätze aus Ihrer Feder eigentlich als ein Versagen erscheinen? 

Bolz: Das Formulieren mehrheitsfähiger Sätze halte ich für Zeitver­
schwendung, sie sind per Definition langweilig. Wissenschaft wird gerrau 
dann interessant und kommt erst dann zur Entfaltung, wenn sie kon­
traintuitive Beobachtungen formuliert, also gegen den Strich des gesun­
den Menschenverstandes andenkt und anschreibt. Daher gibt es für mich 
nichts Hässlicheres als Wissenschaftlerkollegen, die Vorlagen für Politi­
ker schreiben und, wenn man so will, an der sozialdemokratischen Ver­
besserung Mitteleuropas mitwirken wollen. 

Pörksen: Kontraintuitive Beobachtungen sind, so ließe sich argumen­
tieren, zwar originell und aufregend, aber eben gerade unwissenschaft­
lich, weil ihnen die Anschlussfähigkeit fehlt. Zugespitzt und als These 
formuliert: Der Hunger nach Originalität und die Suche nach immer neu 
und anders klingenden Thesen hat gerade die Geisteswissenschaften 
fundamental marginalisiert, weil sich hier das intellektuelle Ranking oft­
mals gerade aus dem Bruch mit dem Erwartbaren ergibt - nichts, woran 
man mit weiterführenden Überlegungen andocken könnte. 

Bolz: Das ist nicht falsch, aber hier muss man, würde ich sagen, etwas 
präziser argumentieren, da es doch um die Frage geht, an welche Form 
der Kommunikation wissenschaftliche Kommunikation eigentlich an­
schließen sollte. Ich würde sagen: primär an die eigene Form der Korn-

452 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WISSENSCHAFTSINTERVIEW 

munikation, nicht jedoch an den so genannten gesunden Menschenver­
stand. Eben deshalb kann sich ein so kontraintuitiv formulierender, ein 
so extrem spröder Autor wie Nildas Luhmann innerhalb des wissen­
schaftlichen Diskurses zu einem Massenphänomen entwickeln; kaum ein 
anderer herrscht gegenwärtig derart hegemonial in allen möglichen Dis­
ziplinen im deutschsprachigen Raum. Sein Beispiel zeigt die enorme An­
Schlussfähigkeit von Überlegungen, die wirklich in jeder Nuance kon­
traintuitiv sind: Der Mensch kann nicht kommunizieren, so bekommt 
man hier zu lesen; nur die Kommunikation kann kommunizieren. Wis­
senschaftsextern ist das natürlich eine glatte Provokation, die aber wis­
senschaftsintern intensiv diskutiert wird. Kurzum: Mir persönlich geht es 
sehr wohl um innerwissenschaftliche Anschlussfähigkeit - und doch um 
eine Irritation des Common Sense. 

Pörksen: Unter welchen Bedingungen hat sich Ihr Wissenschafts­
verständnis herausgebildet? Oder anders: Wie sind Sie eigentlich im Lau­
fe der eigenen intellektuellen Biographie auf Autoren wie Nildas Luh­
mann und die Auseinandersetzung mit den neuen Medien gestoßen? Ihre 
Promotion befasst sich ja noch, wenn ich richtig weiß, mit der Essayistik 
Theodor Adornos, zu dem sich Nildas Luhmann stets in intellektueller 
Gegnerschaft befand. Und nach der Promotion waren Sie Assistent bei 
dem Berliner Religionsphilosophen Jacob Taubes, widmeten sich dem 
Denken von W alter Benjamin und gaben Seminare zum Werk von Max 
Weber. Stellt sich die Frage: Wie kommt man von der traditionellen 
Philosophie und der Auseinandersetzung mit den Klassikern zur Medien­
theorie? 

Bolz: Zum einen habe ich mich viele Jahre gedanklich im Umfeld der 
Frankfurter Schule aufgehalten und dieses Denken mit einer gewissen 
Grtindlichkeit so weit vorangetrieben, dass ich erkennen konnte: Es ist 
eine Sackgasse. Schon deshalb habe ich versucht, in einem außer­
ordentlich mühsamen Prozess der Umorientierungwieder Zugang zu an­
deren Theorieangeboten zu finden, die einen Ausweg anboten. Zum ande­
ren bin ich nach dem Tod von Jacob Taubes, der universitätspolitisch 
eine sehr mächtige Figur war, in eine ungeheure Isolation geraten. Auf 
meine mit viel Herzblut geschriebene Habilschrift "Auszug aus der ent­
zauberten Welt" gab es so gut wie keine Reaktion, kaum jemand las sie 
überhaupt - und mir wurde allmählich bewusst, dass ich niemals eine 
Stelle in der Philosophie bekommen würde. Als ich dann arbeitslos wurde 
und eine persönlich sehr harte Zeit begann, habe ich mich auf mein altes 
Hobby, die Medientheorie, gestürzt, auf die mich mein Freund Friedrich 
Kittler gestoßen hatte. Damals gab es zu diesem Thema noch so gut wie 
nichts - und ich schrieb ein kleines Buch, das unter dem Titel "Theorie 
der neuen Medien" erschien. Es war so eine Art Schöpfung aus dem 

1453 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

Nichts, ein Versuch, Nietzsches Interpretation von Richard Wagner und 
seine Theorie des Ohrs als Anregung meines eigenen Philosophierens zu 
benutzen und so meine alten philosophischen Leidenschaften mit gänz­
lich neuen Fragen zu verbinden; Medientheorie war damals noch eine 
konkurrenzlose Veranstaltung. 

Pörksen: In einem Zeitungsartikel kann man lesen, dass Sie in dieser 
Phase Opfer eines Brandanschlags wurden, der bis heute nicht aufge­
klärt werden konnte. Ihre gesamte Bibliothek ging in Flammen auf, die 
Ausgaben der Klassiker verbrannten, und die alte Welt war zerstört. Nur 
eines Ihrer eigenen, noch nicht veröffentlichten Manuskripte wurde, so 
geht das Gerücht, gerettet: Es nimmt Abschied von der Buchkultur und 
trägt den Titel "Am Ende der Gutenberg-Galaxis". 

Bolz: Im Kern stimmt diese Geschichte; die Diskette mit dem entspre­
chenden Manuskript hatte ich gerade noch rechtzeitig, bevor meine W oh­
nung dann komplett ausbrannte, an den Verlag geschickt. Eine Stelle 
verschaffte mir nach einer über zwei Jahre andauernden Arbeitslosigkeit 
und zahllosen erfolglosen Bewerbungen in der Philosophie schließlich 
ironischerweise das Buch "Theorie der neuen Medien". Nach der Beru­
fung auf einen Lehrstuhl für Medien- und Kommunikationstheorie habe 
ich versucht, die großsprecherische und lauttönende Rede von einer 
"Theorie der neuen Medien" mit etwas mehr Substanz zu füllen und hier 
nachzulegen. 

Medientheorie des Geldes 

Pörksen: Sie haben kürzlich ein weiteres Buch verfasst, das den Medien­
begriff radikal erweitert und den einmal angenommenen W ahmehmungs­
auftrag in neuer Weise erfüllt. In Ihrem Essay "Das konsumistische Ma­
nifest" beschreiben Sie auch das Geld als ein Medium. Diese Idee wirkt 
zunächst fremdartig und ungewohnt, sind wir doch eher geübt, ein Medi­
um als den materiellen Träger von Kommunikation, als das entscheiden­
de Instrument der Inhaltsvermittlung oder aber als das Apriori der Welt­
wahrnehmung zu begreifen. Deshalb die Frage: Wie lautet die Botschaft 
des Mediums Geld? 

Bolz: Zuerst: So neu ist diese Überlegung, Geld als ein Medium zu 
betrachten, gar nicht, sie findet sich bei unterschiedlichen Theoretikern, 
man entdeckt sie bereits bei den Soziologen Taleort Parsons und Niklas 
Luhmann. Geld als Medium zu verstehen bildet jedoch überhaupt erst die 
Voraussetzung für das entscheidende Argument, das ich in diesem Buch 
zu entfalten versuche. Es lautet kurz gesagt: Geld macht kalt. Es kühlt die 
gesellschaftlichen Verhältnisse ab, erlaubt die Befriedung und Balancie-

454 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WISSENSCHAFTSINTERVIEW 

rung von Energien, die ganz unterschiedlichen Ursprungs sind und hat 
die phantastische Kraft, die aufeinander prallenden U ngleichzeitigkeiten 
unserer Welt auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen - nämlich den 
Umgang mit Geld. Der abkühlende Effekt des Geldes macht Kommunika­
tionen möglich, die vollkommen undenkbar wären, wenn in der Gesell­
schaft eine andere Betriebstemperatur vorherrschen würde. Oder anders 
gesagt: Die konsequente Monetarisierung der Beziehungen schwächt die 
Gefühlsbindung- und damit auch die Exzesse des Hasses und der Feind­
schaft, die Ausbrüche der Gewalt. 

Pörksen: Sie sagen: Geld initiiert vergleichsweise friedliche Formen 
der Kommunikation. Wie ließe sich diese gesellschaftlich beruhigende 
Wirkung demonstrieren? 

Bolz: Denken Sie nur an das Problem, wie man als ein halbwegs 
vernünftiges Land mit dem gefährlichen islamischen Fundamentalismus 
umgehen sollte. Die amerikanische Antwort besteht leider zunehmend 
darin, Ideologie gegen Ideologie zu stellen, in einen von Leidenschaften 
regierten Wettstreit der Ideologien einzutreten. Die meisten europäi­
schen Staaten operieren, wenn es um den Iran oder Irak geht, dagegen 
vergleichsweise streng kapitalistisch: Man sieht von den brutalen Um­
gang mit Andersdenkenden ab, denkt nicht an die zwangsweise ver­
schleierten Frauen und die abgeschlagenen Hände der Diebe - und treibt 
mit diesen Ländern weiter Handel, hält also auf der Ebene der wirtschaft­
lichen Zusammenarbeit die Kommunikation aufrecht. Meine These ist: 
Diese radikal unpersönlichen und rein sachlichen Marktbeziehungen, die 
über das Medium Geld gestiftet werden, bilden die Geburtsstätte gesell­
schaftlicher Vernunft; und alle anderen, ideologisch gebundenen Formen 
der Kommunikation laufen zu schnell heiß und setzen womöglich äu­
ßerst gefährliche Leidenschaften frei, die sich dann in blutiger Gewalt 
entäußern. Ich behaupte also, dass im vielfach beklagten Werteverzicht 
moderner, kapitalistischer Gesellschaften westlichen Typs tatsächlich 
ihre eigentliche Stärke liegt. 

Pörksen: In den Geldflüssen manifestiert sich, wenn ich richtig ver­
stehe, das Grundprinzip des Kapitalismus, das Siegfried J. Schmidt ein­
mal folgendermaßen umschrieben hat: "Semantik raus! Numerik rein!" 
Das heißt in der Folge: Alle gesellschaftlich relevanten Güter lassen sich 
in eine neutrale Maßeinheit umrechnen; der Preis richtet über den Wert 
einer Sache; und man kann das Denken und die Art und Weise der 
Lebensführung dann, das wäre die Konsequenz, inhaltlich freigeben, weil 
sich der gesellschaftliche Zusammenhalt über ein ideologieneutrales Me­
dium organisiert. 

Bolz: Genau das ist es, was ich mir von dem Virus des kapitalistischen 
Geldmarktes erhoffe: Dass er, wenn er in die Seele und das heiße Herz 

455 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

verrückter Fundamentalisten eindringt, sie für die Eigenlogik des Geldes 
interessiert. Rechenhaftigkeit und Wettbewerb des westlichen Kapitalis­
mus könnten in die Gemeinschaft gelangen und sie schließlich auf Zivili­
sationstemperatur herabkühlen. Plötzlich würde man dann etwa, so mei­
ne vielleicht etwas naiv klingende Vorstellung, entdecken, dass es ver­
schwenderisch und unkapitalistisch ist, die Arbeitskraft von Frauen 
nicht zu nutzen; es würde sichtbar, dass die eigene Ideologie und das 
entsprechend motivierte V erhalten sich womöglich als tief greifende 
Störung von Geschäftsbeziehungen auswirken; und die monetarisierte 
Habsucht könnte die anderen Leidenschaften zähmen. Das heißt: Gerade 
in der U npersönlichkeit und Neutralität des Geldes liegt seine zivilisie­
rende Kraft verborgen, die sich vor dem Hintergrund des westlichen Kapi­
talismus entfaltet. 

Pörksen: Für mich steckt in diesen Thesen eine Neufassung von Karl 
Poppers demokratietheoretischem Klassiker "Die offene Gesellschaft 
und ihre Feinde". Karl Popper verteidigt die demokratischen Grundre­
geln und die Weltanschauung des Liberalismus, indem er sich der schö­
nen, der positiv konnotierten Begriffe (Repräsentation, Mitbestimmung, 
Toleranz usw.) bedient; Sie verteidigen die offene Gesellschaft, indem Sie 
Ihre negativen Eigenschaften (Unpersönlichkeit, Entfremdung, soziale 
Kälte) als zivilisierende Kräfte präsentieren. 

Bolz: Es geht mir in der Tat um eine Neubewertung und Rehabilitie­
rung der am meisten verachteten Züge unserer westlichen Zivilisation, 
die man stets in kritischer Absicht gebrandmarkt hat. Die Verteidigung 
der Kälte und des Konsums und die Hoffnung auf eine Ausweitung 
unpersönlicher Marktbeziehungen und auf die Geldvermittlung aller In­
teraktionen resultieren aus der Einsicht, dass uns gegenwärtig nichts so 
sehr bedroht, wie das heiße Herz der Fundamentalisten, der guten Men­
sehen, die uns alle retten wollen: Diese guten Menschen kommen, wie 
dies schon Regel in der "Phänomenologie des Geistes" sehr genau ge­
zeigt hat, dem Wahnsinn des Eigendünkels sehr nahe - und überziehen 
uns in der Folge mit Terror. 

Aftermedia 

Pörksen: Wenn ich diese Theorie der Kälte lese, dann frage ich mich, 
geschult an Ihrer eigenen Denkfigur, nach der lebenspraktischen Kom­
pensation, die helfen könnte, die Situation erträglich zu halten: Seit eini­
ger Zeit findet sich in Ihren Büchern ein eher indirektes und doch stark 
spürbares Plädoyer für Tugenden wie Respekt, Höflichkeit, Vertrauen, 
Treue und Freundschaft. 

456 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


WISSENSCHAFTSINTERVIEW 

Bolz: Stimmt. Ich schreibe heute stärker aus dem Gefühl heraus, man 
könne jetzt endlich die Karten auf den Tisch legen. Aus meiner Sicht 
stellt sich Kultur als eine Art Nullsummenspiel dar: Zu den erheblichen 
Gewinnen gesellen sich ebenso- zumindest für mich- erhebliche Verlu­
ste, die Sie gerade allesamt benannt haben: Es gibt keine Höflichkeit 
mehr, Frechheit siegt, Rücksichtslosigkeit, Untreue und Verrat sind zur 
Normalität geworden. Natürlich sind dies die Folgelasten einer gesell­
schaftlichen Modernisierung, die man tragen muss und zu der es m. E. 
keine Alternative gibt; ein Ausstieg erscheint mir unmöglich. Und doch 
hindert mich diese Einsicht nicht daran, Menschen zu bewundern, die 
eine Höflichkeit des Herzens pflegen, die vernünftig und human mit ih­
resgleichen umgehen, die noch einen Sinn für Treue besitzen. All diese 
Tugenden sind heute Privatsache geworden und lassen sich nicht mehr 
als ein gesellschaftliches Programm verkünden. Die wenigen Helden der 
Höflichkeit und der Treue, die es noch gibt - ich versuche sie kennen zu 
lernen. 

Pörksen: Wenn es, wovon wir ausgegangen sind, kein Jenseits der 
Medien mehr gibt, wenn Medien unseren Alltag vollkommen durchdrin­
gen und bestimmen, dann könnte man eigentlich am Schluss dieses Ge­
sprächs auch das Ende der Medien verkünden: Was allgegenwärtig ist, 
kann nicht mehr distanziert beobachtet werden, entzieht sich der theore­
tischen Reflexion und wird aufgrund seiner allumfassenden Präsenz 
gleichsam unsichtbar. Sie selbst haben ja in Ihren Schriften bereits Ab­
schied genommen von der Buch-Kultur und das Ende der Kritik, der 
Utopien, der Geschichte und der Philosophie beschrieben. Was glauben 
Sie? Kommt jetzt das Ende der Medien? 

Bolz: Mir scheint, Sie haben mich vollkommen durchschaut, und ich 
möchte mit einer kleinen Geschichte antworten: Vor ein paar Jahren war 
ich einmal mit meinem Lektor und Freund Raimar Zons zum Ski fahren in 
Zermatt Es war ein wunderschöner Sonnentag - und wir haben gemein­
sam in die Weite geblickt und uns gefragt: Was kommt nach den neuen 
Medien? Ein Thema, das so total erfolgreich zu sein scheint, ist eigent­
lich, wie auch wir meinten, kein Thema mehr. "After media" war unsere 
Formel an diesem Tag, was natürlich nicht heißen kann: ohne Medien. 
Allerdings scheint mir heute bereits die Frage, was denn nach den neuen 
Medien kommt, veraltet, weil sie sichjeder stellt. Und wer jetzt noch das 
Ende der Medien ausruft, der riskiert den Vorwurf, auf einer "Endewelle 
ohne Ende" mitzureiten. Das ärgert niemanden mehr, das ist schon wie­
der langweiliger Common Sense. Und schon deshalb möchte ich hier 
nicht mittun. 

457 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PÖRKSEN 

Weiterführende Literaturhinweise 

Bolz, Norbert (1990) : Theorie der neuen Medien. München: Raben 
V erlag von Wittern. 

Bolz, N orbert ( 1991): Eine kurze Geschichte des Scheins. 3., 
unveränderte Auflage. München: Fink. 

Bolz, Norbert (1993): Am Ende der Gutenberg-Galaxis. München: Fink. 
Bolz, Norbert (1999): Die Konformisten des Andersseins. Ende der 

Kritik. 2. Aufl. München: Fink. 
Bolz, Norbert (2001): Weltkommunikation. München: Fink. 
Bolz, Norbert (2002): Das konsumistische Manifest. München: Fink. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439 - am 13.01.2026, 08:43:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2002-4-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

