ANTHROPOS

104.2009: 445-456

Diagnose “Wolfspferd”

Spontanbesessenheiten in der Dominikanischen Republik
als AnstoB} fiir den Werdegang zum Heiler / zur Heilerin

Yvonne Schaffler

Abstract. — Caballo lobo is a form of a spontaneous and un-
controlled possession by spirits that constitutes an important
component of popular culture in the Dominican Republic. Those
affected by it fall on the ground for the “lack of spiritual pow-
er,” suffer various motoric dysfunctions and panic seizures, and
show “unrestrained behaviour.” Once the caballo lobo is diag-
nosed, the affected, in order to be healed, must come closer to
the spirits (misterios), learn how to handle them and, in some
cases, even become their servants. This article concerns possi-
ble explanations of this psychological phenomenon as well as
presents local forms of therapy. In the conclusive section, the
author discusses the individual background of those affected by
caballo lobo and the role of cultural factors in psychological
disorders. [Dominican Republic, Creole medicine, possession,
dissociation, initiation, career development of healers]

Yvonne Schaffler, Studium der Kultur- und Sozialanthropolo-
gie (Wien). Derzeit Lehrauftrag an der Universitdt Wien und
der Wiener Medizinischen Universitit fiir ethnomedizinische
Themen und visuelle Anthropologie; auferdem Mitarbeit im
Projekt zur Aufarbeitung von ethnomedizinischem Filmmaterial
an der Unit Ethnomedizin (Center for Public Health, Medizini-
sche Universitidt Wien); Mitbegriinderin und Vizeprisidentin des
Ethnomedizinischen Arbeitskreises EMLAAK (Wien, <www.
emlaak.org>). — Elfmonatige ethnographische Forschung in der
Dominikanischen Republik im Rahmen der Dissertation zu Vo-
dd, kreolische Medizin, Spiritualitdt und Identitit. — Siehe zitier-
te Literatur.

Einleitung

Wihrend iiber den haitianischen vodou bereits
zahlreiche Werke namhafter AutorInnen erschienen
sind, verhielt sich die scientific community ange-
sichts der Religiositdt des Westteils der Insel Hi-

Erlaubnls Ist

spaniola — der Dominikanischen Republik — bis-
her eher zuriickhaltend.! Dies liegt nicht zuletzt an
ihrer Einschitzung als Touristenparadies und der
daraus abgeleiteten Annahme, dass kreol-religiose
Manifestationen dort schon sehr selten geworden
sein miissen. Teilweise zumindest entspricht dies
auch der Wahrheit, insbesondere was die nordli-
chen und 6stlichen Kiistenregionen betrifft.

Ein einheitliches Bild der dominikanischen
kreolischen Spiritualitit? zu zeichnen fillt denk-
bar schwer, da sie sich je nach Region zu unter-
schiedlichen Teilen aus europdischen? und afrika-
nischen Elementen zusammensetzt. Offiziell gelten
iiber 90 % der DominikanerInnen als KatholikIn-
nen, eine Zahl, die auch niheren Uberpriifungen
durch die Befragung einzelner Personen standhilt.
Insbesondere im Landesinneren der siidwestlichen
Regionen bedeutet “katholisch” zu sein jedoch we-
niger offizielles Mitglied der romisch-katholischen
Kirchengemeinschaft zu sein, als vielmehr eine

1 Die wichtigsten Werke zu religiosen Vorstellungen der
Dominikanischen Republik sind Davis (1987) und Deive
(1996).

2 Um nicht Einheit zu suggerieren, wo keine herrscht (vgl.
Fleischmann 1996: 17), sehe ich davon ab, einen enger ge-
fassten Terminus zu verwenden. Der Begriff “kreolisch”
wurde bereits von Sommerfeld (1994: 3) in Bezug auf hai-
tianische Glaubensvorstellungen verwendet, um “die iibliche
Dichotomisierung ‘traditioneller’ und ‘moderner’ Medizin
zu tiberwinden”.

3 Dazu zihlen katholische, spiritistische und solche, die euro-
pdischen populdren Glaubensvorstellungen entstammen.

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

446

“Hingabe (tener una devocion) an die misterios”
zu haben. Diese misterios sind Geistwesen, die das
spirituelle Weltbild mafBgeblich formen und auch in
der Konzeption kreolischer Krankheitskonzepte ei-
ne wichtige Rolle spielen. Sie sind in ihren Grund-
ziigen mit den Geistern des haitianischen vodou,
den Ilwas, vergleichbar, weisen im Vergleich aber
vermehrt europdische und weniger afrikanische Zii-
ge auf. Reprisentiert werden sie, ebenso wie die
haitianischen /was, vorwiegend durch katholische
Heilige.

Das Pantheon der misterios wird, dhnlich wie
im européischen Spiritismus, der auf Allan Kardec*
zuriickgeht, in hierarchische Divisionen unterteilt.
So spricht man beispielsweise von misterios der
“weiflen Division” und meint damit hauptsédchlich
Schutzheilige. Sie nehmen auf kreolischen Altiren,
die als verbindliche Orte zur Kontaktaufnahme mit
den misterios gelten, die am besten sichtbaren Plit-
ze ein und genieBen moralisch einwandfreien Sta-
tus. Ist von misterios der “indianischen Division”
die Rede, sind damit die Geister der indigenen Ur-
bevolkerung gemeint. Die Anordnung der roman-
tisiert und mit Federkronen dargestellten Indianer-
figuren erfolgt auf einem niederen Podest oder am
Rande eines Wasserbeckens. Wird von misterios
der “schwarzen Division” gesprochen, sind damit
Geister gemeint, die mit dem Tod assoziiert wer-
den und die hauptsidchlich zu magischen Arbeiten
(trabajos) herangezogen werden. Ihre Reprisenta-
tionen, unter denen sich beispielsweise die als Afri-
kanerin dargestellte “Santa Marta la Dominadora”
befindet, werden in einer mit einem Vorhang ver-
deckten Nische unter dem Altar aufgestellt, so dass
sie fiir das Auge unsichtbar bleiben. Sie gelten als
Geister mit zweifelhafter Moral, da sie sich gut ma-
nipulieren lassen und somit leicht fiir Schadenszau-
ber eingesetzt werden konnen.

Die hierarchische Altarordnung der misterios
entspricht ganz der vorherrschenden gesellschaft-
lichen Ordnung, die seit dem 17. Jahrhundert
durch eine hellhdutige Elite und eine mulattische
Mehrheit charakterisiert ist (Schaffler 2008: 343f.).
Weile Hautfarbe und katholischer Glaube stel-
len Ideale dar und sollen die Bewohnerlnnen der
Dominikanischen Republik von der haitianischen
Nachbarnation unterscheiden. Als Rechtfertigung
fiir die dunkle Hautfarbe zahlreicher Dominika-
nerInnen wird behauptet, dass sie indianischer Ab-
stammung wiren. So wird u. a. der Begriff indio als

4 Kardec, dessen tatsdchlicher Name Hippolyte Léon Deni-
zard Rivail (1804—1869) war, fasste die Grundlagen des im
damaligen Europa vorherrschenden Spiritismus zusammen
und ver6ffentlichte sie in insgesamt fiinf Werken.

Yvonne Schaffler

offizielle Beschreibung der Hautfarbe in domini-
kanischen Personalausweisen (cedulas) verwendet
— und das, obwohl die indigene Bevolkerung von
Hispaniola mutmaBlich innerhalb von 50 Jahren
nach Kolumbus Ankunft nahezu ausgerottet wur-
de.’ Als “schwarz” gilt in der Dominikanischen Re-
publik, ungeachtet seiner tatsdchlichen Hautfarbe,
nur wer haitianischer Abstammung ist. Dass die
misterios der schwarzen Division zwar zum “Ar-
beiten” herangezogen werden, ansonsten aber un-
sichtbar bleiben, entspricht im GroBen und Ganzen
der allgemeinen Situation am Arbeitsmarkt und in
anderen lebensweltlichen Bereichen, wo Personen
mit dunkler Hautfarbe in Bezug auf Einkommen,
soziale Mobilitidt und Status erhebliche Nachteile
in Kauf nehmen miissen.®

Phinomene wie die nicht institutionalisierte
Ausiibung von Religion, die hdufig im Kontext mit
afrikanischen Praktiken steht, gelten als “riickstén-
dig” und werden von einem groflen Teil der Be-
volkerung abgelehnt — vornehmlich von den Ange-
horigen einer privilegierteren Schicht, die sich auf
kultureller, religioser und ideologischer Ebene an
Europa und zunehmend an den USA orientieren.
Die Ausiibung des kreolischen Glaubens gilt somit
hauptsichlich als Phianomen der weniger privile-
gierten Klassen. Aber auch in jenen weniger privi-
legierten Klassen wird oft versucht zu vertuschen,
dass man dem kreolischen Glauben anhingt. Die
Tendenz sich einer protestantischen Pfingstkirche
anzuschlieBen ist steigend.

Servidore/as oder caballos de misterios

Obwohl in der Dominikanischen Republik wenig
iiber die misterios und die dazugehorigen Ritua-
le gesprochen wird — kurz iber alles, das als
“riickstéindig” eingestuft werden und das Bild ei-
nes fortschrittlich denkenden Inselstaates zersto-
ren konnte —, sind die kreolischen Denkweisen und
Manifestationen keinesfalls verschwunden, son-
dern lediglich in den Hintergrund getreten.

Eine grofe Anzahl der Personen, die mit den
misterios in Kontakt stehen, bezeichnen sich als
servidore/as oder caballos de misterios. Sie treten

5 Die Population der Indigenen wurde 1492 auf 200.000 bis
300.000 geschitzt, 1508 wurden nur noch 60.000 erfasst,
1517 nur noch 12.000 usw. (Cassa 1987: 461f.). Gegenstim-
men (Ferbel 2002) verlautbaren allerdings, dass die Behaup-
tung der Ausrottung der Indigenen unwahr und nur als kolo-
niale Strategie zur Entmachtung der Indigenen und als Legi-
timation fiir den Import weiterer Sklavinnen benutzt worden
sei (vgl. auch Vega 1981).

6 Vgl. Howard (2001), Gregory (2007) und Rappold (2003).

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

Diagnose “Wolfspferd”

mit den misterios durch “Besessenheit” in Verbin-
dung, dhnlich wie die houngans und manbos des
haitianischen vodou. Im Rahmen von religidsen
Festen, wihrend denen ausgiebig getrommelt und
getanzt wird oder auch wihrend Sitzungen zur Be-
ratung von Klientlnnen (consultas), manifestieren
sich die misterios in den Korpern ihrer servidore/as
und machen sie dadurch zu ihren ‘“Pferden”. Sie
verkiinden durch die Miinder ihrer “Pferde” Bot-
schaften und verwenden deren Korper als hap-
tisches Ausdrucksmittel. Terminologisch wird im
Zusammenhang mit der Inkorporation von subir
(aufsteigen), montarse (aufsitzen) oder montar mis-
terios gesprochen.” Praktizierende hingegen, die
sich als clarividentes bezeichnen, halten eine sol-
che Praxis fiir “roh” und “barbarisch” und bevor-
zugen es, lediglich in eine leichte Trance einzutre-
ten, wihrend der sie sich von den misterios “in-
spirieren” lassen. Diese Methode (als vista clara
oder auch als videncia bezeichnet) wird von vielen
Praktizierenden gegeniiber der Inkorporation auch
deshalb bevorzugt, da sie im Umgang mit den Kli-
entlnnen eine “sicherere Methode” darstellt.® Das
hingt damit zusammen, dass die “besessene” Per-
son ihr Bewusstsein verliert und sich danach an
den Ablauf der consulta nicht mehr erinnern kann.
Dies konnte dazu fiihren, vom Klienten betrogen
zu werden. Zustidnde der Inkorporation werden als
mds material (materieller, fleischlicher) bezeichnet,
da sich das misterio im ‘“Material des menschlichen
Korpers” manifestiert, anstatt mit dem/der Prakti-
zierenden auf einer rein geistigen Ebene zu kom-
munizieren.

Allen Praktizierenden ist gemeinsam, dass sie
am Beginn ihrer Laufbahn von den misterios dazu
befihigt wurden, ihren Beruf auszuiiben. Handelt
es sich um zukiinftige servidore/as bzw. caballos,
werden diese von den misterios oft regelrecht ge-
zwungen, eine einschldgige Laufbahn anzutreten.
Sie sind nicht selten vollig unvorbereitet oder geben
vor, gar nicht an die Geister zu glauben. Spontan
erleiden sie motorische Ausfille, fallen zu Boden
und wilzen sich hin und her, verlieren das Bewusst-
sein, werden von Panik ergriffen oder zeigen ande-
re “nicht angemessene Verhaltensweisen”, darunter
unmiBiges Rauchen, Trinken oder verbale Aggres-

7 Wihrend religioser Feste steht die Inkorporation der miste-
rios in engem Zusammenhang mit der rthythmischen Trom-
melmusik. Die Musik intensiviert sich und das misterio
“steigt” nicht selten gleichzeitig mit der Musik “auf”, da die
Teilnehmer in einen Trancezustand verfallen.

8 Der Zustand der vista clara diirfte auf den européischen Spi-
ritismus zurilickgehen, wihrend die Inkorporation der miste-
rios ein typisch afrikanisches Erbe darstellt.

Anthropos 104.2009

Erlaubnls Ist

447

sionen. Waren sdamtliche therapeutischen Versuche
in biomedizinischen Einrichtungen erfolglos, wer-
den die Symptome als unfreiwillige “Besessenhei-
ten” durch die misterios interpretiert. Im Vergleich
zu gewollten Inkorporationen zeichnen sie sich vor
allem dadurch aus, dass sich die Person, da sie ja
gegen ihre Willen “geritten” wird, “wild” benimmt
anstatt kontrolliert und im zeremoniellen Rahmen
die Personlichkeit eines misterios zu verkorpern.
Wegen ihrer Ungeziigeltheit und Wildheit werden
solche Zustinde auch als caballo lobo (“Wolfs-
pferd”) bezeichnet. Befindet sich eine Person in ei-
nem solchen Zustand, besteht Gefahr, dass sie sich
selbst und die umstehenden Personen verletzt, da
sie auler Kontrolle gerit und wild um sich schlégt.
Abgesehen davon besteht auch die Gefahr einer un-
kontrollierten “Offnung” des “Pferdes” fiir schédli-
che Geister und Damonen.

Der Mangel an spiritueller Kraft als Ausloser
von caballo lobo

Die Ursache der Symptomatik von caballo lobo
wird vor allem darin gesehen, dass die misterios
mit einer Person Verbindung aufnehmen, diese sie
jedoch aufgrund mangelnder spiritueller Kraft nicht
“ertragen” kann. Die Konsequenz eines solchen
Mangels ist, dass sich die misterios in der Person
nicht vollstindig manifestieren kdnnen (no pueden
“subir” completamente), und die Inkorporation un-
vollstindig bleibt. Eine Besserung der Symptome
von caballo lobo kann nur dadurch erwirkt werden,
dass die Person akzeptiert, von den misterios auser-
wihlt zu sein. Nicht selten wird mit dem Auftreten
von caballo lobo ein Prozess in Gang gesetzt, der
als desarollo de los misterios und somit als Beginn
einer Laufbahn als servidor/a interpretiert wird.

Oftmals ist der Annédherungsprozess an die mis-
terios mit einer formalisierten Initiation (bautizo)
durch eine erfahrene Person verbunden. Sie hat
die Funktion, den “offenen Verstand” des caballos,
das durch seine Neigung misterios zu “empfangen”
besonders anfillig dafiir ist schlechte Einfliisse auf-
zunehmen, zu “schlieBen”. Die misterios sollen
“gezihmt” werden, damit sie den Korper ihres ca-
ballos nicht durch zu ungestiimes Eindringen schi-
digen. Auch muss die spirituelle Kraft der unfrei-
willig “gerittenen” Person verstidrkt werden, damit
es nicht mehr zu Symptomen von caballo lobo
kommt.

Die “spirituelle Kraft” steht in direktem Zusam-
menhang mit dem “misterio des Kopfes” (miste-
rio de cabeza), iiber das grundsitzlich jede Per-
son verfiigt. Es bezeichnet jenes misterio, von dem

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

448

der/die servidor/a als erstes “geritten” wurde, oder
das ihm/ihr als erstes im Traum erschienen ist. Das
misterio de cabeza kann entweder Eigenschaften
verkorpern, die jenen des/der TréagerIn stark dhneln,
oder solche, die kontréir und somit ergénzend sind.
Das “misterio des Kopfes” wird gleichzeitig auch
als dngel guardian (Schutzengel) bezeichnet, der
eine Person auf ihrem Lebensweg begleitet und be-
schiitzt, oder auch als luz del camino, als “Licht,
das den Lebensweg beleuchtet”. Wird einer Per-
son dieses “Licht” geraubt oder gewaltsam ausge-
trieben, kann dies zu mentalen und korperlichen
Storungen fiihren, oder auch zu genereller “Gliick-
losigkeit”.

Kreolische Therapieformen

Als wirksamste Therapie gegen unkontrollierte
“Besessenheiten” (caballo lobo) und unangenehme
Erweckungssymptome (desarollo) gilt die bewuss-
te Aufnahme des Kontakts zu den misterios. Eine
solche geschieht, wie bereits erwédhnt, mit Hilfe
einer erfahrenen Person, die in der Lage ist, die
misterios im Rahmen einer mehrmonatigen Initiati-
on kontrolliert zu “erwecken”. In einigen besonders
schwerwiegenden Fillen kann es vorkommen, dass
die PatientInnen fiir die Dauer ihrer Beschwerden
beim zustidndigen servidor / der zustindigen servi-
dora aufgenommen werden, der/die sich mit ihnen
in dieser Zeit besonders intensiv befasst.

Beispiel 1: Die formelle Initiation

Der servidor Alberto lebt am Rande der belebten
Kleinstadt San Cristobal, die nur etwa 30 km von
der Hauptstadt Santo Domingo entfernt ist. Alberto
ist trotz seiner relativen Jugend von knapp 30 Jah-
ren seit mehr als 20 Jahren als servidor titig, da
sein eigenes desarollo begann, als er sieben Jahre
alt war. Im Rahmen seiner consultas ldsst sich Al-
berto von den misterio “reiten” und berét auf diese
Art seine Klienten. Er selbst will mit der Erstel-
lung der Diagnose und dem anschlieBenden The-
rapievorschlag nichts zu tun haben: “Ich bin nur
das Instrument, damit das misterio arbeiten kann”.
In seinen Zustidndigkeitsbereich fallen Initiationen
(bautizos) die er an seinen Klienten vornimmt, das
Arrangieren religioser Feste sowie die Behandlung
von korperlichen und lebensweltlichen Problemen.

Wenn Alberto an einem seiner Klienten ein bau-
tizo vollzieht, verordnet er als erstes eine “person-
liche Reinigung” durch zahlreiche BuB3- und Kirch-
ginge (penitencias). Dieser folgt eine “spirituelle

Yvonne Schaffler

Reinigung” in Form von Reinigungsbidern (des-
pojos), bei der das zukiinftige caballo mit stark
riechenden Essenzen abgerieben wird. Auch das
Studium der Bibel und eine durch Alberto erfolgte
Katechese sind Teil der Vorbereitungen. Zur Unter-
stiitzung wihrend des oft langen Prozesses der In-
itiation werden dem zukiinftigen caballo stirkende
Fliissigkeiten auf den Korper aufgetragen, die so-
wohl negative Einfliisse fernhalten als auch die mis-
terios anziehen sollen, damit sie “mit Kraft” in den
Korper ihres caballos eindringen. Um seinen Geist
zu stiarken und Zustinde von caballo lobo zu ver-
hindern, gilt es, sein Blut wie auch seinen gesam-
ten Korper zu kriftigen. Die spirituelle Kraft wird
dabei insbesondere als im Nackenbereich angesie-
delt betrachtet. Zur Stirkung werden blutstiarkende
Heiltrianke (botellas) auf Basis von Rotwein und bi-
ja (Bixa orellana L.) empfohlen, sowie kriftigende
Nahrungsmittel wie Fischsuppe, Stockfisch, heifle
Schokolade, Honig oder gekochtes Ziegenhirn.

Vor der eigentlichen Taufe erfolgt die “Erfri-
schung des Kopfes” (refrescamiento de cabeza).
Sie soll die misterios einladen, sich im Korper des
zukiinftigen caballos niederzulassen. Dazu wird
der Scheitel mit Erfrischungsgetrinken und Parfum
begossen, die seinem zukiinftigen misterio de ca-
beza geweiht sind. In manchen Fillen, wie es bei-
spielsweise bei der Taufe der Heilerin Daisy er-
folgte, werden dazu Erfrischungsgetrinke in sie-
ben oder neun Farben und verschiedene Arten von
Friichten verwendet. Diejenige Person, die die “Er-
frischung” vornimmt, hat unterdessen selber ein
misterio “im Kopf”. Das bedeutet, dass der Vor-
gang eigentlich nicht durch einen Menschen, son-
dern durch ein misterio vollzogen wird. Der néchs-
te Schritt ist die “Einsetzung” (aplazamiento) der
misterios in den Kopf des caballos. Sie soll die mis-
terios beruhigen und davon abhalten, das zukiinfti-
ge caballo gewaltsam umzuwerfen. Jener Teil der
Initiation ist mit “siiBen Biddern” verbunden, die
die misterios nihren, beruhigen und erfreuen sol-
len.? Nach dem Auftragen der Fliissigkeiten auf
den Scheitel werden dem zukiinftigen caballo der
Reihe nach Tiicher in verschiedenen Farben aufge-
setzt und die dazugehorigen misterios aufgerufen.
Die auf diese Art geweihten Tiicher konnen auch
nach der Taufe dazu verwendet werden, die miste-
rios zu invozieren, und stellen eine Art spirituelles
Anfangskapital dar.

9 Bourguignon (1965: 50) beschreibt fiir Haiti eine vergleich-
bare Prozedur: Das erste Initiationsritual wird Kopfwa-
schung — laver téte — genannt. Dabei werden Schnitte in
die Kopthaut des Initianden gemacht und sein Meister des
Kopfes — mait téte — wird eingesetzt. Mittels dieses Rituals
wird das Verhalten des /was unter Kontrolle gebracht.

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

Diagnose “Wolfspferd”

Das tatsdchliche bautizo erfolgt meist im Rah-
men eines groferen Festes. Die Zeremonie besteht
aus einer Wiederholung der beiden letztgenann-
ten Vorginge (refrescamiento, aplazamiento) und
schlieit haufig auch ein Tieropfer mit ein, welches
aus einem Hahn, einer Henne oder einer Taube
bestehen kann. Nach dem Festakt konnen an be-
stimmten Orten zusitzlich noch einzelne “Punkte”
eingesetzt werden — was bedeutet, dass die Person
zusitzlich noch im Namen weiterer misterios ge-
tauft werden kann. Eine Taufe im Namen der
indianischen Division konnte beispielsweise an
einer Quelle vollzogen werden, eine Taufe im Na-
men der schwarzen Division auf einem Friedhof.
In manchen Fillen wird nach der Taufe eine Peri-
ode der Enthaltsamkeit angeordnet, die sowohl den
Verzicht bestimmter Nahrungs- und Genussmittel
als auch den Verzicht auf sexuelle Aktivititen bein-
halten kann.

Beispiel 2: Informelle Initiation

Die servidora Ramona aus der lindlichen comuni-
dad Canafistol im Distrikt San Juan de la Magua-
na ist bekannt dafiir, “Verriickte” mit spirituellen
Methoden zu behandeln. Viele Fille von Verriickt-
heit fiihrt sie darauf zuriick, dass die Betroffenen
an extrem ausgepridgten Symptomen von caballo
lobo leiden. Werden die Symptome von caballo
lobo ndmlich iiber lingere Zeit hinweg nicht als
von den misterios verursacht erkannt, verstiarken sie
sich. Die misterios ziirnen, weil sie nicht beachtet
werden, und fordern durch “Bestrafung” (castigo)
ihrer “Pferde” Aufmerksamkeit.

Ramona lédsst erkrankte Personen ‘“‘eine Mis-
sion aufnehmen” (cojer su mision) — das bedeutet,
dass sie iiber Monate hinweg von ihr personlich
stationdr betreut und zum Verrichten von Hausar-
beit angehalten werden. In einer aus vier Holzh&u-
sern und einer hermita'® bestehenden comunidad
ist es ihr moglich, sich zur gleichen Zeit um etwa
zehn Personen zu kiimmern. Im Zuge ihrer “Mis-
sion” miissen die PatientInnen herausfinden, wel-
ches misterio ihnen am nichsten steht. Der Prozess
der Inkorporation muss erlernt bzw. unter Kontrolle
gebracht werden. Dies geschieht wihrend einzel-
ner consultas mit Dofia Ramona oder ihrem Assis-
tenten Solin, die je nach Notwendigkeit in unter-
schiedlicher Frequenz durchgefiihrt wurden, auch
wihrend religioser Feste. Ist der Kontakt zu den
misterios einmal hergestellt, stellen sich bei den ca-

10 Darunter ist ein ausladender Raum zu verstehen, der mit
Altéren zu Ehren der misterios versehen ist.

Anthropos 104.2009

Erlaubnls Ist

449

ballos Offenbarungstraume ein, die ihnen Auskunft
iiber die Vorlieben und Anordnungen des jeweili-
gen misterios geben. Diesen muss, um den Prozess
der Heilung erfolgreich in Gang zu setzen, so gut
als moglich Folge geleistet werden.

Wihrend religioser Feste werden gelegentlich
Techniken angewandt, um den Novizlnnen den
Eintritt in die Trance zu erleichtern. Sie werden
beispielsweise gepackt, um die eigene Achse ge-
dreht und gleichzeitig an der Stirn mit agua flo-
rida'! betupft.!? Bei den als caballo lobo nieder-
fallenden PatientInnen werden zudem Mafnahmen
getroffen, um sie vor Verletzungen zu schiitzen.
Wenn sie heftig um sich schlagen, werden ihnen die
Schuhe ausgezogen, und, sofern es sich um Frauen
handelt, die Rocke zugebunden, damit der Intimbe-
reich nicht eingesehen werden kann. Besonders er-
schopfte TidnzerInnen werden beiseite genommen,
umarmt und wenn es notig ist versorgt. Auf diese
Weise wird den InitiandInnen Sicherheit vermittelt,
was zur Folge hat, dass sie sich der Trance leichter
und entspannter hingeben konnen. Ein sicheres Zei-
chen fiir eine Besserung der Symptome ist es, wenn
ein caballo wihrend der Inkorporation nicht mehr
niederfillt, sondern sich das ihm innewohnende das
misterio zur Génze entfalten kann. Dies driickt sich
darin aus, dass das caballo wihrend der Trance
den Habitus des misterios annimmt, d.h. dessen
Sprachstil und Gestik zum Ausdruck kommen.

Haben sich die Symptome nach Monaten oder
Jahren so weit gebessert, dass die PatientInnen ent-
lassen werden konnen, stellen sie nicht selten auf
Ramonas Anweisung hin bei sich zu Hause einen
eigenen Altar auf und beginnen von nun an selbst
als servidores zu arbeiten.

Der schmerzhafte Werdegang der servidora
Daisy

Die servidora Daisy ist 36 Jahre alt und lebt mit ih-
ren zwei Kindern in einem Haus nahe dem Zentrum
von Santo Domingo. Thre Dienste bietet sie in einer
botdnica auf dem Areal des “Mercado modelo” an,
einem der grofiten Mérkte Santo Domingos. Eine
consulta bei ihr beginnt, sofern nicht ausdriicklich
anders gewiinscht, mit einer Divination durch Kar-
tenlegen. Wenn die KundInnen den hinteren Raum
betreten, empfingt sie sie bereits mit einem “mis-
terio im Kopf”. Haufig handelt es sich bei den An-

11 Agua florida ist ein im Kontext kreolischer Zeremonien
hiufig gebrauchtes Parfum.

12 Pressel (1987: 108) beschreibt fiir die brasilianische Umban-
da #dhnliche Techniken, um den Novizlnnen in Trance zu
helfen.

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

450

liegen von Daisys KlientInnen um Liebes- oder um
Gesundheitsprobleme. Oft kommen sie aber auch,
weil sie sich eine “Vermehrung von Gliick™ erwar-
ten oder um ihre Geschifte aufzubessern. Daisy
“lebt mit den misterios, als wiren sie ihre Fami-
lie”. Sie konnen ihr in jedem Moment “aufsteigen”,
nicht nur wenn sie in einer consulta ist. Dies ist
mitunter problematisch, deutet aber auch auf ihre
enge Bindung zur Geisterwelt hin, die von ihren
KlientInnen sehr geschétzt wird.

Trotz ihrer engen Bindung zu den misterios be-
findet sich Daisy, was ihren Glauben betrifft, in
einem Zwiespalt. Frither gehorte sie einer Pfingst-
gemeinde an, doch mittlerweile hat sie sich fiir
die misterios entschieden, auch wenn sie fiir die
Pfingstgemeinde noch immer Sympathien {ibrig
hat. Ihr Werdegang ist alles andere als geradlinig
und spiegelt ihre Schwierigkeiten wider, sich zwi-
schen der Pfingstkirche und dem Kreolglauben zu
entscheiden. Obwohl sie ideologisch nach wie vor
eher der Pfingstgemeinde zugetan ist, war es ihr
iiber die Jahre hinweg nicht moglich, in dieser zu
verweilen:

Ich war bei den Evangelischen und wegen der Attacken
durch die misterios musste ich aus der Kirche austreten
... Weillt du, wenn einer diese Geister hat, bemerken
sie das in der Kirche und grenzen dich aus. ... Diese
Kirche, die ich immer besucht habe — sie nennen sie “La
Pentecostal”, also in dieser Kirche — und das ist in vielen
Kirchen so — wenn die wissen, das du misterios hast,
dann verfolgen sie dich ein bisschen, so als ob sie Angst
vor dir hitten. Der Pfarrer sagte zu mir “ay, Schwester
Daisy, Sie miissen viel beten” ... Sie sagen, das ist, um
alle bosen Geister aus den Leuten herauszubekommen.
Dann also, an dem Tag an dem gebetet wurde, hat er fiir
mich gebetet, und er legte mir die Hand auf den Kopf
und er sagte, dass er fiihlen wiirde, dass diese Hand ihm
herabfallen wiirde. ... Da habe ich mich sehr geschidmt,
weil alle anderen mich angeschaut haben und die Leute
haben mich ein bisschen zuriickgewiesen, weil sie schon
verstanden hatten, was es war, das ich habe.

Auch der Wechsel in die Kirche “Dios es Amor”
brachte Daisy kein Gliick. Aufgrund der Prisenz
der misterios sah sie sich in der neuen Kirche mit
denselben Problemen konfrontiert wie in der alten.
Nach etwa einem Jahr hatte sie ein Erlebnis, das sie
dazu veranlasste, auch diese Kirche zu verlassen:

Ich wollte evangelisch sein und fiihlte diese Verfolgung
in meinem Leben. Ich lebte krank und mit vielen Pro-
blemen, also wollte ich mich an dieser Kirche so etwas
wie festhalten, wie um gesund zu werden, um mich gut
zu fiihlen. Und weilit du was? An einem Tag, an einem
Sonntag ging ich in die Kirche und ich ging mit meinem
Kleinen, der damals noch sehr klein war, und als der

Yvonne Schaffler

Pfarrer mich rief und mir sagte: “Schauen Sie Sefiora,
kommen Sie, damit ich fiir Sie beten kann!” Als ich
fast an der Kanzel angekommen war, stolperte ich iiber
meinen eigenen Ful, so, nach hinten und konnte mich
lange Zeit nicht rithren. Der Aufprall ... war hart und der
Schmerz liel mich nicht los. ... Sie beteten fiir mich und
machten viele Sachen und ich konnte mich nicht riihren.
Als ich endlich weg kam, ganz dumm im Kopf, rannte ich
nach Hause, den ganzen weiten Weg, du kannst dir das
nicht vorstellen, bis dorthin wo ich wohnte. Ich schaffte
es nach Hause, hatte den Kopf “so” [geschwollen] und
als mir mein Exmann sagte “Daisy, was ist dir passiert?”
sagte ich, dass ich in der Kirche hingefallen war und
[sagte] “ich glaube, ich gehe nicht mehr in die Kirche”,
weil ich groBe Angst bekommen hatte.

Daisy interpretierte ihr Stolpern an der Kanzel als
Bestrafung (castigo) durch die misterios:

Es scheint, als wiren diese zwei Krifte zusammengesto-
Ben, deshalb war ich gefallen, und als ich Angst bekam,
internierten sie mich drei Tage lang in eine Klinik, um
mich zu beobachten, denn ich musste mich behandeln
lassen wegen diesem Aufprall. Weillt du, sie untersuch-
ten mich komplett und fanden gar nichts. ... Aber ich
bekam grofle Angst und ich zog mich bis heute aus der
Kirche zuriick. Danach fing ich an, mit den misterios zu
arbeiten, fing an zu arbeiten, bis zum heutigen Tag.

Nach ihrem Unfall in der Kirche “Dios es Amor”
beschloss Daisy, sich von nun an lieber den miste-
rios zu widmen. Thren ersten Kontakt mit den mis-
terios hatte sie aber bereits in ihrer Jugend gehabt:

Als ich bewusst den ersten Altar besucht habe, war ich
noch ein junges Midchen und diese Dame hatte ein Be-
cken mit Wasser ... und was da drinnen war, das wa-
ren Schlangen und ich hatte Angst davor. ... Lebende
[Schlangen] und ich hatte Angst, schreckliche Angst da-
vor, furchtbar. Eine Nachbarin, die an diesem Ort eine
consulta nehmen wollte, hat mich mitgenommen und sie
sagte mir: “Komm rein”! Und weifit du, was die Dame
mir gesagt hat? Sie sagte: “Schau Midchen, du wirst
spéter eine sehr michtige Frau sein mit viel Kraft, du
wirst viel Geld haben und du wirst alles haben was du
willst”, das sagte sie mir.

Initiieren lie} Daisy sich vor etwa zehn Jahren, kurz
nach ihrem Unfall in der Kirche “Dios es Amor”.
Die Prophezeiungen, die ihr an dem Altar, den
sie in ihrer Jugend besucht hatte, gemacht worden
waren, gingen vorerst aber nicht in Erfiillung.

Und weift du, alles ist ganz gegenteilig gekommen, weil
die Person, die mir die erste Taufe verpasst hat, mir viel
Schaden gemacht hat; sie hat mir alle misterios verdor-
ben [me cruzo todos los misterios]. ... Sie wusste nicht
Bescheid. Alles was sie gemacht hat, war eine Folge (von
Aktionen), um mir die misterios kaputt zu machen [para

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

Diagnose “Wolfspferd”

tumbarme los misterios], man konnte sagen, aus Neid ...
Noch dazu war sie eine meiner Tanten, mein eigenes
Blut. Und sie sagte mir, ich solle alles vorbereiten und
ich bereitete alles vor. Als sie mich iibergoss, sie goss mir
neun Eier auf den Kopf — von da an verblieb ich so, als
ob sie mir viele Pfunde aufgeladen hitten, und ich ging,
um mich in ein Bett niederzulegen, und als ich nach drei
Tagen von diesem Bett nicht aufgestanden war, so als ob
ich sterben wiirde, haben sie nach ihr geschickt, um ihr
zu sagen was mit mir los sei, dass ich noch nicht vom
Bett aufgestanden sei. Sie lie mir ausrichten, dass ich
mir den “indianischen Punkt” geben lassen miisse und
sie nahm mich mit nach Bayaguana ... Und als sie mich
dorthin brachten, hat es sicher so geregnet [wie jetzt]. Es
war der Tag der [Jungfrau] Mercedes, schau, und als sie
mich in den Fluss tauchten, da hat mich diese Frau total
fertig gemacht, da war es, dass sie mir sogar die indios
weggenommen hat. ... Sie goss mir all diese Sachen
iiber den Korper und sie tauchte mich in eine Strémung
des Wassers. ... Dort gibt es eine Stelle wo du reingehen
kannst, und das Wasser rinnt kréftig auf dich drauf, und
sie sagte mir “du musst lange drin bleiben”, weil mir
derweil die Kraft davonging. ... Als sie mir dieses ganze
Kréutergebriu dariiber goss, dass sie vorbereitet hatte,

. erklang mir im Wasser eine Glocke. Es scheint, als
ob sie mir so die misterios ausgetrieben hat, so dass sie
verschwunden sind, und als ich von dort wegging, ...
stieg ich hinauf mit starken Kopfschmerzen und konnte
mich nie mehr von den misterios reiten lassen, bis ich
wirklich viel daran gearbeitet hatte.

Erst nach einer langeren Suche fand Daisy eine
Person, die im Stande war, ihr die misterios wieder
zugénglich zu machen:

Danach besuchte ich Altére, ein Besuch hier, ein Besuch
dort, und niemand konnte mit meinem [Problem] umge-
hen, bis ich eine Dame traf, die dort in der Calle del Sol
in Herrera gearbeitet hat, die mir die misterios wieder
zuginglich gemacht [me levanté los misterios] und mir
viel geholfen hat. Bei dieser Dame habe ich viel gelernt.
... Sie machte mir andere Taufen — aber einfacherer Art.

Daisys zweite Initiation war erfolgreich, und sie
wurde im Namen von Anaisa getauft, die fortan das
“misterio ihres Kopfes” sein sollte.

Nachdem sich die [Sache mit den] misterios geklart hatte,
fingen sie in meinem Korper zu arbeiten an. Sie begannen
in meinem Kopf zu arbeiten und begannen mit [dem
Lesen der] Karten. ... Eines Tages kam meine Schwester
nach Hause und sie sagt zu mir “schau, fang an zu
arbeiten, jetzt wo du das mit den misterios in Ordnung
gebracht hast” und ich sagte zu ihr “ich werd’s dir schon
zeigen,” und ich fing an zu lachen und Anaisa stieg mir
auf. Ich wusste [danach] nichts anderes, als dass Anaisa
ihr die Karten hervorragend gelesen hatte.

Ob die Zusammenarbeit von Daisy und ihren mis-
terios Zukunft hat, ist ungewiss. Einerseits “steigen

Anthropos 104.2009

451

sie in ihr auf” wann immer sie mochten, zum kon-
kreten “Arbeiten” mit KlientInnen l4sst sich derzeit
aber nur San Carlos bewegen, und auch dieser ist
ihren Angaben zufolge gerade dabei, “sich wieder
zu verabschieden”. Fiir die fernere Zukunft konn-
te Daisy sich vorstellen, von den misterios ganz
in Ruhe gelassen zu werden und wieder in eine
Pfingstkirche zuriickzukehren:

Es gibt Leute, die arbeiten ihr Leben lang mit den mis-
terios, zum Beispiel bis sie 60 oder 80 Jahre alt sind.
Aber dann kommen sie in eine Phase, in der sie [die
misterios] ein bisschen ruhiger werden, oder besser ge-
sagt, sie 16sen sich dann, auch wenn sie nie endgiiltig
gehen. Aber es bleibt dir weniger Kraft und sie 16sen sich
ein bisschen. ... Dann hast du die Wahl, ob du in eine
Kirche gehst — auch wenn sie dich immer quilen werden.
... Ich zumindest glaube, dass ich noch eine Zeit lang
[mit den misterios] arbeiten werde, weil das auch eine
Art von Arbeit ist, auch wenn es bis ans Ende meiner
Tage sein sollte. Vielleicht werde ich die Chance haben,
dass Gott mir vergibt. Denn die pentecostales sagen, dass
diejenigen, die sich “reiten lassen”, Ddmonen sind, die
schreckliche Sachen machen. Ich glaube das aber nicht
so recht.

Typische Werdegangsdynamiken

Ein Auszug aus einem Interview mit der servidora
Conchita verdeutlicht, welche physischen und psy-
chischen Probleme die Entwicklung zur Heilerin
auch in ihrem Fall mit sich gebracht hat. Conchita
ist 62 Jahre alt, stammt aus der Ortschaft Pueblo
Viejo im Distrikt Azua und praktiziert seit nunmehr
30 Jahren:

Begonnen hat alles damit, dass ich starke Bauchschmer-
zen bekam. Und ... nachdem ich diesen Bauchschmerz
los war, fiihlte ich mich immer noch schlecht und ging
zum Arzt, der aber konnte nichts finden. Ich fiihlte mich
immer schlechter und verlor auf einmal das Bewusstsein.
Ich wusste nicht was passiert war und verharrte mehr
oder weniger einen ganzen Tag lang in diesem Zustand.
Tanzend, singend und irgendwelche Sachen machend.
Aber ich selbst wusste nicht was geschah, was ich tat.
Einige Zeit spiter sagte ich meiner Mutter, sie solle mich
zum Psychiater bringen. Manchmal war es so, dass ich
das Bewusstsein verlor und sie brachten mich zu einem
Arzt — mir wurde aber immer gesagt, dass man bei mir
nichts finden konnte, dass ich nichts hatte, was mein
Bewusstsein beeintrichtigte. Also gut, von Zeit zu Zeit
manifestierten sich die misterios in meinem Kopf und ich
verlor das Bewusstsein. So entwickelte sich das Ganze.
Eines Tages wechselte ich gerade mein Gewand und zog
mir ein Kleid an — ich war noch jung! Ich war noch jung,
als das geschah. Ich sagte “was ist das, was mir hier
passiert? Dass ich das Bewusstsein verliere und auf den

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

452

Knien herum rutsche, so dass sie mich schon zum Arzt
gebracht haben?” Danach erinnerte ich mich an nichts.
Wenn die misterios wieder weg waren, fiihlte ich mich
wieder normal und hatte nichts mehr. Und ich begann,
etwas auszuprobieren. Ich sagte: “Lass mich einmal pro-
bieren, ob es das ist, was ich glaube.” Und ich ging zu ei-
nem Altar und rief die misterios, indem ich ein dreifaches
Trankopfer auf den Boden goss und die Glocke ldutete.
Und ich fiihlte, wie sich die misterios manifestierten und
ich das Bewusstsein verlor. Und so wusste ich plotzlich,
dass ich nicht verriickt war, sondern dass die misterios
auf mein Bewusstsein Einfluss nahmen. Und so begann
ich damit zu arbeiten, so begann meine Arbeit.

Nicht nur Daisy und Conchita!3 berichten von ei-
nem leidvollen und vor allem unfreiwilligen Wer-
degang, auch curanderos oder Schamanen aus an-
deren Regionen der Welt berichten iiber dhnliche
Erfahrungen. In den meisten Féllen versuchen die
Geister, den betreffenden Menschen dazu zu brin-
gen, servidor, curandero oder Schamane zu wer-
den — anders ist Heilung nicht moglich. Elia-
de (1980:43) spricht in diesem Zusammenhang
von Schamanenkrankheit. Er zitiert einen Schama-
nen, dessen Geschichte sich weitgehend mit den
Erzéhlungen dominikanischer HeilerInnen deckt
(1980: 371.):

Bis zu zwanzig Jahren war ich sehr gesund, dann wurde
ich krank, mein Korper tat mir weh, ich hatte furchtbare
Kopfschmerzen. Schamanen versuchten mich zu heilen,
aber ohne Erfolg. Als ich selbst zu schamanisieren an-
fing, besserte sich mein Zustand. Ich wurde vor zehn
Jahren Schamane ...

Prinz (1986) isoliert aus Eliades Konzept sechs ele-

mentare Komplexe, die ein Initialerlebnis anzeigen

konnen. Die von ihm angefiihrten Punkte spielen

auch im Initialerleben dominikanischer HeilerIn-

nen eine wichtige Rolle:

— Das spontane (blitzartige) Ersterlebnis als An-
stof zur Laufbahn.

— Der Traum als Ausdruck der zunehmenden Hin-
fiihrung und geistigen Vorbereitung.

— Die Ablehnung im Sinn des Widerstandes gegen
das AuBlergewohnliche.

— Das begleitende transzendentale Wesen als Fiih-
rer und helfende Instanz.

13 Auch der in diesem Artikel erwihnte servidor Alberto litt
ab seinem siebten Lebensjahr unter stark ausgepréigten Sym-
ptomen wie epilepsieartigen Krampfen und unangemesse-
nem Verhalten in Form von Rauchen und Trinken. Ebenso
wurden seine Schwester und seine Mutter wihrend ihrer
Kindheit von dhnlichen Symptomen heimgesucht — beide
entschieden sich jedoch gegen eine Karriere als servidora
und iiberwanden die Symptome von selbst. Dass zumindest
Alberto eine Karriere als servidor einschlug, hatte die miste-
rios ihrer Ansicht nach “besidnftigt”.

Yvonne Schaffler

— Das entbehrungsreiche oder auch im sittlichen
Sinn schlechte Leben als Voraussetzung zu
Krankheit und Liuterung.

— Die Krankheit als Zeichen des Beginns der
Transformation des Neophyten zum Schamanen
und gleichzeitige Berufslegitimation vor der Ge-
meinschaft.

Servidores: krank oder berufen?

Nach dem ICD-10'* wird Besessenheit als Aus-
druck einer psychischen Stérung unter die disso-
ziativen Storungen gerechnet und trigt die Codie-
rung F44.3. Allerdings werden in die Kategorie nur
Trancezustinde einbezogen, die unfreiwillig oder
ungewollt sind und sich innerhalb tédglicher Akti-
vititen abspielen, die also auBerhalb religioser oder
anderer in diesem Sinn kulturell akzeptierter Situa-
tionen auftreten oder hochstens im Anschluss an
diese. Sind dissoziative Zustdnde zusitzlich damit
verbunden, dass eine Person mehr als eine Iden-
titdt verkorpert, spricht man auch von dissozia-
tiver Identitétsstorung (Dissoziative Identity Dis-
order, DID; Castillo 1997: 108f.). Besessenheiten,
die nicht gewollt auftreten, wie z.B. caballo lo-
bo, konnen insofern als solche bezeichnet werden.
Auch Eliade (1980) und Shirokogoroff (1935) sind
der Meinung, dass es sich bei den schmerzhaf-
ten Berufungsphasen von Schamanen um Episoden
von Krankheit handelt.!> Ebenso ist der dominika-
nische Psychiater Zaglul (1980: 48) aufgrund sei-
ner beruflichen Praxis der Ansicht, dass ein Grof3-
teil der dominikanischen HeilerInnen psychisch
krank ist oder zumindest gelegentlich unter Psycho-
sen leidet. Jiménez Lambertus (1980: 178ff.) will
im Verhalten dominikanischer servidores neben
zwischenzeitlichen motorischen Stérungen und Be-
wusstseinsschwund ohne erkennbare Ursache auch
Neurosen, psychogene Pseudohalluzinationen und
Autoagressionen erkannt haben. Walsh (1998) zu-
folge ist bei der Schamanenkrankheit jedoch kei-
nesfalls von Schizophrenie auszugehen, da die li-
mitierte Dauer der pathologischen Phase nicht zum
Krankheitsbild der Schizophrenie passt. Allerdings
muss, auch wenn der Schamane in seinem Um-
feld als geheilt gilt und seine Funktionen erfiillt, in
psychiatrischer Hinsicht nicht zwingend von des-
sen psychischer Gesundheit ausgegangen werden.
Seine “Heilung” kann auch darin begriindet sein,

14 Das “International Statistical Classification of Diseases and
Related Health Problems” wurde von der Weltgesundheits-
organisation (WHO) erstellt und ist Teil der internationalen
gesundheitsrelevanten Klassifikationen.

15 Shirokogoroff (1935) spricht dabei von Psychosen.

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

Diagnose “Wolfspferd”

dass seine psychische Krankheit lediglich an das
spezifische kulturelle Umfeld angepasst ist und sei-
ne Krankheit deshalb nicht als Krankheit ange-
sehen wird (Devereux 1956:24; vgl. Dehnhardt
2003: 68).

Redko (2003), die sich mit der brasilianischen
Umbanda, und Seligman (2005), die sich mit dem
Candomblé befasst hat, zufolge hat Religion grund-
satzlich das Potential, ihren Anhingern eine Ma-
trix aus Bedeutungen und Symbolen zu liefern, mit
der es moglich ist, eine beginnende psychische Er-
krankung und die damit verbundene beédngstigen-
de Erfahrung in einen ihnen bekannten, stabilen
Bezugsrahmen zu setzen. Die Erfahrung wird nun
in religiosen Termini ausgedriickt und so in einen
bekannten Bezugsrahmen gesetzt. Die iibergestiilp-
ten religiosen Bedeutungen helfen den Betroffenen,
mit ihrer Erkrankung umzugehen und dienen ih-
nen als mogliche Ankerpunkte innerhalb ihrer neu-
en Erfahrungswelt. Internalisiert wird der neue Be-
zugsrahmen nach Seligman (2005) vor allem wéh-
rend des Initiationsprozesses und dadurch, dass die
eigene Werdegangsgeschichte nun immer wieder
gemill der neuen Interpretation erzihlt wird. Je-
doch wird nicht nur die Vergangenheit, sondern
auch das aktuelle Selbst transformiert. Die Identitit
des Mediums passt sich an ein kulturelles Modell
an, das auch von anderen Mitgliedern der Gemein-
schaft geteilt wird. Auf diese Weise werden die
individuellen Motivationen der HeilerInnen an die
sozialen Erwartungen von Auflen angeglichen; po-
tenzielle Konfliktsituationen werden verringert.

Tatsédchlich scheinen sich bei vielen servidores
die wihrend des desarollo bestehende Krankheits-
zustdnde mit zunehmender Beschéftigung mit den
misterios gebessert zu haben. Im Laufe der Zeit trat
sogar bei zahlreichen dokumentierten Fillen!6 (vgl.
Schaffler 2008) die Moglichkeit ein, mit den nun
unter Kontrolle gebrachten Féhigkeiten Geld zu
verdienen. Etwas, dass sich zu Beginn als Ubel dar-
stellte, verwandelte sich also im Laufe der Zeit in
etwas Positives. Es stellt sich daher die berechtig-
te Frage, inwieweit pathologische Phinomene tat-
sdchlich mit Hilfe der misterios in den Griff zu be-
kommen sind. Typisch ist jedenfalls, dass es meist
erst zur Diagnose von caballo lobo und in weiterer
Folge von desarollo kommt, wenn die Betroffenen
bereits von einem Biomediziner untersucht wurden
und ihnen gesagt wurde, dass zumindest korperlich

16 Im Rahmen meiner Dissertation interviewte ich insgesamt
36 kreolische servidores, curanderos und clarividentes —
sechs davon intensiv —, wobei die initiale Krankheit nicht
bei allen in derselben Intensitiit auftrat und nicht immer mit
dissoziativen Identitétsstorungen einherging.

Anthropos 104.2009

453

alles in Ordnung sei. Oft wird den Betroffenen mit-
geteilt, sie wiirden an Depressionen oder “an den
Nerven” leiden. Auch Daisy berichtet davon:

Als ich mit den misterios noch nicht umgehen konnte,
attackierten sie mich oft. Deswegen internierten sie mich
immer wieder [in ein Krankenhaus] und der Arzt sagte:
“Dieses Médchen hat weder Andmie noch eine schwere
Krankheit — gar nichts hat es. Dieses Midchen leidet
entweder an einer Depression oder es sind die Nerven,
die es noch umbringen werden”. Ich fiihlte mich also
schlecht, weil es mir nicht so vorkam, als wéren es die
Nerven, die mich umbrachten. Ich fiihlte die Prisenz
von etwas anderem und das waren nicht die Nerven.
Ich sagte mir: “Mein Mann behandelt mich gut, ich
fiihle mich nicht, als hétte ich Probleme, ich habe keine
wirtschaftlichen Probleme, ich habe nichts; warum also
sollte ich nervos sein.” Ich wiirde also sagen, die Arzte
hatten keine Ahnung, mussten aber [etwas] sagen, um
abzukassieren.

Nachdem ihre Beschwerden vom Arzt nicht geheilt
werden konnten, wandte sie sich an eine servidora,
die die Idee aufwarf, dass es sich bei ihrer Erkran-
kung um eine von den misterios verursachte Sto-
rung handeln konnte. Da Daisy die Ideen und Me-
thoden der HeilerIn vielversprechender erschienen
als die moglichen Interventionen der Arzte, zog sie
es vor, ihre Symptome als desarollo zu interpretie-
ren anstatt sie als psychische Erkrankung gelten zu
lassen. Zudem hatte es in Daisys Jugend ja schon
die Prophezeiung gegeben, dass sie eines Tages viel
Macht und Kraft besitzen wiirde, was sich durchaus
auf eine mogliche Karriere als servidora bezogen
haben konnte.

Offensichtlich, und da es in Daisys Fall heu-
te nicht mehr zu Aufenthalten im Krankenhaus
kommt, war ihre Deutungsstrategie erfolgreich in
dem Sinne, als ihre Symptome sie nun als Exper-
tin im Zusammenhang mit den misterios und nicht
als psychisch Kranke ausweisen. Sofern heute noch
Beschwerden auftreten, kann sie diese durch Inter-
aktionen mit den misterios selbst behandeln. Zu-
dem hat sie es — wie viele andere servidores auch —
geschafft, aus ihrer Berufung ein Gewerbe zu ma-
chen. Seit einigen Jahren und insbesondere seit der
Trennung von ihrem Mann lebt sie nunmehr von
den Einkiinften aus ihren consultas.

Figge (1980: 163), der sich wie Redko auf die
Umbanda bezieht, beschreibt eine positive Auswir-
kung von Heilritualen nicht nur auf die PatientIn-
nen, sondern auch auf die Medien selbst, da die
Kultveranstaltungen den Charakter einer Gruppen-
therapie besitzen wiirden. “Bereits die Moglichkeit,
ohne negative Konsequenzen relativ exotische Rol-
len erfiillen zu konnen und insbesondere die dar-
in meist sogar erfahrene hohe Prestigierung wir-

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

454

ken sich positiv aus” (1980: 163). Finkler (1985),
sich auf spiritistische Medien in Mexiko beziehend,
stellt ebenfalls positive Effekte der Ausiibung von
Medienschaft fest. Thm zufolge leiden Medien héu-
figer an emotionalem Stress und den Auswirkungen
negativer Lebenserfahrungen als andere. Gleichzei-
tig wiirde ihre Tatigkeit als Medium ihnen zu mehr
Wohlbefinden verhelfen.

Vorteile, die sich fiir servidores aus der initialen
Krankheit ergeben konnen

Bei der Fragestellung, ob eine Beschiftigung mit
spirituellen Entititen und eine Einordnung der
Symptome in eine “religiose Matrix” heilsam sein
kann, muss unterschieden werden, ob ein Werde-
gang tatsichlich durch pathologische Symptome
gekennzeichnet ist, oder ob nicht an und fiir sich
normale Vorgéinge im Nachhinein als Krankheit in-
terpretiert werden, um die Werdegangsgeschichte
plausibler klingen zu lassen. Zwar ist Dehnhardt
(2003: 69) der Ansicht, dass es keinerlei Hinwei-
se darauf gibt, dass Schamanen Vorteile aus ih-
rer initialen Krankheit ziehen, insbesondere, da sie
sich meist gegen ihre Berufung wehren, tatsdch-
lich aber existieren — zumindest im lateinamerika-
nischen Umfeld — sehr wohl Anzeichen, die darauf
hindeuten.

Worrle (2002: 101 ff.), der im Hochland Ecua-
dors sich in vielen Gesichtspunkten dhnelnde Be-
richte liber die Werdegiinge von traditionellen Hei-
lern aufgezeichnet hat, stellt fest, dass es sich bei
den erhobenen Werdegangserzihlungen weniger
um “Tatsachenberichte” handelt, als vielmehr um
methodische Legitimationsstrategien. Bei den ein-
zelnen, immer wiederkehrenden Elementen scheint
es sich um “kulturelle Fertigteile” zu handeln,
mit Hilfe derer Werdegangserzdhlungen regel-
recht konstruiert werden. Zu diesen “Fertigteilen”
zéhlen, neben den fiir die Region typischen Ele-
menten, auch das “Sich-Abgrenzen” von den Lehr-
meisterlnnen und eine positive Beurteilung der
heilerischen Fihigkeiten durch “neutrale Dritte”.
Insgesamt, so Worrle, geht es in den Werdegén-
gen immer wieder um die Frage der Kompetenz,
also der Legitimation zum Heilen, die durch blo-
Bes “erlernt haben™ allein nicht gegeben ist. In der
Dominikanischen Republik erscheint unter diesem
Aspekt vor allem als wichtig, sich das HeilerInnen-
Dasein nicht ausgesucht zu haben, sondern direkt
von Gott und den misterios berufen worden zu sein
— meist durch eine initiale Krankheit, die in vielen
Fillen durch unfreiwillige Besessenheiten (caballo
lobo) charakterisiert war.

Yvonne Schaffler

Es ist auch anzunehmen, dass viele zukiinftige
caballos bereits von frither Kindheit an von ihrem
Umfeld dahingehend konditioniert werden, spéter
einmal Erweckungssymptome zu entwickeln. So
erlebte ich beispielsweise, wie der servidor Alberto
beim Besuch bei einer Kollegin plotzlich in Trance
fiel und deren etwa sechs Monate alter Enkeltochter
eine Zukunft unter dem Schutz ihrer Patronin Santa
Marta La Dominadora weissagte. Er prophezeite,
dass dem Médchen eines Tages die misterios “auf-
steigen” wiirden und riet, bereits jetzt entsprechen-
de Mafinahmen durch Schutzgebete zu ergreifen.
Solche und dhnliche Erlebnisse, die auch die weite-
re Kindheit begleiten, legen wohl schon friih den
Grundstein fiir spitere “spontane Erweckungen”,
die mit Trdumen und den typischen Erweckungs-
symptomen (caballo lobo) einhergehen.

Die Rolle des kulturellen Umfelds bei plotzlich
auftretenden Dissoziationssymptomen

Zum Abschluss moéchte ich mich der Frage nach
der Rolle der Kultur im Zusammenhang mit plotz-
lich auftretenden Dissoziationssymptomen — im
konkreten Fall caballo lobo — widmen.

Dissoziative Zustdande treten im religiosen Kon-
text global immer wieder auf, ohne dass sie im
Rahmen der jeweiligen Kultur (mit Ausnahme der
westlichen) als pathologisch anerkannt werden.
Nur in wenigen Fillen werden sie als krankhaft er-
achtet!” — dies trifft vorwiegend dann zu, wenn das
Individuum unfreiwillig davon betroffen ist. Egal
ob sie als pathologisch oder normal betrachtet wer-
den, dissoziative Zustinde weisen an allen Orten
der Welt gewisse Ahnlichkeiten auf. Sie gehen stets
mit Ich-Dystonie, Auflosung des Bewusstseins und
der sensorimotorischen Kontrolle, unangemesse-
nen Bewegungen und nicht selten mit Erinnerungs-
verlust einher. Nach dem Abklingen der Sympto-
me macht sich Erschopfung bemerkbar. Besonders
hiufig treten dissoziative Zustidnde in den weni-
ger privilegierten Bevolkerungsschichten auf, ins-
besondere bei Personen mit niedrigem Bildungs-
niveau. Frauen sind wesentlich ofter betroffen als
Minner (Lewis-Fernandez 1994).

Die Griinde fiir das Auftreten von dissoziativen
Zustinden sieht Lewis-Fernandez (2003) entweder
in veranlagter “Hysterie” oder in traumatischen Er-
eignissen. Im Fall von Katastrophen konnen dis-

17 Bourguignon (1968) zufolge wird sogar in 74 % aller Ge-
sellschaften von der Moglichkeit einer “Besessenheit” aus-
gegangen.

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

Diagnose “Wolfspferd”

soziative Zustinde sogar endemisch werden und
mehrere Individuen einer Gemeinschaft betreffen.
Lewis (1989) sieht in der “Besessenheitstrance” ei-
ne Moglichkeit zu sozialem Protest, die hauptséch-
lich von unterdriickten Gruppen und daher auch
insbesondere von Frauen wahrgenommen wird,!8
wihrend Castillo (1997: 113) davon spricht, dass
Patienten in dissoziativen Zustinden Zuflucht vor
Angst und emotionalem Stress suchen. Sexueller
Missbrauch in der Kindheit kann als Ausldser nicht
ausgeschlossen werden.

Da dissoziative Zustinde vereinzelt oder ende-
misch auftreten konnen, muss unterschieden wer-
den, ob personliche Ausloser fiir das Auftreten vor-
handen sind, oder aber ob eine ganze Gruppe davon
betroffen ist. Welchem personlichen emotionalen
Stress dominikanische servidores zuvor ausgesetzt
waren, kann in dieser Studie nicht beantwortet wer-
den. Wird caballo lobo jedoch als kulturell ver-
ursachtes Symptom interpretiert, erscheint in die-
sem Zusammenhang als besonders interessant, dass
sehr hiufig vormals Nicht-Kreolgldubige plotzlich
Symptome von caballo lobo entwickeln. Sieht man
von der Moglichkeit ab, caballo lobo als “Schama-
nenkrankheit” und somit als “notwendiges Ubel”
zu sehen, konnte man auch zu dem Schluss kom-
men, dass aus den Betroffenen das vormals unter-
driickte Afrikanische in regelrechten Schiiben her-
vorbricht. Eine dhnliche Interpretation wurde auch
von Triibswasser (2006) gewihlt, die sich mit der
Erkrankung bla bzw. wakni in Zentralamerika (Rio
Coco, Nicaragua) beschiftigt. Bla/wakni ist durch
Anfille gekennzeichnet, wihrend der die Erkrank-
ten (vor allem adoleszente Midchen im Alter von
13 bis 16 Jahren) zu Beginn unter Ubelkeit, Kopf-
schmerzen und Ohnmacht leiden und ihnen an-
schlieBend angsteinfléBende Gestalten erscheinen,
vor denen sie mit geschlossenen Augen die Flucht
ergreifen. Im Verlauf ihrer Flucht setzen sie sich,
wenn sie eingefangen werden sollen, gewalttitig
zur Wehr. Manche Midchen entbloen sich auch
wiahrend ihrer Trance, was den betroffenen Fami-
lien als besonders beunruhigend erscheint. Triibs-
wasser interpretiert die Symptomatik u. a. als “ra-
senden” Appell gegen die patriarchal dominierte
Gemeinschaft, in der es immer wieder zu sexuel-
len Ubergriffen auf junge Midchen kommt. “In ei-
ner massiv patriarchalen Gesellschaft wie der hier
vorgefundenen, in der die Rolle der Frau deut-

18 Signifikanterweise sind es auch in der Dominikanischen Re-
publik hauptsdchlich Frauen aus den weniger privilegierten
sozialen Schichten, die mit caballo lobo konfrontiert werden
(vgl. Schaffler 2008: 3191f.).

Anthropos 104.2009

455

lich unattraktiver ist, als die der Minner, konn-
te eine solche Erkrankung als ‘letztes Aufbegeh-
ren’ auf dem Weg vom Kind zur Frau interpre-
tiert werden” (Triibswasser 2006). Um eine Art des
“Aufbegehrens” gegen den in der Dominikanischen
Republik geldufigen unterdriickenden rassistischen
Identitédtsbegriff scheint es sich auch bei caballo
lobo zu handeln. Insofern kdnnte man mit Som-
merfelds (2000: 119) Worten von “pathologischen
‘Umsetzungen’ korperlicher und seelischer Notla-
gen” sprechen, die “Ausdruck widerspriichlicher
sozio-politischer und 6konomischer Bedingungen”
sind. Als widerspriichlich erscheint in der Domi-
nikanischen Republik vor allem, dass man seitens
der herrschenden Klasse die Wurzeln seiner Identi-
tit vorwiegend im hispanischen Kontext verankert
sieht, wohingegen das afrikanische Erbe ein eher
tristes Dasein fristet. Der Konflikt der verleugne-
ten afrikanischen Identitit driickt sich vor allem
im Missverhiltnis zur haitianischen Nachbarnation
aus, die als Auffangbecken fiir all das dient, was
man in der eigenen Kultur nicht haben will. Haiti
gilt als riickstdndige Sklavennation und seine Be-
wohner stehen angeblich “im Pakt mit dem Teufel”.
Dadurch, dass “Afrika” nach auflen projiziert wird,
kann in der Dominikanischen Republik vergessen
werden, dass “Afrika” auch innerhalb der eigenen
Kultur existiert — wiren da nicht immer wieder Fal-
le von caballo lobo, in denen sich die Geister der
Ahnen ihren Weg bahnen.

Zitierte Literatur

Bourguignon, Erica

1965 The Self, the Behavioral Environment, and the Theo-
ry of Spirit Possession. In: M. E. Spiro (ed.), Context
and Meaning in Cultural Anthropology; pp. 39—60. New
York: The Free Press.

World Distribution and Patterns of Possession States. In:
R. Prince (ed.), Trance and Possession States. Proceed-
ings of the Second Annual Conference, R. M. Bucke
Memorial Society, 4—6 March 1966, Montreal; pp. 3—
34. Montreal: R. M. Bucke Memorial Society.

1968

Cass4, Roberto
1987 Historia social y econdmica de la Republica Dominica-
na. Tomo 1. Santo Domingo: Editora Alfa y Omega.

Castillo, Richard J.

1997 Dissociation. In: Wen-Shing Tseng and J. Streltzer
(eds.), Culture and Psychopathology. A Guide to Clinical
Assessment; pp. 101-123. New York: Brunner/Mazel
Publishers.

Davis, Martha Ellen

1987 La otra ciencia. El vodd dominicano como religién y
medicina populares. Santo Domingo: Edicién Universi-
taria. (Publicacion de la Universidad Auténoma de Santo
Domingo, 576; Coleccién Estudios sociales, 5)

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

456

Dehnhardt, René

2003 Schamanismus und Schizophrenie. Frankfurt: Peter
Lang. (Europdische Hochschulschriften, Reihe XIX,
Abt. B Ethnologie, 63)

Deive, Carlos Esteban
1996 Vodi y magia en Santo Domingo. Santo Domingo: Ta-
ller. [4a ed.]

Devereux, George

1956 Normal and Abnormal. The Key Problem of Psychi-
atric Anthropology. In: J. B. Casagrande and T. Gladwin,
Some Uses of Anthropology. Theoretical and Applied;
pp- 23-48. Washington: Anthropological Society of
Washington.

Eliade, Mircea
1980 Schamanismus und archaische Ekstasetechnik. Frank-
furt: Suhrkamp.

Ferbel, Peter J.

2002 Not Everyone Who Speaks Spanish Is from Spain.
Taino Survival in the 21st Century Dominican Repub-
lic. Kacike — Journal of Caribbean Amerindian History
and Anthropology (Online Journal. Special Issue ed. by
Lynne Guitar.) <http://www.kacike.org/FerbelEnglish.
html> [01. 12. 2008]

Figge, Horst H.

1980 Funktionen der Therapieversuche in der brasilianischen
Umbanda. Curare — Zeitschrift fiir Ethnomedizin und
transkulturelle Psychiatrie 3: 159—164.

Finkler, Kaja
1985 Spiritualist Healers in Mexico. Successes and Failures of
Alternative Therapeutics. New York: Bergin & Garvey.

Fleischmann, Ulrich

1996 Der Synkretismus in der Karibik und sein soziokulturel-
les Umfeld. In: M. Kremser (Hrsg.), Ay Bobo. Afro-
Karibische Religionen / African-Caribbean Religions.
Teil 1 / Part 1: Kulte/Cults; pp. 15-24. Wien: WUV-
Universititsverlag. (Wiener Beitrige zur Ethnologie und
Anthropologie, 8/1)

Gregory, Steven

2007 The Devil behind the Mirror. Globalization and Politics
in the Dominican Republic. Berkeley: University of Cal-
ifornia Press.

Howard, David
2001 Coloring the Nation. Race and Ethnicity in the Domini-
can Republic. Oxford: Signal.

Jiménez Lambertus, Abelardo

1980 Aspectos histdricos y psycolégicos del culto a los luases
en Reptiblica Dominicana. Boletin del Museo del Hom-
bre Dominicano 15: 171-183.

Lewis, Ioan M.
1989 Ecstatic Religion. A Study of Shamanism and Spirit
Possession. London: Routledge. [2nd ed.]

Lewis-Fernandez, Roberto

1994  Culture and Dissociation. A Comparison of Ataque de
Nervios among Puerto Ricans and Possession Syndrome
in India. In: D. Spiegel (ed.), Dissociation. Culture,
Mind, and Body; pp. 123—-167. Washington: American
Psychiatric Press.

Pressel, Esther
1987 Heilungszeremonien in den Kulten von Umbanda (Brasi-
lien) und Voodoo (Haiti). In: A. Dittrich und C. Scharfet-

Erlaubnls Ist

Yvonne Schaffler

ter (Hrsg.), Ethnopsychotherapie. Psychotherapie mittels
aufergewohnlicher BewuBtseinszustinde in westlichen
und indigenen Kulturen; pp. 102—113. Stuttgart: Ferdi-
nand Enke Verlag. (Forum der Psychiatrie; Neue Fol-
ge, 26)

Prinz, Armin

1986 Initialerlebnis und Heilberufung. In: W. Schiefenhovel
etal. (Hrsg.), Traditionelle Heilkundige. Arztliche Per-
sonlichkeiten im Vergleich der Kulturen und medizi-
nischen Systeme; pp.373-386. Braunschweig: Friedr.
Vieweg & Sohn. [Curare Sonderband 5]

Rappold, Sonja

2003 Der Unsichtbarkeit der Zwischenwelt entwachsen. Die
Bewegung dominiko-haitianischer Frauen. MUDHA.
Wien. [Diplomarbeit, Universitit Wien]

Redko, Cristina
2003 Religious Construction of a First Episode of Psychosis
in Urban Brazil. Transcultural Psychiatry 40: 507-530.

Schaffler, Yvonne

2008 Vodu? Das ist Sache der anderen! Kreolische Medizin,
Spiritualitdt und Identitéit im Siidwesten der Dominikani-
schen Republik. Wien. [Dissertation, Universitit Wien]

Seligman, Rebecca

2005 From Affliction to Affirmation. Narrative Transforma-
tion and the Therapeutics of Candomblé Mediumship.
Transcultural Psychiatry 42: 272—294.

Shirokogoroff, Sergeij M.
1935 Psychomental Complex of the Tungus. London: Kegan
Paul.

Sommerfeld, Johannes

1994 Korper, Krise und Vodou. Eine Studie zur Kreolmedizin
und Gesundheitsversorgung in Haiti. Miinster: LIT Ver-
lag. (Medizinkulturen im Vergleich, 5)

Verkorperte Geschichte. Uberlegungen zur Haitiani-
schen Kreolheilung. In: M. Kremser (Hrsg.), Ay Bobo.
Afro-Karibische Religionen / African-Caribbean Reli-
gions. Teil 2 / Part 2: Voodoo; pp.109-120. Wien:
WUV-Universititsverlag. (Wiener Beitridge zur Ethnolo-
gie und Anthropologie, 8/2) [2. Aufl.]

1996

Triibswasser, Gerhild

2006 Der “Wahnsinn” am Rio Coco. Eine interethnische Stu-
die iiber eine Form der “Besessenheit” bei zwei indi-
genen Volkern in Nicaragua. <http://www.truebswasser.
com/pdf/wahnsinn.pdf> [15. 12. 2008] (Original: Werk-
blatt 56: 47-65)

Vega, Bernardo

1981 La herencia indigena en la cultura Dominicana hoy. In:
B. Vega et al., Ensayos sobre cultura dominicana; pp. 9—
53. Santo Domingo: Fundacién Cultural Dominicana.

Walsh, Roger N.
1998 Der Geist des Schamanismus. Frankfurt: Fischer.

Worrle, Bernhard
2002 Heiler, Rituale und Patienten. Schamanismus in den An-
den Ecuadors. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Zaglul, Antonio

1980 Psiquiatria popular. In: F. Sdnchez Martinez et al., Me-
dicina folkldrica y atencién primaria; pp. 45—49. Santo
Domingo: Secretarfa de Estado de Salud Piblica y Asis-
tencia Social; Division de Recursos Humanos en Salud.
(Coleccion SESPAS; Serie Salud y medicina popular, 1)

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.80, am 23.01.2026, 05:31:21. Inhalt.
Inhalts Im 10 o¢ ),

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

