
ANTHROPOS

104.2009: 445–456

Diagnose “Wolfspferd”

Spontanbesessenheiten in der Dominikanischen Republik
als Anstoß für den Werdegang zum Heiler / zur Heilerin

Yvonne Schaffler

Abstract. – Caballo lobo is a form of a spontaneous and un-
controlled possession by spirits that constitutes an important
component of popular culture in the Dominican Republic. Those
affected by it fall on the ground for the “lack of spiritual pow-
er,” suffer various motoric dysfunctions and panic seizures, and
show “unrestrained behaviour.” Once the caballo lobo is diag-
nosed, the affected, in order to be healed, must come closer to
the spirits (misterios), learn how to handle them and, in some
cases, even become their servants. This article concerns possi-
ble explanations of this psychological phenomenon as well as
presents local forms of therapy. In the conclusive section, the
author discusses the individual background of those affected by
caballo lobo and the role of cultural factors in psychological
disorders. [Dominican Republic, Creole medicine, possession,
dissociation, initiation, career development of healers]

Yvonne Schaffler, Studium der Kultur- und Sozialanthropolo-
gie (Wien). Derzeit Lehrauftrag an der Universität Wien und
der Wiener Medizinischen Universität für ethnomedizinische
Themen und visuelle Anthropologie; außerdem Mitarbeit im
Projekt zur Aufarbeitung von ethnomedizinischem Filmmaterial
an der Unit Ethnomedizin (Center for Public Health, Medizini-
sche Universität Wien); Mitbegründerin und Vizepräsidentin des
Ethnomedizinischen Arbeitskreises EMLAAK (Wien, <www.
emlaak.org>). – Elfmonatige ethnographische Forschung in der
Dominikanischen Republik im Rahmen der Dissertation zu Vo-
dú, kreolische Medizin, Spiritualität und Identität. – Siehe zitier-
te Literatur.

Einleitung

Während über den haitianischen vodou bereits
zahlreiche Werke namhafter AutorInnen erschienen
sind, verhielt sich die scientific community ange-
sichts der Religiosität des Westteils der Insel Hi-

spaniola – der Dominikanischen Republik – bis-
her eher zurückhaltend.1 Dies liegt nicht zuletzt an
ihrer Einschätzung als Touristenparadies und der
daraus abgeleiteten Annahme, dass kreol-religiöse
Manifestationen dort schon sehr selten geworden
sein müssen. Teilweise zumindest entspricht dies
auch der Wahrheit, insbesondere was die nördli-
chen und östlichen Küstenregionen betrifft.

Ein einheitliches Bild der dominikanischen
kreolischen Spiritualität2 zu zeichnen fällt denk-
bar schwer, da sie sich je nach Region zu unter-
schiedlichen Teilen aus europäischen3 und afrika-
nischen Elementen zusammensetzt. Offiziell gelten
über 90 % der DominikanerInnen als KatholikIn-
nen, eine Zahl, die auch näheren Überprüfungen
durch die Befragung einzelner Personen standhält.
Insbesondere im Landesinneren der südwestlichen
Regionen bedeutet “katholisch” zu sein jedoch we-
niger offizielles Mitglied der römisch-katholischen
Kirchengemeinschaft zu sein, als vielmehr eine

1 Die wichtigsten Werke zu religiösen Vorstellungen der
Dominikanischen Republik sind Davis (1987) und Deive
(1996).

2 Um nicht Einheit zu suggerieren, wo keine herrscht (vgl.
Fleischmann 1996: 17), sehe ich davon ab, einen enger ge-
fassten Terminus zu verwenden. Der Begriff “kreolisch”
wurde bereits von Sommerfeld (1994: 3) in Bezug auf hai-
tianische Glaubensvorstellungen verwendet, um “die übliche
Dichotomisierung ‘traditioneller’ und ‘moderner’ Medizin
zu überwinden”.

3 Dazu zählen katholische, spiritistische und solche, die euro-
päischen populären Glaubensvorstellungen entstammen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


446 Yvonne Schaffler

“Hingabe (tener una devoción) an die misterios”
zu haben. Diese misterios sind Geistwesen, die das
spirituelle Weltbild maßgeblich formen und auch in
der Konzeption kreolischer Krankheitskonzepte ei-
ne wichtige Rolle spielen. Sie sind in ihren Grund-
zügen mit den Geistern des haitianischen vodou,
den lwas, vergleichbar, weisen im Vergleich aber
vermehrt europäische und weniger afrikanische Zü-
ge auf. Repräsentiert werden sie, ebenso wie die
haitianischen lwas, vorwiegend durch katholische
Heilige.

Das Pantheon der misterios wird, ähnlich wie
im europäischen Spiritismus, der auf Allan Kardec4

zurückgeht, in hierarchische Divisionen unterteilt.
So spricht man beispielsweise von misterios der
“weißen Division” und meint damit hauptsächlich
Schutzheilige. Sie nehmen auf kreolischen Altären,
die als verbindliche Orte zur Kontaktaufnahme mit
den misterios gelten, die am besten sichtbaren Plät-
ze ein und genießen moralisch einwandfreien Sta-
tus. Ist von misterios der “indianischen Division”
die Rede, sind damit die Geister der indigenen Ur-
bevölkerung gemeint. Die Anordnung der roman-
tisiert und mit Federkronen dargestellten Indianer-
figuren erfolgt auf einem niederen Podest oder am
Rande eines Wasserbeckens. Wird von misterios
der “schwarzen Division” gesprochen, sind damit
Geister gemeint, die mit dem Tod assoziiert wer-
den und die hauptsächlich zu magischen Arbeiten
(trabajos) herangezogen werden. Ihre Repräsenta-
tionen, unter denen sich beispielsweise die als Afri-
kanerin dargestellte “Santa Marta la Dominadora”
befindet, werden in einer mit einem Vorhang ver-
deckten Nische unter dem Altar aufgestellt, so dass
sie für das Auge unsichtbar bleiben. Sie gelten als
Geister mit zweifelhafter Moral, da sie sich gut ma-
nipulieren lassen und somit leicht für Schadenszau-
ber eingesetzt werden können.

Die hierarchische Altarordnung der misterios
entspricht ganz der vorherrschenden gesellschaft-
lichen Ordnung, die seit dem 17. Jahrhundert
durch eine hellhäutige Elite und eine mulattische
Mehrheit charakterisiert ist (Schaffler 2008: 343f.).
Weiße Hautfarbe und katholischer Glaube stel-
len Ideale dar und sollen die BewohnerInnen der
Dominikanischen Republik von der haitianischen
Nachbarnation unterscheiden. Als Rechtfertigung
für die dunkle Hautfarbe zahlreicher Dominika-
nerInnen wird behauptet, dass sie indianischer Ab-
stammung wären. So wird u. a. der Begriff indio als

4 Kardec, dessen tatsächlicher Name Hippolyte Léon Deni-
zard Rivail (1804–1869) war, fasste die Grundlagen des im
damaligen Europa vorherrschenden Spiritismus zusammen
und veröffentlichte sie in insgesamt fünf Werken.

offizielle Beschreibung der Hautfarbe in domini-
kanischen Personalausweisen (cedulas) verwendet
– und das, obwohl die indigene Bevölkerung von
Hispaniola mutmaßlich innerhalb von 50 Jahren
nach Kolumbus Ankunft nahezu ausgerottet wur-
de.5 Als “schwarz” gilt in der Dominikanischen Re-
publik, ungeachtet seiner tatsächlichen Hautfarbe,
nur wer haitianischer Abstammung ist. Dass die
misterios der schwarzen Division zwar zum “Ar-
beiten” herangezogen werden, ansonsten aber un-
sichtbar bleiben, entspricht im Großen und Ganzen
der allgemeinen Situation am Arbeitsmarkt und in
anderen lebensweltlichen Bereichen, wo Personen
mit dunkler Hautfarbe in Bezug auf Einkommen,
soziale Mobilität und Status erhebliche Nachteile
in Kauf nehmen müssen.6

Phänomene wie die nicht institutionalisierte
Ausübung von Religion, die häufig im Kontext mit
afrikanischen Praktiken steht, gelten als “rückstän-
dig” und werden von einem großen Teil der Be-
völkerung abgelehnt – vornehmlich von den Ange-
hörigen einer privilegierteren Schicht, die sich auf
kultureller, religiöser und ideologischer Ebene an
Europa und zunehmend an den USA orientieren.
Die Ausübung des kreolischen Glaubens gilt somit
hauptsächlich als Phänomen der weniger privile-
gierten Klassen. Aber auch in jenen weniger privi-
legierten Klassen wird oft versucht zu vertuschen,
dass man dem kreolischen Glauben anhängt. Die
Tendenz sich einer protestantischen Pfingstkirche
anzuschließen ist steigend.

Servidore/as oder caballos de misterios

Obwohl in der Dominikanischen Republik wenig
über die misterios und die dazugehörigen Ritua-
le gesprochen wird – kurz über alles, das als
“rückständig” eingestuft werden und das Bild ei-
nes fortschrittlich denkenden Inselstaates zerstö-
ren könnte –, sind die kreolischen Denkweisen und
Manifestationen keinesfalls verschwunden, son-
dern lediglich in den Hintergrund getreten.

Eine große Anzahl der Personen, die mit den
misterios in Kontakt stehen, bezeichnen sich als
servidore/as oder caballos de misterios. Sie treten

5 Die Population der Indigenen wurde 1492 auf 200.000 bis
300.000 geschätzt, 1508 wurden nur noch 60.000 erfasst,
1517 nur noch 12.000 usw. (Cassá 1987: 46ff.). Gegenstim-
men (Ferbel 2002) verlautbaren allerdings, dass die Behaup-
tung der Ausrottung der Indigenen unwahr und nur als kolo-
niale Strategie zur Entmachtung der Indigenen und als Legi-
timation für den Import weiterer SklavInnen benutzt worden
sei (vgl. auch Vega 1981).

6 Vgl. Howard (2001), Gregory (2007) und Rappold (2003).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


Diagnose “Wolfspferd” 447

mit den misterios durch “Besessenheit” in Verbin-
dung, ähnlich wie die houngans und manbós des
haitianischen vodou. Im Rahmen von religiösen
Festen, während denen ausgiebig getrommelt und
getanzt wird oder auch während Sitzungen zur Be-
ratung von KlientInnen (consultas), manifestieren
sich die misterios in den Körpern ihrer servidore/as
und machen sie dadurch zu ihren “Pferden”. Sie
verkünden durch die Münder ihrer “Pferde” Bot-
schaften und verwenden deren Körper als hap-
tisches Ausdrucksmittel. Terminologisch wird im
Zusammenhang mit der Inkorporation von subir
(aufsteigen), montarse (aufsitzen) oder montar mis-
terios gesprochen.7 Praktizierende hingegen, die
sich als clarividentes bezeichnen, halten eine sol-
che Praxis für “roh” und “barbarisch” und bevor-
zugen es, lediglich in eine leichte Trance einzutre-
ten, während der sie sich von den misterios “in-
spirieren” lassen. Diese Methode (als vista clara
oder auch als videncia bezeichnet) wird von vielen
Praktizierenden gegenüber der Inkorporation auch
deshalb bevorzugt, da sie im Umgang mit den Kli-
entInnen eine “sicherere Methode” darstellt.8 Das
hängt damit zusammen, dass die “besessene” Per-
son ihr Bewusstsein verliert und sich danach an
den Ablauf der consulta nicht mehr erinnern kann.
Dies könnte dazu führen, vom Klienten betrogen
zu werden. Zustände der Inkorporation werden als
más material (materieller, fleischlicher) bezeichnet,
da sich das misterio im “Material des menschlichen
Körpers” manifestiert, anstatt mit dem/der Prakti-
zierenden auf einer rein geistigen Ebene zu kom-
munizieren.

Allen Praktizierenden ist gemeinsam, dass sie
am Beginn ihrer Laufbahn von den misterios dazu
befähigt wurden, ihren Beruf auszuüben. Handelt
es sich um zukünftige servidore/as bzw. caballos,
werden diese von den misterios oft regelrecht ge-
zwungen, eine einschlägige Laufbahn anzutreten.
Sie sind nicht selten völlig unvorbereitet oder geben
vor, gar nicht an die Geister zu glauben. Spontan
erleiden sie motorische Ausfälle, fallen zu Boden
und wälzen sich hin und her, verlieren das Bewusst-
sein, werden von Panik ergriffen oder zeigen ande-
re “nicht angemessene Verhaltensweisen”, darunter
unmäßiges Rauchen, Trinken oder verbale Aggres-

7 Während religiöser Feste steht die Inkorporation der miste-
rios in engem Zusammenhang mit der rhythmischen Trom-
melmusik. Die Musik intensiviert sich und das misterio
“steigt” nicht selten gleichzeitig mit der Musik “auf”, da die
Teilnehmer in einen Trancezustand verfallen.

8 Der Zustand der vista clara dürfte auf den europäischen Spi-
ritismus zurückgehen, während die Inkorporation der miste-
rios ein typisch afrikanisches Erbe darstellt.

sionen. Waren sämtliche therapeutischen Versuche
in biomedizinischen Einrichtungen erfolglos, wer-
den die Symptome als unfreiwillige “Besessenhei-
ten” durch die misterios interpretiert. Im Vergleich
zu gewollten Inkorporationen zeichnen sie sich vor
allem dadurch aus, dass sich die Person, da sie ja
gegen ihre Willen “geritten” wird, “wild” benimmt
anstatt kontrolliert und im zeremoniellen Rahmen
die Persönlichkeit eines misterios zu verkörpern.
Wegen ihrer Ungezügeltheit und Wildheit werden
solche Zustände auch als caballo lobo (“Wolfs-
pferd”) bezeichnet. Befindet sich eine Person in ei-
nem solchen Zustand, besteht Gefahr, dass sie sich
selbst und die umstehenden Personen verletzt, da
sie außer Kontrolle gerät und wild um sich schlägt.
Abgesehen davon besteht auch die Gefahr einer un-
kontrollierten “Öffnung” des “Pferdes” für schädli-
che Geister und Dämonen.

Der Mangel an spiritueller Kraft als Auslöser
von caballo lobo

Die Ursache der Symptomatik von caballo lobo
wird vor allem darin gesehen, dass die misterios
mit einer Person Verbindung aufnehmen, diese sie
jedoch aufgrund mangelnder spiritueller Kraft nicht
“ertragen” kann. Die Konsequenz eines solchen
Mangels ist, dass sich die misterios in der Person
nicht vollständig manifestieren können (no pueden
“subir” completamente), und die Inkorporation un-
vollständig bleibt. Eine Besserung der Symptome
von caballo lobo kann nur dadurch erwirkt werden,
dass die Person akzeptiert, von den misterios auser-
wählt zu sein. Nicht selten wird mit dem Auftreten
von caballo lobo ein Prozess in Gang gesetzt, der
als desarollo de los misterios und somit als Beginn
einer Laufbahn als servidor/a interpretiert wird.

Oftmals ist der Annäherungsprozess an die mis-
terios mit einer formalisierten Initiation (bautizo)
durch eine erfahrene Person verbunden. Sie hat
die Funktion, den “offenen Verstand” des caballos,
das durch seine Neigung misterios zu “empfangen”
besonders anfällig dafür ist schlechte Einflüsse auf-
zunehmen, zu “schließen”. Die misterios sollen
“gezähmt” werden, damit sie den Körper ihres ca-
ballos nicht durch zu ungestümes Eindringen schä-
digen. Auch muss die spirituelle Kraft der unfrei-
willig “gerittenen” Person verstärkt werden, damit
es nicht mehr zu Symptomen von caballo lobo
kommt.

Die “spirituelle Kraft” steht in direktem Zusam-
menhang mit dem “misterio des Kopfes” (miste-
rio de cabeza), über das grundsätzlich jede Per-
son verfügt. Es bezeichnet jenes misterio, von dem

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


448 Yvonne Schaffler

der/die servidor/a als erstes “geritten” wurde, oder
das ihm/ihr als erstes im Traum erschienen ist. Das
misterio de cabeza kann entweder Eigenschaften
verkörpern, die jenen des/der TrägerIn stark ähneln,
oder solche, die konträr und somit ergänzend sind.
Das “misterio des Kopfes” wird gleichzeitig auch
als ángel guardian (Schutzengel) bezeichnet, der
eine Person auf ihrem Lebensweg begleitet und be-
schützt, oder auch als luz del camino, als “Licht,
das den Lebensweg beleuchtet”. Wird einer Per-
son dieses “Licht” geraubt oder gewaltsam ausge-
trieben, kann dies zu mentalen und körperlichen
Störungen führen, oder auch zu genereller “Glück-
losigkeit”.

Kreolische Therapieformen

Als wirksamste Therapie gegen unkontrollierte
“Besessenheiten” (caballo lobo) und unangenehme
Erweckungssymptome (desarollo) gilt die bewuss-
te Aufnahme des Kontakts zu den misterios. Eine
solche geschieht, wie bereits erwähnt, mit Hilfe
einer erfahrenen Person, die in der Lage ist, die
misterios im Rahmen einer mehrmonatigen Initiati-
on kontrolliert zu “erwecken”. In einigen besonders
schwerwiegenden Fällen kann es vorkommen, dass
die PatientInnen für die Dauer ihrer Beschwerden
beim zuständigen servidor / der zuständigen servi-
dora aufgenommen werden, der/die sich mit ihnen
in dieser Zeit besonders intensiv befasst.

Beispiel 1: Die formelle Initiation

Der servidor Alberto lebt am Rande der belebten
Kleinstadt San Cristóbal, die nur etwa 30 km von
der Hauptstadt Santo Domingo entfernt ist. Alberto
ist trotz seiner relativen Jugend von knapp 30 Jah-
ren seit mehr als 20 Jahren als servidor tätig, da
sein eigenes desarollo begann, als er sieben Jahre
alt war. Im Rahmen seiner consultas lässt sich Al-
berto von den misterio “reiten” und berät auf diese
Art seine Klienten. Er selbst will mit der Erstel-
lung der Diagnose und dem anschließenden The-
rapievorschlag nichts zu tun haben: “Ich bin nur
das Instrument, damit das misterio arbeiten kann”.
In seinen Zuständigkeitsbereich fallen Initiationen
(bautizos) die er an seinen Klienten vornimmt, das
Arrangieren religiöser Feste sowie die Behandlung
von körperlichen und lebensweltlichen Problemen.

Wenn Alberto an einem seiner Klienten ein bau-
tizo vollzieht, verordnet er als erstes eine “persön-
liche Reinigung” durch zahlreiche Buß- und Kirch-
gänge (penitencias). Dieser folgt eine “spirituelle

Reinigung” in Form von Reinigungsbädern (des-
pojos), bei der das zukünftige caballo mit stark
riechenden Essenzen abgerieben wird. Auch das
Studium der Bibel und eine durch Alberto erfolgte
Katechese sind Teil der Vorbereitungen. Zur Unter-
stützung während des oft langen Prozesses der In-
itiation werden dem zukünftigen caballo stärkende
Flüssigkeiten auf den Körper aufgetragen, die so-
wohl negative Einflüsse fernhalten als auch die mis-
terios anziehen sollen, damit sie “mit Kraft” in den
Körper ihres caballos eindringen. Um seinen Geist
zu stärken und Zustände von caballo lobo zu ver-
hindern, gilt es, sein Blut wie auch seinen gesam-
ten Körper zu kräftigen. Die spirituelle Kraft wird
dabei insbesondere als im Nackenbereich angesie-
delt betrachtet. Zur Stärkung werden blutstärkende
Heiltränke (botellas) auf Basis von Rotwein und bi-
ja (Bixa orellana L.) empfohlen, sowie kräftigende
Nahrungsmittel wie Fischsuppe, Stockfisch, heiße
Schokolade, Honig oder gekochtes Ziegenhirn.

Vor der eigentlichen Taufe erfolgt die “Erfri-
schung des Kopfes” (refrescamiento de cabeza).
Sie soll die misterios einladen, sich im Körper des
zukünftigen caballos niederzulassen. Dazu wird
der Scheitel mit Erfrischungsgetränken und Parfum
begossen, die seinem zukünftigen misterio de ca-
beza geweiht sind. In manchen Fällen, wie es bei-
spielsweise bei der Taufe der Heilerin Daisy er-
folgte, werden dazu Erfrischungsgetränke in sie-
ben oder neun Farben und verschiedene Arten von
Früchten verwendet. Diejenige Person, die die “Er-
frischung” vornimmt, hat unterdessen selber ein
misterio “im Kopf”. Das bedeutet, dass der Vor-
gang eigentlich nicht durch einen Menschen, son-
dern durch ein misterio vollzogen wird. Der nächs-
te Schritt ist die “Einsetzung” (aplazamiento) der
misterios in den Kopf des caballos. Sie soll die mis-
terios beruhigen und davon abhalten, das zukünfti-
ge caballo gewaltsam umzuwerfen. Jener Teil der
Initiation ist mit “süßen Bädern” verbunden, die
die misterios nähren, beruhigen und erfreuen sol-
len.9 Nach dem Auftragen der Flüssigkeiten auf
den Scheitel werden dem zukünftigen caballo der
Reihe nach Tücher in verschiedenen Farben aufge-
setzt und die dazugehörigen misterios aufgerufen.
Die auf diese Art geweihten Tücher können auch
nach der Taufe dazu verwendet werden, die miste-
rios zu invozieren, und stellen eine Art spirituelles
Anfangskapital dar.

9 Bourguignon (1965: 50) beschreibt für Haiti eine vergleich-
bare Prozedur: Das erste Initiationsritual wird Kopfwa-
schung – laver tête – genannt. Dabei werden Schnitte in
die Kopfhaut des Initianden gemacht und sein Meister des
Kopfes – maît tête – wird eingesetzt. Mittels dieses Rituals
wird das Verhalten des lwas unter Kontrolle gebracht.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


Diagnose “Wolfspferd” 449

Das tatsächliche bautizo erfolgt meist im Rah-
men eines größeren Festes. Die Zeremonie besteht
aus einer Wiederholung der beiden letztgenann-
ten Vorgänge (refrescamiento, aplazamiento) und
schließt häufig auch ein Tieropfer mit ein, welches
aus einem Hahn, einer Henne oder einer Taube
bestehen kann. Nach dem Festakt können an be-
stimmten Orten zusätzlich noch einzelne “Punkte”
eingesetzt werden – was bedeutet, dass die Person
zusätzlich noch im Namen weiterer misterios ge-
tauft werden kann. Eine Taufe im Namen der
indianischen Division könnte beispielsweise an
einer Quelle vollzogen werden, eine Taufe im Na-
men der schwarzen Division auf einem Friedhof.
In manchen Fällen wird nach der Taufe eine Peri-
ode der Enthaltsamkeit angeordnet, die sowohl den
Verzicht bestimmter Nahrungs- und Genussmittel
als auch den Verzicht auf sexuelle Aktivitäten bein-
halten kann.

Beispiel 2: Informelle Initiation

Die servidora Ramona aus der ländlichen comuni-
dad Cañafistol im Distrikt San Juan de la Magua-
na ist bekannt dafür, “Verrückte” mit spirituellen
Methoden zu behandeln. Viele Fälle von Verrückt-
heit führt sie darauf zurück, dass die Betroffenen
an extrem ausgeprägten Symptomen von caballo
lobo leiden. Werden die Symptome von caballo
lobo nämlich über längere Zeit hinweg nicht als
von den misterios verursacht erkannt, verstärken sie
sich. Die misterios zürnen, weil sie nicht beachtet
werden, und fordern durch “Bestrafung” (castigo)
ihrer “Pferde” Aufmerksamkeit.

Ramona lässt erkrankte Personen “eine Mis-
sion aufnehmen” (cojer su misión) – das bedeutet,
dass sie über Monate hinweg von ihr persönlich
stationär betreut und zum Verrichten von Hausar-
beit angehalten werden. In einer aus vier Holzhäu-
sern und einer hermita10 bestehenden comunidad
ist es ihr möglich, sich zur gleichen Zeit um etwa
zehn Personen zu kümmern. Im Zuge ihrer “Mis-
sion” müssen die PatientInnen herausfinden, wel-
ches misterio ihnen am nächsten steht. Der Prozess
der Inkorporation muss erlernt bzw. unter Kontrolle
gebracht werden. Dies geschieht während einzel-
ner consultas mit Doña Ramona oder ihrem Assis-
tenten Solín, die je nach Notwendigkeit in unter-
schiedlicher Frequenz durchgeführt wurden, auch
während religiöser Feste. Ist der Kontakt zu den
misterios einmal hergestellt, stellen sich bei den ca-

10 Darunter ist ein ausladender Raum zu verstehen, der mit
Altären zu Ehren der misterios versehen ist.

ballos Offenbarungsträume ein, die ihnen Auskunft
über die Vorlieben und Anordnungen des jeweili-
gen misterios geben. Diesen muss, um den Prozess
der Heilung erfolgreich in Gang zu setzen, so gut
als möglich Folge geleistet werden.

Während religiöser Feste werden gelegentlich
Techniken angewandt, um den NovizInnen den
Eintritt in die Trance zu erleichtern. Sie werden
beispielsweise gepackt, um die eigene Achse ge-
dreht und gleichzeitig an der Stirn mit agua flo-
rida11 betupft.12 Bei den als caballo lobo nieder-
fallenden PatientInnen werden zudem Maßnahmen
getroffen, um sie vor Verletzungen zu schützen.
Wenn sie heftig um sich schlagen, werden ihnen die
Schuhe ausgezogen, und, sofern es sich um Frauen
handelt, die Röcke zugebunden, damit der Intimbe-
reich nicht eingesehen werden kann. Besonders er-
schöpfte TänzerInnen werden beiseite genommen,
umarmt und wenn es nötig ist versorgt. Auf diese
Weise wird den InitiandInnen Sicherheit vermittelt,
was zur Folge hat, dass sie sich der Trance leichter
und entspannter hingeben können. Ein sicheres Zei-
chen für eine Besserung der Symptome ist es, wenn
ein caballo während der Inkorporation nicht mehr
niederfällt, sondern sich das ihm innewohnende das
misterio zur Gänze entfalten kann. Dies drückt sich
darin aus, dass das caballo während der Trance
den Habitus des misterios annimmt, d. h. dessen
Sprachstil und Gestik zum Ausdruck kommen.

Haben sich die Symptome nach Monaten oder
Jahren so weit gebessert, dass die PatientInnen ent-
lassen werden können, stellen sie nicht selten auf
Ramonas Anweisung hin bei sich zu Hause einen
eigenen Altar auf und beginnen von nun an selbst
als servidores zu arbeiten.

Der schmerzhafte Werdegang der servidora
Daisy

Die servidora Daisy ist 36 Jahre alt und lebt mit ih-
ren zwei Kindern in einem Haus nahe dem Zentrum
von Santo Domingo. Ihre Dienste bietet sie in einer
botánica auf dem Areal des “Mercado modelo” an,
einem der größten Märkte Santo Domingos. Eine
consulta bei ihr beginnt, sofern nicht ausdrücklich
anders gewünscht, mit einer Divination durch Kar-
tenlegen. Wenn die KundInnen den hinteren Raum
betreten, empfängt sie sie bereits mit einem “mis-
terio im Kopf”. Häufig handelt es sich bei den An-

11 Agua florida ist ein im Kontext kreolischer Zeremonien
häufig gebrauchtes Parfum.

12 Pressel (1987: 108) beschreibt für die brasilianische Umban-
da ähnliche Techniken, um den NovizInnen in Trance zu
helfen.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


450 Yvonne Schaffler

liegen von Daisys KlientInnen um Liebes- oder um
Gesundheitsprobleme. Oft kommen sie aber auch,
weil sie sich eine “Vermehrung von Glück” erwar-
ten oder um ihre Geschäfte aufzubessern. Daisy
“lebt mit den misterios, als wären sie ihre Fami-
lie”. Sie können ihr in jedem Moment “aufsteigen”,
nicht nur wenn sie in einer consulta ist. Dies ist
mitunter problematisch, deutet aber auch auf ihre
enge Bindung zur Geisterwelt hin, die von ihren
KlientInnen sehr geschätzt wird.

Trotz ihrer engen Bindung zu den misterios be-
findet sich Daisy, was ihren Glauben betrifft, in
einem Zwiespalt. Früher gehörte sie einer Pfingst-
gemeinde an, doch mittlerweile hat sie sich für
die misterios entschieden, auch wenn sie für die
Pfingstgemeinde noch immer Sympathien übrig
hat. Ihr Werdegang ist alles andere als geradlinig
und spiegelt ihre Schwierigkeiten wider, sich zwi-
schen der Pfingstkirche und dem Kreolglauben zu
entscheiden. Obwohl sie ideologisch nach wie vor
eher der Pfingstgemeinde zugetan ist, war es ihr
über die Jahre hinweg nicht möglich, in dieser zu
verweilen:

Ich war bei den Evangelischen und wegen der Attacken
durch die misterios musste ich aus der Kirche austreten
. . . Weißt du, wenn einer diese Geister hat, bemerken
sie das in der Kirche und grenzen dich aus. . . . Diese
Kirche, die ich immer besucht habe – sie nennen sie “La
Pentecostal”, also in dieser Kirche – und das ist in vielen
Kirchen so – wenn die wissen, das du misterios hast,
dann verfolgen sie dich ein bisschen, so als ob sie Angst
vor dir hätten. Der Pfarrer sagte zu mir “ay, Schwester
Daisy, Sie müssen viel beten” . . . Sie sagen, das ist, um
alle bösen Geister aus den Leuten herauszubekommen.
Dann also, an dem Tag an dem gebetet wurde, hat er für
mich gebetet, und er legte mir die Hand auf den Kopf
und er sagte, dass er fühlen würde, dass diese Hand ihm
herabfallen würde. . . . Da habe ich mich sehr geschämt,
weil alle anderen mich angeschaut haben und die Leute
haben mich ein bisschen zurückgewiesen, weil sie schon
verstanden hatten, was es war, das ich habe.

Auch der Wechsel in die Kirche “Dios es Amor”
brachte Daisy kein Glück. Aufgrund der Präsenz
der misterios sah sie sich in der neuen Kirche mit
denselben Problemen konfrontiert wie in der alten.
Nach etwa einem Jahr hatte sie ein Erlebnis, das sie
dazu veranlasste, auch diese Kirche zu verlassen:

Ich wollte evangelisch sein und fühlte diese Verfolgung
in meinem Leben. Ich lebte krank und mit vielen Pro-
blemen, also wollte ich mich an dieser Kirche so etwas
wie festhalten, wie um gesund zu werden, um mich gut
zu fühlen. Und weißt du was? An einem Tag, an einem
Sonntag ging ich in die Kirche und ich ging mit meinem
Kleinen, der damals noch sehr klein war, und als der

Pfarrer mich rief und mir sagte: “Schauen Sie Señora,
kommen Sie, damit ich für Sie beten kann!” Als ich
fast an der Kanzel angekommen war, stolperte ich über
meinen eigenen Fuß, so, nach hinten und konnte mich
lange Zeit nicht rühren. Der Aufprall . . . war hart und der
Schmerz ließ mich nicht los. . . . Sie beteten für mich und
machten viele Sachen und ich konnte mich nicht rühren.
Als ich endlich weg kam, ganz dumm im Kopf, rannte ich
nach Hause, den ganzen weiten Weg, du kannst dir das
nicht vorstellen, bis dorthin wo ich wohnte. Ich schaffte
es nach Hause, hatte den Kopf “so” [geschwollen] und
als mir mein Exmann sagte “Daisy, was ist dir passiert?”
sagte ich, dass ich in der Kirche hingefallen war und
[sagte] “ich glaube, ich gehe nicht mehr in die Kirche”,
weil ich große Angst bekommen hatte.

Daisy interpretierte ihr Stolpern an der Kanzel als
Bestrafung (castigo) durch die misterios:

Es scheint, als wären diese zwei Kräfte zusammengesto-
ßen, deshalb war ich gefallen, und als ich Angst bekam,
internierten sie mich drei Tage lang in eine Klinik, um
mich zu beobachten, denn ich musste mich behandeln
lassen wegen diesem Aufprall. Weißt du, sie untersuch-
ten mich komplett und fanden gar nichts. . . . Aber ich
bekam große Angst und ich zog mich bis heute aus der
Kirche zurück. Danach fing ich an, mit den misterios zu
arbeiten, fing an zu arbeiten, bis zum heutigen Tag.

Nach ihrem Unfall in der Kirche “Dios es Amor”
beschloss Daisy, sich von nun an lieber den miste-
rios zu widmen. Ihren ersten Kontakt mit den mis-
terios hatte sie aber bereits in ihrer Jugend gehabt:

Als ich bewusst den ersten Altar besucht habe, war ich
noch ein junges Mädchen und diese Dame hatte ein Be-
cken mit Wasser . . . und was da drinnen war, das wa-
ren Schlangen und ich hatte Angst davor. . . . Lebende
[Schlangen] und ich hatte Angst, schreckliche Angst da-
vor, furchtbar. Eine Nachbarin, die an diesem Ort eine
consulta nehmen wollte, hat mich mitgenommen und sie
sagte mir: “Komm rein”! Und weißt du, was die Dame
mir gesagt hat? Sie sagte: “Schau Mädchen, du wirst
später eine sehr mächtige Frau sein mit viel Kraft, du
wirst viel Geld haben und du wirst alles haben was du
willst”, das sagte sie mir.

Initiieren ließ Daisy sich vor etwa zehn Jahren, kurz
nach ihrem Unfall in der Kirche “Dios es Amor”.
Die Prophezeiungen, die ihr an dem Altar, den
sie in ihrer Jugend besucht hatte, gemacht worden
waren, gingen vorerst aber nicht in Erfüllung.

Und weißt du, alles ist ganz gegenteilig gekommen, weil
die Person, die mir die erste Taufe verpasst hat, mir viel
Schaden gemacht hat; sie hat mir alle misterios verdor-
ben [me cruzó todos los misterios]. . . . Sie wusste nicht
Bescheid. Alles was sie gemacht hat, war eine Folge (von
Aktionen), um mir die misterios kaputt zu machen [para

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


Diagnose “Wolfspferd” 451

tumbarme los misterios], man könnte sagen, aus Neid . . .
Noch dazu war sie eine meiner Tanten, mein eigenes
Blut. Und sie sagte mir, ich solle alles vorbereiten und
ich bereitete alles vor. Als sie mich übergoss, sie goss mir
neun Eier auf den Kopf – von da an verblieb ich so, als
ob sie mir viele Pfunde aufgeladen hätten, und ich ging,
um mich in ein Bett niederzulegen, und als ich nach drei
Tagen von diesem Bett nicht aufgestanden war, so als ob
ich sterben würde, haben sie nach ihr geschickt, um ihr
zu sagen was mit mir los sei, dass ich noch nicht vom
Bett aufgestanden sei. Sie ließ mir ausrichten, dass ich
mir den “indianischen Punkt” geben lassen müsse und
sie nahm mich mit nach Bayaguana . . . Und als sie mich
dorthin brachten, hat es sicher so geregnet [wie jetzt]. Es
war der Tag der [Jungfrau] Mercedes, schau, und als sie
mich in den Fluss tauchten, da hat mich diese Frau total
fertig gemacht, da war es, dass sie mir sogar die indios
weggenommen hat. . . . Sie goss mir all diese Sachen
über den Körper und sie tauchte mich in eine Strömung
des Wassers. . . . Dort gibt es eine Stelle wo du reingehen
kannst, und das Wasser rinnt kräftig auf dich drauf, und
sie sagte mir “du musst lange drin bleiben”, weil mir
derweil die Kraft davonging. . . . Als sie mir dieses ganze
Kräutergebräu darüber goss, dass sie vorbereitet hatte,
. . . erklang mir im Wasser eine Glocke. Es scheint, als
ob sie mir so die misterios ausgetrieben hat, so dass sie
verschwunden sind, und als ich von dort wegging, . . .
stieg ich hinauf mit starken Kopfschmerzen und konnte
mich nie mehr von den misterios reiten lassen, bis ich
wirklich viel daran gearbeitet hatte.

Erst nach einer längeren Suche fand Daisy eine
Person, die im Stande war, ihr die misterios wieder
zugänglich zu machen:

Danach besuchte ich Altäre, ein Besuch hier, ein Besuch
dort, und niemand konnte mit meinem [Problem] umge-
hen, bis ich eine Dame traf, die dort in der Calle del Sol
in Herrera gearbeitet hat, die mir die misterios wieder
zugänglich gemacht [me levantó los misterios] und mir
viel geholfen hat. Bei dieser Dame habe ich viel gelernt.
. . . Sie machte mir andere Taufen – aber einfacherer Art.

Daisys zweite Initiation war erfolgreich, und sie
wurde im Namen von Anaísa getauft, die fortan das
“misterio ihres Kopfes” sein sollte.

Nachdem sich die [Sache mit den] misterios geklärt hatte,
fingen sie in meinem Körper zu arbeiten an. Sie begannen
in meinem Kopf zu arbeiten und begannen mit [dem
Lesen der] Karten. . . . Eines Tages kam meine Schwester
nach Hause und sie sagt zu mir “schau, fang an zu
arbeiten, jetzt wo du das mit den misterios in Ordnung
gebracht hast” und ich sagte zu ihr “ich werd’s dir schon
zeigen,” und ich fing an zu lachen und Anaísa stieg mir
auf. Ich wusste [danach] nichts anderes, als dass Anaísa
ihr die Karten hervorragend gelesen hatte.

Ob die Zusammenarbeit von Daisy und ihren mis-
terios Zukunft hat, ist ungewiss. Einerseits “steigen

sie in ihr auf” wann immer sie möchten, zum kon-
kreten “Arbeiten” mit KlientInnen lässt sich derzeit
aber nur San Carlos bewegen, und auch dieser ist
ihren Angaben zufolge gerade dabei, “sich wieder
zu verabschieden”. Für die fernere Zukunft könn-
te Daisy sich vorstellen, von den misterios ganz
in Ruhe gelassen zu werden und wieder in eine
Pfingstkirche zurückzukehren:

Es gibt Leute, die arbeiten ihr Leben lang mit den mis-
terios, zum Beispiel bis sie 60 oder 80 Jahre alt sind.
Aber dann kommen sie in eine Phase, in der sie [die
misterios] ein bisschen ruhiger werden, oder besser ge-
sagt, sie lösen sich dann, auch wenn sie nie endgültig
gehen. Aber es bleibt dir weniger Kraft und sie lösen sich
ein bisschen. . . . Dann hast du die Wahl, ob du in eine
Kirche gehst – auch wenn sie dich immer quälen werden.
. . . Ich zumindest glaube, dass ich noch eine Zeit lang
[mit den misterios] arbeiten werde, weil das auch eine
Art von Arbeit ist, auch wenn es bis ans Ende meiner
Tage sein sollte. Vielleicht werde ich die Chance haben,
dass Gott mir vergibt. Denn die pentecostales sagen, dass
diejenigen, die sich “reiten lassen”, Dämonen sind, die
schreckliche Sachen machen. Ich glaube das aber nicht
so recht.

Typische Werdegangsdynamiken

Ein Auszug aus einem Interview mit der servidora
Conchita verdeutlicht, welche physischen und psy-
chischen Probleme die Entwicklung zur Heilerin
auch in ihrem Fall mit sich gebracht hat. Conchita
ist 62 Jahre alt, stammt aus der Ortschaft Pueblo
Viejo im Distrikt Azua und praktiziert seit nunmehr
30 Jahren:

Begonnen hat alles damit, dass ich starke Bauchschmer-
zen bekam. Und . . . nachdem ich diesen Bauchschmerz
los war, fühlte ich mich immer noch schlecht und ging
zum Arzt, der aber konnte nichts finden. Ich fühlte mich
immer schlechter und verlor auf einmal das Bewusstsein.
Ich wusste nicht was passiert war und verharrte mehr
oder weniger einen ganzen Tag lang in diesem Zustand.
Tanzend, singend und irgendwelche Sachen machend.
Aber ich selbst wusste nicht was geschah, was ich tat.
Einige Zeit später sagte ich meiner Mutter, sie solle mich
zum Psychiater bringen. Manchmal war es so, dass ich
das Bewusstsein verlor und sie brachten mich zu einem
Arzt – mir wurde aber immer gesagt, dass man bei mir
nichts finden konnte, dass ich nichts hatte, was mein
Bewusstsein beeinträchtigte. Also gut, von Zeit zu Zeit
manifestierten sich die misterios in meinem Kopf und ich
verlor das Bewusstsein. So entwickelte sich das Ganze.
Eines Tages wechselte ich gerade mein Gewand und zog
mir ein Kleid an – ich war noch jung! Ich war noch jung,
als das geschah. Ich sagte “was ist das, was mir hier
passiert? Dass ich das Bewusstsein verliere und auf den

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


452 Yvonne Schaffler

Knien herum rutsche, so dass sie mich schon zum Arzt
gebracht haben?” Danach erinnerte ich mich an nichts.
Wenn die misterios wieder weg waren, fühlte ich mich
wieder normal und hatte nichts mehr. Und ich begann,
etwas auszuprobieren. Ich sagte: “Lass mich einmal pro-
bieren, ob es das ist, was ich glaube.” Und ich ging zu ei-
nem Altar und rief die misterios, indem ich ein dreifaches
Trankopfer auf den Boden goss und die Glocke läutete.
Und ich fühlte, wie sich die misterios manifestierten und
ich das Bewusstsein verlor. Und so wusste ich plötzlich,
dass ich nicht verrückt war, sondern dass die misterios
auf mein Bewusstsein Einfluss nahmen. Und so begann
ich damit zu arbeiten, so begann meine Arbeit.

Nicht nur Daisy und Conchita13 berichten von ei-
nem leidvollen und vor allem unfreiwilligen Wer-
degang, auch curanderos oder Schamanen aus an-
deren Regionen der Welt berichten über ähnliche
Erfahrungen. In den meisten Fällen versuchen die
Geister, den betreffenden Menschen dazu zu brin-
gen, servidor, curandero oder Schamane zu wer-
den – anders ist Heilung nicht möglich. Elia-
de (1980: 43) spricht in diesem Zusammenhang
von Schamanenkrankheit. Er zitiert einen Schama-
nen, dessen Geschichte sich weitgehend mit den
Erzählungen dominikanischer HeilerInnen deckt
(1980: 37f.):

Bis zu zwanzig Jahren war ich sehr gesund, dann wurde
ich krank, mein Körper tat mir weh, ich hatte furchtbare
Kopfschmerzen. Schamanen versuchten mich zu heilen,
aber ohne Erfolg. Als ich selbst zu schamanisieren an-
fing, besserte sich mein Zustand. Ich wurde vor zehn
Jahren Schamane . . .

Prinz (1986) isoliert aus Eliades Konzept sechs ele-
mentare Komplexe, die ein Initialerlebnis anzeigen
können. Die von ihm angeführten Punkte spielen
auch im Initialerleben dominikanischer HeilerIn-
nen eine wichtige Rolle:
– Das spontane (blitzartige) Ersterlebnis als An-

stoß zur Laufbahn.
– Der Traum als Ausdruck der zunehmenden Hin-

führung und geistigen Vorbereitung.
– Die Ablehnung im Sinn des Widerstandes gegen

das Außergewöhnliche.
– Das begleitende transzendentale Wesen als Füh-

rer und helfende Instanz.

13 Auch der in diesem Artikel erwähnte servidor Alberto litt
ab seinem siebten Lebensjahr unter stark ausgeprägten Sym-
ptomen wie epilepsieartigen Krämpfen und unangemesse-
nem Verhalten in Form von Rauchen und Trinken. Ebenso
wurden seine Schwester und seine Mutter während ihrer
Kindheit von ähnlichen Symptomen heimgesucht – beide
entschieden sich jedoch gegen eine Karriere als servidora
und überwanden die Symptome von selbst. Dass zumindest
Alberto eine Karriere als servidor einschlug, hatte die miste-
rios ihrer Ansicht nach “besänftigt”.

– Das entbehrungsreiche oder auch im sittlichen
Sinn schlechte Leben als Voraussetzung zu
Krankheit und Läuterung.

– Die Krankheit als Zeichen des Beginns der
Transformation des Neophyten zum Schamanen
und gleichzeitige Berufslegitimation vor der Ge-
meinschaft.

Servidores: krank oder berufen?

Nach dem ICD-1014 wird Besessenheit als Aus-
druck einer psychischen Störung unter die disso-
ziativen Störungen gerechnet und trägt die Codie-
rung F44.3. Allerdings werden in die Kategorie nur
Trancezustände einbezogen, die unfreiwillig oder
ungewollt sind und sich innerhalb täglicher Akti-
vitäten abspielen, die also außerhalb religiöser oder
anderer in diesem Sinn kulturell akzeptierter Situa-
tionen auftreten oder höchstens im Anschluss an
diese. Sind dissoziative Zustände zusätzlich damit
verbunden, dass eine Person mehr als eine Iden-
tität verkörpert, spricht man auch von dissozia-
tiver Identitätsstörung (Dissoziative Identity Dis-
order, DID; Castillo 1997: 108f.). Besessenheiten,
die nicht gewollt auftreten, wie z. B. caballo lo-
bo, können insofern als solche bezeichnet werden.
Auch Eliade (1980) und Shirokogoroff (1935) sind
der Meinung, dass es sich bei den schmerzhaf-
ten Berufungsphasen von Schamanen um Episoden
von Krankheit handelt.15 Ebenso ist der dominika-
nische Psychiater Zaglul (1980: 48) aufgrund sei-
ner beruflichen Praxis der Ansicht, dass ein Groß-
teil der dominikanischen HeilerInnen psychisch
krank ist oder zumindest gelegentlich unter Psycho-
sen leidet. Jiménez Lambertus (1980: 178ff.) will
im Verhalten dominikanischer servidores neben
zwischenzeitlichen motorischen Störungen und Be-
wusstseinsschwund ohne erkennbare Ursache auch
Neurosen, psychogene Pseudohalluzinationen und
Autoagressionen erkannt haben. Walsh (1998) zu-
folge ist bei der Schamanenkrankheit jedoch kei-
nesfalls von Schizophrenie auszugehen, da die li-
mitierte Dauer der pathologischen Phase nicht zum
Krankheitsbild der Schizophrenie passt. Allerdings
muss, auch wenn der Schamane in seinem Um-
feld als geheilt gilt und seine Funktionen erfüllt, in
psychiatrischer Hinsicht nicht zwingend von des-
sen psychischer Gesundheit ausgegangen werden.
Seine “Heilung” kann auch darin begründet sein,

14 Das “International Statistical Classification of Diseases and
Related Health Problems” wurde von der Weltgesundheits-
organisation (WHO) erstellt und ist Teil der internationalen
gesundheitsrelevanten Klassifikationen.

15 Shirokogoroff (1935) spricht dabei von Psychosen.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


Diagnose “Wolfspferd” 453

dass seine psychische Krankheit lediglich an das
spezifische kulturelle Umfeld angepasst ist und sei-
ne Krankheit deshalb nicht als Krankheit ange-
sehen wird (Devereux 1956: 24; vgl. Dehnhardt
2003: 68).

Redko (2003), die sich mit der brasilianischen
Umbanda, und Seligman (2005), die sich mit dem
Candomblé befasst hat, zufolge hat Religion grund-
sätzlich das Potential, ihren Anhängern eine Ma-
trix aus Bedeutungen und Symbolen zu liefern, mit
der es möglich ist, eine beginnende psychische Er-
krankung und die damit verbundene beängstigen-
de Erfahrung in einen ihnen bekannten, stabilen
Bezugsrahmen zu setzen. Die Erfahrung wird nun
in religiösen Termini ausgedrückt und so in einen
bekannten Bezugsrahmen gesetzt. Die übergestülp-
ten religiösen Bedeutungen helfen den Betroffenen,
mit ihrer Erkrankung umzugehen und dienen ih-
nen als mögliche Ankerpunkte innerhalb ihrer neu-
en Erfahrungswelt. Internalisiert wird der neue Be-
zugsrahmen nach Seligman (2005) vor allem wäh-
rend des Initiationsprozesses und dadurch, dass die
eigene Werdegangsgeschichte nun immer wieder
gemäß der neuen Interpretation erzählt wird. Je-
doch wird nicht nur die Vergangenheit, sondern
auch das aktuelle Selbst transformiert. Die Identität
des Mediums passt sich an ein kulturelles Modell
an, das auch von anderen Mitgliedern der Gemein-
schaft geteilt wird. Auf diese Weise werden die
individuellen Motivationen der HeilerInnen an die
sozialen Erwartungen von Außen angeglichen; po-
tenzielle Konfliktsituationen werden verringert.

Tatsächlich scheinen sich bei vielen servidores
die während des desarollo bestehende Krankheits-
zustände mit zunehmender Beschäftigung mit den
misterios gebessert zu haben. Im Laufe der Zeit trat
sogar bei zahlreichen dokumentierten Fällen16 (vgl.
Schaffler 2008) die Möglichkeit ein, mit den nun
unter Kontrolle gebrachten Fähigkeiten Geld zu
verdienen. Etwas, dass sich zu Beginn als Übel dar-
stellte, verwandelte sich also im Laufe der Zeit in
etwas Positives. Es stellt sich daher die berechtig-
te Frage, inwieweit pathologische Phänomene tat-
sächlich mit Hilfe der misterios in den Griff zu be-
kommen sind. Typisch ist jedenfalls, dass es meist
erst zur Diagnose von caballo lobo und in weiterer
Folge von desarollo kommt, wenn die Betroffenen
bereits von einem Biomediziner untersucht wurden
und ihnen gesagt wurde, dass zumindest körperlich

16 Im Rahmen meiner Dissertation interviewte ich insgesamt
36 kreolische servidores, curanderos und clarividentes –
sechs davon intensiv –, wobei die initiale Krankheit nicht
bei allen in derselben Intensität auftrat und nicht immer mit
dissoziativen Identitätsstörungen einherging.

alles in Ordnung sei. Oft wird den Betroffenen mit-
geteilt, sie würden an Depressionen oder “an den
Nerven” leiden. Auch Daisy berichtet davon:

Als ich mit den misterios noch nicht umgehen konnte,
attackierten sie mich oft. Deswegen internierten sie mich
immer wieder [in ein Krankenhaus] und der Arzt sagte:
“Dieses Mädchen hat weder Anämie noch eine schwere
Krankheit – gar nichts hat es. Dieses Mädchen leidet
entweder an einer Depression oder es sind die Nerven,
die es noch umbringen werden”. Ich fühlte mich also
schlecht, weil es mir nicht so vorkam, als wären es die
Nerven, die mich umbrachten. Ich fühlte die Präsenz
von etwas anderem und das waren nicht die Nerven.
Ich sagte mir: “Mein Mann behandelt mich gut, ich
fühle mich nicht, als hätte ich Probleme, ich habe keine
wirtschaftlichen Probleme, ich habe nichts; warum also
sollte ich nervös sein.” Ich würde also sagen, die Ärzte
hatten keine Ahnung, mussten aber [etwas] sagen, um
abzukassieren.

Nachdem ihre Beschwerden vom Arzt nicht geheilt
werden konnten, wandte sie sich an eine servidora,
die die Idee aufwarf, dass es sich bei ihrer Erkran-
kung um eine von den misterios verursachte Stö-
rung handeln könnte. Da Daisy die Ideen und Me-
thoden der HeilerIn vielversprechender erschienen
als die möglichen Interventionen der Ärzte, zog sie
es vor, ihre Symptome als desarollo zu interpretie-
ren anstatt sie als psychische Erkrankung gelten zu
lassen. Zudem hatte es in Daisys Jugend ja schon
die Prophezeiung gegeben, dass sie eines Tages viel
Macht und Kraft besitzen würde, was sich durchaus
auf eine mögliche Karriere als servidora bezogen
haben könnte.

Offensichtlich, und da es in Daisys Fall heu-
te nicht mehr zu Aufenthalten im Krankenhaus
kommt, war ihre Deutungsstrategie erfolgreich in
dem Sinne, als ihre Symptome sie nun als Exper-
tin im Zusammenhang mit den misterios und nicht
als psychisch Kranke ausweisen. Sofern heute noch
Beschwerden auftreten, kann sie diese durch Inter-
aktionen mit den misterios selbst behandeln. Zu-
dem hat sie es – wie viele andere servidores auch –
geschafft, aus ihrer Berufung ein Gewerbe zu ma-
chen. Seit einigen Jahren und insbesondere seit der
Trennung von ihrem Mann lebt sie nunmehr von
den Einkünften aus ihren consultas.

Figge (1980: 163), der sich wie Redko auf die
Umbanda bezieht, beschreibt eine positive Auswir-
kung von Heilritualen nicht nur auf die PatientIn-
nen, sondern auch auf die Medien selbst, da die
Kultveranstaltungen den Charakter einer Gruppen-
therapie besitzen würden. “Bereits die Möglichkeit,
ohne negative Konsequenzen relativ exotische Rol-
len erfüllen zu können und insbesondere die dar-
in meist sogar erfahrene hohe Prestigierung wir-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


454 Yvonne Schaffler

ken sich positiv aus” (1980: 163). Finkler (1985),
sich auf spiritistische Medien in Mexiko beziehend,
stellt ebenfalls positive Effekte der Ausübung von
Medienschaft fest. Ihm zufolge leiden Medien häu-
figer an emotionalem Stress und den Auswirkungen
negativer Lebenserfahrungen als andere. Gleichzei-
tig würde ihre Tätigkeit als Medium ihnen zu mehr
Wohlbefinden verhelfen.

Vorteile, die sich für servidores aus der initialen
Krankheit ergeben können

Bei der Fragestellung, ob eine Beschäftigung mit
spirituellen Entitäten und eine Einordnung der
Symptome in eine “religiöse Matrix” heilsam sein
kann, muss unterschieden werden, ob ein Werde-
gang tatsächlich durch pathologische Symptome
gekennzeichnet ist, oder ob nicht an und für sich
normale Vorgänge im Nachhinein als Krankheit in-
terpretiert werden, um die Werdegangsgeschichte
plausibler klingen zu lassen. Zwar ist Dehnhardt
(2003: 69) der Ansicht, dass es keinerlei Hinwei-
se darauf gibt, dass Schamanen Vorteile aus ih-
rer initialen Krankheit ziehen, insbesondere, da sie
sich meist gegen ihre Berufung wehren, tatsäch-
lich aber existieren – zumindest im lateinamerika-
nischen Umfeld – sehr wohl Anzeichen, die darauf
hindeuten.

Wörrle (2002: 101ff.), der im Hochland Ecua-
dors sich in vielen Gesichtspunkten ähnelnde Be-
richte über die Werdegänge von traditionellen Hei-
lern aufgezeichnet hat, stellt fest, dass es sich bei
den erhobenen Werdegangserzählungen weniger
um “Tatsachenberichte” handelt, als vielmehr um
methodische Legitimationsstrategien. Bei den ein-
zelnen, immer wiederkehrenden Elementen scheint
es sich um “kulturelle Fertigteile” zu handeln,
mit Hilfe derer Werdegangserzählungen regel-
recht konstruiert werden. Zu diesen “Fertigteilen”
zählen, neben den für die Region typischen Ele-
menten, auch das “Sich-Abgrenzen” von den Lehr-
meisterInnen und eine positive Beurteilung der
heilerischen Fähigkeiten durch “neutrale Dritte”.
Insgesamt, so Wörrle, geht es in den Werdegän-
gen immer wieder um die Frage der Kompetenz,
also der Legitimation zum Heilen, die durch blo-
ßes “erlernt haben” allein nicht gegeben ist. In der
Dominikanischen Republik erscheint unter diesem
Aspekt vor allem als wichtig, sich das HeilerInnen-
Dasein nicht ausgesucht zu haben, sondern direkt
von Gott und den misterios berufen worden zu sein
– meist durch eine initiale Krankheit, die in vielen
Fällen durch unfreiwillige Besessenheiten (caballo
lobo) charakterisiert war.

Es ist auch anzunehmen, dass viele zukünftige
caballos bereits von früher Kindheit an von ihrem
Umfeld dahingehend konditioniert werden, später
einmal Erweckungssymptome zu entwickeln. So
erlebte ich beispielsweise, wie der servidor Alberto
beim Besuch bei einer Kollegin plötzlich in Trance
fiel und deren etwa sechs Monate alter Enkeltochter
eine Zukunft unter dem Schutz ihrer Patronin Santa
Marta La Dominadora weissagte. Er prophezeite,
dass dem Mädchen eines Tages die misterios “auf-
steigen” würden und riet, bereits jetzt entsprechen-
de Maßnahmen durch Schutzgebete zu ergreifen.
Solche und ähnliche Erlebnisse, die auch die weite-
re Kindheit begleiten, legen wohl schon früh den
Grundstein für spätere “spontane Erweckungen”,
die mit Träumen und den typischen Erweckungs-
symptomen (caballo lobo) einhergehen.

Die Rolle des kulturellen Umfelds bei plötzlich
auftretenden Dissoziationssymptomen

Zum Abschluss möchte ich mich der Frage nach
der Rolle der Kultur im Zusammenhang mit plötz-
lich auftretenden Dissoziationssymptomen – im
konkreten Fall caballo lobo – widmen.

Dissoziative Zustände treten im religiösen Kon-
text global immer wieder auf, ohne dass sie im
Rahmen der jeweiligen Kultur (mit Ausnahme der
westlichen) als pathologisch anerkannt werden.
Nur in wenigen Fällen werden sie als krankhaft er-
achtet17 – dies trifft vorwiegend dann zu, wenn das
Individuum unfreiwillig davon betroffen ist. Egal
ob sie als pathologisch oder normal betrachtet wer-
den, dissoziative Zustände weisen an allen Orten
der Welt gewisse Ähnlichkeiten auf. Sie gehen stets
mit Ich-Dystonie, Auflösung des Bewusstseins und
der sensorimotorischen Kontrolle, unangemesse-
nen Bewegungen und nicht selten mit Erinnerungs-
verlust einher. Nach dem Abklingen der Sympto-
me macht sich Erschöpfung bemerkbar. Besonders
häufig treten dissoziative Zustände in den weni-
ger privilegierten Bevölkerungsschichten auf, ins-
besondere bei Personen mit niedrigem Bildungs-
niveau. Frauen sind wesentlich öfter betroffen als
Männer (Lewis-Fernández 1994).

Die Gründe für das Auftreten von dissoziativen
Zuständen sieht Lewis-Fernández (2003) entweder
in veranlagter “Hysterie” oder in traumatischen Er-
eignissen. Im Fall von Katastrophen können dis-

17 Bourguignon (1968) zufolge wird sogar in 74 % aller Ge-
sellschaften von der Möglichkeit einer “Besessenheit” aus-
gegangen.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


Diagnose “Wolfspferd” 455

soziative Zustände sogar endemisch werden und
mehrere Individuen einer Gemeinschaft betreffen.
Lewis (1989) sieht in der “Besessenheitstrance” ei-
ne Möglichkeit zu sozialem Protest, die hauptsäch-
lich von unterdrückten Gruppen und daher auch
insbesondere von Frauen wahrgenommen wird,18

während Castillo (1997: 113) davon spricht, dass
Patienten in dissoziativen Zuständen Zuflucht vor
Angst und emotionalem Stress suchen. Sexueller
Missbrauch in der Kindheit kann als Auslöser nicht
ausgeschlossen werden.

Da dissoziative Zustände vereinzelt oder ende-
misch auftreten können, muss unterschieden wer-
den, ob persönliche Auslöser für das Auftreten vor-
handen sind, oder aber ob eine ganze Gruppe davon
betroffen ist. Welchem persönlichen emotionalen
Stress dominikanische servidores zuvor ausgesetzt
waren, kann in dieser Studie nicht beantwortet wer-
den. Wird caballo lobo jedoch als kulturell ver-
ursachtes Symptom interpretiert, erscheint in die-
sem Zusammenhang als besonders interessant, dass
sehr häufig vormals Nicht-Kreolgläubige plötzlich
Symptome von caballo lobo entwickeln. Sieht man
von der Möglichkeit ab, caballo lobo als “Schama-
nenkrankheit” und somit als “notwendiges Übel”
zu sehen, könnte man auch zu dem Schluss kom-
men, dass aus den Betroffenen das vormals unter-
drückte Afrikanische in regelrechten Schüben her-
vorbricht. Eine ähnliche Interpretation wurde auch
von Trübswasser (2006) gewählt, die sich mit der
Erkrankung bla bzw. wakni in Zentralamerika (Río
Coco, Nicaragua) beschäftigt. Bla/wakni ist durch
Anfälle gekennzeichnet, während der die Erkrank-
ten (vor allem adoleszente Mädchen im Alter von
13 bis 16 Jahren) zu Beginn unter Übelkeit, Kopf-
schmerzen und Ohnmacht leiden und ihnen an-
schließend angsteinflößende Gestalten erscheinen,
vor denen sie mit geschlossenen Augen die Flucht
ergreifen. Im Verlauf ihrer Flucht setzen sie sich,
wenn sie eingefangen werden sollen, gewalttätig
zur Wehr. Manche Mädchen entblößen sich auch
während ihrer Trance, was den betroffenen Fami-
lien als besonders beunruhigend erscheint. Trübs-
wasser interpretiert die Symptomatik u. a. als “ra-
senden” Appell gegen die patriarchal dominierte
Gemeinschaft, in der es immer wieder zu sexuel-
len Übergriffen auf junge Mädchen kommt. “In ei-
ner massiv patriarchalen Gesellschaft wie der hier
vorgefundenen, in der die Rolle der Frau deut-

18 Signifikanterweise sind es auch in der Dominikanischen Re-
publik hauptsächlich Frauen aus den weniger privilegierten
sozialen Schichten, die mit caballo lobo konfrontiert werden
(vgl. Schaffler 2008: 319ff.).

lich unattraktiver ist, als die der Männer, könn-
te eine solche Erkrankung als ‘letztes Aufbegeh-
ren’ auf dem Weg vom Kind zur Frau interpre-
tiert werden” (Trübswasser 2006). Um eine Art des
“Aufbegehrens” gegen den in der Dominikanischen
Republik geläufigen unterdrückenden rassistischen
Identitätsbegriff scheint es sich auch bei caballo
lobo zu handeln. Insofern könnte man mit Som-
merfelds (2000: 119) Worten von “pathologischen
‘Umsetzungen’ körperlicher und seelischer Notla-
gen” sprechen, die “Ausdruck widersprüchlicher
sozio-politischer und ökonomischer Bedingungen”
sind. Als widersprüchlich erscheint in der Domi-
nikanischen Republik vor allem, dass man seitens
der herrschenden Klasse die Wurzeln seiner Identi-
tät vorwiegend im hispanischen Kontext verankert
sieht, wohingegen das afrikanische Erbe ein eher
tristes Dasein fristet. Der Konflikt der verleugne-
ten afrikanischen Identität drückt sich vor allem
im Missverhältnis zur haitianischen Nachbarnation
aus, die als Auffangbecken für all das dient, was
man in der eigenen Kultur nicht haben will. Haiti
gilt als rückständige Sklavennation und seine Be-
wohner stehen angeblich “im Pakt mit dem Teufel”.
Dadurch, dass “Afrika” nach außen projiziert wird,
kann in der Dominikanischen Republik vergessen
werden, dass “Afrika” auch innerhalb der eigenen
Kultur existiert – wären da nicht immer wieder Fäl-
le von caballo lobo, in denen sich die Geister der
Ahnen ihren Weg bahnen.

Zitierte Literatur

Bourguignon, Erica
1965 The Self, the Behavioral Environment, and the Theo-

ry of Spirit Possession. In: M. E. Spiro (ed.), Context
and Meaning in Cultural Anthropology; pp. 39–60. New
York: The Free Press.

1968 World Distribution and Patterns of Possession States. In:
R. Prince (ed.), Trance and Possession States. Proceed-
ings of the Second Annual Conference, R. M. Bucke
Memorial Society, 4–6 March 1966, Montreal; pp. 3–
34. Montreal: R. M. Bucke Memorial Society.

Cassá, Roberto
1987 Historia social y económica de la República Dominica-

na. Tomo 1. Santo Domingo: Editora Alfa y Omega.

Castillo, Richard J.
1997 Dissociation. In: Wen-Shing Tseng and J. Streltzer

(eds.), Culture and Psychopathology. A Guide to Clinical
Assessment; pp. 101–123. New York: Brunner/Mazel
Publishers.

Davis, Martha Ellen
1987 La otra ciencia. El vodú dominicano como religión y

medicina populares. Santo Domingo: Edición Universi-
taria. (Publicación de la Universidad Autónoma de Santo
Domingo, 576; Colección Estudios sociales, 5)

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445


456 Yvonne Schaffler

Dehnhardt, René
2003 Schamanismus und Schizophrenie. Frankfurt: Peter

Lang. (Europäische Hochschulschriften, Reihe XIX,
Abt. B Ethnologie, 63)

Deive, Carlos Esteban
1996 Vodú y magia en Santo Domingo. Santo Domingo: Ta-

ller. [4a ed.]

Devereux, George
1956 Normal and Abnormal. The Key Problem of Psychi-

atric Anthropology. In: J. B. Casagrande and T. Gladwin,
Some Uses of Anthropology. Theoretical and Applied;
pp. 23–48. Washington: Anthropological Society of
Washington.

Eliade, Mircea
1980 Schamanismus und archaische Ekstasetechnik. Frank-

furt: Suhrkamp.

Ferbel, Peter J.
2002 Not Everyone Who Speaks Spanish Is from Spain.

Taino Survival in the 21st Century Dominican Repub-
lic. Kacike – Journal of Caribbean Amerindian History
and Anthropology (Online Journal. Special Issue ed. by
Lynne Guitar.) <http://www.kacike.org/FerbelEnglish.
html> [01. 12. 2008]

Figge, Horst H.
1980 Funktionen der Therapieversuche in der brasilianischen

Umbanda. Curare – Zeitschrift für Ethnomedizin und
transkulturelle Psychiatrie 3: 159–164.

Finkler, Kaja
1985 Spiritualist Healers in Mexico. Successes and Failures of

Alternative Therapeutics. New York: Bergin & Garvey.

Fleischmann, Ulrich
1996 Der Synkretismus in der Karibik und sein soziokulturel-

les Umfeld. In: M. Kremser (Hrsg.), Ay Bōbō. Afro-
Karibische Religionen / African-Caribbean Religions.
Teil 1 / Part 1: Kulte/Cults; pp. 15–24. Wien: WUV-
Universitätsverlag. (Wiener Beiträge zur Ethnologie und
Anthropologie, 8/1)

Gregory, Steven
2007 The Devil behind the Mirror. Globalization and Politics

in the Dominican Republic. Berkeley: University of Cal-
ifornia Press.

Howard, David
2001 Coloring the Nation. Race and Ethnicity in the Domini-

can Republic. Oxford: Signal.

Jiménez Lambertus, Abelardo
1980 Aspectos históricos y psycológicos del culto a los luases

en República Dominicana. Boletin del Museo del Hom-
bre Dominicano 15: 171–183.

Lewis, Ioan M.
1989 Ecstatic Religion. A Study of Shamanism and Spirit

Possession. London: Routledge. [2nd ed.]

Lewis-Fernández, Roberto
1994 Culture and Dissociation. A Comparison of Ataque de

Nervios among Puerto Ricans and Possession Syndrome
in India. In: D. Spiegel (ed.), Dissociation. Culture,
Mind, and Body; pp. 123–167. Washington: American
Psychiatric Press.

Pressel, Esther
1987 Heilungszeremonien in den Kulten von Umbanda (Brasi-

lien) und Voodoo (Haiti). In: A. Dittrich und C. Scharfet-

ter (Hrsg.), Ethnopsychotherapie. Psychotherapie mittels
außergewöhnlicher Bewußtseinszustände in westlichen
und indigenen Kulturen; pp. 102–113. Stuttgart: Ferdi-
nand Enke Verlag. (Forum der Psychiatrie; Neue Fol-
ge, 26)

Prinz, Armin
1986 Initialerlebnis und Heilberufung. In: W. Schiefenhövel

et al. (Hrsg.), Traditionelle Heilkundige. Ärztliche Per-
sönlichkeiten im Vergleich der Kulturen und medizi-
nischen Systeme; pp. 373–386. Braunschweig: Friedr.
Vieweg & Sohn. [Curare Sonderband 5]

Rappold, Sonja
2003 Der Unsichtbarkeit der Zwischenwelt entwachsen. Die

Bewegung dominiko-haitianischer Frauen. MUDHA.
Wien. [Diplomarbeit, Universität Wien]

Redko, Cristina
2003 Religious Construction of a First Episode of Psychosis

in Urban Brazil. Transcultural Psychiatry 40: 507–530.

Schaffler, Yvonne
2008 Vodú? Das ist Sache der anderen! Kreolische Medizin,

Spiritualität und Identität im Südwesten der Dominikani-
schen Republik. Wien. [Dissertation, Universität Wien]

Seligman, Rebecca
2005 From Affliction to Affirmation. Narrative Transforma-

tion and the Therapeutics of Candomblé Mediumship.
Transcultural Psychiatry 42: 272–294.

Shirokogoroff, Sergeij M.
1935 Psychomental Complex of the Tungus. London: Kegan

Paul.

Sommerfeld, Johannes
1994 Körper, Krise und Vodou. Eine Studie zur Kreolmedizin

und Gesundheitsversorgung in Haiti. Münster: LIT Ver-
lag. (Medizinkulturen im Vergleich, 5)

1996 Verkörperte Geschichte. Überlegungen zur Haitiani-
schen Kreolheilung. In: M. Kremser (Hrsg.), Ay Bōbō.
Afro-Karibische Religionen / African-Caribbean Reli-
gions. Teil 2 / Part 2: Voodoo; pp. 109–120. Wien:
WUV-Universitätsverlag. (Wiener Beiträge zur Ethnolo-
gie und Anthropologie, 8/2) [2. Aufl.]

Trübswasser, Gerhild
2006 Der “Wahnsinn” am Rio Coco. Eine interethnische Stu-

die über eine Form der “Besessenheit” bei zwei indi-
genen Völkern in Nicaragua. <http://www.truebswasser.
com/pdf/wahnsinn.pdf> [15. 12. 2008] (Original: Werk-
blatt 56: 47–65)

Vega, Bernardo
1981 La herencia indígena en la cultura Dominicana hoy. In:

B. Vega et al., Ensayos sobre cultura dominicana; pp. 9–
53. Santo Domingo: Fundación Cultural Dominicana.

Walsh, Roger N.
1998 Der Geist des Schamanismus. Frankfurt: Fischer.

Wörrle, Bernhard
2002 Heiler, Rituale und Patienten. Schamanismus in den An-

den Ecuadors. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Zaglul, Antonio
1980 Psiquiatría popular. In: F. Sánchez Martínez et al., Me-

dicina folklórica y atención primaria; pp. 45–49. Santo
Domingo: Secretaría de Estado de Salud Pública y Asis-
tencia Social; División de Recursos Humanos en Salud.
(Colección SESPAS; Serie Salud y medicina popular, 1)

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-445

