EINLEITUNG

Verwestlichung der Welt

Wer heute iiber den Islam im allgemeinen und {iber die verschiedenen
Konzeptualisierungsweisen, praktischen Ausgestaltungen, institutio-
nellen und intellektuellen Verzweigungen des Islam, iiber die themati-
schen Gegenstinde wie auch die Denkstrukturen der Muslime spre-
chen will, darf den geschichtlichen Kontext der Verwestlichung der
Welt nicht ausblenden. Das ist die Ausgangspramisse des vorliegen-
den Buches. Sie wird hier allerdings nicht einfach gesetzt. Die Be-
rechtigung der Primisse muf} durch die Entfaltung der Argumentation
im Verlaufe der Darstellung selbst nachgewiesen werden. Einstweilen
moge der Hinweis auf die {iber zwei Jahrhunderte reichende Moderni-
sierungsgeschichte der Tiirkei mit ihren ideellen und institutionellen
Folgen, die auch in Bezug auf die islamische Religion nicht spurlos
verlaufen sein diirfte, einen Vorschuf3 gewihren, um einen Berechti-
gungsschein fiir die Prdmisse vorab auszustellen.

Ich mochte mich bei der Beriicksichtigung der Verwestlichung der
Welt von einer Denkfigur anregen lassen, die von Martin Heidegger in
einem kurzen Text mit dem Titel ,,Die Zeit des Weltbildes” (1950)
entwickelt worden ist. Das Weltbild soll hier zunéchst einmal als ana-
lytischer Begriff eingefiihrt werden. Mit ihm sollen Grundziige eines
Weltverhiltnisses nachgezeichnet werden, welches sich auch der mus-
limischen Welt unausweichlich aufgezwungen hat, und zwar ganz
gleich, ob iiber die affirmative Politik des Sikularismus, die Uber-
nahme von Wissenschaften oder im negativen Modus der islamisti-
schen Kritik der Moderne. Zudem wird es bereits in der wissenschaft-
lichen Literatur, wie gleich zu zeigen ist, zum Thema Islam gebraucht,
um die Rekonstruktionen des ,,islamischen Weltbildes* zu ermitteln,
ohne allerdings die mit ihm verbundene Bewandtnis zu reflektieren.
Die Rede vom islamischen ,,Weltbild* kann unter bestimmten Bedin-
gungen durchaus iibernommen werden. Es muB jedoch das Augen-
merk auf die Geschichtlichkeit des Phdnomens gerichtet werden, der
fiir den Argumentationsverlauf eine wesentliche Bedeutung zukommt.

Heidegger zielt in seiner Abhandlung auf die radikale Differenz,

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

die das neuzeitliche Weltverhiltnis gegeniiber den fritheren auszeich-
net.

,Doch warum fragen wir bei der Auslegung eines geschichtlichen Zeitalters
nach dem Weltbild? Hat jedes Zeitalter der Geschichte sein Weltbild und
zwar in der Weise, daf} es sich jeweils um sein Weltbild bemiiht? Oder ist
es schon und nur die neuzeitliche Art des Vorstellens, nach dem Weltbild
zu fragen?* (1950: 82)

Heidegger reserviert den Begriff nur fiir das neuzeitliche Denken,
bringt es mit der Konstitution des aktivistischen Subjekts in einen we-
sentlichen Zusammenhang. Das ,,Bild*“ im Weltbild meint dabei zu-
nichst einmal den Sachverhalt, da3 ,,die Sache selbst (so vor uns)
steht [...], wie es mit ihr flir uns steht” (ebd.). Damit ist aber nicht nur
die Vorgestelltheit der Sache vor uns gemeint, ,,sondern daf es in all
dem, was zu ihm gehort und in ihm zusammensteht, als System vor
uns steht™ (ebd., Hervorhebung L.T). So gesehen ist ,,im Mittelalter
ein System unmdglich; denn dort ist allein die Ordnung der Entspre-
chungen wesentlich“ (a.a.0.: 93).

Auf die leitende Frage ,,Was sind die wesentlichen Erscheinungen
der Neuzeit?, 146t Heidegger in einem knapp gehaltenen, dafiir aber
sehr dichten Text einige Aspekte folgen, die konzeptionell fiir unser
Vorgehen von erheblicher Bedeutung sind.

Als erstes macht Heidegger ein Wesenselement der Neuzeit in der
Wissenschaft aus. Die Wissenschaft zeichnet sich durch die Art und
Weise aus, daB sie als Forschung existiert. Als solche entwickelt sie
notwendig Entwiirfe, die zur Umgrenzung von Gegenstandsbezirken
dienen. Ein jeder Gegenstandsbezirk wird durch Verfahren gesichert,
die Regel und Gesetze aufstellen, welche wiederum mit Experimenten
bestétigt oder widerlegt werden sollen. Festzuhalten an dieser Analy-
tik der Wissenschaft ist, daf3 sie als Forschung sich die Natur und Ge-
schichte nur als Gegenstindliches vorstellen kann. ,,Natur und Ge-
schichte werden zum Gegenstand des erkldrenden Vorstellens. [...]
Zur Wissenschaft als Forschung kommt es erst, wenn das Sein des
Seienden in solcher Gegensténdlichkeit gesucht wird.” (1950: 80) Das
wissenschaftliche Denken bestimmt somit den Hauptmodus der Wis-
sensproduktion, mit dem iiberall gerechnet werden muf.

Eine weitere Erscheinung liegt darin, dal ,,das menschliche Tun
[...] als Kultur aufgefalt und vollzogen* (Heidegger 1950: 69) wird.
Diese Einsicht erweist sich zunédchst einmal zum Verstéindnis der Dy-
namik und Ziele der Sékularisierungsbewegung als plausibel. Im An-
schluf3 an diese Ausfithrungen werde ich auf die Funktionsweise die-
ser Kulturtechnik eingehen. Es soll dabei aufgezeigt werden, wie so-
ziale Praktiken plotzlich unter den Bedingungen einer neuen Vor-
stellungswelt als Kultur in eine Systematik gebracht und auf ihre

10

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Funktionalitdt hin als Kultur erstrebt werden (so z.B. Religion, gebun-
den an die Staatsraison). Daher tritt denn auch die Rekonstruktion der
Kultur im breiteren Sinne politisch auf: ,,Jm Wesen der Kultur liegt es,
als solche Pflege ihrerseits sich in die Pflege zu nehmen und so zur
Kulturpolitik zu werden.” (Heidegger 1950: 69)

Zu guter Letzt sei die Entgotterung als eine Erscheinungsform er-
wihnt, in der, so Heidegger, der metaphysische Grund der Neuzeit
aufzuspiiren sei. Dabei deute ,,das Christentum seine Christlichkeit zu
einer Weltanschauung (der christlichen Weltanschauung) um, macht
sich so neuzeitgemiB“ (a.a.0.: 70, Hervorhebung L.T.). Denn, ,,sobald
die Welt zum Bilde wird, begreift sich die Grundhaltung des Men-
schen zum Seienden im ganzen als Weltanschauung bestimmt®
(a.a.0.: 86).

Fassen wir die von Heidegger dargestellte Problematik zusammen:
Die Weltbilder entstehen erst dadurch, dal die Welt (Natur und Ge-
schichte) vom Menschen als Gegenstand in einer systemischen Gestalt
vor-gestellt, also von ihm vor sich gestellt wird. Damit wird sie insge-
samt dem herstellenden Zugriff des Menschen zur Verfiigung gestellt,
der sich anschickt, durch die Technik die Natur zu beherrschen, wie
auch die Geschichte im Riickblick fiir sich nutzbar zu machen, was
wiederum zur Kontrolle der Zukunft durch Voraussage und Planung
fiihren soll. So gesehen, ist der Ausdruck modernes Weltbild ein Pleo-
nasmus, wie die Ausdriicke das mittelalterliche oder antike Weltbild
nicht mehr sein kdnnen als anachronistische Formulierungen.

Damit ist man nun auch bei der zentralen Thematik der Moderne,
ndmlich der Frage nach dem Subjekt, angelangt. Die Welt wird erst
von dem Ort des Subjekts aus zum Bild. Und erst das Subjekt kann die
Welt als sein zu bearbeitendes Objekt anschauen; mit anderen Wor-
ten, nur dem neuzeitlichen Subjekt kann eine Weltanschauung eignen.
Mit dem Weltbild betritt das Subjekt die Biithne der Geschichte. So
wird auch zum ersten Mal der Satz: ,,Geschichte ist machbar iiber-
haupt denkbar.

Die von Sloterdijk den vormodernen Mentalitéiten attestierte prak-
tische Lebenserfahrung, ,,dall es immer anders kommt, als man denkt*
(1989: 21), verliert in der Zeit des Weltbildes ihren Wahrheitswert:

,Die Moderne als technopolitischer Komplex hat die alte Okologie
menschlicher Macht und Ohnmacht aus den Angeln gehoben. Befliigelt von
einem geschichtemachenden Gemisch aus Optimismus und Aggressivitit,
hat sie die Herstellung einer Welt in Aussicht gestellt, in der es kommt, wie
man denkt, weil man kann, was man will, und den Willen hat, zu lernen,
was man noch nicht kann. Es ist der Wille zur Macht des Selberkonnens,
der in moderner Zeit den Weltlauf laufen macht.” (Ebd.: 22)

Dabei kommt es {iberhaupt nicht darauf an, ob sich dieser Wille empi-
risch so umsetzt, dal man eine zunehmende allgemeinere Kenntnis

11

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

der Lebensbedingungen erwirbt, unter denen man steht. Entscheidend
ist, wie Weber es knapp und pragnant formulierte, ,,das Wissen oder
der Glauben davon, da3 man, wenn man es wollte, es jederzeit erfah-
ren konnte, daB3 es also prinzipiell keine geheimnisvollen unberechen-
baren Michte gebe, die da hineinspielen, dal man vielmehr alle Dinge
— im Prinzip — durch Berechnen beherrschen kénne* (1967: 17).

Die Zeit des Weltbildes, das ist die Bezeichnung fiir den seinsge-
schichtlichen Hintergrund, dem sich auch die muslimischen Gesell-
schaften nicht ohne weiteres entziehen kdnnen. Der Einsatz dieser
Denkfigur benétigt allerdings Erlduterungen, um ihre konzeptionelle
Funktion genau anzugeben. Vorweg sei hier darauf hingewiesen, daf3
sich der Autor durchaus des modernitétskritischen Hintergrundes von
Heideggers Ideen zum Weltbild bewuBt ist. Dieser spielt in den fol-
genden Analysen keine Rolle. Es handelt sich hierbei weiterhin auch
nicht um die Theorie der Moderne, die im Laufe der Darstellung auf
die spezifischen Gegenstinde der Untersuchung appliziert wiirde. So-
wohl das moderne Denken als auch die modernen Gesellschaften sind
dafiir zu facettenreich, als daB man sie mit den hier angezeigten Er-
scheinungen erschopfend analysieren und deren ,,Logik auf eine For-
mel bringen konnte. Von Interesse ist lediglich, auf die Grundziige
eines sich in der Neuzeit entwickelnden Verhéltnisses zur Welt hin-
zuweisen, das vor allem in der Konzeption des modernen, aktivisti-
schen Subjekts kulminiert. Das bringt iiber die Verwestlichungspro-
zesse auch fiir die nichtwestlichen Kulturen theoretische und prakti-
sche Folgen mit sich. Die Verwestlichung der Welt stellt hiermit die
Kontextbedingungen auf, von denen die muslimischen Gesellschaften
affiziert und transformiert werden (zu sozialen Transformationen in
der muslimischen Welt durch die Modernisierung vgl. Lapidus 1988).
Wenn auch die Absicht der hier angestellten Uberlegungen nicht
darin besteht, das philosophische Konzept auf die Entwicklungen in
der tiirkischen Gesellschaft anzuwenden, so bilden die Gedanken zum
Weltbild ein Fundament, dessen Beschreibung mit gesellschaftstheo-
retischen Instrumenten vertieft und spezifisiert werden kann. Eine ge-
sellschaftstheoretische Ubersetzung der die Geschichtlichkeit beriick-
sichtigenden Idee von Weltbild richtet das Augenmerk genau auf den
Hauptgegenstand der Gesellschaftstheorie, ndmlich auf die Gesell-
schaft als solche und hebt ihre Geschichtlichkeit hervor. In diesem
Sinne ist die tirkische Gesellschaft, von der diese Untersuchungen
handeln, selber als ein geschichtliches Produkt zu verstehen. Sie hat
sich unter dem Druck konstituiert, der von der schicksalhaften Begeg-
nung mit dem modernen Westen ausging, und in ihre Konstitution
sind die aus dem westlichen Bestand gewonnenen, ideellen und mate-
riellen Instrumente wesentlich eingegangen, wobei die Auswirkungen

12

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

dieser Instrumente, die Ausgestaltung des Prozesses, in der Interaktion
mit den vorgefundenen Strukturen transformiert wurden. Die Etablie-
rung einer siakularen politischen Ordnung und ihre rechtliche Ausges-
taltung zeugen genauso von diesem Prozel der Verwestlichung wie
bereits die Suche nach den Grundlagen einer authentischen tiirkischen
Kultur, welche im Zentrum der kulturpolitischen Anstrengungen der
Modernisten stand. Nicht nur die Pflege der Kultur wird politisch,
sondern bereits die Schaffung der nationalen Kultur geht aus einer po-
litischen Sorge hervor.

Der dem ProzeB zugrundeliegende Mechanismus 148t sich mit ei-
ner genuin westlichen Vorstellung umschreiben, die ihren ideologi-
schen Hohepunkt im Jakobinismus erlangte: Die ,,Vorstellung von der
Gesellschaft als einem Objekt, das gemidlB einer solchen Vision rund-
um erneuert werden kann. [...] Die Vorstellung, die die Gesellschaft
zu einem Gegenstand der aktiven Konstruktion, vor allem des politi-
schen Handelns des Menschen, macht* (Eisenstadt 1998: 46). Diese
Vision leitete denn auch das politische Handeln tiirkischer Mo-
dernisten, eine nationale Gesellschaft zu schaffen.

Mit dieser soziologischen These korrespondiert auch die von Fou-
cault vorgenommene genealogische Analyse der modernen Macht, die
sich ihrerseits von der Idee der Geschichtlichkeit von Gesellschaft in
Bezug auf die hier wirksame politische Rationalitét leiten 1483t. Die
Macht wird durch die moderne politische Rationalitit strategisch, die
sich nicht mehr auf die abschépfenden Tatigkeiten (Steuer eintreiben,
Soldaten einziehen) oder auf die negative Funktion von Lebenlassen
oder Toten beschrinkt. Als produktive Macht nimmt sie sich der Kor-
per an. Sie wirkt tiber Disziplinartechniken und Bevolkerungspolitik
als Biomacht auf die Korper ein, filihrt sie zur Gesellschaft zusammen,
die sie erst durch diese Tétigkeit hervorbringt, und verwaltet sie mit-
tels strategisch operierender Institutionen. Die Religion wird selber
zum strategischen Instrument der Machtausiibung, im tiirkischen Fall
zudem eingespannt in die Herstellung einer modernen, sdkular organi-
sierten nationalstaatlich unterlegten Gesellschaft.

Andererseits verwickelt sich die politische Macht gerade durch
den herstellenden Zugriff auf die Gesellschaft im allgemeinen und
durch die Verwaltung der Religion im besonderen in ein strategisches
Spiel, in dem sie an eben diese Gesellschaft Macht abtritt. Sie 148t sich
auf ein strategisches Spiel ein, in dem sie mehr und mehr auf die Le-
gitimitatsleistungen aus der Gesellschaft angewiesen wird. Mehr noch,
sie durchtrankt die Gesellschaft durch eine zentralisierte und standar-
disierte Religion, die jetzt nun als gesellschaftliches Gut von den Ge-
sellschaftsmitgliedern selbst in Anspruch genommen und als Gegen-
macht gegen die sdkularen Praktiken gewendet wird. Bestand die
Funktion der verwalteten Religion darin, die Religion in die strategi-

13

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

schen Ziele der Macht einzuspannen, so verkehren sich die Pole, so
dall nunmehr die gesellschaftliche Organisation einem vereinheitlich-
ten Religionsverstiandnis, der Religion als Weltanschauung, unterwor-
fen wird. Die Bedingungen der Mdglichkeit fiir ein islamistisches Ge-
sellschaftsmodell liegen paradoxerweise in dem strategischen Einsatz
der Religion, also darin, dafl die Religion als Machtstrategie in Um-
lauf gebracht wird. Daher wire die Entwicklung, die durch den Isla-
mismus in Gang gekommen ist und sich durch die Idee eines alterna-
tiven islamischen Gesellschaftsmodells auszeichnet, ohne die erste,
ndmlich die urspriinglich sékulare Vorstellung von der Machbarkeit
der Gesellschaft und ihre technisch-institutionelle Umsetzung, nicht
moglich geworden.

Auf diesem theoretischen Hintergrund diskutieren die im Kapitel I
zur verwalteten Religion des laizistischen Staates angestellten Refle-
xionen das eigentiimliche Verhiltnis von Religion und Politik auf der
institutionellen Ebene, aber auch in unterschiedlichen diskursiven
Ausarbeitungen. Die kemalistische Einbindung der Religion in den
Nationalstaat wird folglich gemél dem hier verfolgten Konzept, wel-
ches sich von der Bestimmung des authentischen Islam fernhilt, nicht
einfach als antiislamisch eingestuft. Vielmehr fordert die kemalisti-
sche Laizitdt diskursiv und institutionell eine bestimmte Form der is-
lamischen Religiositit, wihrend andere Formen (der organisierte Is-
lam) im politischen Kampf disqualifiziert werden. Die Analyse erfolgt
in diesem Kapitel am Beispiel der Diyanet, des tiirkischen Amtes fiir
Religiose Angelegenheiten. Dabei werden unterschiedliche Formen
der Einbindung der Religion in den Verwaltungsapparat nachgezeich-
net und die sich aus dieser Einbindung ergebenden Spannungen analy-
siert.

Islamistische Reaktion

Islamismus ist der Name fiir eine gewissermallen durchaus heterogene
Bewegung, in der sich ein Aufstand gegen die sozialen und politi-
schen Folgen des Verwestlichungsprozesses im einzelnen und dariiber
hinaus gegen den Prozef als solchen ankiindigt. Mit dem Islamismus
ist unmittelbar das politische Ziel verbunden, den Islam als 6ffentlich-
politische Norm einzufiihren und anhand dieses MaBstabes alle gesell-
schaftlichen Bereiche einer Islamisierung zu unterziechen. Dabei wer-
den nicht einfach verloren gegangene islamische Lebensformen wie-
der entdeckt, sondern bereits im Akt des Entdeckens nehmen die so-
genannten islamischen Lebensformen ihre aktuelle Gestalt an. Offen-
kundig hat z.B. das uniformierte Aussehen islamistischer Frauen mehr

14

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

mit unserer Zeit zu tun als mit einem vermeintlich authentischen Ge-
bot.

Man konnte nun angesichts der radikalen Ablehnung der tiirki-
schen Moderne durch die Islamisten durchaus die Annahme pflegen,
daf} die Modernisierung der nichtwestlichen Gesellschaften in der Ein-
filhrung institutioneller Formen auf einer oberfldchlichen Ebene ste-
cken geblieben sei, unterhalb deren jedoch das Unberiihrte, das We-
senhafte, das Lokale oder, mit einem aktuelleren Begriff ausgedriickt,
das Authentische des Islam weiterhin wihren und nur auf seine Stunde
warten wiirden, um die iibernommenen, wesensfremden Praktiken und
Ideen wie die durch die republikanische Kleiderreform aufgezwunge-
nen Kleidungsstiicke abzuwerfen. Die als imitierte und wesensfremd
unterstellte Trennung der staatlichen Politik von der Religion solle
wieder, wie zu idealisierten gliicklichen Zeiten der ersten Muslime,
zugunsten einer Verschmelzung der Politik mit der Religion zuriick-
genommen und die ideale Gemeinschaft wieder errichtet werden. Die-
ser Annahme soll hier nicht gefolgt werden. Im Gegenteil, ich will mir
die Sache etwas schwerer machen. Ausgangspunkt dabei ist die Idee,
daB sich im Modus der Reaktion auf die Modernisierung, d.h. auf die
Herstellung einer sdkularen, nationalen Gesellschaft, folglich auch die
islamistische Wiedererweckung bereits in den Kontext verstrickt.

Das Verhiltnis des islamischen Revivalismus zur Moderne ist in-
zwischen nicht mehr ein unbetretenes Terrain (vgl. z.B. Tibi 1993;
Biittner 1996; Marty/Appleby 1996; Stauth 2000). Dabei hat man mit-
lerweile von der simplen Gegeniiberstellung Abschied genommen.
Marty und Appleby schreiben in ihrem volumindsen Werk:

»[...] Diese Art der Einstellung trennt die Fundamentalisten von anderen
Glaubigen, die ebenfalls iiber die Auswirkungen der Moderne besorgt sind
und davor zuriickschrecken, ihr unkritisch in die Arme zu fallen. Wenn
Konservative sich von den Kriften einer sdkularen Moderne bedroht fiihlen,
versuchen sie schlicht und einfach deren Einfliisse zu begrenzen. Orthodoxe
Juden, die sich mit dem Modernismus konfrontiert sehen, versuchen ihn
sich vom Leibe zu halten, indem sie sich in einen religiésen und kulturellen
Kokon einspinnen; Traditionalisten wie zum Beispiel die Amish-Leute ver-
suchen der Moderne zu entflichen, indem sie sich von Pluralismus, Relati-
vismus und anderen Versuchungen fernhalten. Fundamentalisten aber
schlagen zuriick.” (Marty/Appleby 1996: 27, Hervorhebung im Original,)

Die Autoren machen mit ihrer zundchst schlicht anmutenden Bemer-
kung zum Zuriickschlagen auf einen entscheidenden Punkt aufmerk-
sam. Was nun alles an Elementen zum Bedeutungsspektrum des Zu-
riickschlagens gehort, das mehr als ein bloles Reagieren sein soll, das
wird von den Autoren deutlich, jedoch ohne auf die Konstitutionsbe-
dingungen zureichend einzugehen, dargelegt. Darunter wird bei-
spielsweise die Idee erwéhnt, ,,das eigene Programm durchzusetzen*

15

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

(ebd.). Die im Fundamentalismus zum Ausdruck kommende Radika-
litat 1463t sich noch weiter bestimmen als ,,eine direkte und reflektierte
Reaktion auf die Moderne* (a.a.O: 19). Auf jeden Fall ist hier auf die
Reflexion als Kulturtechnik hinzuweisen, deren praktische Formen
bislang noch nicht ausreichend ausgeleuchtet worden sind. Ebenfalls
gehort zu den Instrumenten, derer sich die Fundamentalisten' bedie-
nen, daB sie [...] die Grundsdtze (konstruieren) (Marty/Appleby
1996: 31, Hervorhebung L.T.). Aufgrund solcher Kulturtechniken, die
von den Autoren jedoch in ihrem Charakter nicht explizit analysiert
werden, wird ,,der Fundamentalismus des 20. Jh. in all seinen Mani-
festationen® als ,,ein modernes Phdnomen* (Marty/Appleby 1996: 41)
bezeichnet. Die vorliegende Studie greift die Hinweise auf Konstruk-
tion, Reflexion und Programm auf, schlief8t sich auch an die These an,
dall die Fundamentalisten ,,sich bestimmter Denk- und Verhaltens-
muster eben dieser Moderne bedienen* (Marty/Appleby 1996: 28).
Diese Thesen, die auf umfangreichen empirischen Fallstudien beru-
hen, sollten aber entgegen den Kurzschliissen, denen viele Autoren
selber erliegen, konsequent weiter gedacht werden. Vor allem muf
das Bedeutungsumfeld des ,,Zuriickschlagens®, sofern es in einen Zu-
sammenhang mit den Kategorien Konstruktion, Reflexion und Pro-
gramm gehort, genauer berilicksichtigt werden. In dieses Bedeutungs-
umfeld gehdren unmittelbar Mobilisierung und Aktivismus, und sie
fihren genau ins Zentrum der Problematik, welche die Moderne
durchzieht. Mit Mobilisierung ist jedoch hier mehr gemeint als eine
Erscheinung, die sich anderen Erscheinungen der Moderne nur noch
parasitir beigesellen wiirde.> Mit Sloterdijk gesprochen, artikuliert
sich darin die , kinetische Utopie™ der Moderne (1989: 23).

Befremdlich wirkt — in diesem Licht betrachtet —, warum die Auto-
ren trotz ihrer Sensibilitét fiir die oben anfiihrten islamistischen Spezi-
fika unbekiimmert in eine simple Dualitdt zwischen den Instrumenten
und Werten der Moderne zuriickfallen:

,Dennoch lehnen Fundamentalisten die in der Aufkldrung wurzelnde Mo-
derne nicht génzlich ab. Sie schétzen viele ihrer Produkte — ziigigen Trans-

1 Oder auch Islamisten; im folgenden werden beide Begriffe weitgehend
identisch gebraucht.

2 Den Begriff der protestantischen Weltbeherrschung im Sinne von Weber
kann man auch in dem Sinne deuten, dal3 die methodische Lebensfiih-
rung auf die Welt derart einwirkt, daf3 ihre Ressourcen produktiv freige-
legt werden. Das methodische Handeln in der Welt erfolgte doch gerade
durch die Entwertung der Welt, deren Qualititen gegeniiber dann der
Glaubige indifferent wurde, was die notwendige Bedingung fiir die Be-
herrschung derselben abgibt (vgl. auch Schluchter 1976: 274).

16

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

port, Telekommunikation, Elektrizitit, medizinische Versorgung —, aber sie
sind gegeniiber den Werten, die diese technologischen und wissenschaftli-
chen Wunder begleiten, miftrauisch.” (Marty/Appleby 1996: 24f)

Eine solche Reduzierung der Ubernahme von Techniken auf die mate-
riellen Technologien begibt sich folgerichtig der Moglichkeit, die
Wirkungsweisen der iibernommenen Kulturtechniken in nichtwestli-
chen Kulturen zu erkennen. Marty und Appleby nehmen daher die
Sprengkraft ihrer eigenen Formulierung ,Fundamentalisten aber
schlagen zuriick” nicht hinreichend wahr. Somit wird auch der Be-
deutungsgehalt der These, ein anderes ,,Bild von der Welt“ zu ma-
chen, nicht ausgeschopft.

,»Vermoge dieser ,Show* wird jedoch eine Botschaft vermittelt: Es gibt
noch einen anderen Weg, sich ein Bild von der Welt zu machen, das Schick-
sal der Menschen zu verstehen, Begeisterung zu entfachen, Hoffnungen und
Talente des modernen Individuums fruchtbar zu erschlieen.” (Mar-
ty/Appleby 1996: 34, Hervorhebung L.T.)?

Gerade im und durch den Fundamentalismus dort, wo das sidkulare
Weltbild durch ein religidses ersetzt werden soll, 148t sich das aktivis-
tische Subjekt erst im islamischen Denken nieder. Erst dann macht es
Sinn, von politischen Programmen zu sprechen, weil erst dann Gesell-
schaft als etwas klar Umrissenes in ihrer Objektivitit denkbar wird
und damit dem menschlichen Tun zur Verfiigung gestellt wird. So se-
hen sich dann auch die muslimischen Intellektuellen, die auf die Ein-
bindung der Religion in den sékularen Staat kritisch reagieren, ebenso
mit der schicksalhaften Herausforderung konfrontiert, ein islamisches
Gesellschaftsmodell zu konstruieren und gegebenenfalls dies durch
eine islamische Revolution in die Tat umzusetzen. Hat einmal die I-
dee, daf} die Gesellschaft machbar ist, um sich gegriffen und zudem
noch ihre praktische Ausfithrung erfahren, so liegt es dann nahe, dal3
die Gesellschaft auch islamisch machbar sein miifite. Es tut der Sache
nichts, wenn nun die Idee einer islamischen Revolution nicht ldnger
aktuell bleibt, wie das an der islamistischen Bewegung in der Tiirkei
in den 90er Jahren zu beobachten ist. An ihre Stelle kann eine ,,Gras-

3 Ahnlich konstatieren Jaggi/Krieger in ihrem Buch iiber ,,Fundamentalis-
mus. Ein Phinomen der Gegenwart* die Existenz fundamentalistischer
Weltbilder, und fiigen sodann hinzu: ,,Weltbilder [...] tragen unvermeid-
lich ,religiose’ Ziige. (1991: 189). Auch sie wollen mit dem Begriff
,»Weltbild* eine vermeintlich universelle Tatsache hervorheben, sprechen
aber im Grunde, ohne es zu problematisieren, eine sich bereits auch in
der islamischen Kulturwelt vollziechende Transformation von historischer
Bedeutung an. Auch sie gebrauchen den Begriff in einem ahistorischen
Sinne, so daB3 jeder Zeit ein eigenes Weltbild eigne.

17

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

wurzelstrategie® treten, mit der dem eigenen Bekunden nach die Ge-
sellschaft, und nicht die staatliche Macht, nunmehr von unten her er-
obert werden soll.

Gegenstand der Analyse im Kapitel II ist hiermit Islam als eine
ummatistische Utopie, deren Artikulationsformen am Beispiel eines
konkreten Projektes verfolgt werden. Es soll erkldrt werden, welche
Transformationen sich im Islam durch den intellektuellen Diskurs von
Islamisten ereignen. Die Analyse bewegt sich entlang einer islami-
schen Urvision, die allen Stromungen des Islam und allen Schichten
muslimischer Gemeinde in unterschiedlicher Weise vorschwebt. Es ist
die Rede von dem islamischen Goldenen Zeitalter, asr-i saadet, oder
wortlich ilibersetzt, dem Zeitalter der Gliickseligkeit. Es handelt sich
um eine spezifische Form des Riickgriffs auf das ,,Goldene Zeitalter*,
um ein Mitte der 90er Jahre von einem kleinen Kreis islamistischer
Intellektuelle in die Debatte aufgeworfenes Konstrukt, um das herum
sich ein selbst fiir die islamistischen Kreise sehr ambivalenter Diskurs
entfaltete.

Der Diskurs um die ,,Konvention (oder auch: den Vertrag) von
Medina“ beruft sich auf eine Urkunde des islamischen Propheten in
der Stadt Medina, die zwischen den Migranten aus Mekka, den mus-
limischen und den heidnischen Arabern von Medina ausgehandelt
wurde. Mit dieser Urkunde soll, so die islamistische Rekonstruktion,
ein Gesellschaftsmodell Gestalt angenommen haben, wie der Islam es
von seinem Wesen her verwirklicht sehen wolle. Die hoffnungslos
verlorenen Menschen der Moderne konnten in der ,,Verfassung von
Medina“ eine Alternative zur ,.totalitiren Moderne* finden — eine Al-
ternative, die nicht nur den Muslimen den Weg fiir ein gottgefilliges
Leben zeige, sondern auch allen Menschen einen Ausweg aus der in
der Moderne gipfelnde Verfallsgeschichte vorlege. Der Kern der um
diesen Ursprungsmythos angestellten Uberlegungen besteht in der I-
dee der Anerkennung unterschiedlicher Lebensformen, mit denen al-
lerdings letztlich Religionsgemeinschaften (auch die Atheisten bil-
deten demnach eine Religionsgemeinschaft) gemeint sind. Propagiert
wird also die Anerkennung differenter Religionsgemeinschaften, auf
deren Basis sich erst eine gerechte Gesellschaft erheben konne.

Wiederholt sich nun in der Berufung auf die Anfinge des Islam,
auf die Taten des Propheten und seiner Weggenossen, eine urislami-
sche Art der Erneuerung, die iiber 1300 Jahre hinweg den wahren, in
seiner Reinheit aufbewahrten Islam in der Gegenwart zur Geltung
bringen will? Was bedeutet es, wenn die Muslime nunmehr ihr Recht,
,»(Geschichte zu machen® (Jaggi/Krieger 1991: 205) reklamieren? Mel-
det sich die authentische Stimme einer unterdriickten Kultur zu Wort,
die das fremdkulturelle ,,JJoch® der Verwestlichung, Sakularisierung
und Modernisierung abwerfen will, um der verschiitteten Wahrheit

18

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

des Urislam zur Geltung zu verhelfen? Oder hat nicht bereits hier
schon eine radikale Transformation der Tradition stattgefunden, indem
der Islam zum Kriegsgeriist einer weltgeschichtlichen Selbstbehaup-
tung im kulturiibergreifenden Austausch gemacht wird? Ganz im Sin-
ne von Eisenstadt werde ich mich von dem Faktum nicht tduschen las-
sen, dal fundamentalistische Bewegungen der Gegenwart mit einer
antimodernen Ideologie auftreten. Ich werde die Funktionsweise der
aus der westlichen Moderne iibernommenen Kulturtechniken, aber
auch Ausflisse moderner Denkstrukturen im islamistischen Diskurs
aufzuweisen suchen. Von Interesse ist daher das islamistische Gegen-
stiick, das gegen die sikulare ,,Machart™ der Gesellschaft ins Feld ge-
fiihrt wird.

Andererseits mifit Eisenstadt den in den jeweiligen Zivilisationen
vorhandenen Urvisionen grofle Bedeutung bei, die in der kulturtechni-
schen Affinitdt der Fundamentalismen zur Moderne keineswegs ver-
schwindet. Es ist letztlich dieses Spannungsverhéltnis zwischen den
etablierten Visionen des Islam und deren rekonstruktiven Bearbeitung
durch den Islamismus, dem im zweiten Teil des vorliegenden Buches
entlang eines intellektuellen Diskurses nachgegangen werden wird.

Kapitel III fiihrt die Ergebnisse beider Kapitel zusammen. Dabei
wird aber auch die Bedeutung einer Thematik betont, die hier nicht
eigens in Angriff genommen werden konnte, da erst die theoretische
Sensibilitdt dafiir durch die hier angestellten Analysen vorbereitet
werden muflte. Es handelt sich um den Zusammenhang zwischen den
politischen Technologien und den Formen der Selbstkonstitution, ei-
nen Zusammenhang, den Foucault seinerseits erst in seiner dritten
Schaffensperiode komplettieren konnte. Diese Thematik wird hier da-
her nur im Ausblick auf kiinftige Untersuchungen angerissen.

Vorgehensweise

Der materielle Gegenstand der hier unternommenen Untersuchungen
ist das Verhéltnis von Religion und Politik, welches jedoch in seiner
Diskursivitét betrachtet wird. Die institutionelle Ausgestaltung dieses
Verhiltnisses, sei es in der staatlichen Einbindung der Religion, sei es
als eine durch den Islamismus entwickelte gesellschaftliche Alterna-
tive gegen die sdkulare Ordnung, bildet nicht nur die Gerinnung dis-
kursiver Auseinandersetzungen, sondern bleibt auch weiterhin als ein
diskursiv umkédmpftes Terrain. Diskurse werden hier als soziale Prak-
tiken verstanden, denen eine performative Dimension innewohnt, wel-
che sie iiber eine bloBe Ansammlung von Ideen und Diskussionen er-
hebt. Als soziale Praktiken geben sie den Rahmen ab, in dem sich I-
dentitdten konstituieren. Sofern gehen die folgenden Untersuchungen

19

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

iiber eine Analyse politischer Ideen hinaus. Daher werden sie auch auf
konkrete politische Entwicklungen bezogen.

Das Konzept enthilt tatsdchlich eine stark hervorgehobene ge-
schichtliche Dimension. Mitunter mag der Eindruck genédhrt werden,
dal es sich um eine historische Studie handele. Gleichwohl ist der
Charakter der Arbeit zutreffender umschrieben, wenn man die Be-
deutung der geschichtlichen Ausfiithrungen so versteht, daf sie weder
einfach als Hintergrundsfolie noch Anschauungsmaterial dienen, auch
nicht eine bestimmte historische Entwicklung soziologisch nachzeich-
nen. Sie liefern eher den Beleg fiir den konstitutiven Wert, den das
Konzept der geschichtlichen Dimension zumif3t. Dies kann auch nach
dem Konzept des vorliegenden Buches nur so verstanden werden, weil
sich die Bedeutung der Diskurse, verstanden als Praktiken, erst aus
ihrem geschichtlichen Zusammenhang heraus erschlieen. Es geht
nicht um die abstrakten Grundziige eines sozialen Phdnomens, son-
dern um dessen geschichtliches Auftauchen, weswegen der praktische
Aspekt systematisch beriicksichtigt wird.

Der Text basiert auf zwei Fallstudien (die verwaltete Religion am
Beispiel des Amtes fiir Religiose Angelegenheiten und das islamisti-
sche Gesellschaftsmodell am Beispiel des Diskurses iiber Medina).
Man kann sie selbstverstéindlich jeweils als in sich geschlossen lesen,
wenngleich deren systematischer Bezug aufeinander nicht vergessen
werden darf. Der Autor glaubt, daB jenseits der beanspruchten, letzt-
lich vom kritischen Leser zu beurteilenden systematischen Erkennt-
nisgewinne bereits die Darstellung zweier in der deutschsprachigen
Literatur zum Thema Islam bislang nicht bekannter Gegenstandberei-
che eine Liicke zu schlielen hilft.

Zur TransKkription:

In der Regel wurde die tiirkische Schreibweise benutzt. Bei den Wor-
tern wie Scharia, Kalif, Hadith etc., die sich im Deutschen eingebiir-
gert haben, wurde hingegen auf die tiirkische Schreibweise verzichtet.

20

https:/idol prf - am 13.02.2026, 21:54:23,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-prf
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

