
IX  Transzendenz der Selbstwahl 

Ich gehöre mir, aber ich verdanke mich nicht mir. Noch als selbstständiges, in 
sich stehendes, aus sich handelndes Wesen verfüge ich nicht über die erste Initia-
tive – über mich selbst schon gar nicht. Ich bin, wie Jaspers sagt, mir selbst ge-
schenkt.1 Ich existiere im Wissen um Transzendenz als diejenige Macht, durch 
die ich erst »ich« bin.2  

Freies Wollen und transzendentes Müssen 

Ich finde mich vor, aber ich ›habe‹ mich nicht schon: Ich muss erst in ein Ver-
hältnis zu mir finden. Ich muss, um ich selbst zu sein, mich als dieses Selbst 
wählen, als diesen bestimmten Menschen, der ich einerseits (als objektives 
Selbst) schon bin, zu dem ich andererseits erst werde (der sein subjektives Selbst 
seinem objektiven annähert). Aber wähle ich mich denn wirklich, explizit? Ich 
wähle mich, indem ich überhaupt, irgendetwas, wähle, immer schon als Wählen-
den mit.  

Mein subjektives Selbst steht, auch wenn es nicht ausdrücklich weiß oder 
will, in Beziehung zu meinem objektives Selbst. Diese Beziehung heißt »Frei-
heit«. Frei bin ich mir selbst voraus. Das Mir-voraus-Sein hat die Struktur einer 
aufgeschobenen Selbstbegegnung, einer vorzeitlichen Wiedererinnerung; es 
bringt das Dunkel meines Woher in die Helle dieser Welt, der Verhältnisse, in 
denen ich hier und heute lebe. Frei, verfüge ich über einen mir innerlichen – aus 
dem Akosmismus meines Inneren rührenden – Grundabstand zu den Verhältnis-
sen, in denen ich lebe, inklusive zu mir selber. Dies macht und hält mich frei 
noch inmitten realer Unfreiheit. Nur ein freies Wesen weiß um seine Unfreiheit. 

                                                
1  Vgl. Karl Jaspers: Einführung in die Philosophie. München 1973, S. 36. 
2  Vgl. ders.: Von der Wahrheit, S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


134 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Ich sehe mich, vom Außen bedrängt, von ihm auf die Differenz von Innen und 
Außen gestoßen, die mich nicht nur von außen, sondern ebenso von innen her 
bestimmt. Das Verhältnis, das ich zur äußeren Wirklichkeit einnehme, ist in 
meinem Verhältnis zu mir selber vorgebildet, und umgekehrt. So finde ich mich 
anlässlich des mich bedrängenden Außen umso klarer vor mich selbst gestellt, 
vor die Notwendigkeit, mich als dieses Selbst zu wählen. 

Mit jeder Wahl, die ich treffe, so alltäglich und banal sie auch sei, entscheide 
ich über mich als Wählenden, darüber, wer ich sein will. Mit jeder bewussten 
Wahl meiner selbst spiele ich die Kontingenz meiner schieren Existenz durch, 
um mich im Rücklauf, in Annahme des Geschenks meiner selbst, immer wieder 
neu als selbstständiges, selbstverantwortliches, entscheidungsfähiges Wesen zu 
gewinnen. Jede Wahl ist solch eine implizite Selbstwahl und als diese transzen-
dent, d.h. durch meine Freiheit bestimmt. Zugleich kann ich niemals jemand an-
deres sein als ich selbst. Dabei verbleibe ich stets in den von meinem objektiven 
Selbst gezogenen Grenzen; hinter ihm bleibe ich einerseits, als subjektives 
Selbst, lebenslang zurück, während ich mich andererseits auf mein objektives 
Selbst hinbewegen, meine Grenzen aufsuchen muss, um zu werden, der ich bin.  

Ich weiß nicht, was früher ist: ich oder mein Wille zu mir. Weil ich es nicht 
weiß, muss ich mich selbst wollen: Nichtwissen heißt Wollenmüssen3, freies 
Wollen ist transzendentes Müssen4. Der Freie hat seine Wahlfreiheit nicht selbst 
gewählt; sie ist ihm, als Integral seines Sich-selbst-Habens, mit seinem Sich-
geschenkt-Sein mitgegeben. Ich verfüge über mich als freien Menschen, nicht 
aber über die Tatsache, dass ich frei bin. Indem ich mich als so Wählenden wäh-
le, mache ich der Transzendenz, durch die ich bin, das Gegengeschenk meiner 
Selbstverantwortlichkeit. Auch wenn ich nicht über die erste Initiative verfüge, 
bin ich doch für mein Leben verantwortlich. Verantwortung für mich überneh-
mend, gebe ich mich zur Antwort auf mein ungefragtes Dasein. Ich mache mich 
zum Gegengeschenk, indem ich der Welt mit Selbstausdruck begegne, so lange, 
bis mich mir der Tod wieder wegnimmt.  

Bevor ich mich für mich selbst verantwortlich weiß, weiß ich mich bereits 
vor etwas verantwortlich, das früher als mein Selbst ist und auch noch nach ihm 
sein wird.5 Ich kann nicht Verantwortung für mich übernehmen, ohne meiner an-
fänglichen Verspätung gegenüber dem Rechnung zu tragen, wodurch ich über-
haupt bin. Gäbe es kein Wovor der Verantwortung, könnte ich mich genauso gut 

                                                
3  Vgl. ders.: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 191. 
4  Vgl. ders.: Der philosophische Glaube, S. 135. 
5  Vgl. Viktor E. Frankl: Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O.,         

S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 135

von jeglicher Verantwortung entbunden glauben. Beziehungsweise: Meine 
Selbstverantwortlichkeit wäre meinen ichgebundenen Interessen, Leidenschaften 
und Idealen kongruent. Sie wären ohne die höhere Instanz eines Wovor meiner 
Verantwortung zugleich unüberwindbar.6 Meine Selbstverantwortung ablehnend, 
würde ich mich selbst ablehnen. Ich würde ablehnen, zu mir werden, mich – 
mein subjektives Selbst – in Übereinstimmung mit mir – meinem objektiven 
Selbst – bringen zu wollen. Mit mir in Übereinstimmung zu sein, ist nicht meine 
Privatsache. Es ist von über mich hinausgehender, auch die Anderen betreffen-
der, ethischer Bedeutung. 

Im Selbstdurchgang zur Zeitgenossenschaft 

Indem der Einzelne sich selbst wählt, isoliert er sich, um sich damit, paradoxer-
weise, umso mehr in das hineinzubegeben, womit er unvordenklich-vorgeburt-
lich verbunden ist. Er gewinnt sich als Zeitgenosse, indem er sich der Transzen-
denz öffnet, durch die er sich in seinem Selbst-geschenkt-Sein annimmt. 
Kierkegaard nennt den Vorgang dieser Selbstannahme »Reue«. Um Kontakt zu 
sich selbst – seinem objektiven Selbst – zu finden (um dessentwillen er ja wählt, 
wählend sich als Wählenden mitwählt), muss er gleichsam die Transzendenz 
seines Sich-geschenkt-Seins zurückverfolgen, eben ›bereuen‹: »in sich selbst zu-
rück, zurück in die Familie, zurück in das Geschlecht, bis er sich selbst findet in 
Gott«7. Der Einzelne hat das Ganze der Geschichte, in der er steht, nur im 
Selbstdurchgang seiner transzendenten Selbstannahme, kraft seiner Fähigkeit zur 
Reue als Scharnier aller zukünftigen Umkehr: Indem ich umkehre, nehme ich 
Abschied von meinem naturwüchsig-strukturdeterminierten Gewordensein in 
Hinblick auf ein freies, selbstbestimmtes Werden. Die Reue lässt mich mein 
Verstricktsein in mich selbst als so Gewordenen eingestehen und in mir das Ver-
langen entstehen, aus ihm auszubrechen, mit mir selber neu anzufangen. Jede 
mit einer Umkehr verbundene Selbstwahl ist ein solcher Ausbruchsversuch und 
Neuanfang – eine Wiedergeburt.8  

Indem ich in die mich hier und jetzt bestimmenden Differenz von Innen und 
Außen hinein-, durch sie hindurchgehe, werde ich meiner selbst zugleich in sei-

                                                
6  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 105f. 
7  Sören Kierkegaard: Das Gleichgewicht zwischen dem Ästhetischen und dem Ethi-

schen in der Herausbildung der Persönlichkeit. In: Entweder-Oder. München 1980,   
S. 774. 

8  Vgl. ders.: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift, S. 28f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


136 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

ner Verbundenheit mit dem Ganzen der Gattung Mensch inne, als ein Individu-
um, das, so sehr es ein eigenständiges Selbst herauszubilden bzw. sich selbst zu 
verfehlen imstande ist, allgemein Menschsein vertritt.9 Jede und jeder von uns ist 
der erste Mensch – ›Adam‹. Meine anfängliche Verspätung hat ihr Urbild in der 
durch Adam auf uns gekommenen Erbsünde. Er repräsentiert den immerwähren-
den Anfang in der Geschichte, seine ›Sünde‹ die menschliche Freiheit, die zu 
treffende Selbstwahl eines jeden. Ich gewinne mich als autonom Handelnder und 
Denkender, indem ich jene Erbsünde als meine anfängliche Verspätung gegen-
über der Transzendenz, durch die ich überhaupt bin, annehme.  

Die Reue macht Ernst mit dem Eingeständnis meiner anfänglichen Verspä-
tung. Mich meiner Verspätung stellend, mache ich sie zum Material meiner 
Selbstwahl. Indem ich mich in der Reue, ausgehend von der mich hier und heute 
bestimmenden Innen-Außen-Differenz, im Rückgang auf meine Determinanten 
loskaufe, öffne ich mich mir selbst als sich selbst entwerfendes, geschichtliches 
Wesen. Die in der Selbstwahl erlangte Freiheit gründet auf nichts als diesem 
Loskauf: Ich wähle mich, meinem inneren Akosmismus entsprechend, aus der 
Welt heraus in diese, mich in ihr hinzufügend, zurück.10  

Mich selbst wählend, nehme ich mich mithin als noch ungeboren, als jeman-
den, der sich erst zu sich selbst und zur Welt bringen muss. Selbstwahl ist inso-
fern immer auch Selbstentwurf. Der frühe Jean-Paul Sartre* fasst den Menschen 
komplett, d.h. jenseits des ihm eignenden geistig-körperlichen Doppelaspekts, als 
den Entwurf seiner selbst auf. Der Mensch ist demnach zur Freiheit verurteilt. 
Da er keiner Natur angehört, sondern ganz und gar Freiheit ›ist‹, ist er stets au-
ßerhalb seiner selbst. Um sich nicht zu verlieren, muss er transzendente Ziele 
verfolgen: Er ›hat‹ sich und die Welt immer nur in Form seiner und ihrer (da er 
auch in seiner Beziehung zur Welt nicht festgelegt ist) Überschreitung.11

Freiheit besteht nach diesem Verständnis in nichts als der Überschreitung, zu 
der ich gezwungen bin, um ich selbst zu sein. Mein Selbstentwurf ist erinne-
rungslos – nach Kierkegaard: reuelos – wie solipsistisch. Überschreitung in Per-
manenz führt mich nicht dahin, mich belastbar zu entwerfen, auf ein Fernziel hin 

                                                
9  Vgl. ders.: Der Begriff Angst. Frankfurt/M. 1984, S. 72. 
10  Vgl. ders.: Das Gleichgewicht zwischen dem Ästhetischen und dem Ethischen in der 

Herausbildung der Persönlichkeit. A.a.O., S. 814. 
*  Jean-Paul Sartre (1905-1980), französischer Philosoph und Dramatiker. Hauptvertre-

ter des französischen Existenzialismus, in dessen Mittelpunkt der kontrafaktische 
Selbstentwurf des Einzelnen steht. 

11  Vgl. Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus? In: ders.: Drei Es-
says. Frankfurt/M. – Berlin – Wien 1977, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 137

zu evolvieren, da es ja nichts gibt, was sich evolvieren ließe, womit ich in meiner 
Selbstwahl koevolvieren könnte. Selbstwahl, in diesem Sinne, ist bloße Flucht 
nach vorne, in der nichts mitgenommen, nichts realisiert, nichts verändert wird.  

Ich bin so wenig zur Freiheit verurteilt, wie ich die Bedingungen meiner 
Existenz selbst festlege. Ich bin nicht schon frei, wenn ich frei sein will. Mein 
Wille zur Freiheit gehört, im Gegenteil, vom Bewusstsein meiner Unfreiheit, 
mein Denken von der Einsicht in seine anfängliche Verspätung informiert. Ich 
verfüge zu keiner Zeit über die erste Initiative. Um mich selbst entwerfen zu 
können, muss ich mich in irgendeiner Weise schon vorfinden. Ich kann mich 
nicht zur Gänze entwerfen. Ich entwerfe mich lediglich nach Maßgabe des Gan-
zen, das ich für mich selber bin, weiter. Ich tue dies, indem ich mich der mich 
hier und jetzt bestimmenden Innen-Außen-Differenz konfrontiere, in sie hinein-, 
durch sie hindurchgehe, um mir so, in struktureller Kopplung an die jeweiligen 
Verhältnisse, in Koevolution mit dem, was mich determiniert, den Spalt meines 
eigenen Spielraums weiter zu öffnen.  

Freiheit ist, bevor sie eine Frage des Wollens ist, eine der Wahrnehmung und 
Selbsterkenntnis. Sie besteht darin, mich in Bedingungen vorzufinden, über die 
ich nicht verfüge und sie als diese anzunehmen. Sie anzunehmen heißt bereits, 
eine Differenz von Innen und Außen wahr-, sie zum Anlass, Ort und Material 
meiner inneren Freiheit zu nehmen, um sogleich einen Ausweg aus der aktuellen 
Umklammerung von Innen und Außen zu suchen und diesen dann auch zu neh-

men. Indem ich meine anfängliche Verspätung, mein Mir-geschenkt-Sein an-
nehme, sinne ich meinem Selbstentwurf unwillkürlich einen Kontext an. Nicht, 
dass ich diesen Kontext klar überblickte; ich erspüre ihn vielmehr aus dem Wi-
derspruch, in dem ich mich jeweils befinde, nämlich dem Gebot, ich selbst zu 
sein, mich aus meinem Unterschiedensein von allem, noch von mir selber, be-
greifen zu lernen, bei gleichzeitigem Wissen um mein Verbundensein mit einem 
Ganzen, woran ich mit meinem Denken anzuschließen suche, wo ich doch weiß, 
dass jeder Anschluss wieder eine neuerliche Lücke reißen wird. Ich finde mich 
in meinem Innern von jeher von diesem Widerspruch in Bewegung gesetzt: als 
Aufgabe an mich, das Schicksal meiner Individuation mit der Lösung dieses Wi-
derspruchs zu verknüpfen.12

Meine Selbstwahl ist mein Innerpersönlichstes und doch keine Privatsache. 
Die Selbstentfaltung des Einzelnen steht in koevolutionärem Zusammenhang mit 
den Bedingungen seiner Existenz, die historisch vorentschieden sind. Indem ich 
mich als mir geschenkt annehme, nehme ich die Bedingtheit meiner Existenz mit 
an. Mich als Selbst entfaltend, engagiere ich mich nicht nur innerhalb der raum-

                                                
12  Vgl. Sören Kierkegaard: Der Begriff Angst, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


138 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zeitlichen Strukturen meiner Gegenwart, sondern nehme teil an der Evolution 
eben dieser Strukturen.13

Individuation und Unendlichkeit: Ordo Amoris 

Mich selbst wählend, wähle ich nicht zwischen mehreren Möglichkeiten, ich 
selbst zu sein. Vielmehr geht mir die Vielzahl der Möglichkeiten, ich selbst zu 
sein, erst auf, nachdem ich gewählt habe. Das Nachdem ist ein Immer-schon; die 
Bedingungen meiner Selbstwahl sind mir mit meiner Existenz als vorentschieden 
mitgegeben. Meine Selbstwahl besteht darin, die Vorentschiedenheit ihrer Be-
dingungen zu bestätigen, um mich dann, in Annahme und Durchgang der mich 
hier und heute bestimmenden Innen-Außen-Differenz, als von allem, noch von 
mir selber, Unterschiedenen zu wählen. Oder es eben zu lassen: Ich kann ebenso 
bewusst an mir vorbei leben. Und doch entgehe ich mir nicht: Ich werde mich 
nur nicht entfaltet haben.  

Dieselbe Transzendenz, durch die ich mich mir geschenkt weiß, lässt mich 
im Herausgang aus mir noch bei mir bleiben. Sie erhält mich mir in meiner inne-
ren Ungeborenheit, meinem unausgesetzten Zur-Welt-kommen-Wollen, Mich-
der-Welt-Hinzufügen. Was mich dazu bringt, zur Welt kommen, mich ihr hinzu-
fügen zu wollen, entzieht sich mir im selben Maße, wie mein subjektives Selbst 
nicht schon an sich selber, seinem strukturdeterminierten Gewordensein, Genüge 
findet. Es hört nicht auf, auf sein objektives Selbst hinzuzielen, ohne dass es je 
bei ihm – bei sich selbst – ankäme. Ich erfahre und erschöpfe meine Möglichkei-
ten nie zur Gänze. Eher erfahre ich mich und meine Möglichkeiten von den 
Grenzen her, an die ich, innen wie außen, stoße: Jeder Anstoß an sie lässt in mir 
den Gedanken entstehen, aus mir herausgehen wollen – auch wenn ich es dann 
nicht tue.  

Befinde ich mich, nach Kierkegaard, in dem Widerspruch, einerseits ich 
selbst sein zu sollen, um gerade darüber, über die Gleichzeitigkeit von Vorwärts-
entfaltung und rückwirkender Reue, mich mit dem Ganzen verbunden zu wissen, 
so bin ich nach Descartes in den Widerspruch versetzt, als endlicher Geist Un-
endliches denken zu sollen. Gleich dem kierkegaardschen Paradox bleibt das zu 
denkende Unendliche dem Denken des Unendlichen unerreichbar. Um aus die-
sem Widerspruch herauszukommen, muss ich diese Unerreichbarkeit mit beden-
ken. Ich muss den Gedanken des Unendlichen auf mich selbst als den, der ihn 
denkt, anwenden. In dem Augenblick erführe ich ihn als für meine Selbstgenese 

                                                
13  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 348. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 139

konstitutiv; ich würde mich in meiner Fähigkeit begreifen, mich selber als be-
grenzt zu begreifen.14

Eben diese Fähigkeit ist, Descartes zufolge, Indiz des in mir wirksamen Un-
endlichen. Nur aus der Perspektive eines gedachten Unendlichen und Vollkom-
menen nämlich kann ich mich selber überhaupt erst als endliches, mangelbehaf-
tetes, zweifelndes Wesen begreifen. Trüge ich nicht die Idee solch eines Unendl-
ichen und Vollkommenen in mir, könnte ich nicht einmal zweifeln. Mein Zwei-
fel hätte keine Funktion. Diese erhält er erst von jener Idee, von der her ich 
meinen eigenen Abstand zu ihr durchspiele. Wie aber ist diese Idee in meinen 
Kopf gekommen? Gott selbst hat mir, so Descartes, seine Idee von ihm einge-
pflanzt, auf dass ich meiner als Bewusstseinswesen bewusst werde. Bewusstsein 
ist Bewusstsein einer Spaltung – der Diskrepanz von Idealem und Realem, Be-
griff und Wirklichkeit. Was mich zweifeln lässt, lässt mich zugleich meinen 
Zweifel reflektieren. Die Fähigkeit zu denken beinhaltet bereits die Fähigkeit, 
mich als Denkenden zu bedenken. An diesem weltlosen Vermögen erkenne ich 
mich als Person wieder. Die Fähigkeit, durch die ich die Idee des Unendlichen 
und mich selbst erfasse, ist nach Descartes dabei ein und dieselbe. 

Dabei finde ich mich bereits mit Neigungen und Talenten ausgestattet vor. 
Erst mit meiner Selbstwahl entscheide ich jedoch darüber, ob ich zu dem, der ich 
bin, auch werden möchte. Mich dafür oder dagegen zu entscheiden, bietet mir 
die mich hier und jetzt bestimmende Differenz von Innen und Außen, vor die ich 
mich gestellt sehe, jedes Mal Anlass. Ich bin frei, die Differenz, die ich vorfinde, 
auf meine Weise zu bewältigen und mich in ihrer Bewältigung, in Koevolution 
mit den mich tragend-bremsenden Strukturen, zu entfalten. Wie ich sie bewälti-
ge, resultiert daraus, wie ich sie vordem bewältigt habe. Will ich lernen, sie zu-
künftig besser, selbstbestimmter zu bewältigen, so muss ich meine früheren Be-
wältigungen bereuen lernen, d.h. in ihnen wiederum eine Innen-Außen-Differenz 
auszumachen verstehen. Sie erst mir gibt einen Anhalt, worin mein Lernbedarf 
bestehen soll, um hieraus denn Mut und Kraft zu zukünftigen freiwilligen Selbst-
dezentrierungen zu schöpfen. 

Mich selbst wählend, entscheide ich mich unter Bedingungen realer Unfrei-
heit für mein Freisein. Ich entscheide mich, aus der erfahrenen Nichtüberein-
stimmung mit dem Außen heraus, gegen die Nötigung, mich ihm kongruent zu 
machen. Ich nutze die erfahrene Nichtübereinstimmung mit dem Außen zur Af-
firmation meines Inneren; ich beginne, in mir Dominanz über das mich Domi-
nierende herzustellen. Indem ich die sich mir je auftuende Differenz von Innen 

                                                
14  Vgl. René Descartes: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie. Dritte Medi-

tation: Über das Dasein Gottes. Hamburg 1993, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


140 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

und Außen durchlaufe, bietet sich mir jederzeit die Gelegenheit, mich für mein 
Freisein zu entscheiden, selbst dann noch, wenn ich mir meine Unterlegenheit 
gegenüber den mich bestimmenden Verhältnissen eingestehen muss. Ich ent-
scheide mich für meine Freiheit auf der Grundlage, dass ich frei bin, dem Um-
stand, dass ich, solange ich lebe, zu keinem Zeitpunkt mit dem Außen kongruent 
bin. Nur sofern ich frei bin, d.h. eine Differenz zwischen Innen und Außen vor-
finde, kann ich überhaupt Unfreiheit empfinden. Meine Freiheit bringt mich, so 
verstanden, zuallererst in ein Verhältnis zu meiner Unfreiheit. Es ist nichts als 
dieses Verhältnis, das ich mit dem Moment der Selbstwahl zum Gegenstand 
meiner Freiheit mache. Nicht nur, dass ich mich in mir mit Neigungen und Ta-
lenten ausgestattet vorfinde; ich sehe mich ebenso immer schon von etwas au-
ßerhalb meiner in Erregung versetzt. In welcher Beziehung steht das eine zum 
anderen? Max Scheler zufolge existiert mit uns eine je schon uns bestimmende 
Ordnung unserer Regungen und unseres Liebens, ein »ordo amoris«. Er sagt et-
was darüber aus, wie ich mit der Welt und mit mir selber koevolviere, wie ich 
mich und sie ›habe‹. Der Ordo Amoris spricht sich in meinen Vorlieben und Ab-
neigungen aus; ich selber bin, als Gesamt meines Liebens und Hassens, sein Re-
sultat.15

Strukturdeterminiert, wie ich bin, bin ich doch auch derjenige, der seine 
Strukturdeterminiertheit aufzubrechen, d.h. zu lernen vermag. Ich vermag dies 
aufgrund meiner inneren Freiheit, meiner Nichtübereinstimmung mit dem Au-
ßen, das mich bestimmt. Niemand, nicht einmal ich selber, kann meine innere 
Freiheit ermessen; genauso wenig kann ich mein aus ihr folgendes Handeln und 
Verhalten prognostizieren. Es ist in dem Maße unvorhersehbar, wie es nicht kau-
sal erklärbar sein wird. Heinz von Foerster geht noch einen Schritt weiter. Da-
nach haben wir, wenn wir es mit freiem Handeln und Verhalten zu tun haben, 
mit inneren Entscheidungen über prinzipiell unentscheidbare Fragen zu tun, Fra-
gen, über die nur wir entscheiden, und zwar im Maße ihrer äußeren Unentscheid-
barkeit.16 Die Frage, was und wer ich sein will, ist so unentscheidbar, wie sie 
vorentschieden ist – wie ich mich als den, der ich bin, bereits vorfinde. In der 
von Wissenschaft geprägten Welt von Foersters heißt dies, mich entweder als 
»Entdecker« oder als »Erfinder« vorzufinden. Meine Freiheit besteht dann nur 
mehr darin, mit meiner Entscheidung, was und wer ich sein will, ihre Vorent-
schiedenheit zu bekräftigen: Immer wenn von Foerster mit Wissenschaftlern 

                                                
15  Vgl. Max Scheler: Ordo amoris. In: Schriften aus dem Nachlaß. Band 1: Zur Ethik 

und Erkenntnislehre. Herausgegeben von Manfred S. Frings. Bonn 1986, S. 347ff. 
16  Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. In: KybernEthik,    

S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 141

sprach, die sich entweder als Entdecker oder als Erfinder empfanden, war er 
immer wieder über die Tatsache verblüfft, dass keiner von ihnen davon wusste, 
jemals eine Entscheidung darüber getroffen zu haben.17

Darüber entscheidend, was und wer ich sein will, bestätige ich nur, was ich 
schon bin – dass ich mich mir selbst gegenüber verspäte. Und doch muss ich 
noch werden, der ich bin; ich komme mir erst auf die Spur, indem ich mir zu-
nächst voraus gewesen bin, d.h. mich aus einem Vorgefühl für mein zu lebendes 
Leben heraus nach vorne hin entworfen habe. Eben dafür aber brauche ich, als 
Anlass, etwas Äußeres, das mich anspricht oder abstößt. Ich brauche die Erfah-
rung eines Widerstands, eine erlebte Innen-Außen-Differenz, die ich zu bewälti-
gen habe, um eben deren Bewältigung mit meiner Selbstwahl zu verbinden.  

Die notwendige Illusion der Wahlfreiheit 

Von allem, noch von mir selber, unterschieden, erfahre ich Freiheit als innere 
Freiheit, als Akosmismus meines Inneren. Auf der anderen Seite stellt sich mei-
ne Freiheit äußerlich als Wahlfreiheit dar. Die Frage ist nun: Wähle ich jemals 
wirklich etwas oder wähle ich mit diesem Etwas immer nur mich? Dann: Kom-
me ich wählend je an ein Ziel, mit dem sich meine Selbstwahl erfüllte, oder wäh-
le ich bloß, um weiterhin zu wählen? Wenn Freiheit die äußere Gestalt der 
Wahlfreiheit hat, so nur, damit ich Anlass habe, aus mir herauszugehen. Der 
Herausgang aus mir fände Sinn und Erfüllung darin, dass ich mich im Gewählten 
wiedererkennte. Ich würde erkennen, dass ich so wählen musste. Ich hätte auf ein 
Neues mich selbst in meinen Neigungen und Abneigungen kennengelernt, die 
mich Sachen und Menschen anderen vorziehen bzw. hintanstellen lassen.  

Über den Umweg der Wahl hätte ich ein weiteres Mal meine Verspätung ge-
genüber dem, was mich bestimmt, erfahren: Wählend hätte ich schon gewählt. 
Etwas hat in mir gewählt, bevor ich selber wähle. Ich habe nur vordergründig die 
Wahl ›zwischen‹ etwas; meine Wahl führt, was mich von jeher, von innen her, in 
Bewegung setzt, bloß weiter, nach außen hin. Was und warum ich wähle, kann 
ich im Augenblick der Wahl gar nicht ermessen. Weil ich es nicht ermesse, muss 
ich immer wieder neu wählen. Meine Wahl ist Teil der Innen-Außen-Differenz, 
die ich durchlaufe/die mich bestimmt: Mit jeder Wahl wird die verschwiegene 
Verbindung von Wählendem und Gewähltem aktiviert, in deren Verlauf Innen 
und Außen die Plätze tauschen. Es braucht die Illusion der Wahlfreiheit, damit 
ich diese Verbindung erfahre und begreife. Es braucht sie, damit ich, indem ich 

                                                
17  Vgl. ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


142 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

nach Äußerem greife, aus mir herausgehe. Derselbe Griff nach Äußerem offen-
bart mir zugleich die Illusion meiner Wahlfreiheit. Er offenbart sie mir an der 
Enttäuschung, zu der jegliches Haben von etwas führt. Er weist über mein 
Enttäuschtsein an ihm einen Umweg zu mir selber zurück: Enttäuscht von mei-
ner – jeder – Wahl, kehre ich zu mir zurück, um, erneut wählend, aus mir heraus-
zugehen und enttäuscht zu mir zurückzukehren usw. 

Wählend wähle ich mich als den mit, zu dem ich keine Alternative besitze. 
Genauso wenig habe ich eine Wahl bezüglich der Welt, in die ich hineingeboren 
bin. Ich habe aber die Wahl, mich wie die Welt, die ich vorfinde, nicht nur hin-, 
sondern anzunehmen: mich zu ihr zu verhalten. Indem ich mich zu ihr verhalte, 
verhalte ich mich, umweghaft übers Außen, zu mir selber. Über dieses doppelte 
Verhältnis bringe ich mich zur Welt, füge ich mich ihr hinzu. Ich setze einen 
Bruch mit dem Außen und mit mir einen Anfang: Ich gehe in die mich hier und 
jetzt bestimmende Innen-Außen-Differenz hinein, durch sie hindurch. Damit 
verändert sich mir die Welt und mit ihr ich selber. Ich trete ein in die Wiederho-
lungsschlaufen unabsehbarer Rückkopplungsprozesse von Innen und Außen.18

Ich bringe diese Prozesse allein schon darüber in Gang, dass ich draußen nach 
Bestätigungen dafür suche, was mich in meinem Inneren bewegt. Was mich in 
mir bewegt, bewegt mich dazu, aus mir herauszugehen. Würde ich nicht bereits 
– mir selbst voraus – von der Möglichkeit einer solchen externen Bestätigung 
ausgehen, hätte ich nicht gewagt, jemals aus mir herauszugehen. Andererseits 
muss ich selber den ersten Schritt tun, um ein Feedback zu provozieren, das 
mich ermutigt, in Koevolution mit dem Außen zu evolvieren. 

Meine Selbstwahl betrifft nicht nur mich. Sie betrifft meine Welt in ihrer 
Ganzheit, deren Zentrum ich bin. Als dieses bin ich aufgerufen, mich immer 
wieder freiwillig zu dezentrieren, d.h. zu lernen. Die Anlässe hierzu halten die 
jeweilig erfahrenen Innen-Außen-Differenzen bereit. Die Verantwortung für 
meine Freiheit liegt darin, mich diesen Anlässen nicht zu verschließen, d.h. zu 
kommunizieren. Kommunizierend trete ich ein in eine bereits stattfindende 
Kommunikation wirklicher Einzelwesen. Philosophie, als Medium unserer 
Selbstvermittlung nach außen wie nach innen, stellt da ein Kommunikationsge-
schehen in Form eines übergeschichtlichen Gespräches in und aus ihrer Zeit her-
aus denkender Einzelner dar.19 Unmerklich gehen wir in unserem eigenen Den-
ken überzeitliche Bündnisse ein. Denkend entfalten wir mit unserer Selbstent-
faltung diese Bündnisse. In dem Augenblick, da mir die Nähe zu einem vergan-

                                                
18  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 239. 
19  Vgl. Karl Jaspers: Philosophische Autobiographie. In: Philosophie und Welt. Reden 

und Aufsätze. München 1958, S. 384. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 143

genen Denken aufgeht, ist der historische Abstand zwischen mir und ihm wie 
eingezogen. Ich nehme diesen äußerlich gegebenen Abstand in mein eigenes 
Denken hinein, verinnerliche ihn zu einer von meinem eigenen Denken aufge-
nommenen Differenz von Innen und Außen.  

Woher die von mir empfundene Nähe rührt und wohin, durch welche Innen-
Außen-Differenzen, diese Empfindung mich noch tragen wird, dies herauszube-
kommen ist nicht zuletzt Aufgabe meines Denkens. Denken ist Vergegenwärti-
gung eines Nicht-Gegenwärtigen, eines Werdens, das bei keiner Gegenwart 
haltmacht. Indem mein Denken die spezifische Differenz meiner Gegenwart zur 
Vergangenheit auf ein so noch nicht Gedachtes und Gesagtes hin entfaltet, eröff-
net es Zukunft: einen Raum künftiger, unausdenklicher Kommunikation.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009 - am 14.02.2026, 14:28:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

