IX Transzendenz der Selbstwahl

Ich gehore mir, aber ich verdanke mich nicht mir. Noch als selbststindiges, in
sich stehendes, aus sich handelndes Wesen verfiige ich nicht tiber die erste Initia-
tive — tiber mich selbst schon gar nicht. Ich bin, wie Jaspers sagt, mir selbst ge-
schenkt." Ich existiere im Wissen um Transzendenz als diejenige Macht, durch
die ich erst »ich« bin.

Freies Wollen und transzendentes Miissen

Ich finde mich vor, aber ich >habe< mich nicht schon: Ich muss erst in ein Ver-
héltnis zu mir finden. Ich muss, um ich selbst zu sein, mich als dieses Selbst
wihlen, als diesen bestimmten Menschen, der ich einerseits (als objektives
Selbst) schon bin, zu dem ich andererseits erst werde (der sein subjektives Selbst
seinem objektiven annéhert). Aber wihle ich mich denn wirklich, explizit? Ich
wihle mich, indem ich tiberhaupt, irgendetwas, wéhle, immer schon als Wéhlen-
den mit.

Mein subjektives Selbst steht, auch wenn es nicht ausdriicklich weifl oder
will, in Beziehung zu meinem objektives Selbst. Diese Beziehung heifit »Frei-
heit«. Frei bin ich mir selbst voraus. Das Mir-voraus-Sein hat die Struktur einer
aufgeschobenen Selbstbegegnung, einer vorzeitlichen Wiedererinnerung; es
bringt das Dunkel meines Woher in die Helle dieser Welt, der Verhiltnisse, in
denen ich hier und heute lebe. Frei, verfiige ich iiber einen mir innerlichen — aus
dem Akosmismus meines Inneren rithrenden — Grundabstand zu den Verhiltnis-
sen, in denen ich lebe, inklusive zu mir selber. Dies macht und hélt mich frei
noch inmitten realer Unfreiheit. Nur ein freies Wesen weill um seine Unfreiheit.

1 Vgl. Karl Jaspers: Einfiihrung in die Philosophie. Miinchen 1973, S. 36.
2 Vgl ders.: Von der Wahrheit, S. 79.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

134 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Ich sehe mich, vom AuBen bedridngt, von ihm auf die Differenz von Innen und
AuBlen gestoBlen, die mich nicht nur von auflen, sondern ebenso von innen her
bestimmt. Das Verhiltnis, das ich zur duBleren Wirklichkeit einnehme, ist in
meinem Verhéltnis zu mir selber vorgebildet, und umgekehrt. So finde ich mich
anldsslich des mich bedridngenden AuBlen umso klarer vor mich selbst gestellt,
vor die Notwendigkeit, mich als dieses Selbst zu wihlen.

Mit jeder Wahl, die ich treffe, so alltdglich und banal sie auch sei, entscheide
ich tiber mich als Wahlenden, dariiber, wer ich sein will. Mit jeder bewussten
Wahl meiner selbst spiele ich die Kontingenz meiner schieren Existenz durch,
um mich im Riicklauf, in Annahme des Geschenks meiner selbst, immer wieder
neu als selbststéndiges, selbstverantwortliches, entscheidungsfihiges Wesen zu
gewinnen. Jede Wahl ist solch eine implizite Selbstwahl und als diese transzen-
dent, d.h. durch meine Freiheit bestimmt. Zugleich kann ich niemals jemand an-
deres sein als ich selbst. Dabei verbleibe ich stets in den von meinem objektiven
Selbst gezogenen Grenzen; hinter ihm bleibe ich einerseits, als subjektives
Selbst, lebenslang zuriick, wéhrend ich mich andererseits auf mein objektives
Selbst hinbewegen, meine Grenzen aufsuchen muss, um zu werden, der ich bin.

Ich weil} nicht, was friiher ist: ich oder mein Wille zu mir. Weil ich es nicht
weiB, muss ich mich selbst wollen: Nichtwissen heift Wollenmiissen®, freies
Wollen ist transzendentes Miissen®. Der Freie hat seine Wahlfreiheit nicht selbst
gewihlt; sie ist ihm, als Integral seines Sich-selbst-Habens, mit seinem Sich-
geschenkt-Sein mitgegeben. Ich verfiige iiber mich als freien Menschen, nicht
aber iiber die Tatsache, dass ich frei bin. Indem ich mich als so Wihlenden wéh-
le, mache ich der Transzendenz, durch die ich bin, das Gegengeschenk meiner
Selbstverantwortlichkeit. Auch wenn ich nicht tiber die erste Initiative verfiige,
bin ich doch fiir mein Leben verantwortlich. Verantwortung fiir mich iiberneh-
mend, gebe ich mich zur Antwort auf mein ungefragtes Dasein. Ich mache mich
zum Gegengeschenk, indem ich der Welt mit Selbstausdruck begegne, so lange,
bis mich mir der Tod wieder wegnimmt.

Bevor ich mich fiir mich selbst verantwortlich weil3, weill ich mich bereits
vor etwas verantwortlich, das frither als mein Selbst ist und auch noch nach ihm
sein wird.” Ich kann nicht Verantwortung fiir mich iibernehmen, ohne meiner an-
fanglichen Verspétung gegeniiber dem Rechnung zu tragen, wodurch ich tber-
haupt bin. Gébe es kein Wovor der Verantwortung, konnte ich mich genauso gut

3 Vgl. ders.: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 191.
Vgl. ders.: Der philosophische Glaube, S. 135.
Vgl. Viktor E. Frankl: Grundri} der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O.,
S.111.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 135

von jeglicher Verantwortung entbunden glauben. Beziehungsweise: Meine
Selbstverantwortlichkeit wire meinen ichgebundenen Interessen, Leidenschaften
und Idealen kongruent. Sie wiren ohne die hohere Instanz eines Wovor meiner
Verantwortung zugleich uniiberwindbar.® Meine Selbstverantwortung ablehnend,
wiirde ich mich selbst ablehnen. Ich wiirde ablehnen, zu mir werden, mich —
mein subjektives Selbst — in Ubereinstimmung mit mir — meinem objektiven
Selbst — bringen zu wollen. Mit mir in Ubereinstimmung zu sein, ist nicht meine
Privatsache. Es ist von iiber mich hinausgehender, auch die Anderen betreffen-
der, ethischer Bedeutung.

Im Selbstdurchgang zur Zeitgenossenschaft

Indem der Einzelne sich selbst wihlt, isoliert er sich, um sich damit, paradoxer-
weise, umso mehr in das hineinzubegeben, womit er unvordenklich-vorgeburt-
lich verbunden ist. Er gewinnt sich als Zeitgenosse, indem er sich der Transzen-
denz offnet, durch die er sich in seinem Selbst-geschenkt-Sein annimmt.
Kierkegaard nennt den Vorgang dieser Selbstannahme »Reue«. Um Kontakt zu
sich selbst — seinem objektiven Selbst — zu finden (um dessentwillen er ja wihlt,
wihlend sich als Wiahlenden mitwihlt), muss er gleichsam die Transzendenz
seines Sich-geschenkt-Seins zurlickverfolgen, eben »bereuenc: »in sich selbst zu-
riick, zuriick in die Familie, zuriick in das Geschlecht, bis er sich selbst findet in
Gott«’. Der Einzelne hat das Ganze der Geschichte, in der er steht, nur im
Selbstdurchgang seiner transzendenten Selbstannahme, kraft seiner Féhigkeit zur
Reue als Scharnier aller zukiinftigen Umkehr: Indem ich umkehre, nehme ich
Abschied von meinem naturwiichsig-strukturdeterminierten Gewordensein in
Hinblick auf ein freies, selbstbestimmtes Werden. Die Reue ldsst mich mein
Verstricktsein in mich selbst als so Gewordenen eingestehen und in mir das Ver-
langen entstehen, aus ihm auszubrechen, mit mir selber neu anzufangen. Jede
mit einer Umkehr verbundene Selbstwahl ist ein solcher Ausbruchsversuch und
Neuanfang — eine Wiedergeburt.”

Indem ich in die mich hier und jetzt bestimmenden Differenz von Innen und
Auflen hinein-, durch sie hindurchgehe, werde ich meiner selbst zugleich in sei-

Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 105f.
Soren Kierkegaard: Das Gleichgewicht zwischen dem Asthetischen und dem Ethi-
schen in der Herausbildung der Personlichkeit. In: Entweder-Oder. Miinchen 1980,
S. 774.

8 Vgl ders.: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift, S. 28f.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

136 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

ner Verbundenheit mit dem Ganzen der Gattung Mensch inne, als ein Individu-
um, das, so sehr es ein eigenstindiges Selbst herauszubilden bzw. sich selbst zu
verfehlen imstande ist, allgemein Menschsein vertritt.” Jede und jeder von uns ist
der erste Mensch — »Adam«. Meine anfingliche Verspitung hat ihr Urbild in der
durch Adam auf uns gekommenen Erbsiinde. Er reprisentiert den immerwéhren-
den Anfang in der Geschichte, seine >Siinde« die menschliche Freiheit, die zu
treffende Selbstwahl eines jeden. Ich gewinne mich als autonom Handelnder und
Denkender, indem ich jene Erbsiinde als meine anfingliche Verspédtung gegen-
iiber der Transzendenz, durch die ich iiberhaupt bin, annehme.

Die Reue macht Ernst mit dem Eingestéindnis meiner anfénglichen Verspé-
tung. Mich meiner Verspétung stellend, mache ich sie zum Material meiner
Selbstwahl. Indem ich mich in der Reue, ausgehend von der mich hier und heute
bestimmenden Innen-AuBen-Differenz, im Riickgang auf meine Determinanten
loskaufe, 6ffne ich mich mir selbst als sich selbst entwerfendes, geschichtliches
Wesen. Die in der Selbstwahl erlangte Freiheit griindet auf nichts als diesem
Loskauf: Ich wéhle mich, meinem inneren Akosmismus entsprechend, aus der
Welt heraus in diese, mich in ihr hinzufiigend, zuriick. "

Mich selbst wihlend, nehme ich mich mithin als noch ungeboren, als jeman-
den, der sich erst zu sich selbst und zur Welt bringen muss. Selbstwahl ist inso-
fern immer auch Selbstentwurf. Der friihe Jean-Paul Sartre” fasst den Menschen
komplett, d.h. jenseits des ihm eignenden geistig-korperlichen Doppelaspekts, als
den Entwurf seiner selbst auf. Der Mensch ist demnach zur Freiheit verurteilt.
Da er keiner Natur angehort, sondern ganz und gar Freiheit »istq, ist er stets au-
Berhalb seiner selbst. Um sich nicht zu verlieren, muss er transzendente Ziele
verfolgen: Er >hatc sich und die Welt immer nur in Form seiner und ihrer (da er
auch in seiner Bezichung zur Welt nicht festgelegt ist) Uberschreitung.''

Freiheit besteht nach diesem Verstéindnis in nichts als der Uberschreitung, zu
der ich gezwungen bin, um ich selbst zu sein. Mein Selbstentwurf ist erinne-
rungslos — nach Kierkegaard: reuelos — wie solipsistisch. Uberschreitung in Per-
manenz fithrt mich nicht dahin, mich belastbar zu entwerfen, auf ein Fernziel hin

9 Vgl ders.: Der Begriff Angst. Frankfurt/M. 1984, S. 72.

10 Vgl. ders.: Das Gleichgewicht zwischen dem Asthetischen und dem Ethischen in der
Herausbildung der Personlichkeit. A.a.O., S. 814.

*  Jean-Paul Sartre (1905-1980), franzosischer Philosoph und Dramatiker. Hauptvertre-
ter des franzosischen Existenzialismus, in dessen Mittelpunkt der kontrafaktische
Selbstentwurf des Einzelnen steht.

11 Vgl. Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus? In: ders.: Drei Es-
says. Frankfurt/M. — Berlin — Wien 1977, S. 35.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 137

zu evolvieren, da es ja nichts gibt, was sich evolvieren lieBe, womit ich in meiner
Selbstwahl koevolvieren konnte. Selbstwahl, in diesem Sinne, ist bloe Flucht
nach vorne, in der nichts mitgenommen, nichts realisiert, nichts verdndert wird.

Ich bin so wenig zur Freiheit verurteilt, wie ich die Bedingungen meiner
Existenz selbst festlege. Ich bin nicht schon frei, wenn ich frei sein will. Mein
Wille zur Freiheit gehort, im Gegenteil, vom Bewusstsein meiner Unfreiheit,
mein Denken von der Einsicht in seine anfdngliche Verspédtung informiert. Ich
verfiige zu keiner Zeit tiber die erste Initiative. Um mich selbst entwerfen zu
konnen, muss ich mich in irgendeiner Weise schon vorfinden. Ich kann mich
nicht zur Génze entwerfen. Ich entwerfe mich lediglich nach Maligabe des Gan-
zen, das ich fiir mich selber bin, weiter. Ich tue dies, indem ich mich der mich
hier und jetzt bestimmenden Innen-Auflen-Differenz konfrontiere, in sie hinein-,
durch sie hindurchgehe, um mir so, in struktureller Kopplung an die jeweiligen
Verhiltnisse, in Koevolution mit dem, was mich determiniert, den Spalt meines
eigenen Spielraums weiter zu 6ffnen.

Freiheit ist, bevor sie eine Frage des Wollens ist, eine der Wahrnehmung und
Selbsterkenntnis. Sie besteht darin, mich in Bedingungen vorzufinden, tiber die
ich nicht verfiige und sie als diese anzunehmen. Sie anzunehmen heif}t bereits,
eine Differenz von Innen und AuBlen wahr-, sie zum Anlass, Ort und Material
meiner inneren Freiheit zu nehmen, um sogleich einen Ausweg aus der aktuellen
Umklammerung von Innen und Auflen zu suchen und diesen dann auch zu neh-
men. Indem ich meine anfingliche Verspdtung, mein Mir-geschenkt-Sein an-
nehme, sinne ich meinem Selbstentwurf unwillkiirlich einen Kontext an. Nicht,
dass ich diesen Kontext klar iiberblickte; ich erspiire ihn vielmehr aus dem Wi-
derspruch, in dem ich mich jeweils befinde, ndmlich dem Gebot, ich selbst zu
sein, mich aus meinem Unterschiedensein von allem, noch von mir selber, be-
greifen zu lernen, bei gleichzeitigem Wissen um mein Verbundensein mit einem
Ganzen, woran ich mit meinem Denken anzuschlieSen suche, wo ich doch weil3,
dass jeder Anschluss wieder eine neuerliche Liicke reiflen wird. Ich finde mich
in meinem Innern von jeher von diesem Widerspruch in Bewegung gesetzt: als
Aufgabe an mich, das Schicksal meiner Individuation mit der Losung dieses Wi-
derspruchs zu verkniipfen.'?

Meine Selbstwahl ist mein Innerpersonlichstes und doch keine Privatsache.
Die Selbstentfaltung des Einzelnen steht in koevolutiondrem Zusammenhang mit
den Bedingungen seiner Existenz, die historisch vorentschieden sind. Indem ich
mich als mir geschenkt annehme, nehme ich die Bedingtheit meiner Existenz mit
an. Mich als Selbst entfaltend, engagiere ich mich nicht nur innerhalb der raum-

12 Vgl. Soren Kierkegaard: Der Begriff Angst, S. 29.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

138 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

zeitlichen Strukturen meiner Gegenwart, sondern nehme teil an der Evolution
eben dieser Strukturen."

Individuation und Unendlichkeit: Ordo Amoris

Mich selbst wihlend, wihle ich nicht zwischen mehreren Moglichkeiten, ich
selbst zu sein. Vielmehr geht mir die Vielzahl der Méglichkeiten, ich selbst zu
sein, erst auf, nachdem ich gewéhlt habe. Das Nachdem ist ein Immer-schon; die
Bedingungen meiner Selbstwahl sind mir mit meiner Existenz als vorentschieden
mitgegeben. Meine Selbstwahl besteht darin, die Vorentschiedenheit ihrer Be-
dingungen zu bestitigen, um mich dann, in Annahme und Durchgang der mich
hier und heute bestimmenden Innen-Auflen-Differenz, als von allem, noch von
mir selber, Unterschiedenen zu wihlen. Oder es eben zu lassen: Ich kann ebenso
bewusst an mir vorbei leben. Und doch entgehe ich mir nicht: Ich werde mich
nur nicht entfaltet haben.

Dieselbe Transzendenz, durch die ich mich mir geschenkt weif3, 14dsst mich
im Herausgang aus mir noch bei mir bleiben. Sie erhélt mich mir in meiner inne-
ren Ungeborenheit, meinem unausgesetzten Zur-Welt-kommen-Wollen, Mich-
der-Welt-Hinzufiigen. Was mich dazu bringt, zur Welt kommen, mich ihr hinzu-
fligen zu wollen, entzieht sich mir im selben Mafle, wie mein subjektives Selbst
nicht schon an sich selber, seinem strukturdeterminierten Gewordensein, Geniige
findet. Es hort nicht auf, auf sein objektives Selbst hinzuzielen, ohne dass es je
bei ihm — bei sich selbst — ankdme. Ich erfahre und erschépfe meine Moglichkei-
ten nie zur Ginze. Eher erfahre ich mich und meine Moglichkeiten von den
Grenzen her, an die ich, innen wie auf3en, stofle: Jeder Anstof} an sie l4sst in mir
den Gedanken entstehen, aus mir herausgehen wollen — auch wenn ich es dann
nicht tue.

Befinde ich mich, nach Kierkegaard, in dem Widerspruch, einerseits ich
selbst sein zu sollen, um gerade dariiber, tiber die Gleichzeitigkeit von Vorwirts-
entfaltung und riickwirkender Reue, mich mit dem Ganzen verbunden zu wissen,
so bin ich nach Descartes in den Widerspruch versetzt, als endlicher Geist Un-
endliches denken zu sollen. Gleich dem kierkegaardschen Paradox bleibt das zu
denkende Unendliche dem Denken des Unendlichen unerreichbar. Um aus die-
sem Widerspruch herauszukommen, muss ich diese Unerreichbarkeit mit beden-
ken. Ich muss den Gedanken des Unendlichen auf mich selbst als den, der ihn
denkt, anwenden. In dem Augenblick erfiihre ich ihn als fiir meine Selbstgenese

13 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 348.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 139

konstitutiv; ich wiirde mich in meiner Fahigkeit begreifen, mich selber als be-
grenzt zu begreifen.'

Eben diese Fahigkeit ist, Descartes zufolge, Indiz des in mir wirksamen Un-
endlichen. Nur aus der Perspektive eines gedachten Unendlichen und Vollkom-
menen ndmlich kann ich mich selber {iberhaupt erst als endliches, mangelbehaf-
tetes, zweifelndes Wesen begreifen. Triige ich nicht die Idee solch eines Unendl-
ichen und Vollkommenen in mir, kénnte ich nicht einmal zweifeln. Mein Zwei-
fel hitte keine Funktion. Diese erhilt er erst von jener Idee, von der her ich
meinen eigenen Abstand zu ihr durchspiele. Wie aber ist diese Idee in meinen
Kopf gekommen? Gott selbst hat mir, so Descartes, seine Idee von ihm einge-
pflanzt, auf dass ich meiner als Bewusstseinswesen bewusst werde. Bewusstsein
ist Bewusstsein einer Spaltung — der Diskrepanz von Idealem und Realem, Be-
griff und Wirklichkeit. Was mich zweifeln ldsst, ldasst mich zugleich meinen
Zweifel reflektieren. Die Fahigkeit zu denken beinhaltet bereits die Fahigkeit,
mich als Denkenden zu bedenken. An diesem weltlosen Vermogen erkenne ich
mich als Person wieder. Die Féhigkeit, durch die ich die Idee des Unendlichen
und mich selbst erfasse, ist nach Descartes dabei ein und dieselbe.

Dabei finde ich mich bereits mit Neigungen und Talenten ausgestattet vor.
Erst mit meiner Selbstwahl entscheide ich jedoch dariiber, ob ich zu dem, der ich
bin, auch werden mochte. Mich dafiir oder dagegen zu entscheiden, bietet mir
die mich hier und jetzt bestimmende Differenz von Innen und Auflen, vor die ich
mich gestellt sehe, jedes Mal Anlass. Ich bin frei, die Differenz, die ich vorfinde,
auf meine Weise zu bewiltigen und mich in ihrer Bewiltigung, in Koevolution
mit den mich tragend-bremsenden Strukturen, zu entfalten. Wie ich sie bewilti-
ge, resultiert daraus, wie ich sie vordem bewiltigt habe. Will ich lernen, sie zu-
kiinftig besser, selbstbestimmter zu bewiltigen, so muss ich meine fritheren Be-
wiltigungen bereuen lernen, d.h. in ihnen wiederum eine Innen-AuBen-Differenz
auszumachen verstehen. Sie erst mir gibt einen Anhalt, worin mein Lernbedarf
bestehen soll, um hieraus denn Mut und Kraft zu zukiinftigen freiwilligen Selbst-
dezentrierungen zu schopfen.

Mich selbst wihlend, entscheide ich mich unter Bedingungen realer Unfrei-
heit fiir mein Freisein. Ich entscheide mich, aus der erfahrenen Nichtiiberein-
stimmung mit dem Auflen heraus, gegen die Notigung, mich ihm kongruent zu
machen. Ich nutze die erfahrene Nichtiibereinstimmung mit dem Auflen zur Af-
firmation meines Inneren; ich beginne, in mir Dominanz iiber das mich Domi-
nierende herzustellen. Indem ich die sich mir je auftuende Differenz von Innen

14 Vgl. René Descartes: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie. Dritte Medi-
tation: Uber das Dasein Gottes. Hamburg 1993, S. 47.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

140 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

und AuBen durchlaufe, bietet sich mir jederzeit die Gelegenheit, mich fiir mein
Freisein zu entscheiden, selbst dann noch, wenn ich mir meine Unterlegenheit
gegeniiber den mich bestimmenden Verhiltnissen eingestehen muss. Ich ent-
scheide mich fiir meine Freiheit auf der Grundlage, dass ich frei bin, dem Um-
stand, dass ich, solange ich lebe, zu keinem Zeitpunkt mit dem Auflen kongruent
bin. Nur sofern ich frei bin, d.h. eine Differenz zwischen Innen und Auflen vor-
finde, kann ich {iberhaupt Unfreiheit empfinden. Meine Freiheit bringt mich, so
verstanden, zuallererst in ein Verhiltnis zu meiner Unfreiheit. Es ist nichts als
dieses Verhiltnis, das ich mit dem Moment der Selbstwahl zum Gegenstand
meiner Freiheit mache. Nicht nur, dass ich mich in mir mit Neigungen und Ta-
lenten ausgestattet vorfinde; ich sehe mich ebenso immer schon von etwas au-
Berhalb meiner in Erregung versetzt. In welcher Beziehung steht das eine zum
anderen? Max Scheler zufolge existiert mit uns eine je schon uns bestimmende
Ordnung unserer Regungen und unseres Liebens, ein »ordo amoris«. Er sagt et-
was dariiber aus, wie ich mit der Welt und mit mir selber koevolviere, wie ich
mich und sie »habe«. Der Ordo Amoris spricht sich in meinen Vorlieben und Ab-
neigungen aus; ich selber bin, als Gesamt meines Liebens und Hassens, sein Re-
sultat."”

Strukturdeterminiert, wie ich bin, bin ich doch auch derjenige, der seine
Strukturdeterminiertheit aufzubrechen, d.h. zu lernen vermag. Ich vermag dies
aufgrund meiner inneren Freiheit, meiner Nichtiibereinstimmung mit dem Au-
Ben, das mich bestimmt. Niemand, nicht einmal ich selber, kann meine innere
Freiheit ermessen; genauso wenig kann ich mein aus ihr folgendes Handeln und
Verhalten prognostizieren. Es ist in dem Mafe unvorhersehbar, wie es nicht kau-
sal erkldrbar sein wird. Heinz von Foerster geht noch einen Schritt weiter. Da-
nach haben wir, wenn wir es mit freiem Handeln und Verhalten zu tun haben,
mit inneren Entscheidungen {iber prinzipiell unentscheidbare Fragen zu tun, Fra-
gen, tiber die nur wir entscheiden, und zwar im Maf3e ihrer dulleren Unentscheid-
barkeit.'® Die Frage, was und wer ich sein will, ist so unentscheidbar, wie sie
vorentschieden ist — wie ich mich als den, der ich bin, bereits vorfinde. In der
von Wissenschaft gepriagten Welt von Foersters heiflit dies, mich entweder als
»Entdecker« oder als »Erfinder« vorzufinden. Meine Freiheit besteht dann nur
mehr darin, mit meiner Entscheidung, was und wer ich sein will, ihre Vorent-
schiedenheit zu bekriftigen: Immer wenn von Foerster mit Wissenschaftlern

15 Vgl. Max Scheler: Ordo amoris. In: Schriften aus dem Nachlafl. Band 1: Zur Ethik
und Erkenntnislehre. Herausgegeben von Manfred S. Frings. Bonn 1986, S. 347ff.

16 Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. In: KybernEthik,
S. 74.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 141

sprach, die sich entweder als Entdecker oder als Erfinder empfanden, war er
immer wieder iiber die Tatsache verbliifft, dass keiner von ihnen davon wusste,
jemals eine Entscheidung dariiber getroffen zu haben.'”

Dariiber entscheidend, was und wer ich sein will, bestdtige ich nur, was ich
schon bin — dass ich mich mir selbst gegeniiber verspiate. Und doch muss ich
noch werden, der ich bin; ich komme mir erst auf die Spur, indem ich mir zu-
nichst voraus gewesen bin, d.h. mich aus einem Vorgefiihl fiir mein zu lebendes
Leben heraus nach vorne hin entworfen habe. Eben dafiir aber brauche ich, als
Anlass, etwas AuBeres, das mich anspricht oder abstoBt. Ich brauche die Erfah-
rung eines Widerstands, eine erlebte Innen-Aufen-Differenz, die ich zu bewalti-
gen habe, um eben deren Bewiltigung mit meiner Selbstwahl zu verbinden.

Die notwendige lllusion der Wahlfreiheit

Von allem, noch von mir selber, unterschieden, erfahre ich Freiheit als innere
Freiheit, als Akosmismus meines Inneren. Auf der anderen Seite stellt sich mei-
ne Freiheit duBerlich als Wahlfreiheit dar. Die Frage ist nun: Wahle ich jemals
wirklich etwas oder wihle ich mit diesem Etwas immer nur mich? Dann: Kom-
me ich wihlend je an ein Ziel, mit dem sich meine Selbstwahl erfiillte, oder wih-
le ich bloB3, um weiterhin zu wihlen? Wenn Freiheit die dullere Gestalt der
Wahlfreiheit hat, so nur, damit ich Anlass habe, aus mir herauszugehen. Der
Herausgang aus mir fande Sinn und Erfiillung darin, dass ich mich im Gewéhlten
wiedererkennte. Ich wiirde erkennen, dass ich so wihlen musste. Ich hitte auf ein
Neues mich selbst in meinen Neigungen und Abneigungen kennengelernt, die
mich Sachen und Menschen anderen vorziehen bzw. hintanstellen lassen.

Uber den Umweg der Wahl hiitte ich ein weiteres Mal meine Verspitung ge-
gentiber dem, was mich bestimmt, erfahren: Wiahlend hétte ich schon gewdhlt.
Etwas hat in mir gewdhlt, bevor ich selber wihle. Ich habe nur vordergriindig die
Wahl »zwischen« etwas; meine Wahl fiihrt, was mich von jeher, von innen her, in
Bewegung setzt, blo weiter, nach aulen hin. Was und warum ich wéhle, kann
ich im Augenblick der Wahl gar nicht ermessen. Weil ich es nicht ermesse, muss
ich immer wieder neu wihlen. Meine Wahl ist Teil der Innen-Auf3en-Differenz,
die ich durchlaufe/die mich bestimmt: Mit jeder Wahl wird die verschwiegene
Verbindung von Wéhlendem und Gewéhltem aktiviert, in deren Verlauf Innen
und AuBlen die Plitze tauschen. Es braucht die Illusion der Wabhlfreiheit, damit
ich diese Verbindung erfahre und begreife. Es braucht sie, damit ich, indem ich

17 Vgl. ebd,, S. 75.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

142 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

nach AuBerem greife, aus mir herausgehe. Derselbe Griff nach AuBerem offen-
bart mir zugleich die Illusion meiner Wahlfreiheit. Er offenbart sie mir an der
Enttduschung, zu der jegliches Haben von etwas fiihrt. Er weist iiber mein
Enttduschtsein an ihm einen Umweg zu mir selber zuriick: Enttiduscht von mei-
ner — jeder — Wahl, kehre ich zu mir zuriick, um, erneut wéhlend, aus mir heraus-
zugehen und enttduscht zu mir zuriickzukehren usw.

Wihlend wihle ich mich als den mit, zu dem ich keine Alternative besitze.
Genauso wenig habe ich eine Wahl beziiglich der Welt, in die ich hineingeboren
bin. Ich habe aber die Wahl, mich wie die Welt, die ich vorfinde, nicht nur hin-,
sondern anzunehmen: mich zu ihr zu verhalten. Indem ich mich zu ihr verhalte,
verhalte ich mich, umweghaft iibers AuBen, zu mir selber. Uber dieses doppelte
Verhéltnis bringe ich mich zur Welt, fiige ich mich ihr hinzu. Ich setze einen
Bruch mit dem Auflen und mit mir einen Anfang: Ich gehe in die mich hier und
jetzt bestimmende Innen-AuBen-Differenz hinein, durch sie hindurch. Damit
verdndert sich mir die Welt und mit ihr ich selber. Ich trete ein in die Wiederho-
lungsschlaufen unabsehbarer Riickkopplungsprozesse von Innen und AuBen.'
Ich bringe diese Prozesse allein schon dariiber in Gang, dass ich drauen nach
Bestitigungen dafiir suche, was mich in meinem Inneren bewegt. Was mich in
mir bewegt, bewegt mich dazu, aus mir herauszugehen. Wiirde ich nicht bereits
— mir selbst voraus — von der Moglichkeit einer solchen externen Bestitigung
ausgehen, hitte ich nicht gewagt, jemals aus mir herauszugehen. Andererseits
muss ich selber den ersten Schritt tun, um ein Feedback zu provozieren, das
mich ermutigt, in Koevolution mit dem Auflen zu evolvieren.

Meine Selbstwahl betrifft nicht nur mich. Sie betrifft meine Welt in ihrer
Ganzheit, deren Zentrum ich bin. Als dieses bin ich aufgerufen, mich immer
wieder freiwillig zu dezentrieren, d.h. zu lernen. Die Anlédsse hierzu halten die
jeweilig erfahrenen Innen-AuBlen-Differenzen bereit. Die Verantwortung fiir
meine Freiheit liegt darin, mich diesen Anlédssen nicht zu verschlieen, d.h. zu
kommunizieren. Kommunizierend trete ich ein in eine bereits stattfindende
Kommunikation wirklicher Einzelwesen. Philosophie, als Medium unserer
Selbstvermittlung nach auflen wie nach innen, stellt da ein Kommunikationsge-
schehen in Form eines iibergeschichtlichen Gespréches in und aus ihrer Zeit her-
aus denkender Einzelner dar.'” Unmerklich gehen wir in unserem eigenen Den-
ken iiberzeitliche Biindnisse ein. Denkend entfalten wir mit unserer Selbstent-
faltung diese Biindnisse. In dem Augenblick, da mir die Nihe zu einem vergan-

18 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 239.
19 Vgl. Karl Jaspers: Philosophische Autobiographie. In: Philosophie und Welt. Reden
und Aufsitze. Miinchen 1958, S. 384.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 143

genen Denken aufgeht, ist der historische Abstand zwischen mir und ihm wie
eingezogen. Ich nehme diesen duBerlich gegebenen Abstand in mein eigenes
Denken hinein, verinnerliche ihn zu einer von meinem eigenen Denken aufge-
nommenen Differenz von Innen und Aufen.

Woher die von mir empfundene Nihe rithrt und wohin, durch welche Innen-
Aufen-Differenzen, diese Empfindung mich noch tragen wird, dies herauszube-
kommen ist nicht zuletzt Aufgabe meines Denkens. Denken ist Vergegenwirti-
gung eines Nicht-Gegenwirtigen, eines Werdens, das bei keiner Gegenwart
haltmacht. Indem mein Denken die spezifische Differenz meiner Gegenwart zur
Vergangenheit auf ein so noch nicht Gedachtes und Gesagtes hin entfaltet, eroff-
net es Zukunft: einen Raum kiinftiger, unausdenklicher Kommunikation.

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14.02.2026, 14:28:18.


https://doi.org/10.14361/9783839436325-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

