
Erhard Denninger

Loyalitätserwartungen

„Was unsere Gesellschaft zusammenhält“?

Die Frage, der ich mich zuwenden will, ist alt, sehr alt. Mit unterschiedlichen
Akzentuierungen hat jede Generation von Staats-Denkern sie aufs Neue gestellt.
In der von wachsender politischer Zerrissenheit gekennzeichneten Endphase der
Weimarer Republik stellt Hermann Heller (1928) die Frage nach dem „Grad von
sozialer Homogenität, ohne welchen eine demokratische Einheitsbildung über-
haupt nicht mehr möglich ist.“ Die Antwort auf die Frage werde „unendlich
erschwert durch die Zwillingsbrüder eines substanzlosen Denkens“, als welche
er einerseits einen abstrakten Idealismus, andererseits aber einen Naturalismus
ausmacht, der alle soziale Homogenität auf den Nahrungstrieb, auf eine Bluts-
gemeinschaft, eine Libido oder Ahnliches zurückführen will.1 „Soziale Homo-
genität“ bedeutet für Heller keineswegs primär ökonomisch-finanzielle Homo-
genität; die nach seiner Auffassung „notwendig antagonistische Gesellschafts-
struktur“ bleibt jedenfalls erhalten. Vielmehr definiert er „soziale Homogenität“
als einen „sozial-psychologische[n] Zustand, in welchem die stets vorhandenen
Gegensätzlichkeiten und Interessenkämpfe gebunden erscheinen durch ein Wir-
bewußtsein und -gefühl, durch einen sich aktualisierenden Gemeinschaftswil-
len.“ Ein hierdurch relativ angeglichenes gesellschaftliches Bewusstsein könne
„ungeheure Spannungsgegensätze in sich verarbeiten, ungeheure religiöse, poli-
tische, ökonomische und sonstige Antagonismen verdauen.“(428). Eine allge-
meingültige Antwort auf die Frage, wodurch dieses Wirbewusstsein erzeugt oder
auch zerstört wird, gebe es nicht.
Schon in den dreißiger Jahren des 19. Jahrhunderts hat der scharfsichtige, zum
Teil wirklich hellsichtige Beobachter der Vereinigten Staaten von Amerika, Alexis
de Tocqueville, die für jede Demokratie fundamentale Frage nach den für den
Zusammenhalt einer Gesellschaft unabdingbar notwendigen Faktoren gestellt.
Die Hauptantriebsfeder für seine Arbeit war dabei, wie er selbst bekundet, ein
einziger Gedanke, nämlich die „in naher Zukunft zu erwartende, unwidersteh-
liche, universelle Heraufkunft der Demokratie in der Welt“ und damit der Herr-
schaft der Gleichheit.2

Im Jahr 2000 hat Günter Frankenberg „Tocquevilles Frage“ wieder aufgegriffen
und sie als Frage nach der „Rolle der Verfassung im Prozess der Integration“
spezifiziert.3 Dabei hat er eine staatstheoretische und sozialwissenschaftliche
Denktradition wieder ins Licht gerückt, die nicht um die „Mythen von kollek-
tiver Eintracht wie ‚Nation’, ‚Volk’, ‚Schicksalsgemeinschaft’ oder ‚Staat’“ kreist,
sondern die vielmehr die positive, integrationsfördernde Funktion gesellschaft-
licher Konflikte und ihrer, freilich friedlichen Austragung nach anerkannten Re-

I.

1 H. Heller, Politische Demokratie und soziale Homogenität, 1928, jetzt in: ders., Gesammelte Schriften
Band II, Leiden 1971, S. 421 ff., 428, auch zum Folgenden.

2 A. de Tocqueville, De la démocratie en Amérique, 13. Aufl. Paris 1850, I, S. V f. Avertissement de la
douzième edition, 1848. Er habe sein Buch verfasst “sous la préoccupation constante d’ une seule pensèe:
l’ avénement prochain, irrésistible, universel de la démocratie dans le monde.”.

3 G. Frankenberg, Tocquevilles Frage. Zur Rolle der Verfassung im Prozess der Integration (2000), wieder
veröff. in : ders., Autorität und Integration, 2003, S. 136 ff. E. Denninger, Recht und rechtliche Verfahren
als Klammer in einer multikulturellen Gesellschaft, in: FS für Dieter Simon, 2005, S. 117 ff.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


geln hervorhebt. Frankenberg geht es um die „Rehabilitierung des Konflikts im
Geiste der republikanischen Demokratie“,4 und eigentlich hätte er sich dafür
schon auf Niccolò Machiavelli (1469-1527) berufen können. Denn dieser be-
schreibt in seinen Discorsi über die erste Dekade des Titus Livius den grundle-
genden Dauerkonflikt zwischen Patriziern und Plebejern in der altrömischen
Republik und die aus ihm entspringenden zahlreichen „Tumulte“ und Unruhen
nicht als Ursachen des Untergangs, sondern vielmehr als Quelle vieler „Gesetze
und Ordnungen zum Nutzen der öffentlichen Freiheit“.5

Nun wäre es sicherlich verfehlt, einfach schlechthin allen gesellschaftlichen Kon-
flikten ein integrationspositives Potential zuzuschreiben. Unter den Versuchen,
hier brauchbare Unterscheidungen zu treffen, ragt ein Aufsatz von Albert O.
Hirschman heraus, den er 1994 unter dem Titel „Wieviel Gemeinsinn braucht die
liberale Gesellschaft?“ veröffentlicht hat.6 Der Nationalökonom und Soziologe
Hirschman fragt nach der Eigenart der für eine marktwirtschaftliche Gesellschaft
typischen Konflikte. Bei diesen gehe es um die Verteilung des Sozialprodukts
„zwischen verschiedenen Klassen, Sektoren oder Regionen.“ Dies seien also
„teilbare Konflikte des Mehr-oder-Weniger im Gegensatz zu den kategorischen
Konflikten des Entweder-Oder beziehungsweise des Unteilbaren.“ Letztere sei-
en für gesellschaftliche Spaltungen nach rivalisierenden ethnischen, linguisti-
schen oder religiösen Gruppenzugehörigkeiten charakteristisch (301). Konflikte
vom Typus des Entweder-Oder sind durch Verhandlungen sehr viel schwieriger
zu lösen als Konflikte, bei denen es um Teilung und Verteilung von Ressourcen
geht. Kompromisse sind bei jenen entweder gänzlich oder jedenfalls als dauer-
hafte ausgeschlossen. Ein bloßer Appell an den „Gemeinsinn“, so auch Hirsch-
man (304), macht da wenig Sinn.
Fragt man nach den Ursachen, die zu einem Entweder-Oder-Konflikt führen,
wird man feststellen, dass es jeweils um einseitige oder wechselseitige Angriffe
auf Positionen und Merkmale geht, die von den Angehörigen einer Gruppe als
ihre Identität begründend angesehen werden. Besonders deutlich kommt dies bei
ethnischen oder religiös-kulturellen Differenzen und Auseinandersetzungen
zum Ausdruck. Behinderungen bei der Religionsausübung, Unterdrückungen
beim Gebrauch der eigenen Sprache einer Gruppe, Verbote der kulturspezifi-
schen Sitten und Gebräuche: Auch die Gegenwart ist hierzu noch voller Beispiele.
Die Grenze zwischen den beiden idealtypischen Kategorien von Konflikten ist
in der sozialen Wirklichkeit oft nur schwer zu erkennen; Elemente aus beiden
Arten können sich miteinander verbinden.
Politische Einheitsbildung folgt keineswegs immer den Konfliktlinien einander
widerstreitender identitätsbegründender Gruppenmerkmale wie Abstammung,
Sprach-, Religions-, Kultur- oder Geschichtsgemeinsamkeit. Zu Recht hat etwa
Josef Isensee, die klassische Frage von Ernest Renan: Was ist eine Nation? (1882)
aufnehmend, die entscheidende Bedeutung eines kollektiven Willensmomentes
herausgestellt. Die objektiven Momente der nationalen Gemeinsamkeit seien nur
bedeutsam, soweit sie im allgemeinen Bewusstsein politisch wirksam und aner-
kannt werden. „Die nationale Einheit hat eine subjektive Basis: den Willen der
beteiligten Menschen. Die Nation ist Willenseinheit“. Dies sei „das Wesen der
Nation überhaupt.“7 Isensee sucht und findet seinen literarischen Kronzeugen in
Friedrich Schiller und in dessen Wiedergabe des Rütlischwurs: „Wir wollen sein

4 Frankenberg (Fn. 3), S. 153 ff.
5 N. Machiavelli, Il Principe e Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, Milano 1960, I, cap. 4, S. 137.
6 Albert O. Hirschman, Wieviel Gemeinsinn braucht die liberale Gesellschaft?, Leviathan 22 (1994), S. 293 ff.
7 J. Isensee, Staat und Verfassung , in: HStR II, 3. Aufl. 2004, § 15 Rdn. 124. Zum Folgenden: Rdn. 124.

322

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


ein einzig Volk von Brüdern, in keiner Not uns trennen und Gefahr.“8 Diese
Worte, die Schiller mit Bedacht dem Pfarrer (!) Rösselmann in den Mund legt,
bezeichnen für Isensee das „primum principium“ der nationalen Einheit, nämlich
„das Wesen der nationalen Solidarität, die jeder möglichen Organisation und
Verfassung des Staates vorausliegt, als dauerhafte, unauflösliche Schicksals- und
Gefahrengemeinschaft“. Liest man jedoch in Schiller’s ‚Wilhelm Tell’ genauer
nach, wie und weshalb es zu dem feierlichen Schwur der Eidgenossen, der übri-
gens als historische Tatsache keineswegs verbürgt ist,9 überhaupt gekommen ist,
dann regen sich Zweifel, ob Isensee zum Beleg seiner Voluntarismus-These mit
der Szene des Rütlischwurs sich gerade ein glückliches Beispiel ausgewählt hat.
Denn Werner Stauffacher, der Anführer der Schwyzer, klärt seine Landsleute
wie die aus Uri und Unterwalden auf: „Wir stiften keinen neuen Bund; es ist ein
uralt Bündnis nur von Väter Zeit, das wir erneuern! Ob uns der See, ob uns die
Berge scheiden, und jedes Volk sich für sich selbst regiert, so sind wir eines
Stammes doch und Bluts, und eine Heimat ist’s, aus der wir zogen. … Es gibt das
Herz, das Blut sich zu erkennen.“10 Daraufhin alle Versammelten: „Wir sind ein
Volk, und einig wollen wir handeln.“ In Schillers ‚Wilhelm Tell’ steht also je-
denfalls nicht ein Solidarität stiftender Willensakt am Anfang der Einheitsbil-
dung, sondern vielmehr die Erkenntnis der gemeinsamen Herkunft, der Ab-
stammungs- und Blutsgemeinschaft.11

Ökonomie und Loyalität: Leitgedanken des deutschen
Einbürgerungsrechts.

Das deutsche Staatsangehörigkeitsrecht, das heute noch auf dem Reichsgesetz
vom 22. Juli 1913 mit zahllosen nachfolgenden Änderungen basiert,12 wurde die
längste Zeit vom Prinzip der Abstammung, dem „ius sanguinis“ beherrscht.
Doch waren seit der Geltung des Grundgesetzes auch andere Elemente wirksam,
sogar bei der kriegs- und nachkriegsbedingten Dichotomie des „Deutschen“-
Begriffs des Art. 116 GG. „Deutsche“ waren danach nicht nur deutsche Staats-
angehörige, sondern, unter bestimmten territorialen, genauer: Wohnsitz-Vor-
aussetzungen, auch Flüchtlinge oder Vertriebene „deutscher Volkszugehörig-
keit“, sowie deren Ehegatten oder Abkömmlinge (die so genannten „Statusdeut-
schen“). Der Begriff des „deutschen Volkszugehörigen“ wurde gesetzlich (§ 6
BVFG 1953) – und zwar in Anlehnung an einen Runderlass des Reichsinnenmi-
nisters vom 29.3.1939 (!) – definiert: Den Begriff erfüllt, „wer sich in seiner Hei-

II.

8 F. Schiller, Wilhelm Tell, 2. Aufzug, 2. Auftritt.
9 Auch das Datum ist bis heute umstritten. Nach Berechnungen des Renaissancehistorikers Ägidius

Tschudi fand das Ereignis am 7. November 1307 statt. Seit einer Initiative der Berner Stadtväter, die
1891 das 700-jährige Gründungsjubiläum der Stadt Bern zusammen mit dem 600-jährigen Jubiläum der
Eidgenossenschaft feiern wollten, gilt der 1. August 1291 als Gründungsdatum. Der 1. August ist je-
denfalls jetzt der National-Feiertag.

10 Wie Fn. 8.
11 Vgl. dazu auch P. Schneider, „ … ein einzig Volk von Brüdern“, 1987, S. 112 f. Schneider legt dar, dass

der „neue Bund“ des Rütlischwurs ohne das fundierende „uralt Bündnis“, auf das Stauffacher rekurriert,
auch staatsrechtlich keinen Sinn machte. Und Adolf Muschg, Zürcher wie Peter Schneider, beschreibt
die Schwierigkeit der Schweiz und der Schweizer, sich als „Willensnation“ zu begreifen. Das gelte sogar
für die „identitätsträchtigen Schlachten des Spätmittelalters“: „Aus Morgarten oder Sempach wird nie-
mals Amselfeld, und der Tell-Mythos, in dem sich die verschiedensten Schweizer noch am ehesten als
Nation wiedererkannt haben, ist in seiner gültigen Ausprägung das Werk eines schwäbischen Klassikers,
der die Schweiz nie gesehen hat.“ (!) Muschg, in: N. Lammert (Hrsg.), Verfassung Patriotismus Leit-
kultur, Hamburg 2006, S. 186 ff., 193.

12 StAG, RGBl. I S. 583. Bis zum 1.1.2000 hieß es noch „Reichs- und Staatsangehörigkeitsgesetz“; mit dem
StA-Reformgesetz vom 15.7.1999 wurde der Gesetzestitel geändert.

323

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


mat zum deutschen Volkstum bekannt hat, sofern dieses Bekenntnis durch be-
stimmte Merkmale wie Abstammung, Sprache, Erziehung, Kultur bestätigt
wird.“ Bemerkenswert ist, dass das Merkmal „Abstammung“ in dem Runderlass
aus der Zeit der nationalsozialistischen Herrschaft fehlt, während es im Bundes-
vertriebenengesetz 1953 genannt wird, neben anderen, nicht-biologischen Fak-
toren. 13

Das ius sanguinis passt nicht mehr in die Migrations-Realität des 21. Jahrhun-
derts. An einen Rütli-Schwur, und sei es auch nur zur Erneuerung eines uralten,
mythischen Bundes, ist mit zuwanderungswilligen Indern, Iranern, Türken oder
Polen nicht zu denken. Gemeinsamkeiten der Sprache, der Religion, der Kultur
oder der Geschichte zwischen den Inländern und den Immigranten – der ganze
EU-Bereich bleibt hier außer Betracht – sind nicht, oder allenfalls rudimentär
und zufällig vorhanden.
Fragt man vor diesem Hintergrund, ob und welche Vorstellungen der deutsche
Gesetzgeber zu den Bedingungen der „sozialen Homogenität“ im Sinne H. Hel-
lers oder des „sozialen Klebstoffs“ im Sinne Albert O. Hirschmans entwickelt
hat, so wird man, bei einer gehörigen Reduktion des Normen-Dickichts im Auf-
enthalts- und im Staatsangehörigkeitsrecht, zwei Leitgedanken herausdestillieren
können, die mit zahllosen Varianten und Ausnahmetatbeständen die aktuelle
Rechtsmaterie prägen: 1. Ökonomie (im weitesten Sinne) und 2. Loyalität, mit-
hin Gesinnung.
Die rechtliche ‚Annäherung’ des Ausländers, des „Fremden“ (wie man früher
sagte), an die deutsche Rechts- und Lebensgemeinschaft erfolgt – immer nur
hinsichtlich durchschnittlicher Fälle betrachtet – schrittweise, oder, aus der Per-
spektive eines Einbürgerungsbewerbers, stufenweise: von der Aufenthaltserlaub-
nis zum Zwecke der Ausbildung oder der Erwerbstätigkeit (§§ 7, 16, 18
AufenthG 2008) über die Niederlassungserlaubnis als dem „unbefristeten Auf-
enthaltstitel“ (§ 9 AufenthG) bis hin zur schließlichen Einbürgerung gemäß den
§§ 8, 10 StAG. Dabei wird dem Bewerber seit dem Zuwanderungsgesetz vom
30.7.2004 (mit Wirkung vom 1. 1. 2005) ein subjektiver Rechtsanspruch auf Ein-
bürgerung eingeräumt, wenn alle sonstigen gesetzlichen Voraussetzungen vor-
liegen (§ 10 Abs. 1 StAG).14 In dieser zunächst unscheinbaren Rechtsänderung
findet eine Entwicklung von grundsätzlicher Bedeutung allerdings noch recht
vorsichtigen Ausdruck: Die Einbürgerung soll nicht mehr nur eine grundsätzlich
dem staatlichen Ermessen anheim gegebene Entscheidung als Ausdruck der Sou-
veränität „über Land und Leute“ sein, vielmehr sollen der schon in der Allge-
meinen Erklärung der Menschenrechte von 1948 proklamierte universell-men-
schenrechtliche Anspruch auf eine Staatsangehörigkeit und das Recht auf einen
Wechsel der Staatsangehörigkeit eingelöst werden (Art. 15 AEMR). Die demo-
kratische Funktion dieser Zielsetzung ist offenkundig. Ein Bewohner des Landes,
der sich in diesem rechtmäßig und auf Dauer eingerichtet hat, soll auch ein po-
litisch mitspracheberechtigter, also mit Wahl- und Stimmrecht begabter Bürger
sein. Der Staat, d.i. die aufnehmende Gesellschaft, ist einem eventuellen Zuwan-
derungsdruck keineswegs schutzlos preisgegeben. Denn sie formuliert die Be-
dingungen schon der vorangehenden „Stufen“, also des „unbefristeten Aufent-
haltsrechts“ oder einer für die Einbürgerung ebenfalls ausreichenden „qualifi-
zierten Aufenthaltserlaubnis“.15 Ganz ungeschminkt statuiert § 18 Aufent-
haltsG: „Die Zulassung ausländischer Beschäftigter orientiert sich an den Erfor-

13 Vgl. Renner/Maßen, in: Hailbronner/Renner †/Maaßen, Staatsangehörigkeitsrecht, 5. Aufl. 2010, zu
Art. 116 GG , Rdn.56 f., BVerfGE 1, 322, 328; 17, 224, 227.

14 Hailbronner in: Hailbronner/Renner/Maaßen (Fn. 13), § 10 StAG Rdn. 3.
15 § 10 Abs. 1 Nr. 2 StAG. Dazu Hailbronner (Fn. 14)., § 10 StAG Rdn. 24 ff.

324

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


dernissen des Wirtschaftsstandortes Deutschland unter Berücksichtigung der
Verhältnisse auf dem Arbeitsmarkt und dem Erfordernis, die Arbeitslosigkeit
wirksam zu bekämpfen.“ (Abs. 1 Satz 1). Im Regelfall kann ein zur Ausübung
einer Beschäftigung berechtigender Aufenthaltstitel nur mit Zustimmung der
Bundesagentur für Arbeit erteilt werden (§ 18 Abs. 2).
Die Orientierung am Maßstab technologisch-ökonomischer Produktivität ist das
eine; aber sie genügt nicht. Einen irgendwie verlässlichen sozialen Zusammenhalt
jenseits der konjunkturabhängigen Produktion schafft sie nicht und garantiert
sie nicht. Ein Wir-Bewusstsein auf Grund gemeinsamer Religion, ethnisch-kul-
tureller Zusammengehörigkeit, also des „Nationalen“ im traditionell abstam-
mungsgeprägten Sinne, ja nicht einmal der gemeinsamen Sprache - die erst noch
zu erlernen wäre - ein so fundiertes Wir-Bewusstsein kann im Verhältnis zu
zahlreichen Immigranten(gruppen) nicht vorausgesetzt und nicht erhofft wer-
den. Aber was bleibt dann?

Demokratischer „Huldigungseid“ im 21. Jahrhundert?

Neben Zeitablauf und örtlicher Verbundenheit kommt der Erwartung von
Loyalität gegenüber der Verfassungsordnung und der Rechtsordnung insgesamt
eine entscheidende Bedeutung zu. So hat der Neuling im deutschen Volk bei der
Einbürgerung ein feierliches Bekenntnis abzulegen, dass er das Grundgesetz und
die Gesetze der Bundesrepublik Deutschland achten und alles unterlassen werde,
was ihr schaden könnte (§ 16 StAG). Und gemäß § 10 Abs. 1 Satz 1 Nr. 1 StAG
hat sich der Bewerber „zur freiheitlichen demokratischen Grundordnung des
Grundgesetzes“ zu bekennen und dem entsprechende Loyalitätserklärungen
hinsichtlich seines vergangenen und seines zukünftigen Verhaltens abzugeben.
Hier ist zu fragen, ob die materielle Einbürgerungsvoraussetzung des § 10
Abs. 1 StAG, das dort geforderte Bekenntnis zur freiheitlichen demokratischen
Grundordnung, der formellen feierlichen Erklärung vor Aushändigung der Ein-
bürgerungsurkunde (§ 16) überhaupt inhaltlich entspricht. Denn diese umfasst
das Grundgesetz und die Gesetze der Bundesrepublik insgesamt, jene bezieht
sich hingegen nur auf die „freiheitliche demokratische Grundordnung“, also ei-
nen engeren Kreis von (Verfassungs-)Normen in der bekannten Definition des
SRP-Urteils des Bundesverfassungsgerichts.16 Andererseits verlangt die feierli-
che Erklärung nur das Versprechen, die genannten Normen zu „achten“, wäh-
rend das „Sichbekennen“ zu der Grundordnung (wie in § 10 Abs. 1 StAG) mög-
licherweise ein darüber hinausgehendes, aktives, verfassungspositives Verhalten
erfordert, ähnlich dem, was die „politische Treuepflicht“ (nach Art. 33 Abs. 5
GG) in der Auslegung durch das Bundesverfassungsgericht dem Berufsbeamten
abfordert.17 Diese Unterscheidung beider Normen mag hier zunächst auf sich
beruhen.
Die Loyalitätserwartung des Staatsangehörigkeitsgesetzes und ihre Erfüllung
durch den Einzubürgernden sind eine Ausdrucksform von Verfassungspatriotis-
mus im strengen Sinne insofern, als durch sie das neue „Vaterland“ (die ‚patria’)
des Neubürgers mit konstituiert wird.18 Den ‚Altbürgern’ wird etwas Vergleich-

III.

16 BVerfGE 2, 1 ff. (1952). Vom Gesetzgeber aufgenommen in § 4 Abs. 2 BVerfSchG.
17 Vgl. BVerfG 39, 334, 347 ff. Dazu den „Radikalen- oder Extremisten-Beschluss“ der Regierungschefs

des Bundes und der Länder vom 28. Januar 1972, veröff. in : Denninger (Hrsg.), Freiheitliche demo-
kratische Grundordnung, II, 1977, S. 518.

18 Zum Begriff des Verfassungspatriotismus jetzt: Jan-Werner Müller, Verfassungspatriotismus, 2010, bes.
S. 109.

325

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


bares nicht abverlangt. Sucht man nach Vergleichsmöglichkeiten, so wird man
einerseits an die „Staats- und Verfassungstreue“ der Beamten, also eines funk-
tional beschränkten Personenkreises erinnert, andererseits aber an den allgemei-
nen Huldigungseid der Verfassungen des deutschen Frühkonstitutionalismus.
Diesen Eid hatte z.B. „jeder geborene Württemberger nach zurückgelegtem 16.
Jahre“ und in Kurhessen „jeder Inländer männlichen Geschlechts“ im 18. Le-
bensjahr zu leisten, einen Eid, „mittels dessen er Treue dem Landesfürsten und
dem Vaterlande, Beobachtung der Verfassung und Gehorsam den Gesetzen“ ge-
lobte.19 Es wäre eine reizvolle Aufgabe, nähere Einzelheiten über die adminis-
trative Handhabung dieses noch im 19. Jahrhundert vorgeschriebenen Huldi-
gungs- oder Untertaneneides festzustellen.
Jedoch dürfte es jedenfalls für die damalige Behörde einfacher gewesen sein, die
„Loyalität“ eines „geborenen“, d.h. eingeborenen schwäbischen Jünglings zu er-
mitteln als dies heute bezüglich eines dreißigjährigen anatolischen oder sudane-
sischen Zuwanderers der Fall ist, selbst wenn er über „ausreichende“ Deutsch-
kenntnisse verfügen sollte (§ 10 Abs. 1 Satz Nr. 6 StAG).
Der Gesetzgeber versucht, das beiderseitige, Bewerber wie Behörde treffende
Fremdsein abzumildern, indem die zunächst völlig abstrakte positive emotionale
Grundeinstellung des Bewerbers auf ein etwas konkreteres kognitives Funda-
ment gebaut werden soll. Der Einzubürgernde muss nämlich über „Kenntnisse
der Rechts- und Gesellschaftsordnung und der Lebensverhältnisse in Deutsch-
land“ verfügen und dies in der Regel durch einen erfolgreich bestandenen „Ein-
bürgerungstest“ nachweisen.20 Bei diesem Test werden aus einem Fundus von
etwa dreihundert viergliedrigen multiple-choice-Fragen 33 Fragen ausgewählt,
von denen der Kandidat innerhalb einer Stunde mindestens 17 richtig beantwor-
ten muss. Hierzu einige Kostproben: 1) Mit welchen Worten beginnt die deutsche
Nationalhymne? 2) Wie oft finden die Wahlen zum Europäischen Parlament
statt, alle 6, 8, 5 oder 7 Jahre? 3) Bei welchem Amt muss man in Deutschland
einen Hund anmelden, beim Einwohnermelde-, beim Gemeinde-, Gesundheits-
oder Finanzamt? 4) Welches Brauchtum wird in Deutschland zu Ostern gepflegt:
das Aufstellen von leuchtenden Kürbissen oder das von geschmückten Tannen-
bäumen, das Bemalen von Eiern oder das Abfeuern von Raketen? Laut amtlicher
Statistik haben schon in den ersten Monaten des seit 2008 vorgeschriebenen Tests
von ca. 9000 Bewerbern 98,9 % den Test erfolgreich bestanden. Vermutlich gibt
es Anleitungen zum erfolgreichen Einpauken der richtigen Antworten, ähnlich
wie für den theoretischen Teil der Führerscheinprüfung. Aber ganz unabhängig
von jeglicher Erfolgsstatistik muss man fragen, welches Bild von Deutschland,
von deutschen Rechts-, Gesellschafts- und Lebensverhältnissen in den Köpfen
der Neubürger auf Grund solch disparater und im praktischen Alltag unbrauch-
barer Wissensfragmente entstehen kann. Und weiter muss man fragen, inwieweit
derart begriffs- und zusammenhanglose Details, die man nicht einmal einem Ju-
rastudenten, geschweige denn einem Informatiker oder Baufacharbeiter zumuten
möchte, geeignet sein könnten, die gewünschte loyale Grundeinstellung mit zu
erzeugen oder auch nur zu befestigen.
Der Einbürgerungstest und die zur Vorbereitung auf denselben angebotenen,
nicht obligatorischen Einbürgerungskurse sind Teil eines gestuften Integrations-
programmes, das sowohl einbürgerungswillige Ausländer wie auch solche ‚för-

19 Vgl. § 20 der Verfassung Württembergs vom 25. September 1819; § 21 der Verfassung Kurhessens vom
5. Januar 1831. Vgl. auch § 139 der Verfassung Sachsens vom 4. September 1831: „Unterthaneneid“.

20 § 10 Abs. 1 Satz 1 Nr. 7 mit Abs. 5 StAG, dazu Hailbronner (Fn. 14), § 10 StAG Rdn. 65 ff., auch zum
Folgenden. Ferner: Verordnung zu Einbürgerungstest und Einbürgerungskurs vom 5. August 2008,
BGBl. I 1649.

326

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


dern und fordern’ soll, die als Ausländer auf Dauer in Deutschland leben wol-
len.21 Wenn diese letzteren einen unbefristeten Aufenthaltstitel, der auch eine
Erwerbstätigkeit erlaubt, nämlich eine Niederlassungserlaubnis nach § 9
AufenthG anstreben, genügt es, wenn sie, im Unterschied zu den Einbürge-
rungsbewerbern, lediglich „Grundkenntnisse der deutschen Rechts- und Gesell-
schaftsordnung und der Lebensverhältnisse“ nachweisen.22 Im Sinne einer ab-
gestuften Integration ist es auch folgerichtig, dass den Ausländern, die als solche
auf Dauer hier leben wollen, kein besonderer Loyalitätsnachweis, kein „Be-
kenntnis“ zur freiheitlichen demokratischen Grundordnung abverlangt wird.
Andererseits aber ist ihr Aufenthaltstitel Gegenstand besonderer polizeilicher
und strafrechtlicher Aufmerksamkeit: Er hängt davon ab, dass der Ausländer
keinen Ausweisungsgrund (im Sinne der § 53, 54 AufenthG) verursacht, also
insbesondere keine erheblichen Straftaten begeht und die freiheitliche demokra-
tische Grundordnung oder die Sicherheit der Bundesrepublik nicht gefähr-
det.23 Da die durch rechtmäßigen Einbürgerungsakt einmal verliehene deutsche
Staatsangehörigkeit nicht wieder entzogen werden darf (Art. 16 Abs. 1 S. 1 GG),
liegt der Gedanke nahe, die Einbürgerungshürde des Loyalitätsnachweises sei als
Schutzfilter gegen die Unterwanderung der demokratischen Gemeinschaft durch
fremde „Verfassungsfeinde“ zu begreifen.24 Die Hoffnung jedoch, das jetzt gel-
tende Einbürgerungsverfahren mit allen seinen Kautelen vermöchte eine solche
Filterfunktion zu leisten, wäre trügerisch. Und dies aus zwei Gründen: Zum ei-
nen darf gerade der freiheitliche Verfassungsstaat nicht bloße Gesinnungen aus-
forschen, abprüfen wollen und positiv oder negativ sanktionieren. Dies gilt nach
der Verfassungstreue-Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts sogar für
den Beamten, von dem erwartet wird, „dass er diesen Staat und seine Verfassung
als einen hohen positiven Wert erkennt und anerkennt, für den einzutreten sich
lohnt.“ Aber: „Das bloße Haben einer Überzeugung und die bloße Mitteilung,
dass man diese habe, ist niemals eine Verletzung der Treuepflicht, die dem Be-
amten auferlegt ist“.25 Beamte müssen sich „durch ihr gesamtes Verhalten“ zur
freiheitlichen demokratischen Grundordnung bekennen und für ihre Erhaltung
eintreten.26 Das auf Wissensvermittlung („Kenntnisse“) und deren Kontrolle hin
angelegte Einbürgerungstestverfahren mag ja „im günstigen Fall“ durchaus auch
dazu führen, dass aus dem Kennenlernen der Rechts- und Gesellschaftsordnung
„auch eine bejahende Haltung zu deren Prinzipien“ erwächst.27 Aber darauf ist
generell kein Verlass, und mit Sicherheit nicht im Hinblick auf Zuwanderer, die
nach religiös und kulturell tief eingewurzelten Verhaltensmustern leben, und erst
recht nicht, wenn diese Ausdruck fundamentalistischer Glaubenshaltungen sind.

Glaubens- und Gewissensfreiheit sind Teil der freiheitlichen
demokratischen Grundordnung.

Der zweite Grund, weshalb das „zur freiheitlichen demokratischen Grundord-
nung“ Sich-bekennen-Müssen kein taugliches Kriterium zur Unterscheidung der

IV.

21 Vgl. Kap. 3 des AufenthaltsG, §§ 43 ff.
22 § 9 Abs. 2 Satz 1 Nr. 8 AufenthaltsG.
23 §§ 5 Abs. 1 Satz 1 Nr. 2, 53, 54 Nr. 5, 5a, 5b AufenthG.
24 Auf die Problematik der Unterscheidung von Entzug und Verlust der Staatsangehörigkeit gemäß

Art. 16 Abs. 1 GG ist hier nicht einzugehen. Vgl. BVerfGE 116, 24, mit abw. M. 60 ff.
25 BVerfGE 39, 334, 348 und 350 (1975).
26 § 33 Abs. 1 BeamtStG.
27 Tine Stein, Gibt es eine multikulturelle Leitkultur des Verfassungspatriotismus?, Leviathan 36 (2008),

33, 48.

327

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


„verfassungspatriotisch positiv eingestellten“ Einbürgerungskandidaten von sol-
chen mit negativen Einstellungen sein kann, liegt am Sinngehalt der Bekenntnis-
formel selbst. Er führt zu den bisher nicht gelösten Problemen des Verhältnisses
von „Mehrheitskultur“ und „Minderheitskulturen“ und zur Vereinbarkeit der
aus ihnen jeweils entwickelten und gesetzlich ausgeprägten Wertmaßstäbe. Uwe
Volkmann hat die entstehenden Schwierigkeiten unlängst unter der Frage „Die
Einheit der Rechtsordnung vor den Herausforderungen der Toleranz“ zu einem
konkret fallbezogenen, realistischen, aber keineswegs optimistisch farbenfrohen
Bild verarbeitet. 28

Zu den grundlegenden Prinzipien der freiheitlichen demokratischen Grundord-
nung sind nach der nahezu unumstrittenen, vom Gesetzgeber rezipierten Defi-
nition des Bundesverfassungsgerichts29 „mindestens zu rechnen: die Achtung vor
den im Grundgesetz konkretisierten Menschenrechten, vor allem vor dem Recht
der Persönlichkeit auf Leben und freie Entfaltung …“. Das Gericht nennt die
Menschenrechte an erster Stelle, noch vor Volkssouveränität, Gewaltenteilung,
Verantwortlichkeit der Regierung, Gesetzmäßigkeit der Verwaltung usw. In den
Legaldefinitionen der Verfassungsschutzgesetze des Bundes und der Länder ver-
kehrt sich diese Reihenfolge: Die für die Gewährleistung von Demokratie und
Rechtsstaatlichkeit unabdingbaren Strukturprinzipien füllen die Katalogbuch-
staben a) bis f), am Schluss folgen unter lit. g) die im Grundgesetz und in der
jeweiligen Landesverfassung konkretisierten Menschenrechte.30 Und im Straf-
gesetzbuch, wo der gleiche Katalog von „Verfassungsgrundsätzen“ im Abschnitt
über Friedensverrat, Hochverrat und Gefährdung des demokratischen Recht-
staates erscheint,31 fehlt der die Menschenrechte betreffende Leitbuchstabe (lit.
g) oder eine entsprechende Nummer) ganz und gar. Das versteht man, sogar als
Rechtfertigung, ist doch das den ganzen ersten Abschnitt des Besonderen Teils
des StGB durchziehende Schutzgut der Staat höchstselbst, nicht jedoch die In-
dividualrechte eines Menschen. Aber diese Funktions- und Akzentverschiebun-
gen mögen dazu beigetragen haben, dass, wer heute den Begriff der freiheitlichen
demokratischen Grundordnung gebraucht, an die konkretisierten Menschen-
rechte dabei oft nicht mehr denkt. Hier darf also daran erinnert werden, dass
Religions-, Glaubens- und Gewissensfreiheit zum menschenrechtlichen Ur- und
Kernbestand und somit auch zur freiheitlichen demokratischen Grundordnung
gehören.
Dass dieser Umstand für ein „differenzunsensibles“ Verständnis von Einheit der
Rechtsordnung zu Spannungen bis zu Zerreißproben führen kann, weiß man
spätestens seit dem fast vierzig Jahre alten „Gesundbeter-Beschluss“ der Karls-
ruher Verfassungsrichter, die den staatlichen Strafanspruch (wegen unterlassener
Hilfeleistung mit Todesfolge) an den durch Art. 4 Abs. 1 GG geschützten Glau-
bensüberzeugungen des Ehemannes der Verstorbenen scheitern ließen.32 Die äu-
ßere Freiheit, den Glauben zu manifestieren, zu bekennen und zu verbreiten,
umfasse auch „das Recht des Einzelnen, sein gesamtes Verhalten an den Lehren
seines Glaubens auszurichten und seiner inneren Glaubensüberzeugung gemäß
zu handeln.“ Der in dieser Weise verfassungsrechtlich belehrte muslimische Ein-
bürgerungswillige wird kaum zögern, das von ihm verlangte Bekenntnis zur
freiheitlichen demokratischen Grundordnung, die seine Glaubensfreiheit auf

28 U. Volkmann, Die Einheit der Rechtsordnung vor den Herausforderungen der Toleranz, in: Enders/
Kahlo (Hrsg.) Diversität und Toleranz, 2010 , S. 125 ff.

29 S. o. Fn. 16.
30 4 Abs. 2 BVerfschG und - z.B. - § 2 Abs. 4 HessVerfSchG vom 19. 12.1990.
31 § 92 Abs. 2 StGB.
32 BVerfGE 32, 98, 106 (19. 10. 1971), kritisch U. Volkmann (Fn. 28), S. 136.

328

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


diese Weise mit einschließt, abzulegen. Wo aber endet der Rückzug des Staates
gegenüber den religiös motivierten Verhaltensansprüchen des Einzelnen, und wo
beginnt die, wie auch immer pluralistisch ausdifferenzierte, aber doch noch von
allen anerkannte und anzuerkennende Herrschaft des allgemeinen Gesetzes,
‚Herrschaft’ verstanden auch als Gehorsamschance, als Chance zur Normdurch-
setzung?33

Wie schwierig die Grenzfindung hier ist, wie leicht unscharfe Begriffe weitrei-
chende Missverständnisse auslösen können, lehrt der die neunziger Jahre durch-
ziehende Streit um die Verleihung des Körperschaftsstatus an die „Zeugen Je-
hovas in Deutschland e. V.“ Alle mit der Sache befassten Gerichte, bis hinauf zum
Bundesverwaltungsgericht und zum Bundesverfassungsgericht, stimmten darin
überein, dass eine wesentliche Voraussetzung für die Statusverleihung jedenfalls
die Rechtstreue der Religionsgemeinschaft ist; diese muss „im Grundsatz bereit“
sein, „Recht und Gesetz zu achten und sich in die verfassungsmäßige Ordnung
einzufügen.“34 Streit entzündet sich aber an dem Satz des Bundesverwaltungs-
gerichts: „Die Klägerin (scil.: die Zeugen Jehovas) bringt dem demokratisch ver-
fassten Staat nicht die für eine dauerhafte Zusammenarbeit unerlässliche Loya-
lität entgegen.“35 Das Gericht macht diesen Loyalitätsmangel an dem für die
Mitglieder der Glaubensgemeinschaft zwingend geltenden Verbot der Teilnahme
an staatlichen Wahlen fest. Damit setze sich die Klägerin in einen verfassungs-
rechtlich nicht hinnehmbaren Widerspruch zu dem im Grundgesetz (Art. 20
und 79 Abs. 3), besonders hervorgehobenen Demokratieprinzip. Zwar bestehe
weder im Bund noch in den Ländern eine gesetzliche Wahlpflicht, insofern könne
ein Verbot der Teilnahme an Wahlen auch kein Rechtsverstoß sein. Aber das
Verbot schwäche die Legitimationsbasis der demokratisch, d.h. auch „allge-
mein“, also von allen Wahlbürgern zu wählenden Verfassungsorgane.
Das Bundesverfassungsgericht36 hebt das Urteil der Vorinstanz auf und betont
die Pflicht der Religionsgemeinschaft zur Rechtstreue, die aber nicht an ihrem
Glauben, sondern nur an ihrem äußerlich erkennbaren Verhalten zu messen sei.
Eine besondere „Loyalität“ zum Staat sei nicht zu fordern; der Begriff gefährde
wegen seiner Vagheit und weil er auch auf eine innere Disposition, nämlich die
Gesinnung abziele, nicht nur die Rechtssicherheit, sondern er führe auch zu einer
vom Staatskirchenrecht des Grundgesetzes weder geforderten noch gebilligten
Nähe zwischen Religionsgemeinschaft und Staat. Ernst-Wolfgang Böckenförde,
der sich 2006 ein weiteres Mal grundsätzlich mit der Frage der Rechtfertigung
des „säkularisierten Staates“ im 21. Jahrhundert befasst hat, dankt dem Bundes-
verfassungsgericht für seinen „Mut“, mit dem es an dieser Stelle die Gefahr eines
staatlich angeleiteten „Wertordnungsfundamentalismus“ abgewehrt habe.37

Böckenförde hatte selbst eben diesen „Mut“ schon 1978 bewiesen, als die Verei-
nigung der Staatsrechtslehrer über Begriffe wie „Verfassungsfeindschaft“,
„streitbare Demokratie“ und „Extremisten im öffentlichen Dienst“ diskutierte,
während das Klima der „öffentlichen Meinung“ einer auf bestimmbare, über-
prüfbare Merkmale beschränkten Betrachtung keineswegs zugeneigt war. Da-
mals hat Böckenförde nachdrücklich daran erinnert, dass es zum Rechtsstaat und

33 Zum Problem: E. Denninger, Der Einzelne und das allgemeine Gesetz, KJ 28 (1995), 425 ff.; auch in:
ders., Recht in globaler Unordnung, 2005, S. 30 ff.

34 BVerfGE 102, 370, 392 (19. 12. 2000); BVerwGE 105, 117, 121 ff. (26. 6. 1997). Ausführliche Kritik des
Urteils des BVerwG bei M. Morlok/M. Heinig, Parität im Leistungsstaat - Körperschaftsstatus nur bei
Staatsloyalität? NVwZ 1999, 697-706.

35 BVerwGE 105, 117, 126.
36 S. Fn. 33, 392 ff.
37 E.-W. Böckenförde, Der säkularisierte Staat. Sein Charakter, seine Rechtfertigung und seine Probleme

im 21. Jahrhundert. Band 86 der „Themen“ der C. F. v. Siemens Stiftung, 2006, S. 11 ff., S. 30.

329

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


zum Verfassungsstaat gehört, „daß Legalität und Legitimität beieinander gehal-
ten werden, daß gerade nicht gesagt werden kann: Wenn Du Dich im Rahmen
der Gesetze hältst, dann bist Du noch nicht der loyale und vertrauenswürdige
Bürger.“38 Diese vor allem auf die Verfassungsloyalität eines Beamtenbewerbers
gemünzte Position hatte damals, als ich zu dem Thema zu referieren hatte, meine
uneingeschränkte Zustimmung. Und sie hat es heute noch genau so, wenn es um
die Frage geht, ob der Staat bei einem Einbürgerungsbewerber Gesinnungser-
forschung betreiben darf oder ob es nicht für beide Seiten einfacher und ange-
messener ist, wenn der Bewerber sein über mehrere Jahre hin im Inland gezeigtes,
rechtschaffenes und kulturell (sprachlich) ausreichend integriertes Verhalten in
maßgeblicher Weise zu seinen Gunsten sprechen lassen kann.

Ungenügende Antworten in Politik, Rechtsprechung und
Rechtswissenschaft.

Tocqueville’s Frage, und das ist: unsere Frage, „Was unsere Gesellschaft zusam-
menhält“, ist mit Postulaten der Loyalität oder gar abverlangten, einstudierten
„Bekenntnissen“ ebenso wenig beantwortet wie die Frage nach den Grenzen
(staatlicher oder privater, individueller oder kollektiver) Toleranz.39 Die Frage
kehrt im Titel eines Bandes wieder, in welchem der ihn herausgebende Bundes-
tagspräsident N. Lammert die Antworten von zweiundvierzig „prominenten
Autoren aus Politik, Kultur und Wirtschaft“ auf die Frage nach Begriff und
Funktion von „Leitkultur“ versammelt hat.40 Der Erkenntnisertrag ist, über
wohlfeile Integrations-Bekenntnisse hinaus, erwartungsgemäß schmal. Da ist
von „dominanten Traditionsquellen“ die Rede, von einem gesellschaftlichen
Grundkonsens „in den westlich-europäischen Staaten“, dessen Normen und
Verfahrensregeln „im deutschen Fall sogar der Verfügbarkeit des Verfassungs-
gebers entzogen“ seien, „vor allem also die Grund- und Menschenrechte sowie
die freiheitlich-demokratische und rechtsstaatliche Grundordnung“.41 Abgese-
hen von den mehreren staatsrechtlich-dogmatischen „Ungenauigkeiten“ in die-
ser Aussage wird die hier drängende Frage, nämlich nach den Grenzen und nach
der interkulturellen Kompatibilität von Grund- und Menschenrechten, insbe-
sondere der Glaubens- und Gewissensfreiheit, der körperlichen Unversehrtheit,
der Meinungsfreiheit, des elterlichen Erziehungsrechts, der Gleichheit der Ge-
schlechter usw. in der behaupteten Unverfügbarkeit einer Pauschalkategorie zum
Verschwinden gebracht. Und weiter ist davon die Rede, kulturelle Abschottung
habe „noch nie eine Gemeinschaft lebendig und erneuerungsfähig erhalten“.42

Wohl wahr! Aber dann folgen die Sätze: „Integration ist zwar keine Einbahn-
straße, aber es muss schon sehr klar sein, in welche Richtung dieser Prozess im
Grundsatz verläuft. Es darf keinen Zweifel daran geben, wer sich in welche Ge-
sellschaft integrieren soll.“ Ist also das Kopftuch der muslimischen Lehrerin im
Unterricht noch akzeptabel oder nicht? Und ist die religiös motivierte Beschnei-
dung der neugeborenen jüdischen Knaben nun eine strafrechtlich relevante Kör-

V.

38 E.-W. Böckenförde, in: VVDStRL Heft 37, 1979, Verfassungstreue und Schutz der Verfassung, Aus-
sprache, S. 140.

39 Dies gilt auch für die so genannte „Extremisten-Klausel“ in der neuerdings diskutierten „Demokratie-
Erklärung“, welche Vereinigungen als Bedingung für öffentliche Subventionierungen abverlangt wird.
Vgl. Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 15.12.2010.

40 N. Lammert (Hrsg.), Verfassung Patriotismus Leitkultur. Was unsere Gesellschaft zusammenhält,
Hamburg 2006.

41 Volker Kauder in: Lammert (Hrsg.) (Fn. 40), S. 83.
42 So Angela Merkel in: Lammert )Hrsg.) (Fn. 40), S. 170 ff., 175, dort auch das folgende Zitat.

330

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


perverletzung oder ein von Art. 4 GG gedeckter Brauch?43 Jene rhetorischen
Gesten in beide Richtungen der Nicht-Einbahnstraße sind für die genauere
Grenzbestimmung unbrauchbar. Dieser kommt aber Lammert einen Schritt nä-
her mit der Feststellung, ein „entscheidendes Merkmal europäischer Kultur, viel-
leicht ihr Gütesiegel“ sei der Zweifel. „Seit der Aufklärung steht hinter dem An-
spruch auf absolute Wahrheit nicht der Punkt, sondern das Fragezeichen.“44

Wird man den Statements führender Politiker den Mangel an Kriterienschärfe
kaum vorwerfen können, so wird man doch enttäuscht, wenn man von den be-
rufenen Interpreten der Verfassungsnormen, also von der Rechtsprechung oder
von der Rechtswissenschaft, kaum Besseres erfährt. Zwei Beispiele mögen dies
erläutern:
(a) Für die Frage, ob eine Gemeinschaft eine unter dem Schutz der Art. 4, 140
GG, 137 Abs. 2 WRV stehende Religionsgemeinschaft ist oder nicht, soll im
Streitfall, so das Bundesverfassungsgericht,45 nicht deren „Selbstverständnis“
maßgeblich sein, sondern, in Anwendung der staatlichen Rechtsordnung, die
staatlichen Organe und letztlich die Gerichte. Hingegen soll bei der Auslegung
und Anwendung – der dispositiven wie der zwingenden – Normen des Vereins-
rechts des Bürgerlichen Gesetzbuchs, etwa im Konflikt mit Organisationsnor-
men der Religionsgesellschaft, deren „Eigenverständnis“ besonders berücksich-
tigt werden. Dies dürfe „allerdings nicht dazu führen, unabweisbare Rücksichten
auf die Sicherheit des Rechtsverkehrs und auf die Rechte anderer zu vernachläs-
sigen.“ Eine genauere Grenzbestimmung fehlt.
(b) Auch die schon genannten Zeugen Jehovas müssen sich mit erheblicher
Rechts-Unsicherheit abfinden. Zwar verlangt der Staat von der Vereinigung, wie
von jedem Staatsbürger, Rechtstreue. Aber deren Gewähr wird durch einzelne
Verstöße gegen Recht und Gesetz nicht in Frage gestellt.46 Mehr noch: Es sei, so
das Gericht, „je nach Lage des Einzelfalls“, nicht ausgeschlossen, dass der Schutz
des Art. 4 GG den Gläubigen gestattet, „im unausweichlichen Konfliktfall den
Glaubensgeboten mehr zu gehorchen als den Geboten des Rechts.“ Dies sei
Ausdruck „der für Religionen nicht untypischen Unbedingtheit ihrer Glaubens-
sätze.“ Schließlich soll es genügen, wenn die Religionsgemeinschaft „im Grund-
satz bereit ist, Recht und Gesetz zu achten und sich in die verfassungsmäßige
Ordnung einzufügen.“ Als Staatsbürger wie als gläubiger Mensch wüsste man
freilich schon ganz gerne, wo im Konfliktfall die Grenze des Zulässigen verläuft
und nach welchen Kriterien die „Lage des Einzelfalls“ zu beurteilen ist. Dass eine
Einschränkung der Religions(ausübungs)freiheit, die dem sonst bewährten Kon-
zept der „praktischen Konkordanz“ folgt, damit immer auch dem Prinzip der
Verhältnismäßigkeit gerecht wird,47 ist schon deshalb zu bezweifeln, weil dieses
Prinzip mit seinem Teilelement der Zumutbarkeit bei allen die persönliche Iden-
tität wesentlich betreffenden Konflikten keinen intersubjektiv nachvollziehbaren
Maßstab zu bilden vermag. Und als eine unzulässige und unnötige Selbstpreis-
gabe der wissenschaftlichen Reflexion ist es anzusehen, wenn zur Erarbeitung
eines „Abwägungsprogramms“ – sofern in solchen Konflikten überhaupt noch
„abgewogen“ werden kann! – in religionsrechtlichen und -politischen Problem-
komplexen zwar, zutreffend, der Gesetzgeber in der Pflicht gesehen wird, des-

43 Vgl. Richard Wagner, Blutiger Schnitt, Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, Nr. 5, 6. Feb. 2011,
S. 6. Wagner referiert die Lehre des Rabbiners Andrew Steiman, drei Dinge seien für die Juden wichtig:
das Lernen, der Schabbat und die Beschneidung.

44 N. Lammert (Fn. 40) , S. 134 ff., 145.
45 BVerfGE 83, 341, zum Folgenden 356 (1991, Bahá’í).
46 BVerfGE 102, 370, 391 f., auch zum Folgenden.
47 So aber Martin Morlok, in: Dreier GG, 2. Aufl. 2004, Art. 4 Rdn. 143.

331

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


halb aber, unzutreffend, Rechtsprechung, Verwaltung oder Rechtswissenschaft
von dieser Aufgabenlast für „befreit“ erklärt werden. 48 Als ob der Gesetzgeber
eines pluralistischen Gemeinwesens nicht gerade verfassungsrechtlichen, (ver-
fassungs)gerichtlichen wie rechtswissenschaftlichen Beistandes bedürfte!

Vier Postulate Grund legender Reflexion.

Auch für den demokratischen Gesetzgeber gibt es hier keine Patentlösungen,
weder in der Frage der Grenzen staatsbürgerlichen Gehorsams aus Glaubens-
und Gewissensgründen noch in der ‚benachbarten’ Frage nach den ‚berechtigten’
oder nicht mehr vertretbaren Loyalitätserwartungen an Zu- und Einwanderer.
Was aber auf der Basis einer den egalitär-universalistischen Liberalismus mit dem
partikular-kommunitaristischen Republikanismus vermittelnden und verschrän-
kenden Staatskonzeption zu leisten ist und hier nur noch ansatzweise versucht
werden kann,49 ist die Reflexion auf die kognitiven und die emotionalen Bedin-
gungen für ein „gewaltfreies“ Zusammenleben der Angehörigen einander zu-
nächst fremder Kulturen, von Mehrheiten und Minderheiten ohne Überwälti-
gung der einen durch die anderen, oder mit einem Wort: von Integration statt
Assimilation einerseits und Separation, Segregation („Parallelgesellschaften“) an-
dererseits.
(1) An erster Stelle ist hier zu nennen, was Gustavo Zagrebelsky glücklich und
treffend „La virtù del dubbio“, die „Tugend des Zweifels“ genannt hat.50 Dabei
geht es nicht um den relativistischen Zweifel des Agnostikers oder gar des nihi-
listischen Zynikers, sondern um den Verzicht auf die Absolutsetzung und prak-
tische Universalisierung der eigenen „Wahrheit“. Das ethos der ‚Interaktion’, sagt
Zagrebelsky, ist antifundamentalistisch, aber nicht relativistisch.51

Diese Bestimmung von „Fundamentalismus“ deckt sich mit derjenigen von Rai-
ner Forst, nach der Fundamentalismus in der „Weigerung besteht, sowohl im
moralischen als auch im epistemischen Sinne eine Relativierung der eigenen
Wahrheitsansprüche vorzunehmen, wie sie der Gebrauch der praktischen und
der theoretischen Vernunft verlangt.“52 Und Hasso Hofmann nennt als Voraus-
setzung der Ausübung individueller und kollektiver Religions- und Weltan-
schauungsfreiheit nicht nur die Akzeptanz des Prinzips staatlicher Neutralität,

VI.

48 Martin Morlok/Michael Heinig (Fn. 34), S. 705.
49 Ich folge hier der Konzeption von Jürgen Habermas, wie er sie vielfach seit langem entwickelt hat,

besonders prägnant auch in: Kulturelle Gleichbehandlung - und die Grenzen des Postmodernen Libe-
ralismus, (2003), in: ders., Zwischen Naturalismus und Religion, 2005, S. 279, 282 ff.: „Nach dieser drit-
ten, Liberalismus und Republikanismus vermittelnden Lesart verstehen die Staatsbürger das politische
Ethos, das sie als Nation zusammenhält, als das voluntaristische Ergebnis der demokratischen Willens-
bildung einer an politische Freiheit gewöhnten Bevölkerung.“ Dort (in Fn. 1) mehrere Hinweise auf
weitere einschlägige Veröffentlichungen von Habermas.

50 Gustavo Zagrebelsky, La virtù del dubbio, Roma/Bari 5. Aufl. 2008. Vgl. dazu jetzt auch Enzo Baldini,
La società multiculturale come „questione“ giuridica, www.gruppodiPisa.it, S. 5 ff.

51 Eine Begriffsklärung ist hier am Platze: Zagrebelsky unterscheidet „interazione“ und „integrazione“,
der kleine Buchstabe „g“ mache die Differenz.([Fn. 50], S. 122). Unter ‚integrazione’ versteht er, anders
als die Bedeutung von Integration im überwiegenden deutschen Sprachgebrauch, Beherrschung der
einen Kultur durch die andere, also ‚Assimilation’. Unter ‚interazione’ versteht er hingegen die dialo-
gische Begegnung der Kulturen, um sich jeweils selbst zu definieren, aber auch, um voneinander zu
lernen. Dies entspricht ungefähr dem von mir hier verwendeten Sinn von ‚Integration’.

52 Rainer Forst, Toleranz im Konflikt, 2003, S. 734. Forst analysiert unter diesem Aspekt die bekannten
Fälle State of Wisconsin v. Jonas Yoder et al. des Supreme Court (1972) und Mozert vs. Hawkins County
Board of Education (1987) des U.S. Court of Appeals, 6 th Cir. , op. cit. S. 728 ff.

332

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


sondern auch „die Aufnahme des Anerkennungspostulats für andere in die eigene
religiöse Verkündung.“53

Der Verzicht auf einen fundamentalistischen Wahrheitsabsolutismus hat in Eu-
ropa seit dem Westfälischen Frieden 1648 allmählich Kontur und Realität ge-
wonnen, eine Frucht auch der völligen Erschöpfung der Kriegsparteien nach
dreißig Jahren blutigen Streits. Einen vergleichbaren globalen ‚clash of civiliza-
tions’ würde die Menschheit nicht überleben. Fundamentalisten, gleich welcher
Provenienz, die sich durch ihr Verhalten, zum Beispiel „Hasspredigten“, offen-
baren, riskieren folgerichtig in der Strenge des Gesetzes die Exklusion.
(2) Eine zweite Grundbedingung kann als ‚Offenhaltung des Geschichtshori-
zontes’ gekennzeichnet werden – nach beiden Richtungen: der Interpretation
und Aneignung der Vergangenheit wie Annahme des Zukünftigen. Angela Mer-
kels negatives Dictum zur „kulturellen Abschottung“ haben wir zitiert.54 Und
Habermas urteilt in ähnlichem Sinne: „In der Moderne fallen rigide Lebensfor-
men der Entropie anheim. Fundamentalistische Bewegungen lassen sich als der
ironische Versuch begreifen, der eigenen Lebenswelt mit restaurativen Mitteln
Ultrastabilität zu verleihen.“55 Gegen eine traditionsbewusste Berufung auf das
jüdisch-christliche, antik griechisch-römische und humanistische Kulturerbe
Europas, sofern sie nicht gebetsmühlenartig simplifiziert und repetiert wird, ist
nichts einzuwenden; sie ziert sogar die Präambel des Vertrages über die Euro-
päische Union. Aber man sollte der viele Jahrhunderte langen mühseligen zivi-
lisatorischen Dynamik eingedenk sein, die jenes Erbe hervorgebracht und immer
wieder umgebildet hat. Wenn man in einer Biographie über Michelangelo so ganz
beiläufig erfährt, dass die „Republik Florenz“ nach 1530 der einzige Ort in Eu-
ropa war, in welchem Homosexualität nicht mit dem Tode, sondern als Baga-
telldelikt bestraft wurde, dann wird man als Apologet europäischer Geschichte
(wieder) vorsichtig und bescheiden.56 Von der Geschichte der Folter und vielem
anderen gar nicht zu reden.
(3) „Es besteht keine Staatskirche“. Dieser „Paukenschlag“ der Weimarer Reichs-
verfassung, den das Grundgesetz rezipiert hat,57 hat „das konstantinische Zeit-
alter einer Einheit von Staat und Kirche endgültig zu Ende“ gebracht.58 Seither
sind das Trennungsprinzip und das Neutralitätsprinzip die Leitsterne des heute
so genannten „Religionsverfassungsrechts“, während man früher von „Staats-
kirchenrecht“ sprach.59 Diese grundsätzliche Trennung von Staat und Kirche
bzw. Religionsgemeinschaften ist die dritte Grundbedingung für das Gelingen
der Integration der „Anderen“ und ihrer Rechte.60 Dabei kommt es nicht darauf
an, ob diese Trennung, wie in Deutschland, „hinkt“,61 und was das im einzelnen

53 Hasso Hofmann, Christlich-weltanschauliche Traditionen und die Verfassungswerte, in: M. Weyrauch/
R. Will (Hrsg.), Religionen - Weltanschauungen - Grundrechte, 2008, S. 15 ff., 27.

54 Angela Merkel, in Lammert (Hrsg.) (Fn. 40), S. 175. Dazu, wie sich dieses Gebot der Offenheit zu den
von ihr befürworteten „tiefer liegenden Bindungskräften der Nation“ (ibidem) verhalten soll, bleibt sie
die Antwort schuldig.

55 Jürgen Habermas, Anerkennungskämpfe im demokratischen Rechtsstaat, in: Ch. Taylor, Multikultu-
ralismus und die Politik der Anerkennung, 2. Aufl.1993, S. 147 ff., 176. Ein Beispiel bietet die techno-
logische Retrospektivität der Amish people in Pennsylvania.

56 Vgl. Volker Reinhardt, Der Göttliche. Das Leben des Michelangelo, 2010, S. 221.
57 Art. 137 Abs. 1 WRV, Art. 140 GG. Zur Bedeutung des Art. 137 Abs. 1 als Beendigung des „landes-

herrlichen Kirchenregiments“ über die evangelischen Landeskirchen vgl. G. Anschütz, Die Verfassung
des Deutschen Reichs vom 11. August 1919, 4. Aufl. 1933, S. 629 ff., 631.

58 So: Ehlers, in: Sachs, GG, 5. Aufl. 2009, Art. 140 Rdn. 2.
59 Zur Bedeutung der terminologischen Fortentwicklung: A. v. Campenhausen, Staatskirchenrecht,

4. Aufl. 2006, S. 39 f., mit Hinweis auf Peter Häberle, ‚Staatskirchenrecht’ als Religionsrecht der ver-
faßten Gesellschaft, DÖV 1976, S. 73 ff.

60 Vgl. Seyla Benhabib, Die Rechte der Anderen, 2008. E. Denninger, ‚Die Rechte der Anderen’. Men-
schenrechte und Bürgerrechte im Widerstreit, KJ 42 (2009), S. 226 ff.

61 Terminus bei Ulrich Stutz, 1926, zit, bei v. Campenhausen (Fn. 59).

333

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


bedeutet. Entscheidend ist auch hier die Absage an fundamentalistische Wahr-
heitsansprüche seitens des Staates und seitens der Gläubigen der Verzicht auf
Absolutsetzungen etwa durch das Streben nach einer theokratischen Herr-
schaftsordnung.62

(4) Genauerer Klärung bedarf schließlich das Verhältnis des viel kritisierten und
ebenso oft missverstandenen „Verfassungspatriotismus“ zu der von Habermas
als Voraussetzung für die Bildung einer auf den demos (und nicht bloß auf einen
ethnos) gegründeten Staatsbürgernation beschriebenen Entkoppelung der ethi-
schen Integration von Gruppen und Subkulturen von der alle Staatsbürger um-
greifenden politischen Integration.63 Wird diese Entkoppelung im Sinne einer
schroffen Trennung von ethnisch-kulturell-religiösen Lebensformen und ihrer
je gruppenspezifischen Gestaltung von dem allgemeinen demokratischen politi-
schen Prozess missverstanden, so ist in der Tat die Gefahr der Segregation, der
Bildung von „Parallelgesellschaften“ kaum zu bannen. Ein „Gemeinwesen“, das
diesen Namen dann kaum noch verdiente, müsste sich dann nicht nur rigoros
‚laizistisch’ ausrichten, es dürfte dann zahlreiche Themen, die „normalerweise“
demokratisch heiß umstritten sind, überhaupt nicht mehr anpacken. Ein „natio-
naler Ethikrat“ wäre dann nicht nur eine selbstwidersprüchliche, sondern auch
fluchwürdige Institution.64

Der große, für den gesellschaftlichen Zusammenhalt elementar wichtige Bereich,
in welchem ethische und politische Integration also nicht schlechthin entkoppelt
werden können, sondern vielmehr mit einander verschränkt werden müssen, ist
das Feld der Bildung und der Erziehung. Familial und subkulturell geprägte
Aufgaben und Verantwortung und staatliche, im allgemeinen demokratischen
Prozess normativ zu bewältigende und zu verantwortende Aufgaben sind in die-
sem Feld untrennbar auf einander angewiesen. Dabei ist nicht nur an Elternver-
antwortung (Art. 6 GG) und staatliche „Schulaufsicht“ (Art. 7 Abs. 1 GG), die
nach allgemeiner Ansicht einen Bildungs- und Erziehungsauftrag umfasst, zu
denken, sondern an die „Pflege“ der nachfolgenden Generation insgesamt von
der Kleinkinderkrippe bis zur Hochschule.65 Hier hat der „Staat“, also im Rah-
men des verfassungsmäßigen Vorbehalts der „Gesetzgeber“, nicht nur das
„Recht“, sondern auch die Verantwortung und die Pflicht, die im demokrati-
schen Diskurs als „gemeinwohldienlich“ erkannten Institutionen, Strukturen,
Prozeduren und Inhalte mit Verbindlichkeit für alle Bürger festzulegen.
Die hier skizzierten vier Reflexions-Postulate: Die Tugend des Zweifels, die Of-
fenhaltung des Geschichtshorizontes (prospektiv wie retrospektiv), die Tren-
nung von Staat und Religion (mit möglicherweise abgestuften Graden der ‚Lai-
zität’) und die Grenzen der Verschränkung bzw. der Entkoppelung von politi-
scher und ethischer Integration, besonders im Bereich von Bildung und Erzie-
hung: sie ergeben keine fertigen Lösungen und auch keine Anweisungen an den
Gesetzgeber. Aber sie vermögen vielleicht weiterführende Hinweise zu geben,
wenn man, wie jüngst mit großem Ernst Gustavo Gozzi, sich dem „äußerst kom-
plexen“ Problem der Grenzen der kulturellen Rechte stellt.66 Er weist zutreffend
auf den Schranken-Katalog des Art. 18 Abs. 3 des Internationalen Pakts über

62 So klar gesehen in BVerfGE 102, 370 ff., 395.
63 Habermas, schon in: Eine Art Schadensabwicklung, 1987. Erläuterungen dazu bei Denninger, ‚ Die

Rechte der Anderen’ (Fn 60), S. 233 f.
64 Die Fluchwürdigkeit wäre aus der Sicht bestimmter religiös gebundener Gruppen ganz wörtlich zu

nehmen.
65 Zur weit zu verstehenden „Schulaufsicht“ vgl. statt vieler Schmitt-Kammler in: Sachs, GG, 5. Aufl. 2009,

Art. 7 Rdn. 22; Pieroth in: Jarass/Pieroth, 11. Aufl., Art. 7 Rdn. 1, 3 ff.; Robbers in: v. Mangoldt/ Klein/
Starck, GG, Art. 7 Abs. 1 Rdn.79 ff.

66 Gustavo Gozzi, Diritti e civiltà, Bologna 2010, S. 339 ff., 341, auch zum Folgenden.

334

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321


bürgerliche und politische Rechte vom 19. Dezember 1966 hin und insbesondere
auf die UN-offizielle, „pluralistische“ Lesart der einschränkenden Kategorie der
(öffentlichen) „Sittlichkeit“ („morale pubblica“). Diese ist aber, ebenso wie die
anderen Kategorien der „öffentlichen Sicherheit, Ordnung, Gesundheit … oder
der Grundrechte und -freiheiten anderer“ zunächst nicht mehr als ein formal
beschreibender Blankettbegriff für ein Aufgaben- und Entscheidungsfeld, das
der „materiellen“ Bearbeitung harrt.

335

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 11:18:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2011-3-321

