
 

5    Akzidenz 

Einige der zentralen Aspekte dieser Untersuchung, das Zukünftige, das Risiko, der 
Unfall, die Kontingenz, das Neue, die Geschichte, das Ereignis etc. lassen sich in 
der semantischen Begriffsfamilie der Akzidenz zusammendenken. Der Begriff der 
Akzidenz soll in diesem Kapitel der bisher dargestellten narrativen Hermeneutik 

der Zukunft als hermeneutischer Schlüssel mitgegeben werden, der es erlaubt, so-
wohl die angesprochenen Probleme der Neogefahren, der modernen Hochtechnolo-
gien, der Antizipationen und kollektiven Zukunftsvorstellungen als auch die eige-
nen mitgehenden Unfälle, die narrativ-hermeneutischen Wahrnehmungsfilter dem 
Vorstellen (anders) zugänglich zu machen. Der zu entwickelnde Akzidenzbegriff 
wird als Hinsicht empfohlen, als Heuristik, ähnlich des Morphologischen Kastens, 
mit dem als Denkzeug systematisch Aspekte durchdacht werden können, die den 
eingespielten Denkweisen nicht offenstehen. Es wird zu zeigen sein, dass weder 
eine Risikogesellschaft noch eine Neogefahren- oder Unfallgesellschaft adäquate 
Diagnosen unserer Zeit darstellen, die Vorstellung einer Akzidenzgesellschaft hin-
gegen gerade bezüglich aktueller Phänomene Erkenntnisvorteile gewährt.  

Ein Vorstellen, dem ein zeitgemäßes Akzidenzbewusstsein zugesprochen werden 
kann, hat bereits einen Schritt zur Überwindung des prometheischen Gefälles getan 
und weitere können mit der Unterstützung der Zukunftsforschung, der Philosophie 
und der Narratologie in diesem Bewusstsein folgen. 

 
Überprüft werden kann der Perspektivwechsel durch das Denkzeug Akzidenz z.B. an 
folgender Aussage Paul Virilios unter dem Titel Die Erfindung der Unfälle: „Als 
Schöpfung und Fall ist der Unfall ein unbewusstes Werk, eine Erfindung im Sinne 
einer Entblößung dessen, was verborgen war – und darauf wartete, sich vor aller 
Augen zu ereignen.“1 Mit dem in diesem Kapitel zu entwickelnden hermeneuti-
schen Schlüssel ausgelegt, bedeutet die Erfindung der Unfälle schlicht Akzidenz, da 
sowohl ‚Erfindung‘, ‚Unfall‘, ‚Fall‘ als auch ‚Ereignen‘ zum Bedeutungsumfang 
der Akzidenz gehören. Das Zitat Virilios kann als Aussage verstanden werden, dass 

                                                             
1   Virilio: Der eigentliche Unfall. A.a.O., 23 [Hervorh. i.O.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


314 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Unfall, Erfindung und Ereignis drei Hinsichten auf ein und denselben Begriff sind. 
Dieser Begriff, so wird dieses Kapitel zeigen, ist Akzidenz.  

 
Dazu wird folgendermaßen vorgegangen: Zuerst muss geklärt werden, was der 
Begriff Akzidenz klassischerweise bedeutet, denn es ist ein sehr alter Begriff, und 
inwiefern sich der zu entwickelnde Bedeutungsumfang von dieser Ursprungsbedeu-
tung als Akzidens einerseits und von seinem Fast-Synonym Kontingenz andererseits 
abgrenzt (→ 5.1 Akzidenz). Dann wird zu zeigen sein, wie der Akzidenzbegriff mit 
einem denkbar bescheidenen Ruf als unwesentlich und nebensächlich startete und 
dann gegenläufig zum Niedergang des Substanzbegriffes eine steile Karriere voll-
zog, wenn auch häufig unter anderen Namen (→ 5.1.1 Akzidenzexpansion). 
Schließlich wird erklärt, was mit der Untersuchung des Begriffes erreicht werden 
kann, nämlich die Bildung eines Akzidenzbewusstseins, das in der Lage ist, aktuelle 
Unfall- und Zufallsphänomene als Akzidenzphänomene zu verstehen. So kann man 
verstehen, dass Unfälle eine eigene epistemologische Funktion haben, sich sogar als 
phänomenologische Methode empfehlen, es also nicht nur einen Unfall des Wissens 
gibt, sondern auch ein Wissen des Unfalls. Das Akzidenzbewusstsein bedeutet eine 
Komplexitätssteigerung des Verstehens, v.a. in einer Zeit der allgegenwärtigen 
Akzidenzphänomene, und damit einen Schritt zur Überwindung des promethei-

schen Gefälles und der Wehrlosigkeit der vorausschauenden Intelligenz (→ 5.1.2 
Akzidenzbewusstsein). 

Ist dies dargelegt, kann eingelöst werden, was mit dem Akzidenzbegriff ange-
kündigt wurde, nämlich ein hermeneutischer Durchgang durch die semantische 
Begriffsfamilie der Akzidenz (→ 5.1.3 Die Akzidenzfamilie). Abschließend für 
dieses Kapitel und diese Untersuchung kann dann gesehen werden, dass im Begriff 
der Akzidenz nicht nur ein adäquates Verständnis aktueller Zeitphänomene wie 
Neogefahren und biofactual hazards inbegriffen ist, sondern dass auch der Lö-
sungsansatz einer narrativen Transformation von katastrophenträchtiger in bedeut-
same und sinnvolle Akzidenz bereits im Akzidenzbegriff angelegt ist, d.h. eine 
Akzidenzbewältigung als Bewältigung von (wilder) Akzidenz mittels (intelligibler) 
Akzidenz; dabei soll intelligible Akzidenz vor allem als Akzidenzbewusstseins 
angesprochen werden (→ 5.2 Akzidenzbewältigung). 

 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 315 

 

 

5.1   AKZIDENZ 

So vergötterten die Römer und Griechen Akziden-

zen als Substanzen, Tugenden, Gemütszustände, 

Affekte als selbständige Wesen. Der Mensch, ins-

besondre der religiöse, ist sich das Maß aller Dinge, 

aller Wirklichkeit. Was nur immer dem Menschen 

imponiert, was nur immer einen besondern Ein-

druck auf sein Gemüt macht – es sei auch nur ein 

sonderbarer, unerklärlicher Schall oder Ton –, ver-

selbständigt er als ein besondres, als ein göttliches 

Wesen. 

LUDWIG FEUERBACH
2 

‚Akzidens‘ ist das deutsche Wort für lateinisch accidens, das auf das lateinische 
accidentia zurückgeht, das wiederum teilweise eine Übersetzung des griechischen 
symbebēkós ist.3 Die eingedeutschte Schreibweise mit k und z, feminin (die Akzi-

denz, nur Singular) wird in dieser Untersuchung im Sinne eines Abstraktums ge-
braucht, wie etwa die Akzidenz im Gegensatz zur Notwendigkeit‘. Die Schreibwei-
se mit k und s, neutrum (das Akzidens, die Akzidenzien) soll hier den klassischen 
‚Gegenbegriff‘ zu Attribut, wie etwa ‚blau ist ein Akzidens, rechtwinklig ein Attri-
but eines Rechteckes‘ bezeichnen. 

Akzidens wird in verschiedenen Bedeutungen gebraucht, die von sehr unter-
schiedlicher Prominenz sind. Die geläufigste Bedeutung geht auf Aristoteles und 
dessen Begriff des symbebēkós (συμβεβηκός) in der Metaphysik zurück.4  

 

                                                             
2   Ludwig Feuerbach (1849): Ludwig Feuerbachs Sämmtliche Werke. Leipzig: Wigand, 

Bd. 1, 64–65. Zur Nähe von Zufall und Gott kommentiert Mauthner: „Wir aber wissen, 

daß der Zufallsbegriff Menschenwerk ist. Menschenwerk auch der Schönheitsbegriff 

und der Ordnungsbegriff. Menschenwerk der Gottesbegriff. Menschenwerk der Ursach-

begriff. Da ist es für uns der Gipfel wortabergläubischer Menschlichkeit, die Frage auch 

nur zu stellen und sie nun gar durch ein kindisches Gleichnis beantworten zu wollen: ob 

der Zufall oder Gott die Ursache der Weltordnung und der Weltschönheit sei.“ Fritz 

Mauthner (1923): Zufall. In: Ders.: Wörterbuch der Philosophie, 514 [Hervorh. BG]. 

3   „accidens – (Übersetzung vom griechischen symbebêkos) hat seit der Prägung des 

Wortes zwei Bedeutungen, die durchaus nicht zusammenfallen: zufällig und unwesent-

lich.“ Fritz Mauthner (1923): accidens. In: Ders.: Wörterbuch der Philosophie. Vgl. 

Rudolf Eisler (1904): Accidens. In: Ders.: Wörterbuch der philosophischen Begriffe. 

4   Vgl. zum Begriff συμβεβηκός: Maria Liatsi (2003): Akzidens bei Aristoteles. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


316 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

„Akzidens [συμβεβηκός] heißt das, das an etwas vorhanden ist und der Wahrheit 
gemäß von ihm ausgesagt werden kann, jedoch nicht mit Notwendigkeit und nicht 
in der Regel:“5 Akzidenz bezieht sich hier auf Eigenschaften, Prädikate von Din-
gen, Wesen, Substanzen, die auch wegfallen könnten, ohne dass das Wesen, die 
Substanz dieser Dinge, dadurch verändert würde. Akzidenzien sind das Unwesent-
liche, Wechselnde an Substanzen, die ihnen zukommen können, aber nicht müs-
sen.6 Den möglichen, aber nicht notwendigen (also kontingenten) Akzidenzien 
stehen die essenziellen ‚Attribute‘ gegenüber, die notwendigen Eigenschaften von 
Wesen und Dingen. Beispielsweise wäre rund ein Attribut des Kreises, r = 1m ein 
Akzidens.  

Die Bedeutung des Unwesentlichen rührt nicht nur daher, dass das aristotelische 
symbebēkós ins Lateinische mit accidens übersetzt wurde, sondern auch daher, dass 
das griechische symptôma (σύμπτωμα), das logisch Nebensächliche, eben nicht 
Ursächliche, oder die Nebenerscheinung mit dem gleichen Wort übersetzt wurde. 
Mit dem Begriff ‚Symptom‘ meinen wir heute (wieder) eine Begleiterscheinung 
einer Krankheit.7 Wörtlich übersetzt bedeutet symbebēkós das Mitgegangene,8 also 
das, was wie ein Symptom mit einem anderen zusammen auftritt, einhergeht, aber 
nicht allein erscheint. Aber auch bereits bei Aristoteles ist symbebēkós neben dem 
Unwesentlichen schon der Terminus technicus für das Zufällige:9  

[Z]um Beispiel, wenn jemand für eine Pflanze ein Loch gräbt und einen Schatz fin-

det. Dies also – das Auffinden eines Schatzes – ist für den, der ein Loch gräbt, ein 

Akzidens; denn es folgt weder mit Notwendigkeit eines aus dem anderen oder eines 

nach dem anderen, noch trifft es sich in der Regel, daß jemand, wenn er ein Loch für 

eine Pflanze gräbt, einen Schatz entdeckt.10 

                                                             
5   Aristoteles (1997): Metaphysik. Stuttgart: Reclam, Met. V. 1025a. 

6   Aristoteles nennt gegenüber der Substanz neun Klassen von Akzidenzien: Quantität 

(poson, quantitas), Qualität (poion, qualitas), Relation (pros ti, relatio), Wo (poy, ubi), 

Wann (pote, quando), Lage (keistai, situs), Haben (exein, habitus), Wirken (poiein, ac-

tio), Leiden (pasxein, passio): Aristoteles, De cat. 2 a, Vgl. Hans Michael Baumgartner; 

G. Gerhardt; K. Konhardt et al. (2010): Kategorie, Kategorienlehre. In: Ritter, Gründer 

und Gabriel (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, 13.531. 

7   Mauthner: Zufall. A.a.O. 

8   Rüdiger Bubner (1998): Die aristotelische Lehre vom Zufall. In: Graevenitz, Marquard 

und Christen (Hg.): Kontingenz, 12. 

9   „symbebêkos und tychê symbainein hieß zusammentreten, zusammenkommen, zutref-

fen, bei Aristoteles symbebêkos schon terminus technicus für das Zufällige, später sym-

bebêkotôs als Adverb.“ Mauthner: Zufall. A.a.O., 499. 

10   Aristoteles: Metaphysik. A.a.O., Met. V. 1025a. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 317 

 

 

Jenseits der bekannten Verwendung als Gegenbegriff zu Substanz hat Akzidens 
aber noch andere Bedeutungen. „Das Wort kann nichts dafür, daß accidens in der 
Ontologie ganz anders benutzt wurde, [nämlich, BG] im Gegensatz zu substantia 

oder essentia“11. Der Etymologie nach bedeutet Akzidens schlicht das, was vorfällt, 
eintritt, passiert (lat. cadere ‚fallen‘ und ad- ‚hinzu-‘, accidentia somit das 
Zu-Fallende, bedeutet abstrakter auch ‚Zufall‘).12 Akzidens ist neben dem nicht 
zum Wesen Gehörenden daher auch das plötzlich, das unvorhergesehen Eintreten-
de. Im Italienischen, dem nächsten Verwandten des Lateinischen, bedeutet it. acci-

dente daher gleichermaßen Ereignis, Vorkommnis, Begebenheit, Vorfall wie Zufall. 
Vom neutralen Zufall ausgehend wurde Akzidens mit Werturteilen verknüpft, was 
häufig zu Negativfärbungen des Begriffs im Sinne eines unglücklichen Zufalls 
führte; so meint fr. accident und en. accident eben auch Unfall, was noch ins Latei-
nische zurückreicht, wo lat. accidentia schon als Unfall verwendet werden konnte. 
Dies erklärt auch die semantische und orthographische Entsprechung des Französi-
schen, Englischen und Italienischen.13 Akzidens ist also mindestens zweierlei: 
einerseits das Unwesentliche im Sinne akzidenteller Eigenschaften von Substanzen 
(symbebēkós), das Nebensächliche im Sinne von Begleiterscheinungen (symptôma) 
und andererseits das Zufällige im neutralen Sinne des Eintretenden, schlichten 
Geschehens und im negativ wertenden Sinne des unglücklichen Zufalls, des Unfalls 
(beides accidentia).14 

Um, ausgehend von dieser Bedeutung von Akzidens, den Begriff für kommende 
Bedeutungsvarianten und Konnotationshöfe offenzuhalten, kann Akzidenz in einer 
Minimaldefinition verstanden werden als das, was weder unmöglich noch notwen-

dig ist oder kurz: das Auch-anders-sein-Können.15 Als Akzidenzphänomene lassen 
sich daher typische Phänomene des Auch-anders-sein-Könnens bezeichnen, ein 

                                                             
11   Mauthner: Zufall. A.a.O., 500. 

12   accidens (lat), ac-cidō <cidere, cidī, –> (ad u. cado): hin-, niederfallen; sich niederwer-

fen; niedersinken; (hin)dringen, gelangen; zu Ohren dringen, kommen; vorfallen, vor-

kommen; eintreten; sich ereignen; geschehen; widerfahren, zustoßen; ausfallen, ablau-

fen; accidit: es ereignet sich, es geschieht, kommt vor. PONS.eu: Latein-Deutsch-

Wörterbuch. A.a.O. – Im Folgenden wird bei Fremdworten die Sprache abgekürzt in 

Klammern angegeben: Englisch - (en), Französisch -(fr), Italienisch (it), Spanisch (es), 

Latein - (lat), Griechisch (gr). Wenn nötig wird das Geschlecht mit f. für feminin, m. für 

maskulin und n. für neutrum angegeben. 

13   Im aktuellen Italienisch ist die Form it. incidente für Unfall zwar gebräuchlicher, man 

kennt jedoch auch noch die Form it. accidente, die eher im Sinne von Unglücksfall oder 

auch Schlaganfall gebraucht wird. 

14   Mauthner: Zufall. A.a.O. 

15   Akzidenz soll hier die Bedeutung von Akzidens beinhalten, aber darüber hinausgehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


318 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Vexierbild etwa, wie das, das entweder zwei Gesichter im Profil oder eine Vase 
zeigt.  

Die Geschichte scheint als eine Reihe von Akzidenzereignissen lesbar. Vorma-
lige Gewissheiten wurden mit der Entwicklung der Wissenschaften sukzessive in 
den Modus des Auch-anders-sein-Könnens überführt. Selbst in Bereichen, deren 
Phänomene für über(raum)zeitlich gültig gehalten wurden, wie etwa in der Geome-
trie, ist diese Tendenz der Akzidenzialisierung aufspürbar: Die Winkelsumme eines 
Dreieckes ist bei extrem langen Seitenlängen z.B. größer als 180 Grad.16  

In der Philosophie hat die Beschäftigung mit dem Sein und Anders-Sein gewis-
sermaßen mehrere Wandlungen hinter sich, etwa von der Lehre vom Sein, der On-
tologie, hin zu der Lehre vom Sein für Bewusstsein und damit vom jeweiligen 
Anders-Sein der Phänomene, der Phänomenologie. Die Seinsvorstellungen der 
antiken Ontologie sind, bei aller Faszination für diese Zeitzeugnisse, heute und 
speziell an dieser Stelle nicht zentral. In der Phänomenologie und speziell bei Hei-
degger kann ein langer Anlauf des Akzidenzbewusstseins als an einem vorläufigen 
Höhepunkt gelten. Das geht mit Heideggers Konzeption der Technik als Ge-stell 

einher, die er als das Wesen der modernen Technik erklärt. Die Technik fordert 
nach Heidegger den Menschen immer schon heraus und auf, mit ihr transformierend 
(hervorbringend) auf die Welt einzuwirken und sie so für sich zu entdecken (zu 
entbergen, zu lichten). Der Mensch ist mit Heidegger nicht ohne seinen technischen 
Bezug zur Welt zu denken, er steht immer schon im „Wesensbereich des Ge-stells. 
Er kann gar nicht erst nachträglich eine Beziehung zu ihm aufnehmen.“17 Deutli-
cher Ortega y Gasset: „Ein Mensch ohne Technik […] ist kein Mensch.“18 Mittels 
Technik entdeckt der Mensch die Welt und fördert Brauchbares zu Tage. Das be-
trifft die Förderung von Kohle als Energierohstoff, das Hervorbringen von Nahrung 
durch Bestellen der Äcker, das Entdecken von Abläufen der Kernspaltung oder der 
Photovoltaik zur Energiegewinnung. Heidegger subsummiert diese Formen des 

                                                             
16   Die konstante Winkelsumme von 180 Grad im Dreieck gilt nur für die euklidische 

Geometrie. In der elliptischen Geometrie, also bei gekrümmten Dreiecken ist die Win-

kelsumme größer. Kreuzt man z.B. zwei Geraden im Nordpol der Erden mit dem Win-

kel x zueinander, dann schneiden beide den Äquator mit 90 Grad. Das gekrümmte Drei-

eck hat also die Winkelsummer 180 + x Grad. Extrem lange Seitenlänge meint nun ei-

nen kosmischen Maßstab (Lichtjahre), in dem selbst theoretisch flächige Dreiecke eine 

Raumkrümmung (Krümmung der Raumzeit seit Einstein) aufweisen. Vgl. Werner Kin-

nebrock (2011): Bedeutende Theorien des 20. Jahrhunderts. München: Oldenbourg, 

Kap. 4–5. Zum Umschreiben der Wissenschaftsgeschichte vgl. Nowotny: Es ist so. Es 

könnte auch anders sein. A.a.O.  

17   Martin Heidegger (2000): Vorträge und Aufsätze. Frankfurt am Main: Klostermann, 27. 

18   Ortega y Gasset: Betrachtungen über die Technik. A.a.O., 456. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 319 

 

 

Hervorbringens im Terminus Entbergen. Dieses Hervorbringen oder Aufdecken der 
Technik (τέχνη) bezieht er mit (seinem) Aristoteles auf das künstlerisch-
schöpferische Hervorbringen (ποίησις). Technik ist also eine Perspektive auf die 
Welt, die sich darauf richtet, das Veränderbare in der Welt als Objekt menschlich 
manipulativen Zugriffs zu enthüllen, also technisch-poietisch hervorzubringen. 
Diese Weise des Weltwahrnehmens als stets Zuhandenem, als bereits in der Wahr-
nehmung auf seinen Gebrauch, seine Handhabung hin Wahrgenommenes wurde 
2008 vonseiten der Neurophysiologie mit der Entdeckung der Spiegelneuronen 
neurowissenschaftlich bestätigt.19 Entsprechend ist ein Mensch „im Wesensbe-
reich“ der Technik jemand, dem sich die Welt als durch diese Technik handhabbar, 
veränderbar darstellt. Aus zweierlei Gründen bedeutet dies eine Betonung der Ak-
zidenz: Einerseits, da das Veränderbare (der Bestand), als das die Welt so erscheint, 
die Sphäre der Akzidenz ist. Denn man kann nur ändern, was auch anders sein kann. 
Der Bestand, auf den sich der technische Weltbezug und überhaupt jedes Handeln 
des Menschen richtet, ist das Veränderbare, ist Akzidenz. Denn, was nicht anders 
sein kann oder überhaupt nicht ist, das kann nicht Gegenstand unseres Handelns, 
sondern nur unseres Erduldens sein; d.h. der technische Fortschritt, die stetige 
Reichweitenerhöhung technischer Manipulation, die Expansion des Herstellen-
Könnens (des invertierten Utopisten) wäre folglich eine Expansion der Akzidenz. 
Was technisch transformierbar ist, und das ist heute fast alles, inklusive Form und 
Möglichkeit des Menschen selbst, ist akzidentiell. Andererseits setzt eine Philoso-
phie, die der Technik eine derart zentrale Rolle einräumt, zwangsläufig auch deren 
technospezifischen Akzidenzphänomene, also Unfälle, zentral. Von dem vorläufi-
gen Höhepunkt des Akzidenzbewusstseins gilt es jedoch weiter voranzuschreiten, 
da sich Akzidenz nicht nur auf Unwesentliches, Zufälliges und Unfälle bezieht. 

Die Minimaldefinition des Auch-anders-sein-Könnens trifft auch auf den Be-
griff der Kontingenz zu: Kontingenz geht auf das lateinische contingere zurück, was 
wörtlich ‚zusammen (sich) berühren‘ oder ‚zusammenfallen‘ bedeutet, womit auch 
Zufall (eine Form von) Kontingenz ist. Allgemein bezeichnet Kontingenz das nicht 

Notwendige und nicht Unmögliche, was offensichtlich eine Paraphrase des Auch-
anders-sein-Könnens, also der Akzidenz darstellt. So erklärt Rüdiger Bubner: 

Angesichts des Auch-anders-sein-könnens sprechen wir tunlich von Kontingenz, ob-

wohl die lateinische Etymologie des ,contingere‘ auf Zufall verweist, was seinerseits 

aber die Eindeutschung von ,accidens‘ darstellt. […] Kontingenz heißt Zufälligkeit, 

und Zufall ist grundlos fixierte Kontingenz.20 

                                                             
19   Rizzolatti et al.: Empathie und Spiegelneurone. A.a.O.; Gessmann: Was der Mensch 

wirklich braucht. A.a.O. 

20   Bubner: Die aristotelische Lehre vom Zufall. A.a.O., 6–7 [Hervorh. i.O.]. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


320 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Zufall ist ein Ereignis, das, nachdem es eingetreten ist, ex post als solcher gewertet 
wird, wenn keine Gründe oder Ursachen für sein Eintreten gefunden werden kön-
nen. Kontingenz ist der Zustand, in dem ex ante keine Kausalketten ausgemacht 
werden können. Ein kontingentes System ist eines, in dem Zufälle möglich sind. 
Wo Zufälle möglich sind, spricht man von Zufälligkeit, von Kontingenz. Akzidenz 
soll hier als beiden übergeordneter Begriff verstanden werden, auch wenn der Be-
griff der Kontingenz zu großen Teilen mit dem der Akzidenz, wie sie hier gefasst 
wird, übereinstimmt. Man könnte sogar argumentieren, dass, wenn hier von Akzi-
denz die Rede ist, besser von Kontingenz gesprochen werden sollte, da dieser Be-
griff umfassend untersucht und gerade als Konstituens der Moderne eingehend 
analysiert wurde.21 Wie Bubner klarstellt, sind Kontingenz und Akzidenz als Über-
setzungsvarianten der Zufälligkeit zu sehen.22 Demnach wären Kontingenz und 
Akzidenz als gleichermaßen gültige Begriffe für das Auch-anders-sein-Können zu 
sehen. In dieser Untersuchung wird der Begriff der Akzidenz bevorzugt, da er einer 
geringeren Reduktion23 bedarf, als der Begriff Kontingenz. Da er weniger gebraucht 
ist, ist er weniger verbraucht und das bedeutet, dass er nicht so große Bedeutungs-
lasten mit sich führt, die ein aktualisiertes Verständnis und ein Öffnen für vergesse-
ne oder unterbelichtete Konnotationen verstellen könnten. So kann ein Verständnis 
des Akzidenzbegriffes, seiner notwendigen Wertneutralität und seinen Bezügen zu 
Begriffen wie Unfall oder Einfall mit weniger semantischer Umgewöhnungsan-
strengung fruchtbar gemacht werden. 

5.1.1   Akzidenzexpansion 

Heute kann man wohl sagen, dass nahezu alles, was einmal als Substanz begriffen 
wurde, sich als Akzidenz, als auch anders möglich, herausgestellt hat. Substanz und 
Akzidenz sind Basisbegriffe der antiken Ontologie. Seit Aristoteles bis in die 
Spätscholastik ist Substanz das, was jeweils in sich und für sich selbst ist, das im 
Wechsel der Erscheinungen notwendig Beharrende. In der Geschichte der Philoso-
phie seit der Neuzeit wurde die Substanz entweder als nur eine einzige und mit Gott 

                                                             
21   Vgl. Gerhart von Graevenitz; Odo Marquard; Matthias Christen (1998): Kontingenz. 

München: Wilhelm Fink; Hans Joas; Christoph Menke; Peter Wagner et al. (2008): 

Kontingenz und Moderne; Michael Makropoulos (1997): Modernität und Kontingenz. 

München: Fink; Michael Makropoulos (2004): Kontingenz; Peter Vogt (2011): Kontin-

genz und Zufall. Berlin: Akademie Verlag Berlin. 

22   Genauso auch Mauthner, vgl. Mauthner: Zufall. A.a.O. 

23   Reduktion ist hier durchaus im Sinne der phänomenologischen Reduktion gemeint.  

→ S. 324. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 321 

 

 

identisch gedacht24 oder als zwar unendlich viele Substanzen, die sich jedoch wie-
derum auf nur eine Zentral-Substanz (Monade) beziehen.25 Mit dem Empirismus 
und Sensualismus26 gewinnt die Erfahrung und die Sinneswahrnehmung erkennt-
nistheoretisches Primat,27 was die Rolle der Substanz weiter schwächt, da auf der 

                                                             
24   René Descartes nennt mehr als nur eine Substanz, sie gehören zu seinen berühmtesten 

Wendungen: res cogitans (Bewusstsein) und res extensa (Ausdehnung) sind die zwei 

endlichen Substanzen, die der mit Gott identischen, vollkommenen Substanz gegenüber-

stehen. „Unter Substanz können wir nur ein Ding verstehen, das so besteht, dass es zu 

seinem Bestehen keines anderen Dinges bedarf; und eine Substanz, die durchaus keines 

anderen Dinges bedarf, kann nur als eine einzige bestehen, nämlich als Gott.“ René 

Descartes (1870): Prinzipien der Philosophie: Berlin, 25 [§51]. – Spinoza definiert Sub-

stanz folgendermaßen: „Unter Substanz verstehe ich das, was in sich ist und durch sich 

begriffen wird; d.h. etwas, dessen Begriff nicht den Begriff eines andern Dinges nötig 

hat, um daraus gebildet zu werden.“ Baruch de Spinoza (1975): Ethik. Leipzig, 23 [I.1.]. 

25   „Als S[ubstanz]en gelten [bei Leibniz] vielmehr die letzten Grundelemente des von 

Gott geschaffenen Universums. Leibniz charakterisiert diese als ‚einfache S[ubstanz]en‘ 

oder ‚Monaden‘, die als individuell bestimmte Einheiten mittels eines ihnen spezifi-

schen Vermögens die Vielheit ihrer modalen Zustände (Akzidenzien) bedingen.“ Jens 

Halfwassen; B. Wald; H.W Arndt et al. (2010): Substanz; Substanz/Akzidenz. In: Ritter, 

Gründer und Gabriel (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, 41.039. 

26   Thomas Hobbes widerspricht Descartes in seinen „Einwänden gegen die Meditationen 

des Descartes“. Bezüglich der Substanz etwa, dass auch die res cogitans ein materielles 

res sein müsse und es also nicht zwei, sondern nur eine Art von Substanzen gebe, weil 

man sich sonst fragen müsse: „woher weißt du, daß du weißt, daß du weißt, daß du 

weißt? Da also die Kenntnis des Satzes ‚ich existiere‘ von der Kenntnis des anderen 

‚ich denke‘ abhängt und wir in diesem das Denken von einer denkenden Materie nicht 

trennen können, scheint die Annahme, daß die denkende Substanz materiell sei, berech-

tigter zu sein, als die andere, daß sie immateriell sei.“ Thomas Hobbes (1915/18): 

Grundzüge der Philosophie, 165. 

27   John Locke leitet die Substanz schließlich von den mannigfaltigen Sinneseindruck her, 

denen sie als zugrundeliegend angenommen, aber ‚nicht näher bekannt‘ ist: „weil, wie 

gesagt, man sich nicht vorstellen kann, wie diese einfachen Vorstellungen [sc. Sinnes-

eindrücke von etwas] für sich bestehn können, so gewöhnt man sich daran, ein Unter-

liegendes anzunehmen, in dem sie bestehn und von dem sie ausgehen. Dieses unterlie-

gende nennt man deshalb die Substanz […] Prüft sich deshalb Jemand in Bezug auf sei-

nen Begriff von Substanz im Allgemeinen, so zeigt sich, dass er dabei nur die Vorstel-

lung von einem nicht näher bekannten Träger solcher Eigenschaften hat, die einfache 

Vorstellungen in uns erwecken können, und diese Eigenschäften werden gewöhnlich 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


322 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Grundlage bloßer Sinneseindrücke, die keine Substanz an sich, sondern nur deren 
Erscheinungen und Sinnesdaten wahrnehmen können, letztlich bestritten werden 
muss, dass es überhaupt Substanzen gibt. Mit Kant ist die Substanz schließlich ein 
wandlungsresistenter Rest in den Erscheinungen, wie sie als das Beharrende im 
Wechsel von Eigenschaften für ein wahrnehmendes Subjekt erscheinen.28 Was 
dazu führt, dass das Subjekt, indem es in der Wahrnehmung eines Dinges das 
wechselnd Erscheinende vom gleichbleibend Erscheinenden subtrahiert, schließlich 
selbst eine Setzung der Substanz vornimmt und in letzter Konsequenz schließlich 
das einzig übrige Konstante der Wahrnehmung ist.29 Wenn das einzig Beharrende 
in der Wahrnehmung nur noch das Subjekt ist, dann ist schließlich das Subjekt als 
einzig Dauerhaftes selbst die Substanz.30 Von der klassischen Ontologie einer in der 

                                                                                                                                       
die Accidenzen genannt.“ John Locke (1872): Versuch über den menschlichen Verstand. 

Berlin, 311 [II, 23, §1-2]. 

28   „Das Schema der Substanz ist die Beharrlichkeit des Realen in der Zeit, d.i. die Vorstel-

lung desselben, als eines Substratum der empirischen Zeitbestimmung überhaupt, wel-

ches also bleibt, indem alles andre wechselt.“ Immanuel Kant (1998): Kritik der reinen 

Vernunft. Hamburg: Felix Meiner, 244, A144, B183. 

29   „Der Verstand begrenzt demnach die Sinnlichkeit, ohne darum sein eigenes Feld zu 

erweitern, und, indem er jene warnet, daß sie sich nicht anmaße, auf Dinge an sich 

selbst zu gehen, sondern lediglich auf Erscheinungen, so denkt er sich einen Gegen-

stand an sich selbst, aber nur als transzendentales Objekt, das die Ursache der Erschei-

nung (mithin selbst nicht Erscheinung) ist, und weder als Größe, noch als Realität, noch 

als Substanz etc. gedacht werden kann (weil diese Begriffe immer sinnliche Formen er-

fordern, in denen sie einen Gegenstand bestimmen;) wovon also völlig unbekannt ist, 

ob es in uns, oder auch außer uns anzutreffen sei, ob es mit der Sinnlichkeit zugleich 

aufgehoben werden, oder, wenn wir jene weg nehmen, noch übrig bleiben würde.“ 

Ebd., 401, A288, B344–345. 

30   Diesen Übergang von Substanz zu Subjekt vollzieht Hegel als Übergang von Ansich zu 

Fürsich im Akt des Erkennens, in dem ein an sich wahrgenommener Gegenstand (Sub-

stanz) als in Wahrheit für sich, also für den Geist, erkannt wird. „Die lebendige Sub-

stanz ist ferner das Sein, welches in Wahrheit Subjekt, oder was dasselbe heißt, welches 

in Wahrheit wirklich ist, nur insofern sie die Bewegung des sich selbst Setzens, oder die 

Vermittlung des sich anders Werdens mit sich selbst ist.“ Hegel: Phänomenologie des 

Geistes. A.a.O., 14 [18]. – „Diese Substanz aber, die der Geist ist, ist das Werden seiner 

zu dem, was er an sich ist; und erst als dies sich in sich reflektierende Werden ist er an 

sich in Wahrheit der Geist. Er ist an sich die Bewegung, die das Erkennen ist, – die 

Verwandlung jenes Ansichs in das Fürsich, der Substanz in das Subjekt, des Gegen-

stands des Bewußtseins in Gegenstand des Selbstbewußtseins, d.h. in ebensosehr aufge-

hobnen Gegenstand, oder in den Begriff.“ Ebd., 525 [429]. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 323 

 

 

Substanz-Akzidenz-Differenz beschreibbaren Welt hin zu einer subjektivierten 
Sicht der Wahrnehmung, in der das Wahrnehmende, das Subjekt identisch ist mit 
der Substanz, ist das Nicht-Wahrnehmende (also alles, was nicht Subjekt ist) Akzi-

denz. Mit der langen Wende weg von der Substanz hin zur Akzidenz hat die Philo-
sophie einen Weg genommen, der sich heute mit aktuellen wissenschaftlichen Er-
gebnissen bestätigt. Beispielsweise ist die moderne Atomphysik mit der Annahme 
einer dauerhaften Substanz nicht mehr vereinbar. Die berühmte Gleichung E=mc2, 
in der die Transformierbarkeit von Masse und Energie formuliert ist, ist inkompati-
bel mit der Vorstellung von dauerhaften oder gar ewigen Substanzen. 

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts formulierte Husserl die Phänomenologie als 
Programm einer Philosophie als strenger Wissenschaft. Mit seinem Diktum „zu den 
Sachen selbst“31 formulierte er den Anspruch der radikalen Voraussetzungslosig-
keit, der Rücksichtslosigkeit gegen jegliche vorgefasste Theorie, er nennt dies phä-

nomenologische Epoché.32 Gegenstand und Namensgeber der phänomenologischen 
Methode sind die Erscheinungen, wie sie in einem Bewusstsein wahrgenommen 
werden. Das für die Phänomenologie Relevante eines Wahrnehmungsgegenstandes 
ist also die Art seiner Erscheinung im Bewusstsein. Die Substanz oder das Wesen 
eines Dinges sind gegenüber seinem Scheinen, seiner Repräsentation im Bewusst-

                                                             
31   Dieses viel zitierte Diktum Husserls findet sich in der Einleitung zum zweiten Band 

seiner Logischen Untersuchungen: „Bedeutungen, die nur von entfernten, verschwom-

menen, uneigentlichen Anschauungen – wenn überhaupt von irgendwelchen – belebt 

sind, können uns nicht genug tun. Wir wollen auf die ‚Sachen selbst‘ zurückgehen.“ 

Edmund G. Husserl (1913): Logische Untersuchungen. Halle (Saale): Niemeyer, 6. 

32   Die phänomenologische Epoché geht begrifflich auf gr. ἐποχή (epoché: Anhal-

ten/Innehalten) des antiken Skeptizismus der pyrrhonischen Schule zurück. Die Skepti-

sche ἐποχή meint einen Zustand der Urteilslosigkeit gegenüber dogmatischen Lehren, 

also eine Zurückhaltung der Zustimmung zu einer Vorstellung, was jeder Vorstellung 

zunächst prinzipielle Zweifelhaftigkeit attestiert, was wir heute vielleicht allgemein als 

Skepsis bezeichnen würden. Im Unterschied dazu stellt die phänomenologische Epoché 

eine grundsätzliche Enthaltung einer Stellungnahme zu Sein oder Nicht-Sein des Gege-

benen. In der phänomenologischen Epoché ist die zentrale Rolle des Verhältnisses von 

Bewusstsein und Phänomen angelegt, denn durch sie soll das Ich zu einem uninteres-

sierten Zuschauer seines reinen Bewusstseinslebens werden, was überhaupt erst einen 

Weg zum reinen Bewusstsein (von Voreinstellungen, Glaubensdogmen, Vorein-

genommenheiten etc.) freimacht. Dieses Abscheiden von übernommenen So-Seins-

Lehren, -Schulen oder -Traditionen ist die Voraussetzung für ein Anders-Sein-

Wahrnehmen. M. Hossenfelder (2010): Epoché I. In: Ritter, Gründer und Gabriel (Hg.): 

Historisches Wörterbuch der Philosophie; U. Claesges (2010): Epoché II. In: Ritter, 

Gründer und Gabriel (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


324 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

sein unwesentlich. Damit wird der Unterschied von an sich (unabhängig von einem 
Bewusstsein, esse in re) und für uns/sich (für ein Bewusstsein, esse in intellectu)33 
dahingehend aufgelöst, dass es für Menschen nichts an sich gibt und damit die 
Unterscheidung zu einem Überbleibsel eines deskriptiven Vokabulars der Metaphy-
sik wird, „das seine Nützlichkeit längst eingebüßt hat.“34 Dennoch ist die Unterstel-
lung einer Welt an sich, die unabhängig von sie wahrnehmenden Bewusstseinen 
existiert eine starke Selbstverständlichkeit unserer Weltanschauung; wir halten es 
für selbstverständlich, wenn wir im Alltag Dinge wahrnehmen, dass es diese Dinge 
wirklich, d.h. an sich gibt. Das Universum der Selbstverständlichkeit, der Horizont 
selbstverständlich gegebener alltäglich-vorwissenschaftlicher Lebensbezüge, heißt 
mit Husserl Lebenswelt35 und die Phänomenologie ist das Programm der „Auflö-
sung der Selbstverständlichkeit […] in ihre transzendentalen Fraglichkeiten“.36 Das 
Mittel zum Zweck der Erreichung der Epoché ist die phänomenologische Redukti-

on. Diese Reduktion meint ein Abscheiden der lebensweltlichen, selbstverständli-
chen Setzungen, Vorurteile etc. Die fundamentale, selbstverständliche, aber falsche 
Setzung, die die Reduktion vornehmlich anzugehen habe, ist die Annahme einer 
bewusstseinsunabhängigen Welt an sich. Dabei standen die vorreflexiven Annah-

                                                             
33   Diese Unterscheidung geht wiederum auf Aristoteles zurück (Met. 11, 1018 b 30–37) 

und wurde in der lateinischen Form (esse in re/quoad se – esse in intellectu/quoad nos) 

von den Scholastikern aufgegriffen. Es überrascht nicht, dass der Adäquationsbegriff 

von Wahrheit, die Entsprechung dieser beiden Bereiche meint. Aber Wahrheit wird, 

wenn man so will, proto-phänomenologisch, als reines Bewusstseinsphänomen (für 

sich) beschrieben: „Praeterea, veritas est adaequatio rei et intellectus. Sed haec adaequa-

tio non potest esse nisi in intellectu; ergo nec veritas est nisi in intellectu.“ Aquino und 

Alarcón: Quaestiones disputatae de veritate. A.a.O., De veritate, q. 1 a. 2 s. c. 2. Vgl. 

die Unterscheidung Kants von „Dingen an sich“ und „Erscheinungen vor/für uns“: 

Kant: Kritik der reinen Vernunft. A.a.O., A 254–255, A 386. 

34   Richard Rorty (2001): „Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache“. In: Gadamer 

und Bubner (Hg.): „Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache“, 35. 

35   Vgl. Edmund G. Husserl (2012): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie. Hamburg: Meiner, etwa §9h, §34. „Ist die Lebens-

welt als solche nicht das Allerbekannteste, das in allem menschlichen Leben immer 

schon Selbstverständliche, in ihrer Typik immer schon durch Erfahrung uns vertraut. 

Sind alle ihre Unbekanntheitshorizonte nicht Horizonte bloß unvollkommener Bekannt-

heiten, nämlich im voraus bekannt nach ihrer allgemeinsten Typik?“ Ebd., 133, [126]; 

vgl. Hans Blumenberg (2009): Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phä-

nomenologie. In: Ders.: Wirklichkeiten in denen wir leben, 7–54. 

36   Husserl: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phäno-

menologie. A.a.O., 199, [187]. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 325 

 

 

men und Setzungen der Lebenswelt bis zum Moment phänomenologischer Reduk-
tion nie wirklich zur Wahl, sondern sind Teil der ungefragt aufgegebenen Lebens-
umstände; Teil dessen, was Heidegger später Geworfenheit nennen wird.37 Die 
Phänomenologie als Programm der Entselbstverständlichung38 macht die Welt 
fraglich, da das Sein des An-sich-Seienden, an dem sich auch die Wahrheit als 
Adäquatheit misst, für ein prinzipielles Auch-anders-sein-Können freigegeben und 
der lebensweltlich verortete Mensch damit verunsichert wird. Die Verabschiedung 
von einem dauerhaften Wesen der Dinge, wie sie an sich unabhängig von den ver-
gänglichen Beobachtern bestehen, die programmatische Aufgabe von jeder (un-
überprüften) Bindung an die Tradition durch die Epoché sowie die Entsicherung 

der Welt in der Reduktion stellen einen wesentlichen Schritt zur Beförderung der 
Akzidenz vom Substanzanhängsel zu einem dominanten Phänomen unserer Zeit 
dar.  

Einer der Haupttreiber der Akzidenzexpansion ist sicherlich die Ausbreitung der 
Kontingenz, die für moderne Gesellschaften sogar zum „Eigenwert“39 aufgestiegen 
ist. Wegen der erwähnten Bedeutungsübereinstimmung von Kontingenz und Akzi-
denz darf sicher folgendes Resümee Hans Blumenbergs als eine Bestätigung des 
Beitrags der Phänomenologie für die Akzidenzexpansion gesehen werden: 

                                                             
37   Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 180. Mit Heideggers Analyse des Man und der 

Verfallenheit (in die Uneigentlichkeit des Man) kann dieses selbstverständliche Einge-

lassensein in die Lebenswelt als nicht ein für allemal zu überwindender Zustand, son-

dern als in speziellen Momenten erreichbare, immer wieder verloren gehende ‚Erhe-

bung‘ über die Lebenswelt angesehen werden. Es handelt sich also nicht um eine Art 

Erleuchtungsstufe, die es durch Reduktion zu erreichen gebe, sondern ein besonderer 

Modus des Daseins, der nach Heidegger z.B. in Philosophie und Kunst eingenommen 

werden kann. „Die Kunst und ihr Wesen hat man genauso mißdeutet (wie die Geschich-

te). […] der innerste Sinn alles künstlerischen Gestaltens ist, offenbar zu machen das 

Mögliche, d. i. der freie schöpferische Entwurf dessen, was menschlichem Sein möglich 

ist. / Dadurch bekommt der Mensch erst den Boden dafür und die Anweisung dazu, die 

Wirklichkeit zu sehen, im Lichte der Möglichkeiten zu begreifen das jeweils einzelne 

Wirkliche als dieses, was es ist. Dichtung bedeutet daher weit mehr als alle Wissen-

schaft. Die großen Dichter Dante, Shakespeare, Goethe, Homer haben viel mehr geleis-

tet als alle Wissenschaftler.“ Martin Heidegger (1975): Sein und Wahrheit. Frankfurt 

am Main: Klostermann, 163–164. 

38   Blumenberg: Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie. 

A.a.O., 48. 

39   Niklas Luhmann: Kontingenz als Eigenwert der modernen Gesellschaft. In: Ders. 

(1992): Beobachtungen der Moderne. Opladen: Westdeutscher Verlag, 93–128. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


326 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Die Phänomenologie, so zeigte sich, kann den Konsequenzen nicht entgehen, deren 

Prämissen sie selbst zur reinen Darstellung gebracht hat. Das Heraustreten aus der 

Lebenswelt, also aus dem „Universum der Selbstverständlichkeiten“, war nicht nur 

Beginn jenes europäischen geistigen Prozesses, den Husserl in seiner eigenen Phä-

nomenologie kulminieren sah, sondern auch des Umschlagens aller Selbstverständ-

lichkeitscharaktere der Wirklichkeit in die Kontingenz. Kontingenz bedeutet die Be-

urteilung der Wirklichkeit vom Standpunkt der Notwendigkeit und der Möglichkeit 

her.40 

Dass dieser europäisch geistige Prozess in der Phänomenologie „kulminierte“, 
zeigt, dass er auch außerhalb dieser stattfand. Einer der unbestreitbar prägnanten 
Prozesse der Moderne, und erst recht des 20. Jahrhunderts, stellt die Technisierung 
dar.41 Luhmann sah in der Technik, wie in Medien überhaupt, ganz wesentlich ein 
Mittel zur Kontingenzreduktion; wobei die Frage offen bleibt, ob der Technisie-
rungsprozess eine Reaktion auf die Kontingenzsteigerung seit der Neuzeit darstellt 
oder ob nicht diese Steigerung vielmehr ein Effekt der Technisierung ist. Mit Bezug 
auf Husserls Lebenswelt reformuliert, sieht Blumenberg in der Technisierung ein 
Prozess der (Wieder-)Selbstverständlichung der (phänomenologisch) akzidentiali-
sierten Lebenswelt:  

Die Technisierung reißt nicht nur den Fundierungszusammenhang des aus der Le-

benswelt heraustretenden theoretischen Verhaltens [d.h. phänomenologische Reduk-

tion, BG] ab, sondern sie beginnt ihrerseits, die Lebenswelt zu regulieren, indem jene 

Sphäre, in der wir noch keine Fragen stellen, identisch wird mit derjenigen, in der wir 

keine Fragen mehr stellen, […]. Es enthüllt sich als die eigene „Teleologie“ des Pro-

zesses der Technisierung, daß er sich die Lebenswelt als eine abhängige Größe zu-

ordnet, indem er nicht nur Sachen und Leistungen produziert, sondern auch das 

scheinbar Unproduzierbare herstellbar macht, nämlich Selbstverständlichkeit.42 

Damit wären phänomenologische Reduktion und Technisierung Antagonisten im 
Kampf um anstrengendes Verstehen und bequeme Selbstverständlichkeit. Phäno-
menologie sollte das „Antitoxin“ der „erschreckenden Technisierung“ sein.43 Tech-
nisierung ist ein Prozess der Kontingenzbewältigung, insofern ein technisierter 

                                                             
40   Blumenberg: Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie. 

A.a.O., 46 [Hervorh. i.O.]. 

41   Laut Blumenberg ist Technisierung ein die Geschichte der letzten beiden Jahrhunderte 

umfassendes Merkmal. Blumenberg: Geistesgeschichte der Technik. A.a.O., 56. 

42   Blumenberg: Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie. 

A.a.O., 37–38. 

43   Ebd., 39. Erschreckend für den „greisen Husserl“,  präzisiert Blumenberg. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 327 

 

 

Ablauf nicht mehr unseres aktiven Hinterfragens und unseres jederzeit aufmerksa-
men Folgens erfordert. „Technisierung erweist sich paradigmatisch als der Prozeß, 
in dem sich der Mensch von den Verrichtungen entlastet, die seine Anstrengung nur 
ein einziges Mal erfordern.“44 Wegen der soziotechnischen Verflechtung und der 
Komplexität der modernen, sich technisierenden Gesellschaft, wegen der tiefen 
Ambivalenz der Technik, beides sowohl Ermöglichung als auch Zermöglichung 
gleichzeitig zu sein, wirkt nur die idealisierte Technisierung, der auch gelingt, was 
sie leisten sollte, als Kontingenzreduktion. Nicht nur dem lebensweltlichen Be-
wusstsein, dem alltäglichen Techniknutzer, sondern auch dem Ingenieur und Tech-
nikgestalter bleibt mit steigender Komplexität die Funktionsweise der Technik 
verborgen. Kein Straßenbahnfahrgast versteht Technostruktur und Funktionsprinzip 
dieser Technik, kein Ingenieur, kein Informatiker versteht sämtliche Komponenten 
eines heutigen technisch komplexen Systems, kein invertierter Utopist versteht, was 
er – oder andere seiner Art – herstellen. Allein so fungiert Technik bereits als Kon-
tingenzgenerator, der in Betrieb, Steuerung und Wartung viel Anstrengung kostet, 
manchmal sogar mehr als ihr Nutzen Anstrengung spart.45 Husserls Schüler Hei-
degger hat mit den erwähnten „Modi der Auffälligkeit, Aufdringlichkeit und Auf-
sässigkeit“46 der Technik (des Zeugs) beschrieben, wie sich die lebensweltliche 
Selbstverständlichkeit des zunächst Zuhandenen in der Fehlfunktion, im Defekt und 
Unfall, d.h. in der Erwartungsenttäuschung seines Funktionierens zu Bewusstsein, 
„zum Vorschein“ bringt. Eine in ihrer alltäglichen Form der lebensweltlichen Nut-
zung nicht mehr oder noch nie verstandene Technik ist eine Technik, über die man 
sich täuscht und die deshalb nicht nur, aber am deutlichsten in ihrem Versagen 
enttäuscht. Hier ist wesentlich, dass eine Enttäuschung und Aufklärung zusammen-
fallen. Enttäuschungen, aufgeklärte Täuschungen, zeigen, dass das, was man zuvor 
für etwas Bestimmtes gehalten hat, etwas Anderes ist, bzw. auch anders sein kann, 

                                                             
44   Blumenberg: Geistesgeschichte der Technik. A.a.O., 47. Dazu Ortega y Gasset: „Halten 

wir daher fest, daß die Technik fürs erste die Anstrengung ist, Anstrengung zu ersparen, 

oder anders gesagt, sie ist das, was wir tun, um ganz oder teilweise die Tätigkeiten zu 

vermeiden, die die Umwelt uns hauptsächlich aufnötigt.“ Ortega y Gasset: Betrachtun-

gen über die Technik. A.a.O., 465 [Hervorh. BG]. 

45   Nur sind auch hier wieder Kosten und Nutzen auf unterschiedliche Akteure und Be-

troffene verteilt: Addiert man zu Kosten auch die sozialen, ethischen etc. Nebenkosten 

und generell die Risiken des Technikeinsatzes inkl. des ‚Restrisikos‘, wird die Formel 

der ‚Anstrengung, Anstrengung zu sparen‘ fraglich bzw. ungenau. Es müsste mindes-

tens heißen: Technik ist die Anstrengung vieler, die Anstrengung anderer zu sparen. 

CO2-Emmissionsrechte etwa sind ein Versuch der Anstrengung‘ ein Zirkulationsmedi-

um zu geben.  

46   Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 99–100. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


328 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

also kontingent ist. Der Kontingenzgenerator Technik ist ein Treiber der Akzidenz-
expansion und verbündet sich so ungewollt und unerwünscht im Ergebnis mit dem 
Programm der Phänomenologie: „Die im Denken Husserls idealisierte ‚Lebenswelt‘ 
dürfen wir damit als das unverstandene Korrelat und Korrektiv für die an der Tech-
nisierung unvermerkt mittätige Steigerung der Kontingenz durch die Phänomenolo-
gie ansehen.“47 Dies zeigt, dass Technik keinesfalls der einzige, geschweige denn 
ein isolierter, doch aber ein äußerst wirkmächtiger Akzidenzialisierer ist; ein weite-
rer ist der „(europäische) geistige Prozess“ seit der Neuzeit, dessen Teil die Phäno-
menologie ist und dessen Hauptetappen als Moderne bezeichnet werden. 

Heidegger radikalisiert die Phänomenologie Husserls und verstärkt damit ihre 
Mittäterschaft an der Akzidenzexpansion. Etwa erklärt er im Fokus auf die Stim-
mungen (das Gestimmtsein) des wahrnehmenden Bewusstseins (des Daseins), das 
Wie (Befindlichkeit, Weise des In-der-Welt-seins) der Wahrnehmung als wichtiger, 
denn das Was.48 Der phänomenologische Fokus auf das Bewusstsein (das bei 
Descartes selbst noch Substanz, res cogitans war und jetzt das wahrnehmungsfähi-

ge (befindlich-verstehende) Innen eines Subjektes ist) trägt einen ‚Restsubstanzia-
lismus‘ noch in sich, insofern er etwas Beständiges und Wesenhaftes enthüllen soll. 
Nur ist dieses Dauerhafte nicht mehr der einstige Fundamentalbegriff der Ontologie 
alles Seienden, sondern wird jetzt in der Wahrnehmung selbst, im Bewusstsein und 
in dessen materieller Basis des Leibes verortet.49  

                                                             
47   Blumenberg: Lebenswelt und Technisierung unter Aspekten der Phänomenologie. 

A.a.O., 49. 

48   „Was wir ontologisch mit dem Titel Befindlichkeit anzeigen, ist ontisch das Bekanntes-

te und Alltäglichste: die Stimmung, das Gestimmtsein. Vor aller Psychologie der Stim-

mungen, die zudem noch völlig brach liegt, gilt es, dieses Phänomen als fundamentales 

Existenzial zu sehen und in seiner Struktur zu umreißen.“ Heidegger: Sein und Zeit 

(1926). A.a.O., 178, §29. 

49   Die für die Wahrnehmung fundamentale Räumlichkeit, aus der Distanz und Perspektive 

aber auch die Zuhandenheit folgen, geht auf die Leiblichkeit des Menschen zurück. 

„Die ‚Räumlichkeit‘ des Menschen ist eine Beschaffenheit seiner Leiblichkeit, die im-

mer zugleich durch Körperlichkeit ‚fundiert‘ wird.“ Ebd., 75. – Dabei unterscheidet die 

Räumlichkeit des Daseins sich fundamental von der anderer räumlicher Körper: „Die 

Räumlichkeit des Daseins darf auch nicht als Unvollkommenheit ausgelegt werden, die 

der Existenz auf Grund der fatalen ‚Verknüpfung des Geistes mit einem Leib‘ anhaftet. 

Das Dasein kann vielmehr, weil es ‚geistig‘ ist, und nur deshalb in einer Weise räum-

lich sein, die einem ausgedehnten Körperding wesenhaft unmöglich bleibt.“ Ebd., 487. 

Die Rolle der leiblichen Basis des Bewusstseins ist wesentlich bei Maurice Merleau-

Ponty als Phänomenologie des Leibes ausgearbeitet und findet derzeit in den neurowis-

senschaftlichen Forschungen neue Aufmerksamkeit. Für eine Einführung vgl. Bernhard 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 329 

 

 

Die Wissenschaft scheint der Phänomenologie vielerorts recht zu geben, geht je-
doch in ihren Ergebnissen noch über diesen Restsubstanzialismus hinaus. Zentral 
im Wahrnehmungsakt phänomenologischer Prägung sind die Stimmungen (Ge-

stimmtsein), die Lebenserfahrung und damit verbundene Assoziationsketten (Ge-

worfenheit plus Geschichtlichkeit) und die Ambitionen, die Vorhaben (Entwurf) des 
Bewusstseins. Gerade diese heideggerschen Elemente (v.a. das Gestimmtsein), die 
ihm seitens seines ‚väterlichen Freundes‘ und Lehrers Husserl noch das Prädikat 
‚geniale Unwissenschaftlichkeit‘ eingebracht haben soll, werden vor allem in den 
Neurowissenschaften, der Psychologie, Hirn- und Bewusstseinsforschung mit einer 
Renaissance der Intuition50 und Wiederentdeckung der Stimmungen, Gefühle und 
emotionaler Intelligenz51 als ihrer Zeit voraus ausgewiesen. In diesen phänomeno-
logischen Elementen, mit Heidegger Existenzialien, zeigt sich eine Schwerpunkt-
setzung, die noch vor der Post-Moderne als Erhebung der Akzidenz gesehen werden 
kann. Stimmungen sind nicht von Dauer, sind eben so, jetzt so, sie sind aber von 
großer Folgenhaftigkeit für (aus Sicht des Subjekts) die ganze Welt und damit ein 
Akzidenz-Existenzial. Da das Bewusstsein bzw. das Dasein sich nur aus seiner je-
weiligen Biographie und speziellen Lebenssituation heraus erkennend auf die Welt 
beziehen kann,52 gewinnt die Geworfenheit und die Geschichtlichkeit des Menschen 
zentrale Relevanz.  

Mit dem Begriff der Geworfenheit bezeichnet Heidegger das ‚Dass‘ des Dasein, 
den Umstand also, dass es ist und ungefragt zu sein hat, seine Faktizität: „Hat je 

                                                                                                                                       
Waldenfels; Regula Giuliani (2000): Das leibliche Selbst. Frankfurt am Main: Suhr-

kamp; Maurice Merleau-Ponty; Rudolf Boehm (1974): Phänomenologie der Wahrneh-

mung. Berlin: Walter De Gruyter, Erster Teil: Der Leib. 

50   Vgl. Antonio R. Damasio (2005): Der Spinoza-Effekt. Berlin: List; Antonio R. Damasio 

(2002): Ich fühle, also bin ich. München: Ullstein-Taschenbuchverl.; Matthias Huber 

(2013): Die Bedeutung von Emotion für Entscheidung und Bewusstsein. Würzburg: Kö-

nigshausen & Neumann. 

51   Den Begriff geprägt und die erste theoretische Ausarbeitung des Konzeptes Emotionale 

Intelligenz stammt Salovey/Mayer aus dem Jahr 1990: Peter Salovey; John D. Mayer 

(1990): Emotional Intelligence. 

52   Dass der Mensch dies, wie Heideggers Schüler Hans-Georg Gadamer stets betont, auch 

nur aus dem Gespräch mit anderen, also aus einer fundamental dialogischen Angewie-

senheit auf andere Menschen im Mit-Sein (wieder Heidegger) kann, potenziert die Re-

levanz von Geworfenheit und Geschichtlichkeit, die dann als Geworfenheit in ein spezi-

fisches Mit-Sein mit Zeitgenossen und als Geschichtlichkeit als Teil der Geschichte an-

derer und mit anderen in Geschichte verwobenen zu sehen ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


330 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Dasein als es selbst frei darüber entschieden, und wird es je darüber entscheiden 

können, ob es ins ‚Dasein‘ kommen will oder nicht?“53  

Dasein ist gekennzeichnet durch seine ursprüngliche Eigenart, dazusein und dasein 

zu müssen, ohne Willen und Verantwortung dafür einem Subjekt in seiner autono-

men Selbstsetzung oder einer transzendenten Instanz zuschreiben zu können. Also 

rückt Kontingenz zu einer wesentlichen Kategorie der Existenzerhellung auf.54 

Im Konzept der Geworfenheit macht Heidegger, hier mit Bubner gesprochen, die 
„Kontingenz zu einer wesentlichen Kategorie“ des menschlichen Lebens. Neben 
der Akzidenz unserer Ausgangssituation in der Welt, der kontingenten Faktizität, 
der Geworfenheit, bestimmt Heidegger das Dasein als zeitlich in der Welt seiend 
mit dem Begriff der Geschichtlichkeit, d.h. der einzelne Mensch wird, neben all 
jenen Bedingungen seiner Existenz, die nicht seinem Einfluss unterliegen (Geburts-
ort, -zeit, Geschlecht, Eltern, genetisches Erbe…), wesentlich durch seine Einbin-
dung in einen Zeitkontext, eine herrschende Tradition, ein jeweiliges Set an An-
knüpfungsmöglichkeiten (als Teil seiner Geworfenheit) und eine teil-offene Zukunft 
(als Bereich des Entwurfes) bestimmt. Zeitlichkeit ist ein weiteres Existenzial des 
Dasein, weshalb das menschliche Leben in die Zeittrias Vergangenheit-Gegenwart-
Zukunft aufgespannt ist.55 In seinem existenzialen zeitlich sein wird das menschli-
che Leben (Dasein) von seiner Vergangenheit (Gewesenheit) bestimmt56 und kann 
sich in der Gegenwart in die Zukunft entwerfen. Aus dem existenzialen Zeitlich-

Sein ergibt sich ein „Zusammenhang des Lebens“57 als Geschichtlichkeit und 
gleichursprünglich dazu die Innerzeitigkeit, also die „Vorgänge der leblosen und 
lebenden Natur ‚in der Zeit‘“58, wie Kalender und Uhren sie messen.59 Unter Ver-

                                                             
53   Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 302 [Hervorh. i.O.]. Diese rhetorische Frage 

erinnert an den Aphorismus, mit dem Alfred Polgar Schopenhauers ‚Vorzüge des 

Nicht-Seins‘ kommentierte: „Nicht geboren zu werden ist das Beste, sagt der Weise. 

Aber wer hat schon das Glück? Wem passiert das schon? Unter Hunderttausenden 

kaum einem.“ 

54   Bubner: Die aristotelische Lehre vom Zufall. A.a.O., 14. 

55   Heidegger nennt diese Ekstasen der Zeitlichkeit Gewesenheit-Gegenwart-Zukunft: 

Gewesenheit ist Heideggers Ausdruck für Vergangenheit, wenn es die Vergangenheit 

eines menschlichen Lebens, also Daseins betrifft. „Wir nennen daher die charakterisier-

ten Phänomene Zukunft, Gewesenheit, Gegenwart die Ekstasen der Zeitlichkeit.“ Hei-

degger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 435. 

56   „Das Dasein ist je in seinem faktischen Sein, wie und ‚was‘ es schon war. Ob ausdrück-

lich oder nicht, ist es seine Vergangenheit.“ Ebd., 27. 

57   Ebd., 512. 

58   Ebd., 498. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 331 

 

 

gangenheit, Gegenwart und Zukunft, den drei Ekstasen der Zeit, gibt Heidegger der 
Zukunft einen Vorrang vor den anderen. „Die ursprüngliche und eigentliche Zeit-
lichkeit zeitigt sich aus der eigentlichen Zukunft, so zwar, daß sie zukünftig gewe-
sen allererst die Gegenwart weckt. Das primäre Phänomen der ursprünglichen und 

eigentlichen Zeitlichkeit ist die Zukunft.“60 Zu betonen ist hier, dass nicht von einer 
gegenwärtigen Zukunft oder zukünftigen Gegenwart die Rede ist, sondern von der 
Gegenwart als einer gewesenen Zukunft. 

Geworfenheit und Geschichtlichkeit können beide als Akzidenz-Existenzial ge-
sehen werden: Erstere, insofern sie die grundlos fixierte Kontingenz, die Zufällig-
keit unserer Existenz darstellt, die so oder gar nicht oder auch völlig anders hätte 
ausfallen bzw. zufallen können. Wir sind eben nicht Produkt eines planenden Schaf-
fens.61 Letztere insofern, als sie den Menschen in einen zukünftigen Möglichkeits-
raum stellt, in dem unser Handeln einen Unterschied machen kann, und insofern sie 
den Menschen in eine geschichtlich verbundene Zeitlichkeit mit Vergangenheit62, 
Gegenwart und Zukunft stellt. Wobei die Zukunft den Möglichkeitsraum darstellt, 
in dem der Mensch Anderes und Neues in die Welt bringen kann und diese (sich) 
im Entwurf je neu eröffnet. Die Gegenwart als gewesene Zukunft zu interpretieren, 
heißt sie primär in der Hinsicht ihrer Vergegenwärtigung von entwerfendem Han-
deln, als gewesener Entwurf zu fassen. Dass die Gegenwart nun in diesem Sinne 
keine vergangene Zukunft, sondern eine gewesene Zukunft ist, zeigt, dass der exis-
tenziale Entwurf auf die eigenen Seinsmöglichkeiten der typisch menschlichen 
(daseinsmäßigen) Zeitlichkeit entstammt. Wenn die (gegenwärtige) Gegenwart 
gerade ein gewesener Entwurf (d.i. gegenwärtige Zukunft) ist, dann ist die zukünf-

                                                                                                                                       
59   Zur Abgrenzung von dieser Innerzeitigkeit bezeichnet Heidegger die existenziale Zeit-

lichkeit auch „ursprüngliche Zeitlichkeit“ Ebd., 498. 

60   Ebd., 436 [Hervorh. i.O.]. 

61   Noch nicht. Wofür wir uns mit Günther Anders prometheisch schämen. Die Einschrän-

kung „noch“ muss hier eingefügt werden, da sich das in Zukunft ändern kann oder viel-

leicht schon hat. Die Geworfenheit des Menschen geht mit seiner Gebürtlichkeit einher, 

in dem Maße, wie diese Gebürtlichkeit technisch überformt zu einem Geschaffensein 

wird, müssen nach und nach Aspekte der Geworfenheit in Aspekte des Entworfenseins 

überführt werden. Mit dem Geschlecht ist das medizintechnisch gewissermaßen schon 

vollzogen (zumindest postnatal), es wurde seiner einstigen Faktizität beraubt nun Ge-

genstand einer Wahl. Spätestens mit der pränatalen Geschlechtswahl wäre das Beispiel 

‚Mann oder Frau‘ für die Geworfenheit passé.  

62   Vergangenheit respektive Gewesenheit. Um nicht Heiddegerianern unter den Lesern, 

das Verständnis nicht unnötig zu verstellen, wird wo möglich von Heideggerismen Ab-

stand genommen, was – wie hier – möglich ist, da die Vergangenheit des Menschen in-

sofern er Dasein ist bei Heidegger eben Gewesenheit heißt. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


332 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

tige Gegenwart vom heutigen Entwurf, von den gegenwärtigen Zukünften irgend-
wie abhängig und damit prinzipiell akzidentiell. 

Die Zukunft ist offen, insofern sie als Möglichkeitsraum des Entwurfes, dem ei-
genen Entwerfen, Planen, Vorhaben, also des zukunftsgerichteten Verhaltens er-
scheint. Eingeschränkt ist sie, und deshalb teil-offen, insofern sie ein realer Mög-
lichkeitsraum des Kann-Möglichen (reale Möglichkeit), jedoch kein fiktiver Mög-
lichkeitsraum des Möglich-Möglichen (hypothetische Möglichkeit) ist. So kann ich 
mich etwa als Bundeskanzler in die Zukunft entwerfen, nicht jedoch als napoleoni-
scher Offizier, obwohl beides (hypothetisch) denkbar wäre.63 Zu welchen der bei-
den Möglichkeitsräume ein Entwurf gehört, hängt in manchen Fällen von noch 
kommenden Entwicklungen ab. Entwerfe ich mich etwa als Cyborg, ist dies in dem 
Maße ein Entwurf des Kann-Möglichen, wie etwa die soziotechnischen Möglich-
keiten dazu vorhanden sind oder entstehen. Technik hat wesentlichen Anteil an der 
Transformation von hypothetisch Möglichem in real Mögliches, etwa im Entwerfen 
auf meine Seinsmöglichkeit als Cyborg oder prothetischer Athlet.64 Der mythische 
Minotaur etwa ist als ein Wesen, das halb Stier und halb Mensch ist, ein Bewohner 

                                                             
63   Im Gegensatz dazu gäbe es noch das nicht einmal hypothetisch Mögliche, also das 

prinzipiell Unmögliche, wie z.B. ein rundes Quadrat. Die Menge des als prinzipiell un-

möglich Geltenden kann als Charakterisierung eines Weltbildes gelesen werden: Heute 

wäre z.B. ein Signal mit Überlichtgeschwindigkeit prinzipiell unmöglich, was das 

posteinsteinsche Weltbild beschreibt. 

64   Zu diesen Möglichkeiten gehören auf der technischen Seite Entwicklungen von Schnitt-

stellen, Implantaten etc. Auf der gesellschaftlichen Seite müssen aber ebenfalls Ermög-

lichungen mitziehen, wie rechtliche Regelungen und soziale Wertungen von Cyborgs. 

Das ließ sich 2008 am Fall Oscar Pistorius verfolgen, der ohne natürliche Unterschenkel 

auf zwei Hightech-Prothesen in Leichtathletik-Wettkämpfen antrat, und zwar in Kon-

kurrenz zu ‚nicht-prothetischen‘ Sportlern. Wie die soziale Einbettung von ‚Cyborgs‘ 

sich wandelt, zeigt der Umstand, dass Pistorius erstmals als behinderter Sportler deshalb 

nicht bei den Olympischen Spielen zugelassen wurde, weil er prothetische Vorteile vor 

‚natürlichen Beinen‘ habe. Im Januar 2008 folgerte die International Association of 

Athletics Federations (IAAF): „An athlete using this prosthetic blade has a demonstrab-

le mechanical advantage (more than 30%) when compared to someone not using the 

blade.“ IAAF Athletics (2008): Oscar Pistorius – Independent Scientific study conclu-

des that cheetah prosthetics offer clear mechanical advantages. IAAF.org. Vier Monate 

und eine rege öffentliche Debatte später wurde Pistorius mit folgendem Kommentar von 

Lamine Diack doch zugelassen: „The IAAF accepts the decision of CAS [Court of Ar-

bitration for Sport] and Oscar will be welcomed wherever he competes this summer. He 

is an inspirational man and we look forward to admiring his achievements in the fu-

ture.“ IAAF Athletics (2008): Pistorius is eligible for IAAF competition. IAAF.org. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 333 

 

 

der Sphäre des Mythos, des hypothetisch Möglichen und als solcher vorstellbar, 
aber nicht realisierbar. Mit der transgenen Hybridisierung (eigentlich: Fusion) von 
Embryonen aus menschlichen und bovinen Zellen in der Genforschung wurde der 
Minotaur unter dem Neologismus Cybrid (cytoplasmic hybrid) oder Mensch-Tier-
Schimäre (human-animal chimera)65 zu einem Migranten der Sphäre des real Mög-
lichen, was eine notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung für seine tatsächli-
che Realisierung darstellt.66  

Neben dieser intendierten Expansion des Kann-Möglichen geht mit jeder Er-
möglichung eine je eigene Dimension der Verunmöglichung einher, also der Ver-
lust an real Möglichem an die Sphäre des hypothetisch Möglichen oder Unmögli-
chen. Beschleunigter soziotechnischer Wandel verwischt die Festlegung der Grenze 
beider Möglichkeitsräume. In der komplexen, dynamisch wandelnden Möglich-
keitsstruktur des Mediums Technik zirkulieren nicht nur Masse, Energie und In-
formationen, sondern werden auch die Stufen der Möglichkeit so miteinander ver-
mittelt, dass ein Phänomen je nach Kontext und Kopplung zwischen Realem und 
Unmöglichem oszilliert. Im Medium gehen nicht nur die Spuren von Zweck, Mittel, 
Subjekt, Objekt, Verantwortung und Handlungsträgerschaft verloren, sondern auch 
die Zuordenbarkeit zu den Modi real, (möglich und real) möglich und unmöglich. 
Das Auch-anders-sein-Können betrifft nicht nur das Seiende, sondern auch die 
Metamöglichkeit des Seienden: Residente Anwohner mit festem Wohnsitz in der 
Sphäre des Denkbaren aber real Unmöglichen machen sich zum Exodus auf – und 
umgekehrt. Ein Effekt dieses Verlustes ist die Schwierigkeit, wenn nicht Unmög-
lichkeit, unter diesen Bedingungen zu entscheiden, also eine Möglichkeit zu wählen 
und so alle anderen im Akt der Entscheidung bewusst zu vernichten. Nicht nur der 

                                                             
65   Beide Ausdrücke stammen aus einem Gesetzestext (!) des British Parliament, dem 

Human Fertilisation and Embryology Act von 2008, Explanatory Notes. UK Parlia-

ment, House of Commons (2008): Human Fertilisation and Embryology Bill. Parlia-

ment.uk, Part 1, Clause 4, 33. 

66   Der Weg zu neuen Realitäten geht nicht zwangsläufig vom Unmöglichen über das 

hypothetisch Mögliche und real Mögliche zum Realen. Zuweilen überrascht ein (ver-

meintlich) Unmögliches durch direkte Realisierung. Beides setzt Kontingenz voraus, 

ersteres ist der klassische Fall technischer Entwicklung und letzteres der klassische Un-

fall selbiger oder die Möglichkeit unfallenden Einfalls. Frühe Menschen haben Feuer 

gemacht und genutzt – was zuvor vermutlich als unmöglich galt – bevor sie dessen Pro-

zesse verstanden hatten. Man bekommt heute den Eindruck, dass immer mehr ‚Inven-

tionen‘ nicht den oben skizzierten Weg der Realisierung nehmen, sondern gleichsam di-

rekt vom Unmöglichen zum Realen wechseln, was bedeutet, dass diese Inventionen 

immer weniger bewusst gestaltet, also geplant zielgerichtet hergestellt, sondern experi-

mentell angestellt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


334 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Verlust der Unterscheidungsmöglichkeit der alternativen Wahlmöglichkeiten, der 
die Risiko- wieder in eine Gefahrengesellschaft verkehrt, sondern diese Verwi-
schung der modalen Unterscheidbarkeit von überhaupt zur Wahl Stehendem und 
rein Hypothetischem und Unmöglichem markiert die Wetterscheide von Vormo-
derne und Moderne:  

Und es unterscheidet die moderne von der vormodernen Situation: Handeln ist hier 

nicht [mehr, BG] die Realisierung einer Möglichkeit, die alle anderen Möglichkeiten 

vernichtet, indem sie durch exkludierende Selektion Definitives schafft, sondern die 

Realisierung einer Möglichkeit bei weiterer Präsenz der anderen Möglichkeiten, die 

nicht gewählt wurden, aber als konkurrierende Möglichkeiten inkludiert bleiben.67 

Die Wahl einer Möglichkeit bei weiterer Präsenz der nicht aktualisierten Möglich-
keiten macht die Wahl selbst kontingent, denn es könnten ja jederzeit auch die 
anderen weiterhin präsenten Möglichkeiten ‚realisiert‘ werden. So wird das Ent-
scheiden unter Bedingungen der Moderne und erst recht der heutigen Hochmoderne 
nicht mehr zu einem (ent-)scheidenden Akt, der Zukunft realisiert und Zukünfte 
vernichtet, sondern zu einem Prozess von je situations- und kontextspezifisch chan-
gierenden Betonungen zwischen Präsenz und Latenz.68 

Der Weg vom Primat der Substanz als dem auch nach Relevanzkriterien We-

sentlichen hin zu einem Restsubstanzialismus bis Mitte des 20. Jahrhunderts lässt 
sich als Karriere der Akzidenz verstehen; nicht mehr einer Akzidenz des Aristote-
les, denn diese war an seinen Substanzbegriff gebunden, sondern der Akzidenz, wie 
sie hier als Überschrift für eine Reihe Phänomene von Anders-sein-Können, Ereig-
nis, Technik bis Zufall gefasst wird. Auch der Restsubstanzialismus des phäno-
menologisch noch Beharrlichen – Wahrnehmung, Bewusstsein, Leiblichkeit – 
musste, wie die materielle Substanz unter den Entdeckungen der Atom- und Quan-
tenphysik, der wissenschaftlich vorangetriebenen Akzidenzexpansion weichen. 
Allein die neuronale Plastizität und die kontinuierliche Zellteilung, also der lebens-
langen Veränderbarkeit des Gehirns, das unabschließbare Anders-sein-Können und 
de facto nie Identisch-Sein der biophysischen Grundlage unseres Bewusstseins 
widerspricht der Annahme des Dauerhaften des Subjekts, des Bewusstseins und der 
Wahrnehmung.69 Nicht zuletzt wurde erstmals 1962 (und nun 2012 nobelpreislich 
geehrt) bewiesen, dass nicht einmal die ‚Programmierung‘ einer Zelle als Haut- 

                                                             
67   Makropoulos: Kontingenz. A.a.O., 388. 

68   Vgl. Hans Ulrich Gumbrecht (2011): Latenz. Göttingen, Niedersachs: Vandenhoeck & 

Ruprecht; Stefanie Diekmann; Thomas Khurana (2007): Latenz. Berlin: Kulturverlag 

Kadmos. 

69   Vgl. etwa zur zerstörerischen Plastizität des Gehirns: Catherine Malabou (2011): Onto-

logie des Akzidentiellen. Berlin: Merve. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 335 

 

 

oder Leberzelle, nicht einmal ein kurzes Zellleben lang Bestand hat. Wenn man, 
wie Gurdon und Yamanaka bewiesen haben, spezialisierte Körperzellen in einen 
embryonalen Zustand zurückversetzen kann, dann zeigt dies, dass das ‚Wesen‘ 
einer Hautzelle nur scheinbar substanziell und jede Zellspezialisierung de facto 
akzidentiell ist. 

Das Schicksal von spezialisierten Zellen ist irreversibel besiegelt – so lautete das 

Dogma noch vor 50 Jahren. Deshalb reagierten viele Wissenschaftler skeptisch, als 

der britische Entwicklungsbiologe John B. Gurdon 1962 seine Experimente publi-

zierte, in denen er Darmzellen in embryonale Stammzellen zurückverwandelt hatte 

und daraus lebendige Tiere erhalten hatte.70 

Damit dürfte der Niedergang des Substanzbegriffs von Aristoteles bis heute zu 
seinem Abschluss gelangt sein. Selbst der Restsubstanzialismus der Phänomenolo-
gie ist deren eigener Reduktion zum Opfer gefallen. Wer könnte heute jedoch beur-
teilen, ob etwa Quarks oder das allgegenwärtige Higgs-Feld eine letzte Substanz 
darstellten? Das Proverb beating a dead horse ist so etwas wie die englische Vari-
ante des deutschen offene Türen einrennen. Heute, so scheint es, philosophisch 
gegen einen Substanzbegriff anzuschreiben, heißt ein totes Pferd zu prügeln, eines 
nämlich, das seit der Neuzeit im Sterben lag und das spätestens die Postmoderne 
endgültig beerdigt zu haben glaubte.  

5.1.2   Akzidenzbewusstsein 

‚Alles ist kontingent oder akzidentell, das haben wir immer schon gewusst.‘ Der in 
einer solchen Aussage durchscheinende Habitus wird phänomenologisch-
hermeneutisch geschulten Post-Postmodernen sicher leichtfallen. Aber auch das 
magisch-vorhersagende Prediction-Paradigm und das mathematisch-kybernetische 
Control-Paradigm des Zukunftsdenkens wirken trotz ihrer theoretischen Überwin-
dung weiter und haben auch heute noch stark handlungsleitende und bewusstseins-
prägende Effekte.71 Genauso ist die starke Verflechtung von Gesellschaft und 
Technik theoretisch erkannt und wer nicht unterkomplex werden will, muss mit 
Konzepten wie Medium, Textur, Technographie, Assemblage, Netzwerk etc. han-
tieren und muss Sozio-Technik ohne Bindestrich schreiben, um anzudeuten, wie 
eingebürgert diese Kombination ist. Dennoch: Diese theoretischen Selbstverständ-
lichkeiten ändern nichts daran, dass weite Teile der Bevölkerung heutigen Prophe-
ten und Orakeln glauben und sie anrufen, sei es in TV-Wahrsager-Shows oder in 

                                                             
70   Lena Stallmach (2012): „Alleskönner“ aus spezialisierten Zellen. 

71   → 1.4.1 Wissenschaftlichkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


336 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

der delphisch als Wissenschaft camouflierten Trendforschung.72 Es ändert auch 
nichts daran, dass nach wie vor Technikgestaltung zu weiten Teilen eine reine 
Technology-Push-Angelegenheit ist, also hergestellt wird, was die Möglichkeiten 
der Technik hergeben, nicht was die Bedürfnisse der Nutzer und Anwender verlan-
gen. So haben die Science and Technology Studies (STS)73, neben der Actor Net-

work Theory, wie kaum ein Feld den soziotechnischen Zusammenhang seit Langem 
erkannt. Die Reaktion einiger Forscher der deutschen STS-Community auf das 
„Zukunftsfeld neuen Zuschnitts: Mensch-Technik-Kooperation“74 fiel entsprechend 
belächelnd und im Immerschon-Habitus aus, aber auch diese Forscher werden in 
der Lebenswelt mit Technologien konfrontiert, – und wie sie immer schon wissen, 
damit von ihnen auch konditioniert oder gestellt – die großteils ohne diese Erkennt-
nis entworfen und gestaltet wurde. Immer mehr Handlungen in unserer Lebenswelt 
finden als verteiltes Handeln75 in Interaktion mit zunehmend komplexer, intranspa-
renter werdenden und immer autonomeren Systemverbünden statt.76 Die system-
immanent limitierten Handlungsoptionen restringieren die erfolgreichen Interakti-
onsmöglichkeiten und erzwingen systemkonformes Handeln: Ein Handeln, das der 
Antizipation von Informatikern und Ingenieuren entstammt, die den Menschen als 
(Stör-)Faktor im Systemverbund, als zweiarmiger, zweibeiniger Sprach- und Zei-
chenemitter modelliert haben. In der lebensweltlich-alltäglichen Verflechtung in 
solche ubiquitären Systemverbünde unterscheiden sich Ingenieur, STS-Forscher 
und der – nach einem Verbrennungsmotor benannte – Otto Normalbürger höchstens 
im Maß ihres Unbehagens, nicht mehr in ihren Handlungsmöglichkeiten.77  

                                                             
72   → 1.4.2 Gegenwärtige Zukunft, Trend-Gurus, Praxisfront. 

73   Vgl. für einen Überblick über STS: Edward J. Hackett (2008): The handbook of science 

and technology studies. Cambridge, Mass: MIT Press; Published in cooperation with 

the Society for the Social Studies of Science. 

74   Dieses Feld war eines der Ergebnisse des BMBF-Foresight Prozesses von 2007–2009, 

vgl. Warnke und Gransche: Mensch-Technik-Kooperation. A.a.O. 

75   Vgl. etwa Rammert: Technik – Handeln – Wissen. A.a.O. 

76   Vgl. Geisberger und Broy: agendaCPS. A.a.O.; acatech: Cyber-Physical Systems. 

A.a.O. 

77   Wenn etwa die Mustererkennung von Flughafensicherheitssoftware als ‚verdächtig‘ 

markiert ist Geheimwissen und wird aus ersichtlichen Gründen nicht publiziert. Nervö-

se Bewegungen, schnelles hin und her Wenden, abrupte Richtungswechsel sowie Bar-

zahlung des Tickets sind jedoch bereits verdächtig. Will man eingehendere Kontrollen 

vermeiden, wird man sein Verhalten der normierenden Kraft der Parameter der imple-

mentierten Mustererkennung anpassen. Vgl. etwa Werner Rammert (2002): Gestörter 

Blickwechsel durch Videoüberwachung. Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 337 

 

 

Was Zukunftsoffenheit und soziotechnische Verflechtung betrifft ist das ‚Pferd‘ 
also keineswegs so ‚tot‘, wie man aus einer Binnenperspektive annehmen könnte. 
Genauso verhält es sich mit der Perspektive der Akzidenz. Treiber der Expansion 
des Auch-anders-sein-Könnens erzeugen fortwährend neue Akzidenzphänomene, 
denen wir mit inadäquaten Strategien begegnen, da diese als Reaktion auf frühere 
und weniger akzidentelle Phänomene entstanden sind. Wenn transgene Pflanzen 
sich unkontrolliert ausbreiten, lässt sich eben kein Stecker ziehen.78 Wenn Algo-
rithmen in Börsensystemen (Algorithmischer Handel) im Millisekundentakt (Hoch-
frequenzhandel) nach mathematischen Modellen unvorstellbare Summen handeln, 
kann bestenfalls noch ex post vom Ergebnis geschlossen werden, was passiert sein 
könnte.  

Es soll hier für ein Akzidenzbewusstsein plädiert werden, dass einerseits die 
neuen Phänomene in ihrer spezifischen Akzidenz erfassen kann, andererseits diese 
expandierte Akzidenz in ihrem vollen Bedeutungsumfang begreift und nicht nur 
binär als Unfall oder Chance, Kosten oder Nutzen in einem zu berechnenden Risi-
ko. Beides soll zu einem Akzidenzbewusstsein hinleiten, dass adäquates Verhalten 
und Handeln nicht mehr in einer Risiko- oder Gefahrengesellschaft, sondern gerade 
in einer Akzidenzgesellschaft ermöglicht. 

 
Was der Mann ohne Eigenschaften um 1930 ahnte, scheint nun gewiss: „… diese 
Ordnung ist nicht so fest, wie sie sich gibt; kein Ding, kein Ich, keine Form, kein 
Grundsatz sind sicher, alles ist in einer unsichtbaren, aber niemals ruhenden Wand-
lung begriffen, im Unfesten liegt mehr von der Zukunft als im Festen“.79 Das Un-
feste, die Akzidenz, ist für das nicht festgestellte Tier80, das Möglichkeitswesen 
Mensch, die gegenwärtige Zukunft.  

                                                             
78   Eine der ersten transgenen Pflanzen war die Roundup-Ready-Sojabohne von Monsanto, 

vgl. Andreas Bauer-Panskus (2011): Roundup-Ready-Sojabohne 40-3-2 (Monsanto). 

TestBiotech.de. Vgl. etwa die unkontrollierte Ausbreitung des Cear Field Raps der 

Firma BASF. Dieser ist zwar keine transgene Pflanze, weil die Aussaat durch die aktu-

elle Gentechnikgesetze verboten worden wäre und deshalb mittels klassischer Züchtung 

hergestellt wurde, er zeigt aber trotzdem, dass eine herbizidresistente Pflanze, einmal in 

ein Ökosystem eingebracht, eben selbst auch nicht auf Herbizide reagiert. Vgl. Benja-

min Voigtländer (2013): Produktinformationen Clearfield® – BASF Pflanzenschutz – 

BASF Pflanzenschutz Deutschland; Beda M. Stadtler (2007): Was ist mit den Grünen 

los?. 

79   Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. A.a.O., 250. 

80   „[D]ass der Mensch das noch nicht festgestellte Thier ist“ Friedrich Nietzsche (2009): 

Jenseits von Gut und Böse. In: Ders.: Nietzsche Source – Digitale Kritische Gesamtaus-

gabe Werke und Briefe (eKGWB), [62]. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


338 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

5.1.3   Die Akzidenzfamilie 

Lehre ich Einen den Gebrauch des einen Wortes, so 

lernt er damit auch den Gebrauch des andern. 

LUDWIG WITTGENSTEIN
81 

Um die volle Bedeutungsvielfalt der Akzidenz darstellen zu können, kann der Ak-
zidenzbegriff als Familienname einer heterogenen, aber in wesentlichen Teilen 
verwandten Phänomenfamilie, die Familienähnlichkeiten teilen, verstanden werden. 
Dabei soll von Familienähnlichkeit als kreativer Denkzugang Gebrauch gemacht 
werden, der Ähnlichkeiten zwischen Instanzen fokussieren hilft, von denen nicht 
abschließend geklärt oder nicht zwingend abschließend klärungsbedüftig ist, unter 
welchem Gattungsbegriff sie zu fassen wären.  

Das Konzept der Familienähnlichkeit ist bekannt durch Ludwig Wittgenstein: 

Wir sehen ein kompliziertes Netz von Ähnlichkeiten, die einander übergreifen und 

kreuzen. Ähnlichkeiten im Großen und Kleinen. [...] Ich kann diese Ähnlichkeiten 

nicht besser charakterisieren als durch das Wort „Familienähnlichkeiten“; denn so 

übergreifen und kreuzen sich die verschiedenen Ähnlichkeiten, die zwischen den 

Gliedern einer Familie bestehen: Wuchs, Gesichtszüge, Augenfarbe, Gang, Tempe-

rament, etc. etc.82 

Wittgenstein nennt in den hier zitierten Philosophischen Untersuchungen als Bei-
spiele für solche, mittels Familienähnlichkeiten beschreibbare Familien, die Familie 
der Spiele und die Familie der Zahlen. Es entsteht zwischen Verschiedenem aber 
Ähnlichem eine Verwandtschaft, weil wir dies und jenes „auch so nennen“ 83 wie 
das, was wir bisher so genannt haben. Wittgenstein verneint die Möglichkeit, fami-
lienähnliche Begriffe unter einen Gattungsbegriff zu fassen, verneint also das Vor-
handensein von Merkmalen, die allen unter der Perspektive der Ähnlichkeit adres-
sierten Instanzen gemeinsam wäre. Es wurde argumentiert, dass die Familie bereits 
diesen Induktionsrahmen bzw. Gattungsbegriff abgibt, auch wenn dann alle Fami-
lienmitglieder unterschiedliche Merkmale teilen und kein Merkmal allen Mitglie-
dern zukommt – außer demjenigen freilich, Familienmitglied zu sein. Diese Zuge-
hörigkeit wird vor dem Induktionsakt, bei dem auf diverse Merkmale hin perspekti-
viert werden kann, gesetzt und von Wittgenstein vernachlässigt.84 Dies zeigt sich 

                                                             
81   Ludwig Wittgenstein (1990): Tractatus logico-philosophicus, Tagebücher 1914–1916, 

Philosophische Untersuchungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 352. 

82   Ebd., 278, §66–67. 

83   Ebd., 278, §67. 

84   Lutz Geldsetzer (1999): Wittgensteins Familienähnlichkeitsbegriffe. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 339 

 

 

bereits im Begriff der Ähnlichkeit, die Identität an Verschiedenem herausstellt, was 
in Umkehrung das Gleiche ist, wie mit dem Begriff der Veränderung Verschiedenes 
an Identischem herauszustellen. Ähnlichkeit verweist auf gleiche Merkmale an 
Verschiedenem: Zwei verschiedene Bilder ähneln sich in ihrer Farbe, Thematik 
oder Struktur, nur wenn vor dieser Ähnlichkeitsfeststellung entschieden wurde, 
Instanzen der Gattung Bild zu vergleichen. Rein logisch, so wurde gegen Wittgen-
steins Familienähnlichkeitskonzept eingewendet, findet sich immer ein übergeord-
neter Gattungsbegriff, ein Induktionsrahmen, der die Auswahl leitet, unter der Iden-
tität und Verschiedenheit thematisiert werden. Dieser Rahmen ergibt sich jedoch, da 
es sich um ein Induktions- oder Abstraktionsverfahren handelt, aus der Auswahl der 
Instanzen, die wiederum merkmalsgeleitet ist. Es gibt eben nicht Gattung und Art, 
die entdeckt werden könnten, sondern es gibt beobachtbare gemeinsame und ver-
schiedene Merkmale an einer (so oder anders zu wählenden) Auswahl an Instanzen, 
die basierend auf dieser Beobachtung einer Gattung und Art zugeordnet werden. 
Vor allem in der Biologie zeigt sich, wie Taxonomien (Gattung, Art, Familie) den 
vorgefundenen Instanzen nachlaufen. Schließlich finden sich immer Instanzen, die 
nicht in die gerade geltende Taxonomie passen und diese so zur Modifikation auf-
geben. So musste die Einteilung der Lebewesen in Tiere und Pflanzen um das Reich 
der Pilze ergänzt werden, die zuvor als Pflanzenart galten. Derzeit ein populärer 
Grenzgänger, der sich der biologischen Taxonomie entzieht, sind die Viren, von 
denen strittig ist, ob sie Lebewesen sind oder nicht. Hier zeigt sich das kreative 
Potenzial der Familienähnlichkeitsperspektive: man kann mit ihr Ähnlichkeiten 
thematisieren, ohne die Entscheidung der Gattungszugehörigkeit (möglicherweise 
vorschnell und auf ungenügender Informationsbasis) fällen zu müssen. Die logische 
Existenz gemeinsamer Merkmale unter der Perspektive der Ähnlichkeit gefasster 
Instanzen einerseits im Unterschied zu Wittgenstein eingestanden, soll hier das 
kreative Potenzial dieser Perspektive aufgenommen werden, die es erlaubt, die 
Gattungsentscheidung für den Moment zu suspendieren. Die Auswahl der als fami-
lienähnlich zu betrachtenden Instanzen wurde bei Wittgenstein durch den gleichen 
Namen, also Homonyme motiviert, was Lutz Geldsetzer als Verstoß gegen deren 
Unterschiede kritisiert: 

Hinter sprachlichen Homonymien verbergen sich begriffliche Unterscheidungen, die 

zu beachten sind. Genau dagegen verstoßen nun die Familienähnlichkeitsfreunde. Sie 

wollen auch noch die entlegensten Sachverhalte unter einen „Familienähnlichkeits-

begriff“ bringen, wenn sie nur eine gemeinsame Bezeichnung haben.85 

Das Gegenteil soll im Sinne der kreativen Deutungserschließung am Akzidenzbe-
griff erprobt werden: Mit dem Begriff Akzidenz sollen inhaltlich verwandte Sach-

                                                             
85   Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


340 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

verhalte unter einen Begriff gebracht werden, obwohl sie verschiedene Bezeich-
nungen haben. Das Ziel dabei ist, durch die Heteronymie maskierte, aber im Ähn-
lichkeitsvergleich hervortretende Merkmale zu bergen. So wird eine Vermutung 
(durchaus als educated guess) über mögliche Bezüge heteronymer Instanzen als 
These thematisiert. Eine Frage wäre also z.B.: ‚Was wäre, wenn Invention und 
Unfall verwandt wären? Welche Merkmale hätten sie gemeinsam und was wäre 
noch mit ihnen verwandt?‘ Dabei kann die Vermutung wiederum durch sprachliche 
Ähnlichkeit ausgelöst werden, etwa wenn Einfall, Zufall und Unfall verschiedene 
Arten von Fällen zu sein scheinen, ohne dass aus dem Vermutungsauslöser eine 
Begründung sachlicher Ähnlichkeit folgen würde. Schließlich folgt aus dem pro-
verbialen Gleichklang anatomischer Backen nichts für das Kuchenbacken, wozu 
man recht schnell kommt, wenn man diese beiden unter Ähnlichkeitsgesichtpunkten 
bedenkt; wohl aber für den Einfall (Idee, Invention) und den Einfall (militärisch, 
Invasion) (vgl. 346). Einfall wie Backen zu behandeln, könnte dazu führen, Pilze 
nicht zu finden, weil nur nach Pflanzen oder Tieren gesucht wird. Dieser Ansatz ist 
ein hermeneutischer, kein analytischer, weshalb auch auszuhalten ist, dass der In-
duktionsrahmen, der Gattungsbegriff (noch oder bis auf Weiteres) nicht bestimmt 
wird. Im Gegenteil: Eine verfrühte Festlegung der Gattungszugehörigkeit einer 
Instanz kann deren Merkmale außerhalb der angenommenen Gattung erkennen 
verhindern, womit dann Pilze als Pflanzen gelten oder Unfälle als Zeichen unzu-
länglicher, aber prinzipiell perfektionierbarer Technikbeherrschung. 

„Warum nennen wir etwas ‚Zahl‘? Nun, etwa, weil es eine – direkte – Verwandt-

schaft mit manchem hat, was man bisher Zahl genannt hat; und dadurch, kann man 

sagen, erhält es eine indirekte Verwandtschaft zu anderem, was wir auch so nennen“ 

(Phil. Unters. I, 67, a. a. O. S. 57-58). Das zeigt freilich nur an, daß die damalige 

Zahlentheorie zwar zahlreiche „Arten“ von Zahlbegriffen definiert hatte, jedoch nicht 

über einen allgemeinen (Gattungs-)Begriff der Zahl verfügte.86 

Entsprechend dieses Einwandes Geldsetzers gegen die homologiebasierte Ver-
wandschaftsperspektive Wittgensteins ließe sich kritisieren, dass vermutungsgelei-
tete Verwandschaftstests von Akzidenzinstanzen nicht bedeuten, dass diesen In-
stanzen der Akzidenzfamilie keine Gattung überordenbar ist, sondern nur, dass ein 
allgemeiner (Gattungs-)Begriff der Akzidenz (noch) fehle. Es ist eben auch äußerst 
selten, dass auf neue Phänomene bereits mit einem allgemeinen Begriff zugegriffen 
werden kann. Zunächst wird über Ähnlichkeit mit bekannten allgemeinen Begriffen 
operiert. So waren Pilze erstmal blattlose Pflanzen, weil sie viele derer Merkmale 
teilen. So sind auch Atombomben erstmal (einst unvorstellbar) starke Bomben, weil 
sie viele Merkmale herkömmlicher Sprengsätze teilen. Aber Pilze sind keine Pflan-

                                                             
86   Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 341 

 

 

zen, u.a. weil sie keine Photosynthese betreiben. Und Atombomben sind völlig 
anders als herkömmliche Sprengsätze, da ihre Wirkungsgesamtheit nicht durch die 
messbare Menge an Explosivstoff quantifiziert werden kann, sondern durch die 
Strahlungsverseuchung jenseits jeder Messbarkeit als Mutagen wirkungsoffen in 
Wachstumsprozesse eingreift. Die Atombombe als Instanz der (Gattung) Spreng-
sätze zu fassen, hat eine gewisse Berechenbarkeit und damit Einsätzbarkeit zur 
Folge – nur da die Sprengkraft quantifizierbar ist, konnte der Einsatz von Atom-
bomben riskiert werden. Die Atombombe als Instanz der (Gattung) Mutagene zu 
fassen, hätte die Unmöglichkeit ihres Einsatzes zur Folge haben müssen oder deren 
Einsatz zumindest im Modus des hazardierenden Anstellens statt des riskierenden 
Herstellens verortet. Viele Phänomene sind nicht eindeutig einer Gattung zuorden-
bar und im Falle der hier fokussierten heutigen Akzidenzphänomene ist es mitunter 
gefährlicher die falsche Gattung zuzuschreiben, als diese Zuschreibung erstmal zu 
suspendieren oder provisorisch zu halten. 

 
Im Folgenden sollen also heteronyme Akzidenzphänomene als verwandt verstanden 
werden, wenn es plausibel ist, die einen ‚auch so zu nennen‘, wie die anderen. Da 
Akzidenz, wie gesehen, das Eintretende oder Vorfälle, und, wie noch zu sehen sein 
wird, auch Ereignisse meinen kann, lässt sich sagen, dass Akzidenzphänomene 
gewissermaßen die Fasern darstellen, aus denen die Handlungsfäden bestehen, aus 
denen wiederum das narrative Gewebe konfiguriert ist, in das der Mensch nach 
Wilhelm Schapp verstrickt ist. Es ist kein Zufall, dass Wittgenstein das Konzept der 
Familienähnlichkeit in dieser Metaphorik weiterspinnt: 

Und wir dehnen unseren Begriff der Zahl [oder der Akzidenz, BG] aus, wie wir beim 

Spinnen eines Fadens Faser an Faser drehen. Und die Stärke des Fadens liegt nicht 

darin, daß irgend eine Faser durch seine ganze Länge läuft, sondern darin, daß viele 

Fasern einander übergreifen. […] Ebenso könnte man sagen: es läuft ein Etwas durch 

den ganzen Faden, – nämlich das lückenlose Übergreifen dieser Fasern.87 

                                                             
87   Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, Tagebücher 1914–1916, Philosophische 

Untersuchungen. A.a.O., 278, §67. Genauso läuft auf der nächst höheren Ebene ein Et-

was durch das ganze Gewebe, nämlich das lückenlose Übergreifen der Fäden. Verbrei-

tet wird dieses übergreifende aber nicht durchgängige Verwandtschaftsmerkmal formal 

dargestellt. So hat die Folge ABC, BCD, CDE und DEF durchgehend übergreifende Ei-

genschaften und daher eine Verwandtschaft. Auch wenn ABC und DEF kein Merkmal 

mehr teilen, sind sie dennoch über die „genetische Kette der Zwischenglieder“ wie 

durch einen Stammbaum verwandt. Vgl. Heinrich Schmidt; Martin Gessmann (2009): 

Philosophisches Wörterbuch. Stuttgart: A. Kröner, 222. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


342 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Im Gegensatz zu rein logischer oder kategorialer Unterscheidung haben Familien-
mitglieder ein je nach Kontext sehr verschiedenes Ensemble an Merkmalen, sie sind 
vage Begriffe und haben „verschwommene Ränder“88. Wittgensteins Konzept der 
Familienähnlichkeit stellt eine Zumutung für das Exaktheitsideal mathematischer, 
logischer Definitionen und deren Tauglichkeit für lebensweltliche Phänomene wie 
die Umgangssprache dar. Wie anders, wenn nicht durch Familienähnlichkeiten, 
könnte man Phänomene des Auch-anders-sein-Könnens vorläufig zu ordnen versu-
chen? Dabei kann, wenn unbedingt nötig, als Induktionsrahmen die Familie selbst 
gelten, also Akzidenz. Auch wenn das Gemeinsame dieser Familie erst erscheint, 
wenn man ihre Instanzen, die einzelnen Individuen kennengelernt hat.  

In die Akzidenzfamilie greifen viele verschiedene und nicht selten gegensätzli-
che Bedeutungsfasern ineinander über. Im Folgenden sollen Zufall, Unfall, Einfall 
und Glücksfall aber auch die Bedeutungsdimension von Mittel, Vermögen, Schick-
sal, Fakt und Möglichkeit als akzidenzfamilienähnlich dargestellt werden. Die 
Explikation der Familienähnlichkeiten führt zur Grenzverwischung der heute im 
Deutschen üblicherweise verstandenen Bedeutungen der Begriffe, offenbart also 
ihre verschwommenen Ränder und gleichzeitig kommen Bedeutungsgehalte in die 
Aufmerksamkeit, die alltagssprachlich vergessen, marginalisiert oder allenfalls in 
Latenz gehalten sind. Der Gewinn der familienähnlichen Betrachtung zweier ver-
wandter Begriffe besteht in der möglichen Übertragung des Verstehens des einen 
auf das Verstehen des anderen.89  

Zwei verwandte Begriffe nennt Wittgenstein auch Vettern, mit folgendem Ge-
winn: „Lehre ich Einen den Gebrauch des einen Wortes, so lernt er damit auch den 
Gebrauch des andern.“90 Bekanntlich ist für Wittgenstein der Gebrauch eines Wor-
tes dessen Bedeutung.91 Die Lektion, die der Akzidenzfamilie hier abgewonnen 

                                                             
88   Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, Tagebücher 1914–1916, Philosophische 

Untersuchungen. A.a.O., 280, §71. 

89   Hierin sieht auch Geldsetzer den Nutzen der Wittgensteinchen Familienähnlichkeit: „Es 

dürfte auf der Hand liegen, daß die wesentliche logische Neuerung und Fruchtbarkeit 

der Wittgensteinschen ‚Familienähnlichkeit‘ bei Begriffen in der Entdeckung der logi-

schen Definitionsweise von polar einander zugeordneten Begriffen durch die Merkmale 

des jeweils gegenpoligen Begriffes liegt. Die Ausarbeitung dieser Methode der ‚Dop-

pelinduktion‘ oder gar einer mehrpoligen ‚Tupelinduktion‘ dürfte die begriffslogische 

Methodologie mancher Wissenschaftsbereiche wesentlich bereichern können.“ Geldset-

zer: Wittgensteins Familienähnlichkeitsbegriffe. A.a.O. 

90   Wittgenstein: Tractatus logico-philosophicus, Tagebücher 1914–1916, Philosophische 

Untersuchungen. A.a.O., 352. 

91   „Was ist aber die Bedeutung des Wortes ‚fünf‘? – Von einer solchen war hier garnicht 

die Rede; nur davon, wie das Wort ‚fünf‘ gebraucht wird.“ Ebd., 238, §1. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 343 

 

 

werden kann, ist eine Gebrauchskompetenz der ‚familiensemantisch vollen‘ Bedeu-
tung. Die Perspektive auf das Gemeinsame von Begriffsvettern lehrt, Eigenschaften 
des einen im anderen mitzuverstehen. Wie bei menschlichen Vettern sieht man 
dieses Gemeinsame, wie etwa die typischen Medici-Augen, oft erst, wenn man um 
die Verwandtschaft weiß und danach sucht, wo man sie vermutet. 

Werden die Familienangehörigen nicht in ihrem familiären Milieu bedacht, 
kann von einer semantischen Akzidenzvergessenheit gesprochen werden, die etwa 
die invasiv-aggressiven Aspekte einer Idee oder Erfindung übersieht, oder die Zu-
fälligkeit des vermeintlichen Schicksals, die einbrechend-(ver/zer)störende Seite der 
Innovation wie der inventiös-verbindende, pädagogisch-epistemologische Charakter 
des Unfalls. Über die Familienähnlichkeit ist der Bedeutungshof des einen Ver-
wandten synekdochisch beim Verstehen des anderen mitzuverstehen (συνεκδοχή).92 

Die Akzidenzfamilie soll hier im Modus der Synekdoche, also in der Wechselbe-
deutung von engerem und umfassenderem Begriff dargestellt werden. Die Synek-
doche meint eben ein sprachliches Bild, bei dem ein engerer Begriff durch einen 
umfassenderen ausgedrückt wird oder umgekehrt.93 Beispielsweise ist mit dem Satz 
‚Er ist ganz Herz.‘ nicht das anatomische Körperteil gemeint, das wäre lediglich ein 
Pars pro toto, eine Metonymie, die nur die zentrale Relevanz des Herzens für den 
Menschen aussagte, etwa so wie ‚pro Kopf‘ für pro Person oder ‚fünfzig Segel‘ für 
‚fünfzig Schiffe‘ nur einen Namenswechsel mit Betonung eines wesentlichen Teiles 
anzeigt. Im synekdochischen Bild ‚Herz‘ hingegen werden diesem üblicherweise 
zugehörige Charaktereigenschaften (Mut, Gefühl, Mitleid, Großzügigkeit) symboli-
siert und auf die gesamte Person ‚Er‘ übertragen.94 Die Aussage der Synekdoche 
ist: Was für das Teil gilt, gilt auch für das Ganze – pars pro toto – aber:  

Als Synekdoche verstanden, weist der Ausdruck hingegen [im Gegensatz zur Meto-

nymie, BG] auf ein qualitatives Verhältnis zwischen den Teilen des als Einheit von 

physischen und geistigen Attributen verstandenen Individuums hin, an dem alle Teile 

partizipieren.95  

                                                             
92   synekdoché (συνεκδοχή) bedeutet wörtlich mitverstehen, mitauslegen.  

93   Die umgekehrte Variante, in der ein Ganzes für einen Teil steht (z.B. die ‚Society‘ für 

die wohlhabende Schicht) ist seltener, aber auch eine Synekdoche. 

94   Im Unterschied zur Metapher „Achilles war ein Löwe im Kampf.“, die Bedeutung von 

getrennten, entfernten Teilen (Mensch – Löwe) überträgt, stiftet das synekdochische 

Mitverstehen eine Bedeutungsübertragung von nahen, zusammengehörigen Teilen 

(Mensch und sein Herz). Für Hayden White ist die Synekdoche die prägende rhetori-

sche Figur für eine konservative Geschichtsschreibung, etwa von Leopold von Ranke. 

Das Beispiel „Er ist ganz Herz“ stammt von White. White: Metahistory. A.a.O., 53. 

95   Ebd., 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


344 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Die Synekdoche erschließt eine intrinsische Beziehung zwischen gemeinsamen 

Qualitäten. Beide Teile werden so in ein Ganzes integriert, „das sich qualitativ von 
der Summe der Teile unterscheidet, die bloß mikrokosmische Reproduktionen von 
ihm sind.“96 Die semantische Akzidenzvergessenheit synekdochisch zwischen den 
Familienmitgliedern zu vergegenwärtigen heißt, auf deren intrinsische Beziehung 
zwischen gemeinsamen Qualitäten hinweisen, wobei dem Ganzen die Qualitäten 
seiner Teile zukommen, dem ‚Er‘ die Qualitäten von ‚Herz‘, dem Begriff ‚Akzi-
denz‘ die Qualitäten seiner ‚Verwandten‘. ‚Akzidenz ist ganz Risiko.‘ überträgt 
analog zu ‚Er ist ganz Herz.‘ synekdochisch die Eigenschaften, die dem Risiko 
beigemessen werden, auf den ganzen Akzidenzbegriff; Risiko ist als dessen Unter-
begriff „eine mikrokosmische Reproduktion von ihm“97. Dies meint, Akzidenz auf 
dem Wege seiner synekdochischen Familienähnlichkeit zu verstehen. Im Folgenden 
werden alle ‚Synekdochen-Teile‘ des Akzidenzbegriffes mit klein hoch ‚a‘ kennt-
lich gemacht, 98 z.B. Zufallª. 

Um Phänomene vor dem Hintergrund ihrer Akzidentialität verstehen zu können, 
also Akzidenz als phänomenologisch-hermeneutischen Schlüssel zu verwenden, 
müssen diese Phänomene, sofern sie als Akzidenzphänomene gefasst werden, stets 
in Bezug auf den vollen Akzidenzbegriff, unter dem gemeinsamen Interesse des 
‚Inbegriffs Akzidenz‘, also mit wachem Akzidenzbewusstsein gesehen werden. Als 
Akzidenzvergessenheit zeigt sich dies partikular dort, wo die gesamte Bedeutungs-
familie nicht mehr im Verstehen des Begriffes erscheint. Da im Deutschen Unfall 
und Zufall separate Begriffe sind, scheint ein Vergessen ihrer ursprünglichen Iden-
tität und damit Eigenschaftengleichheit möglich, das im Englischen und Französi-
schen nicht möglich ist, da man dort nicht umhinkommt, Zufall und Unfall zu hö-
ren, wenn accident (en/fr) gesagt wird. Dass im selben Begriff auch das Wahrneh-

menª (accido (lat.): zu Ohren kommen) mitgeht und der Unfall hohen epistemologi-
schen Effekt hat99, scheint auch hier vergessen. Der Unfall ist als Akzidenz das, 
was zur Wahrnehmung des Menschen durchdringt, ihn anfällt und seine Aufmerk-
samkeit fordert. Damit leistet der Unfall ereignishaft, was die phänomenologische 
Reduktion als Methode leisten soll, nämlich Entselbstverständlichung.  

                                                             
96   Ebd., 53. 

97   Ebd., 53. 

98   Um der Lesbarkeit willen wird diese Kennzeichnung nicht durchgehend vorgenommen, 

sondern bei erstmaliger Nennung oder mit besonderer Betonung als synekdochischer 

Teil des Akzidenzbegriffes. Ohne Anspruch auf Vollständigkeit werden die semanti-

schen Felder dieser Teile an entsprechender Stelle in den Fußnoten aufgeführt.  

99   Vgl. etwa zum Störfall als eigene Kategorie der Wissensproduktion mit eigenem epis-

temologischen Status: Lars Koch; Christer Peterson; Joseph Vogl (2011): Störfälle. 

Bielefeld: transcript. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 345 

 

 

Akzidenzbewusstsein soll also heißen, bei jedem der Teile das Ganze mitzubeden-
ken, sich etwa zu fragen: Was ist das Zufällige an diesem Einfall, was ist Findung 
und was Erfindung, wo wirkt diese Idee als invasiver Einbruch100 und wo knüpft sie 
an, wo berührt sie und mit welcher Dynamik, welche Gefahr wird womit im Risiko 
abgewogen, wen betrifft es? In diesem Sinne ist die Akzidenzhinsicht ein Denkzeug. 
Es soll ein prüfendes Überdenken eines Akzidenzphänomens vor dem Hintergrund 
seiner Verwandten angeregt werden, wobei nicht behauptet werden soll, dass alle 
Akzidenzphänomene alle Aspkete ihrer Familie teilen. Die Verwandschaft leitet 
jedoch Vermutung, die sich bestätigen oder als verfehlt herausstellen können. So 
leitet zum Beispiel die Verwandschaft Ravi Coltranes mit seinem Vater und Musi-
kerlegende John Coltrane die Vermutung, dass Ravi Merkmale seines Vaters teilen 
könnte, die einen Konzertbesuch bei ihm lohnen könnten, was viele für zutreffend 
halten, ohne dass daraus folgen könnte, dass Ravi Johns sämtliche Merkmale besä-
ße, noch, dass aus deren Verwandschaft das Merkmal ‚guter Saxophonist‘ folgen 
müsste. Aus Verwandschaft folgen zwar immer irgendwelche gemeinsamen Merk-
male – es fragt sich aber, ob die Ähnlichkeit in Bezug auf das jeweilige Erkenntnis-
interesse relevant ist. Für das Erkenntnisinteresse ‚Lohnt ein Konzertbesuch?‘ ist 
etwa das gemeinsame Merkmal Jazztalent relevant, ob beide die gleiche Nasenform 
teilen eher nicht. Für das Erkenntnisinteresse einer auf Innovation hin zu orientie-
renden Organisationsstruktur ist z.B. das gemeinsame Merkmal von Invention und 
Invasion ‚Störung der etablierten Situation‘ relevant und nicht, dass beide mit In- 
beginnen.  

Zugang zu dem semantischen Feld101 der Summe dieser Teile gelingt über den 
diachronen Bedeutungswandel der Begriffe, nicht nur über ihre Etymologie. Ein 

                                                             
100  Dass jede neue Idee, jede Erfindung immer etwas anderes zerstört, zumindest dessen 

Wertung als Neuestes, zeigte Joseph Schumpeter in seinem Konzept der schöpferi-

schen, kreativen Zerstörung. Der Zusammenhang wurde zuvor und grundsätzlicher von 

Nietzsche gefasst und fundamental geht er auf antike Kreislauftheorien zurück, in denen 

nichts entstehen kann, ohne dass ein Bestehendes zuvor vergeht. Joseph A. Schumpeter; 

E. K. Seifert; Susanne Preiswerk (1993): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. 

Tübingen: Francke „Und wer ein Schöpfer sein muss im Guten und Bösen: wahrlich, 

der muss ein Vernichter erst sein und Werthe zerbrechen.“ Friedrich Nietzsche (2009): 

Also sprach Zarathustra. In: Ders.: Nietzsche Source – Digitale Kritische Gesamtaus-

gabe Werke und Briefe (eKGWB), Von der Selbst-Ueberwindung. 

101  Dieser Untersuchung zugrunde gelegt werden die Sprachen Deutsch, Englisch, Franzö-

sisch, Italienisch, Spanisch mit den etymologischen Wurzeln Latein und Griechisch, 

nicht, um einen Eurozentrismus ins Werk zu setzen, sondern aus Ressourcen und Kapa-

zitätsgründen dieser Arbeit. Sicher wären Vergleiche mit weiteren entfernteren Spra-

chen sehr interessant, wie etwa der viel zitierte Zusammenhang der chinesischen Be-
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


346 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Blick darauf, was ein Begriff einmal bedeutete, schafft ein Verständnis dafür, wel-
che Bedeutungsteile verloren gingen, z.B. wenn Luther Zufall sagt und damit Ein-

fall meint. Genauso gewährt ein synchroner Blick auf Begriffe, wie sie heute in 
verschiedenen Sprachen Verwendung finden, Einblicke darüber, was sie heute 
bedeuten können.102 Als Hinsicht auf das schillernde semantische Feld des Akzi-
denzbegriffes eignet sich der diachron-synchrone Doppelblick auf die semantisch 
sedimentierte Bedeutungsfülle, auf „Substrukturen des Denkens“103 wie sie ‚mit 
scharfem Blick für das Entscheidende in der Sprache niedergelegt wurden‘.  

Der einfache Mann dagegen, der kein Denker ist, aber auf das Entscheidende besser 

achtet, hat seine eigene Existenz mit scharfem Blick ins Auge gefaßt und hat das Er-

gebnis des Geschauten in seiner ihm geläufigen Sprache niedergelegt. Wir vergessen 

zu leicht, daß in der Sprache bereits eine Art von Weltanschauung zum Ausdruck 

kommt.104 

                                                                                                                                       
griffe für Krise (危机, wēijī) [zusammengesetzt aus Gefahr (危, wēi) und wichtiger 

Zeitpunkt/Gelegenheit (机, jī)] und Chance (机会, jīhuì) [zusammengesetzt aus wichti-

ger Zeitpunkt/Gelegenheit (机, jī) und Zusammentreffen/Beherrschen (会, huì)].  

102  Hier wäre Geldsetzer zu widersprechen, wenn er meint: „Daß die mathematische Glei-

chung als logische Äquivalenz in den Geisteswissenschaften eine weit verbreitete An-

wendung findet, sieht man an jedem zweisprachigen Wörterbuch: Es drückt bei jedem 

Eintrag identische Bedeutung in verschiedenen Sprachgestalten aus.“ Geldsetzer: Witt-

gensteins Familienähnlichkeitsbegriffe. A.a.O. Die verschiedenen Sprachgestalten drü-

cken nämlich nie „identische Bedeutungen“ aus, sondern haben in ihren jeweiligen Ge-

stalten auch immer andere Bedeutungen, die in der Übersetzung nicht enthalten sind, 

die aber oft passend bei dieser mitgedacht werden können. So z.B. Zufall und Unfall im 

Wort accident (en). Vgl. zur Übersetzung: Glanz und Elend der Übersetzung, in: Ortega 

y Gasset: Vom Menschen als utopischem Wesen. A.a.O., 93–130.  

103  Die von Blumenberg vorgeschlagene „Metaphorologie sucht an die Substruktur des 

Denkens heranzukommen, an den Untergrund, die Nährlösung der systematischen Kris-

tallisationen, aber sie will auch faßbar machen, mit welchem ‚Mut‘ sich der Geist in 

seinen Bildern selbst voraus ist und wie sich im Mut zur Vermutung seine Geschichte 

entwirft.“ Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie. A.a.O., 13. Die Sprache 

zu befragen, um Substrukturen des Denkens freizulegen, kann also als Weltanschau-

ungsarchäologie verstanden werden. Vgl. zur Entbergenden Funktion und zur Aktualität 

des Archäologischen: Knut Ebeling; Stefan Altekamp (2004): Die Aktualität des Ar-

chäologischen in Wissenschaft, Medien und Künsten. Frankfurt am Main: Fischer Ta-

schenbuch Verlag. 

104  Ortega y Gasset: Vom Menschen als utopischem Wesen. A.a.O., 27–28. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 347 

 

 

Ausgangspunkt für die Anwendung dieses Denkzeugs in einer solchen ‚Weltan-
schauungsarchäologie‘ in den Sedimentschichten des Akzidenzbegriffes105 soll 
dessen protosemantische Gestalt als lateinischer Ursprung von Zufälligkeit bzw. 
Zufall sein.  

§1 Zufall, absolut-relativ 

Im Deutschen Wörterbuch der Gebrüder Grimm106, wird der Übersetzungszusam-
menhang vom aristotelischen symbebēkósª und accidensª mit Zufallª genannt: „in 
verschiedenen anwendungen schlieszt sich zufall an lat. accidens an, das dem 
συμβεβηκός des Aristoteles… entspricht.“107 Akzidenz bedeutet das Zufällige, d.h. 
eine ex ante Disponiertheit auch anders sein zu können. Ein Vorkommnis, das in 
dieser Disponiertheit eintritt, ohne dass Gründe für dieses Eintreten angegeben 
werden könnten, eine konkrete Kristallisation der Zufälligkeit also, ist dann Zufall. 
Mit Bubners Bestimmung von Zufälligkeit als deutsche Übersetzung von Akzidenz 
und Kontingenz, darf daher gelten: Akzidenz heißt Zufälligkeit und Zufall ist 
grundlos fixierte Akzidenz.108 In diesem Sinne galt Akzidenz als Zufallª109 und mit 
Leibniz als das, was unter das Joch der Wissenschaft zu zwingen sei.110 Diese Ge-

                                                             
105  An dieser Stelle kann nur ein Vorschlag für eine solche „Synekdochologie“ als Unter-

programm der Metaphorologie versucht werden. Ein solches Programm stellte eine 

Aufgabe für weitere Studien dar (v.a. in Abhängigkeit zur einbezogenen Sprachvielfalt). 

Hier soll es genügen, die Akzidenzvergessenheit synekdochisch aufzuschließen und zu 

einem Akzidenzbewusstsein zu kommen, das die Akzidenzphänomene als zentralen und 

größer werdenden Bestand unserer Wirklichkeit in ihrer Bedeutungsfülle versteht.  

106  Der Rückgriff auf die Gebrüder Grimm bei der Entbergung früherer Wortbedeutungen 

hat mit Heidegger gewissermaßen Tradition, der in Sein und Zeit sein Verständnis des 

In-Seins von den Grimms herleitete. Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 73, 

Anm.1. 

107  Jacob Grimm; Wilhelm Grimm (1854–1961): Zufall. In: Ders.: DWB = Deutsches 

Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, 3 [Hervorh. i.O.]. 

108  Bubner: Die aristotelische Lehre vom Zufall. A.a.O., 6–7. Vgl. → S. 319, Anm. 20. Die 

Gebrüder Grimm bestätigen dies, auch wenn sie Zufälligkeit ebenfalls mit Zufall wie-

dergeben: „nunmehr bezeichnet zufall einen einzelnen durch den zufall [d.i. Zufällig-

keit, BG] herbeigeführten vorgang.“ Grimm und Grimm: Zufall. A.a.O., Bd. 32, Sp 

346, 6. 

109  Am deutlichsten wird auf synchron sprachlicher Ebene die Verwandtschaft von Akzi-

denz und Zufall im Vergleich von accidens und el acaso (es) – Zufall. 

110  „die kunst der practik steckt darin, dasz man die zufälle selbst unter das joch der wis-

senschaft …bringe“ Leibniz zitiert in: Ebd., Bd. 32, Sp. 343, 3a. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


348 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

genüberstellung von Zufall und Wissenschaft spiegelt sich in einem heutigen, meist 
naturwissenschaftlichen Wissenschaftsverständnis, das eindeutige Definitionen und 
jederzeitige Wiederholbarkeit und Reproduzierbarkeit fordert. Ziel von Wissen-
schaft ist demnach das Abarbeiten des mangelhaften Wissens, das uns ein Vor-
kommnisª als Zufall erscheinen lässt, weil wir zu wenig über die Ursachen und 
Kausalitäten wissen, die es als Wirkung erkennbar machen würden. So „bezeichnet 

der zufall heute in freiem vorkommen das unberechenbare geschehen, das sich 

unserer vernunft und unserer absicht entzieht.“111 Zufall bezeichnet ab dem 17. 
Jahrhundert ein Maß der Unwissenheit, eine Interpretation eines Phänomens als 

Zufall relativ zu unserem Wissen, weshalb dieser Zufall auch subjektiver oder rela-

tiver Zufall genannt wird. Der Sattelzeitzeuge und Wahrscheinlichkeitstheoretiker 
Adolphe Quételet112 bezeugt: „Le mot hasard sert officieusement à voiler notre 
ignorance.“113 Demgegenüber wird ein objektiver oder absoluter Zufall geltend 
gemacht, der selbst bei unendlichem Wissen prinzipiell nicht wissbar ist. Was als 
objektiver Zufall jeweils gilt und was als relativer, ist wieder als Indiz für eine 
bestimmte Weltsicht verstehbar. So gilt derzeit, dass der Weg, den ein Proton im 
Doppelspaltexperiment nimmt ex ante unwissbar ist,114 womit dies, solange dies 
gilt, ein absoluter Zufall wäre. Während relative Zufälle durch mehr Wissen ver-
meidbar sind, sind absolute Zufälle notwendig.115 Aus dieser Notwendigkeit folgt, 
dass sämtliche Strategien Zufälle durch mehr Wissen, Forschung, Vorkehrungen, 
Sicherungen etc. zu reduzieren immer nur für relative Zufälle gelingen kann und 
höchstens bislang als absolut angenommene Zufälle zu de facto erklär- und prog-
nostizierbaren, also zu eigentlich relativen Zufällen zu machen. Diese Unterschei-
dung von absoluten und relativen bzw. objektiven und subjektiven Zufällen erinnert 
stark an die restmetaphysische Unterscheidung von an sich und für sich. Ohne den 

                                                             
111  „… aber der bedeutungswandel hat sich erst im 17. jh. vollzogen. seitdem die causalität 

das wichtigste problem der philosophie und die gesetzmäszigkeit die grundlage der na-

turwissenschaft geworden war, brauchte man ein wort um das zu bezeichnen, dessen ur-

sache unbekannt ist. eine ähnliche umwandlung hat, kaum viel früher, das frz. hasard 

durchgemacht, das, ursprünglich ein würfelspiel bezeichnend, sich im gebrauch erwei-

tert hatte, aber jetzt erst la cause ignorée d’un effet connu Voltaire (s. Littré 2, 1987) 

wurde.“ Ebd., Bd. 32, Sp. 345, 5 [Hervorh. i.O.]. 

112  1796–1874. 

113  Zitiert, in: Mauthner: Zufall. A.a.O., 504. 

114  Vgl. Richard P. Feynman (2002): QED. München [u.a.]: Piper, 93–98; Anton Zeilinger 

(2005): Einsteins Schleier. München: Goldmann, 29–46. 

115  Vgl. Anton Zeilinger (2007): Der Zufall als Notwendigkeit. Wien: Picus. An dieser 

Stelle ließen sich ein Übermaß an Aussagen des Stils ‚Nur der Zufall ist Notwendig.‘ zi-

tieren.  

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 349 

 

 

ontologischen Status von absoluten, bewusstseinsunabhängigen Zufällen reflektie-
ren zu wollen, kann auch hier wieder eine Ausweitung der Zufälle für sich, also 
Zufälle für uns konstatiert werden. Denn wenn die Kausalität eines Phänomens für 

uns prinzipiell zu komplex ist, um es verstehen zu können, macht es keinen Unter-
schied mehr, ob sie auch für einen Laplaceschen Dämon oder eine theoretisch all-
wissende Instanz unwissbar wäre. Am Beispiel komplexer Interaktionen von Be-
obachtungen zweiter Ordnung und Bewertungen, Erwartungen und Interpretatio-
nen, die sozial gestimmt, in Abhängigkeit von anderen Bewertungen, Erwartungen 
und Interpretationen, also im Mit-Sein mit gestimmten anderen, für deren Sicht das 
gleiche gilt, wird das to complex to know deutlich, das für uns identisch wird mit 
einem theoretischen not knowable.116 

§2 Symptom 

Da accidens ebenfalls als Übersetzung des griechischen σύμπτωμα-Begriffes dien-
te, ist das Symptomª Mitglied der Akzidenzfamilie. Im Begriff verschwimmen die 
Bedeutungen von Unglück, Unfall, Ereignis und Zufall.117 Akzidenz bezeichnete in 
der Medizin sowohl eine krankhafte Störungª selbst (accidentia morbus) und das 
konkrete einzelne Auftretenª einer Krankheit (Fieber-, Ohnmachtsanfall) als auch 
das äußere Anzeichenª einer Krankheit. Letzteres würde heute mit Symptom statt 
Zufall ausgedrückt werden: „etliche, die eben solche zufäll oder symptomata haben, 
als ob sie von wütenden hunden gebissen weren“.118 Akzidenz ist also nicht nur das 
den Substanzen möglich, aber nicht notwendig zugehörige (Akzidens), sondern – 
als spezifisches Ensemble – auch das einem Phänomen so typisch zugehörige, dass 
es als (natürliches) Anzeichen für dieses Phänomen interpretiert werden kann. Es ist 
also nicht nur zufällig, sondern auch so typisch, dass von den Symptomen auf die 
Krankheit geschlossen werden kann.119 Im Symptombegriff ist neben der Bedeu-

                                                             
116  „[W]ir schreiben dem zufall die wirkungen zu, deren ursachen wir nicht sehen“ Goethe, 

zitiert in: Grimm und Grimm: Zufall. A.a.O., Bd. 32, Sp. 345, 5b. Vgl. Zeilinger: Der 

Zufall als Notwendigkeit. A.a.O.; Zeilinger: Einsteins Schleier. A.a.O., 37–46. 

117  Vgl. V. Langholf; O.R Scholz (2010): Symptom. In: Ritter, Gründer und Gabriel (Hg.): 

Historisches Wörterbuch der Philosophie, 41.783. 

118  Grimm und Grimm: Zufall. A.a.O., Bd. 32, Sp. 343, 3c, β; oder: „von den mannigfalti-

gen zufällen dieser krankheit hebe ich nur ein paar zufälle aus“ Ebd., Bd. 32, Sp. 343, 

3c, β. 

119  So ist etwa Schwindel eine Eigenschaft einer Krankheit, wie Rundheit die Eigenschaft 

einer Kugel ist. Der Unterschied besteht darin, dass beide Eigenschaften den Phänome-

nen zwar zufallen, in beiden Fällen spräche Aristoteles jedoch von Attributen und nicht 

von Akzidenzien. Symptom und Krankheit stehen in einem nicht eindeutigen, der Aus-
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


350 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

tung (Krankheits-)Anfall schon seit Homer auch die Bedeutung des ‚aggressiv 
gewalttätigen Anfallens‘ oder des ‚feindlichen, kriegerisch invasiven Einfallens‘ 
auf jemanden oder etwas enthalten.120 Hier zeigt sich bereits die Verwandtschaft 
mit dem Begriff des Einfalls in seiner invasiven, aggressiven Art. 

§3 Einfall 

Akzidenz ist sowohl als lateinische Übersetzung des Symptombegriffs als auch über 
den Zufallsbegriff an den Begriff des Einfallsª gebunden, wie er einerseits in der 
militärischen Invasionª anklingt121 und andererseits im Sinne der Ideeª, der Erfin-
dungª, des Gedankensª. So wird der Satz Luthers zitiert: „woher solten sonst die 
Römer offt solche feine zufelle, rad und witze gehabt haben?“122 Zufall und Einfall 
waren einmal Synonyme.123 D.h. in der Akzidenz müssten beide Bedeutungen 
gleichermaßen semantisch sedimentiert sein und Zufall zu sagen, ohne Einfall zu 
denken und Einfall zu sagen, ohne Idee und Invasion zu denken, hieße die Bedeu-
tung verkürzt, also ‚dysekdochisch‘, misszuverstehen. Eine triviale erste Konse-
quenz daraus ist: Wer Innovationen fordert und fördern will, braucht ein offenes 
Verhältnis zum Zufall, zur Störung, zum Unfall. Eine Übersetzung für Einfall ist 

                                                                                                                                       
legung bedürftigen Verhältnis. Die Diagnostik basiert auf einer Symptomenhermeneutik 

und ihre kunstgerechte Durchführung taugt als Qualitätskriterium der Kompetenz des 

Arztes, gemessen v.a. an seinen Prognosen. → Einleitung. 

120  Langholf und Scholz: Symptom. A.a.O., 41781–41782. 

121  Weitere Begriffe des semantischen Feldes Einfall, Übersetzungen von Einfall sind: raid 

(en): der Raubzug, der Überfall, der Einbruch, das Kommandounternehmen, der Über-

raschungsangriff, die Razzia, der Angriff; invasion (en): das Übergreifen, die Trans-

gression, der Überfall, der Einbruch, die Ingression, gewaltsame Übernahme, der Ein-

marsch, der Eingriff, das Eindringen, die Invasion; inroad (en): der Überfall, der Ein-

griff, der Angriff; la incursión (es), incursion (en), l’incursion f. (fr): der Beutezug, der 

Einbruch; etc. 

122  Grimm und Grimm: Zufall. A.a.O., Bd. 32, Sp. 342, 2b. 

123  Das semantische Feld des Einfalls lässt sich daher erweitern. Übersetzungen von Einfall 

sind: idea (en): die Vorstellung, das Konzept, der Gedanke, der Plan, die Ahnung, der 

Begriff, die Idee, die Meinung; l’idée f. (fr): das Gutdünken, der Gedanke, die Vorstel-

lung, der Begriff, der Anflug, die Idee, die Vermutung; l’idea f. (it): das Konzept, der 

Begriff, die Idee, die Meinung; la idea (es): der Geistesblitz, die Gesinnung, der Ge-

danke, die Idee; la fantasie (fr): die Fantasie, die Laune, die Einbildungskraft, die Gril-

le; el antojo (es): die Caprice, die Laune, das Gelüst, der Heißhunger, die Flause, der 

Appetit, das Muttermal, das Belieben, die Grille; la trovata (it): die Entdeckung, die Er-

findung; l’ispirazione f. (it): die Inspiration, die Eingebung, der Gedankenblitz; etc. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 351 

 

 

incidence (en),124 in dem das Anfallen einer Krankheit im deutschen Terminus 
technicus Inzidenzª (Neuerkrankung) mitschwingt; es bedeutet auch das Eintreten 
eines Vorkommnisses oder Auftreten eines Symptoms also das Einbrechenª einer 
Veränderung in einen Zustand, meist in der Bedeutung von Störfallª. L'incidente m. 

(it) schließlich bedeutet Störungª und Unfallª.  
Ein Einfall im Sinne der Idee kann im Italienischen mit invenzione f. (it) bedeu-

tet werden, das gleichermaßen Erfindungª und Fundª, also Entdeckungª bedeutet. 
Der invasive Grundzug einer Erfindung zeigt das Ursprungsverb in-venire (lat), 
also hinein-kommen, einfallen. Dass ein Einfall, eine Idee, sich immer in der Span-
nung zwischen Vorfinden und Hinzuerfinden darstellt, zeigen par excellence die 
Kunst- und Literaturgeschichte, zeigt generell die Geschichtlichkeit jeder Erfin-
dung. Eine Invention ist so neu, dass sie in einen Zustand einfällt und dort einen 
Unterschied macht, der ein vor von einem nach des Einfalls differenzierbar macht, 
was den Nukleus einer Geschichte darstellt. Das zeigt, wie wenig eine Invention 
möglich wäre, wenn es nicht Vorfindliches gäbe, in das eingebrochen werden könn-
te. Das Ergebnis einer Invention, eines Inventierens ist die Erfindung und diese geht 
also auf beides, das Erfundene und das Gefundene zurück. In der Findung steckt 
genauso Geistesblitzª, wie in der Erfindung, da letztere auf erstere angewiesen ist 
und da man auch für das Finden eine Ahnungª, eine Vorstellungª von einem Fundª 
haben muss. 

[Z]um Beispiel, wenn jemand für eine Pflanze ein Loch gräbt und einen Schatz fin-

det. Dies also – das Auffinden eines Schatzes – ist für den, der ein Loch gräbt, ein 

Akzidens; denn es folgt weder mit Notwendigkeit eines aus dem anderen oder eines 

nach dem anderen, noch trifft es sich in der Regel, daß jemand, wenn er ein Loch für 

eine Pflanze gräbt, einen Schatz entdeckt.125 

Dieses Beispiel von Aristoteles für Akzidens zeigt den Zusammenhang von Erwar-
tung und Zufall. Die Entdeckung, der Fund des Schatzes wird als Zufall (Akzidens) 
gesehen, nicht weil keine Ursache für diesen Schatz an diesen Ort gesehen werden 
kann (jemand wird ihn dort vergraben haben, da es sich nicht um einen natürlichen 
Bodenschatz handelt), sondern, weil dort kein Schatz, sondern bepflanzbares Erd-
reich erwartet wurde. Akzidenz resultiert hier aus Erwartungsenttäuschungª, dass es 
nämlich anders als erwartet kam und die Erwartung war eine andere, weil Schätze 
in Pflanzböden weder notwendig noch die Regel sind. Ein solcher Fund wird im 

                                                             
124  incidence (en): die Inzidenz, die Verbreitung, das Auftreten, der Einfallswinkel, das 

Eintreten, die Häufigkeit, der Störfall, der Auftreffpunkt, die Einstellung, die Neuer-

krankung, das Vorkommen, das Ereignis. 

125  Aristoteles: Metaphysik. A.a.O., Met. V. 1025a. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


352 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Englischen als serendipity126 bezeichnet, was im deutschen Terminus technicus 
Serendipitätª heißt. Der Begriff wurde sattelzeitgefällig 1754 vom englischen 
Schriftsteller und Politiker Horace Walpole127 geprägt. Er bezog sich damit auf ein 
persisches Märchen, The Three Princes of Serendip,128 in dem die Helden ständig 
durch Zufälle (accidents) und Klugheit (als Findigkeit, Verstandesschärfe, sagacity) 
Entdeckungen machen, nach denen sie nie gesucht haben. Hier verschränkt sich in 
der Serendipität Erfindung, Findung und Klugheit als accidental sagacity.129 Im 
Gegensatz zum aristotelischen Schatzbeispiel wird dies deutlicher, wenn der Fund 
nicht für jeden als wertvoll und bergenswert Schatz erkannt werden kann. Archäo-
logische Funde z.B. versteht der Laie als Dreck, Scherben, Splitter. Dem Kundigen 
offenbaren sich (Spuren von) Pfahlbauten, Brunnenmauern oder Schmiedeöfen und 
es ist Wissen, dass aus Dreck Zeichen werden lässt. Was das archäologische Fach-
wissen hier ändert ist nicht der Fund, sondern die Erwartung. Im Begriff der Seren-

dipität ist diese Form der Erwartung jedoch definitorisch ausgeschlossen, da sie 
definierbar ist als happy accident oder pleasant surprise. Damit ist sowohl die 
Erwartungsenttäuschung (surprise) als auch die positive Wertung des bergenwerten 
(pleasant, happy) im Begriff enthalten. Damit der Begriff Anwendung findet, darf 
das Gefundene nicht gesucht worden sein – nicht nur weil es der Begriff so will, 
sondern weil, wo dem Gesuchten gemäßes gefunden wurde, nie etwas Neues ge-
funden und nie etwas erfunden wird. Deshalb hilft beim Verstehen des Bergenswer-
ten auch nicht das Fachwissen, sondern der Geistesblitz, die findige Verstandes-
schärfe – sagacity130. Um diese ‚scharf witternde‘ Findigkeit zu provozieren, ist 
gerade eine Erwartungsenttäuschung, eine Überraschung nötig, weshalb auch der 
Unfall, der als Erwartungsenttäuschung der misslichen Art gesehen wird, besondere 
Nähe und Relevanz für die Erfindung hat. Die Rolle des Unfalls für den Einfall, für 
Inventionen und Innovationen ist bekannt: Die ‚Erfindung‘ des Penicilline z.B. kam 
durch einen ‚kleinen Laborunfall‘, nämlich eine verdreckt stehen gelassene Pet-

                                                             
126  serendipity (en): die Gabe, der Spürsinn, die Entdeckung, der Zufall, das Geschick, das 

Glück. 

127  1717–1792. 

128  Der Name Serendip ist ein alter Name für Ceylon, dem heutigen Sri Lanka, und bedeu-

tet „Dwelling-Place-of-Lions Island.“ Harper: Online Etymology Dictionary. A.a.O., 

serendipity. 

129  Vgl. W. Lepenies (2010): Zweckmäßigkeit, sekundäre objektive. In: Ritter, Gründer und 

Gabriel (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. 

130  Sagacity (en) geht auf das lateinische sagax zurück, das eigentlich ‚scharf witternd‘  

bedeutet und dann auf den Menschen übertragen die Bedeutung von ‚scharfsinnig, 

scharfblickend, schlau und klug‘ annahm. PONS.eu: Latein-Deutsch-Wörterbuch. 

A.a.O., sagax. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 353 

 

 

rischale zustande. Ein Standardbeispiel für Innovationsforscher ist die allgegenwär-
tige Haftnotiz Post-It, die auf einen ‚kleinen Chemieunfall‘ zurückgeht, nämlich 
einen Kleber, der kaum klebte. Beide Beispiele sind sogenannte Serendipitätsinven-
tionen, also Erfindungen, die eher semikontingente Entdeckungen sind: Kontingent 
sind sie, da sie gefunden, aber nie gesucht wurden (wie Amerika); nicht kontingent 
sind sie, da ihr Fund vom Suchenden als solcher erkannt und nicht übersehen wur-
de.  

Es zeigt sich, dass der Akzidenzverwandtschaft von Zufall und Einfall im Be-
griff serendipity sogar ein märchenhaftes Wappen gegeben wurde und Kolumbus, 
drei Prinzen und ein aristotelischer Schatzsucher bezeugen, dass auch Serendipität 
mit Nachnamen Akzidenz heißt. 

§4 Störung 

Invention verstehen heißt also Störfall, Einbruch und Unfall mitverstehen und um-
gekehrt. Störungenª provozieren auch Ideen, Einfälle und Neues und andersherum 
wird klar: Wo Ideen und Inventionen gesucht werden, kann es nicht ohne Störung 
gehen.131 In der Tat haben die Kognitions- und Kreativitätsforschung, hier heißt es 
Perturbationenª, sowie Systemtheorie und Konstruktivismus die Relevanz von 
Störungen hervorgehoben.132 So wird vom Biologen und Systemtheoretiker Hum-
berto Maturana etwa die für lebendige Systeme (z.B. Menschen, Gesellschaften) 
unabdingbare Interaktion mit Perturbation gleichgesetzt: „Since, for a living system 
a history of interactions without disintegration can only be a history of perturba-
tions“133 Insofern ist Leben, Entwicklung und Werden wesentlich auf Störung an-
gewiesen.134  

                                                             
131  Zum semantischen Feld des Unfalls: l’incidente m. (it): das Vorkommnis, die Störung, 

der Zwischenfall, der Vorfall. 

132  Vgl. für eine biologisch-konstruktivistische Perspektive Humberto R. Maturana; Fran-

cisco J. Varela (2009): Der Baum der Erkenntnis. Frankfurt am Main: Fischer-

Taschenbuch; und für eine Organisationen- und Managementperspektive Dirk Baecker 

(2011): Organisation und Störung. Berlin: Suhrkamp. 

133  Humberto R. Maturana (2003): The Biological Foundations of Self Consciousness and 

the Physical Domain of Existenc. In: Luhmann (Hg.): Beobachter, 74. Schließlich kann 

‚Leben‘ mit störbar gleichgesetzt warden, wenn etwa Perturbation als ‚Signal im Ner-

vensystem‘ verstanden wird. Ebd., 102. 

134  Vgl. zur Vielschichtigkeit von Störfällen: Koch et al.: Störfälle. A.a.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


354 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

§5 Unfall 

Die Störung als Störfallª oder als störender Zwischenfallª oder Vorfallª verweist auf 
den Unfallª. Jedoch deuten die Grimms auf die frühere Neutralität des Begriffs hin, 
der schlicht synonym für Fallª steht – von was der Fall ist, Tatsache – oder aber im 
Gegenteil dessen Negation meint als Nichtfall.135 Den reduktiven Bedeutungswan-
del des Unfalls zum Negativen nennt das Deutsche Wörterbuch: 

[D]ie ältere entwicklung erfaszt unfall als thatsache, ereignis und zustand; gewollte, 

planmäszige bethätigung ist nicht ausgeschlossen. […] die jüngere entwicklung be-

schränkt unfall im wesentlichen auf den begriff des unglücklichen zufalls, accidens, 

casus, und schlieszt ebensowohl das zuständliche wie alles planmäszige handeln 

aus.136 

Im Unfall als konkretes Eintretenª einer (Schadens-)Möglichkeit ist also zumindest 
diachron die Differenz von Risiko und Gefahr angelegt, wenn man die ‚neutralen 
und gewollten, planmäßigen Ereignisse‘ als Verwirklichung eines Risikos (in dem 
gewollt eine Balance von positiven und negativen Effekten gewählt wird) und die 
‚unglücklichen, zufälligen, unplanbaren Ereignisse‘ als Verwirklichung einer Ge-

fahr (die nicht gewählt werden kann und nie würde, da sie nur Negatives bringt) 
versteht. Der Unfall der jüngeren Linie hat eine Reihe übler Konnotationen, darun-
ter „entehrung oder schwangerschaft einer jungfrau“, Fehlgeburt (vom wörtlichen 
umfallen, niederkommen), von Umfall auch der Sturz, der „böse Fall“, also Krank-
heitsfall, Krankheit, Seuche, „eine plötzliche störung des bis dahin gesunden zu-

standes innerer organe“. Mit leichtem sprachlichen Befremden überraschen diese 
Bedeutungen für den heutigen Unfallbegriff kaum. Die Beschränkung des Begriffs 
auf den unglücklichen Zufall, also als Unglücksfall, darf aber als erste Form der 
Akzidenzvergessenheit gesehen werden. Dass Akzidenz nicht nur Zufall und das 
Auch-anders-Mögliche, sondern gerade den Fall, die Tatsache, das genau so Seien-
de bezeichnet, wird in der direkten Reihung von „accidens, casus“ deutlich; was 

                                                             
135  „unfall entspricht dem einfachen fall“ auch wenn diese Bedeutung oft schon von der 

„abstracten vorstellung infortunium [Unglück, Leid, BG] durchwuchert“ wird. Jacob 

Grimm; Wilhelm Grimm (1854–1961): Unfall. In: Ders.: DWB = Deutsches Wörter-

buch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, Bd. 24, Sp. 522. Unfall ist „ganz abstract 

nichtfall: im nichtfall (wenn das nicht der fall, das papier nicht schön ist) ist’s freilich 

anders“ Ebd., Bd. 24, Sp. 522. 

136  Ebd., Bd.24, Sp.524, II,1–526, II, 2 [Hervorh. i.O.].  

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 355 

 

 

zufällt ist der Fall.137 Dies gilt allerdings immer nur nach dem Vorfall, davor ist 
Akzidenz die Möglichkeit, das Offenhalten für Zufälle; beides bedeutet Chanceª. 

§6 Glück und Unglück 

An der Bedeutungsverengung des Unfalls auf den unglücklichen Zufall wird ein 
Charakteristikum der Akzidenzfamilie deutlich: ihre Ambivalenz. Akzidenz vereint 
in sich gegensätzlich Wertungen. So gehören Glückª und Unglückª, Glücksfallª und 
Unfallª, Zufallª und Schicksalª138 gleichermaßen zur Familie. Das verdeutlicht nicht 
nur das spezifische Ensemble der Akzidenzsynekdochen, sondern das ist in ein und 
demselben Begriff aufspürbar, wie z.B. sowohl in Chanceª als auch in Hasardª. 

Letzteres ist im Deutschen am ehesten noch im Hasardeur geläufig, was (abwer-
tend) jemanden meint, der „leichtsinnig Risiken im Vertrauen auf sein Glück in 
Kauf nimmt und alles aufs Spiel setzt ohne Rücksicht auf andere.“139 In der interna-
tionalen Wortgeschichte hat hasard „den ganzen Bedeutungsvorrat des scholasti-
schen accidens mit übernommen“140. Hasard141 begegnet uns als Zufall, el azar (es) 
oder als Glückspiel, jeu de hasard (fr), gioco d'azzardo (it) und das Moratorium zur 

                                                             
137  Diese Verwandschaft wird am besten am sehr nah am Lateinischen Casusbegriff lie-

genden italienischen caso deutlich: il caso (it): die Annahme, der Kasus, der Zufall, der 

Fall, die Affäre, der Vorfall, der Einzelfall, die Möglichkeit, das Vorkommnis, das Er-

eignis; la casualità (it) der Zufall, die Zufälligkeit. 

138  Das griechische tyche (τύχη) bedeutet gleichermaßen Zufall und Schicksal, was in 

einem  fatalistischen Weltbild mit zyklischem Geschichtsbegriff gar nicht anders sein 

könnte. Jeder Zufall fällt notwendig zu und ist daher von Schicksal nicht zu unterschei-

den. τύχη bedeutet – vielleicht ein Ausdruck von Göttervertrauen – auch Glück; das zu-

fallende Schicksal wird zunächst als positiv gesehen. Wird ein negatives Schicksal, ein 

negativer Zufall gemeint, wird dieser mit den Negationspräfixen dys- oder a- versehen 

zu dystychima (δυστύχημα) oder atychima (ατύχημα), dem heutigen Wort für Unfall. 

Gutes Glück, eine Verdopplung, die im Versuch ‚Auf gut Glück‘ noch enthalten ist, 

wird entsprechend mit dem Positivpräfix eu- zu eutychima (ευτύχημα). PONS.eu: Grie-

chisch-Deutsch-Wörterbuch. A.a.O. 

139  Duden (op. 2007): Das große Fremdwörterbuch. Mannheim, Zürich [etc.]: Dudenver-

lag, 545, Hasard. 

140  Mauthner: Zufall. A.a.O., 500. 

141  le hasard (fr): die Fügung, der Zufall, die Zufälligkeit, die Chance, das Hasard, das 

Glück, das Risiko, das Geratewohl; hazard (en): der Zufall, die Gefahr, der Gefahren-

umstand, das Gefahrenmoment, die Gefährdung, das Wagnis, das Risiko. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


356 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Erforschung des H5N1-Virus (Vogelgrippe)142 war (angeblich) aus Vorsicht vor 
biohazards (en) und ihre Wiederaufnahme der Forschung geschieht, wenn nicht 
durch Hasardeure, so in der Überzeugung, das Risiko, die Folgen in Kauf nehmen 
zu können, also: to hazard the consequences143. Die unterschiedlichen Bedeutungen 
zeigen, dass allein der Hasardbegriff konträre Wertungen auf sich vereint: 

Aus was immer für Gründen, hasard hatte den Zufallsbegriff übernommen. Gewiß 

bedeutete das Wort zuerst ein Würfelspiel. […] Das barbarische Wort erbte alle Be-

griffseinheiten der Griechen, der Scholastiker und nachher der Cartesianer, aller posi-

tiven und negativen Begriffseigenschaften…144 

Ähnliches gilt für den Begriff der Chance145, der auf den gleichen lateinischen 
Stamm wie Akzidens zurückgeht, nämlich cadere. Daher bedeutete es um 1300 
schlicht etwas, das als der Fall ist, als Fakt eintritt, also das, was geschieht.146 Was 
auch der Grund ist, weshalb Virilio Akzidenz mit ce qui arrive (das was geschieht) 
wiedergibt.147 Hierin klingt der Aspekt des Schicksalsª (je nach Los als Glück oder 
Unglück), der Fügungª und der Vorsehungª an, was ebenfalls Akzidenzbedeutungen 
sind, insofern ein bestimmtes Geschehen (Geschick) dem Menschen zufällt, für ihn 
vorgesehen ist und das, was nun mal der Fall ist, jemandem notwendig zufällt und 
von ihm nicht entschieden, gewählt oder geändert werden kann, ist Schicksal. Inso-
fern dieses nicht vorhergesehen werden konnte, traten die Ereignisse als Zufälle auf 
und sie wurden, da Unvorhersehbarkeiten meistens beunruhigend sind, als Unfälle 

                                                             
142  „The moratorium, which was announced on 20 January 2012 in a letter signed by 39 

leading H5N1 researchers, was originally expected to last just 60 days. But researchers 

extended it indefinitely in March 2012, as the debate intensified.“ Malakoff: H5N1 Re-

searchers Announce End of Research Moratorium. A.a.O. 

143  Besonders hübsch ist das Wort haphazard (en), was planlos, wahllos, zufällig, willkür-

lich bedeuten kann. Es kombiniert Zufall, hap (en), mit Zufall, hazard (en); einmal je-

doch mit den Konnotationen des Geschehens, Passierens, to happen (en), und einmal 

mit denen der Gefahr, des Risikos und Wagnisses. 

144  „… und hatte überdies den Vorteil, sich im Scherz und Ernst zu einer Personifikation 

besser zu schicken als Worte, die schon an einen Sinn geknüpft waren. Weder von acci-

dens noch von contingens hätte Voltaire so hübsch schreiben können, was Friedrich II. 

gern wiederholte: ‚Sa sacrée Majesté le hasard décide de tout.‘“ Mauthner: Zufall. 

A.a.O., 501. 

145  chance (en): der Zufall, die Aussicht, die Gelegenheit, die Chance, die Möglichkeit, die 

Wahrscheinlichkeit. 

146  Harper: Online Etymology Dictionary. A.a.O., Chance. 

147  Virilio: Der eigentliche Unfall. A.a.O., 20, 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 357 

 

 

befürchtet.148 Die heutigen Bedeutungen von Chance als Gelegenheit, (Ge-
winn-)Möglichkeit, Aussicht zeugt von einer Freisetzung vom Schicksal hin auf 
eigene Einflussmöglichkeiten. Fritz Mauthner sieht chance und hasard so bedeu-
tungsgleich, dass er sie als Doublette bezeichnet.149 Diese Ambivalenz mag daran 
liegen, dass Akzidenz nicht nur das Zufällige, sondern das Zufallendeª ist und je 
nachdem, was wem wann genau zufällt, erscheint das als Erfolgª, Schicksalª, Reich-
tumª150, Gelegenheitª, Aussichtª, Risikoª, Chanceª oder Katastropheª, Havarieª oder 
Unheilª. Das Zufallen erhält seine Wertung durch dasjenige, was es zusammenfal-
len lässt: Einem Gesunden eine Krankheit, einem Armen Reichtum, einem Künstler 
Inspiration, einem Geburtstag schönes Wetter, einem Auto einen Baum. Der seman-
tische Kern des Zusammenfallensª oder Einfallens spiegelt sich in vielen Teilen 
wider, v.a. in Kontingenz, Koinzidenz, Konvenienz, Inzidenz, Invention, Interven-
tion etc.151 Es kommt nicht unwesentlich auf das Wie des Zufallens an, unterschei-
det die Berührung sich vom Schlag oder Aufprall doch wesentlich in der Dynamik. 
Die Wertung kommt der Akzidenz mehr als dem Was des Zufallens nach, dem Wie, 
der Dynamik der Berührungª (contingere)152 nach zu.153 Schließlich entscheidet die 

                                                             
148  Goethe verwendet denn auch Chance im Sinne von Zufall: „schwieriger und gefährli-

cher Transport [einer Büste] und was sonst für Ch[anc]en dazwischen traten und treten 

können“ Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften; Akademie der Wis-

senschaften in Göttingen; Heidelberger Akademie der Wissenschaften (1978–): Goethe-

Wörterbuch. Stuttgart, Berlin, Köln: Kohlhammer. Chance. 

149  Mauthner: Zufall. A.a.O., 500. 

150  la fortune (fr): die Unsumme, der Zufall, die Zufälligkeit, der Besitzstand, die Fortuna, 

das Schicksal, das Vermögen. 

151  contingency (en): zufälliges Ereignis, der Zufall, die Zufälligkeit, die Kongruenz, das 

Haftungsverhältnis, der Eventualfall, die Schadensmöglichkeit, die Möglichkeit, der 

Notfall, eventueller Umstand, die Eventualität, unvorhergesehener Fall, der Umstand; la 

coincidenza (it): die Übereinstimmung, die Fügung, das Zusammentreffen, der Zufall, 

die Verbindung, die Überschneidung, die Zugverbindung, die Koinzidenz, die Deckung, 

der Anschluss. 

152  contingere (lat), con-tingō <tingere, tigī, tāctum> (tango): berühren, anrühren; erfas-

sen, [NB] ergreifen; poet. mit etw. bestreichen, bestreuen, benetzen; ein Ziel erreichen, 

treffen; an etw. stoßen, angrenzen; in verwandtschaftlicher od. freundschaftlicher Be-

ziehung zu jmdm. stehen; poet. nachkl: etw. anrühren, kosten; essen, genießen; jmd. be-

treffen, angehen; beflecken, anstecken; mit Schuld beladen; zuteil werden, widerfahren, 

begegnen; gelingen, glücken; contingit: es wird zuteil, es ereignet sich; besonders: es 

gelingt, es glückt PONS.eu: Latein-Deutsch-Wörterbuch. A.a.O. 

153  Das Wie unterscheidet auch die Drastik der Akzidenz, wie sie etwa in folgender seman-

tischer Richterskala des Unfalls deutlich wird: Malheur, Missgeschick, Bruchlandung, 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


358 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Einschätzung der eigenen Handlungsmöglichkeit gegenüber dem Zufallenden über 
dessen Bewertung.154 Das Spektrum reicht von passiver Erduldung, dann ist Akzi-
denz Schicksal und ein Vorfall ist möglicherweise gefährlich, bis zur aktiv abwä-
genden Handlungsmöglichkeit, Ergreifenª einer Gelegenheit oder Chance, dann ist 
Akzidenz das Risiko oder das Wagnisª.  

§7 Wagnis 

Viele der Bezüge, wie sie die Akzidenzsynekdochen aufzeigen, sind andernorts 
über andere Wege hergestellt worden, wenn auch nicht im gemeinsamen Interesse 
der Akzidenz. Die Luhmann’sche Unterscheidung von Risiko und Gefahr in Bezug 
auf die Entscheidung ist im Wandel vom frühen zum späteren Unfallbegriff sowie 
in hasard enthalten. Risiko als Wagnis verstanden verdeutlicht den Entscheidungs-
aspekt des Wägens, des Abwägens und die Lebenshaltung des in der Waage Hal-
tens von Gefahr und Sicherheit. Da völlige Sicherheit nur im Tod gegeben und 
Gefährdung also ein ‚Lebenszeichen‘ ist, wird das abwägende Gefährden, d.i. Ris-
kieren zur existenziellen Lebensaufgabe, die freilich nur sinnvoll angenommen 
werden kann, wenn ein entsprechendes Zukunftsbild, nämlich ein kontingentes als 
gegeben vorausgesetzt werden kann; die Antike kennt kein Risiko, da der (ohnehin 
zyklische) Lauf der Geschichte von den Göttern vorherbestimmt ist. Die Entde-

ckung der Zukunft als kontingente, offene und qualitativ von der Vergangenheit 
unterschiedene fand – wieder sattelzeitgefällig – in der frühen Neuzeit statt155 und 
es ist kein Zufall, dass zur gleichen Zeit die Fiktionen des modernen Romans und 
der Wahrscheinlichkeitstheorie (Théorie des hasards)156 entstanden.157 Sowohl 
Risiko als auch Wagnis kommen aus der Kaufmannssprache um das 15. Jahrhun-

                                                                                                                                       
Unfall, Debakel, Havarie, Desaster, Unheil, Katastrophe, Apokalypse, Hekatombe, 

Größter Anzunehmender Unfall. 

154  So kann das subjektive Sicherheitsempfinden als zu großen Teilen davon bestimmt 

gelten, wie ein Individuum seine Handlungsmöglichkeiten einschätzt. Mit den tatsächli-

chen Handlungsmöglichkeiten hat das Sicherheitsempfinden nahezu nichts zu tun. Vgl. 

zu Sicherheit als subjektive Befindlichkeit Franz-Xaver Kaufmann (1973): Sicherheit 

als soziologisches und sozialpolitisches Problem. Stuttgart: Enke, 285–303. 

155  Vgl. Lucian Hölscher (1999): Die Entdeckung der Zukunft. Frankfurt am Main: Fischer 

Taschenbuch Verlag; Lucian Hölscher (2011): Zukunft und Historische Zukunftsfor-

schung. In: Jaeger, Liebsch, Rüsen et al. (Hg.): Handbuch der Kulturwissenschaften. 

156  Laplace: Essai philosophique sur les probabilités. A.a.O., 4. 

157  Esposito: Die Fiktion der wahrscheinlichen Realität. A.a.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 359 

 

 

dert158 und bezeichnet einerseits einen antizipierten, vergegenwärtigten Schaden 
(Gefahr), andererseits „die Vergegenwärtigung der Ungewissheit eines erwarteten 
Ausgangs des Handelns“159 (Wagnis) und wurde von Pierre Simon Laplace auf die 
berühmte (Rechen-)Formel gebracht: Risiko ist Schadenshöhe mal Eintrittswahr-

scheinlichkeit.160  
Aus der Akzidenzperspektive wird klar, dass der Mensch nicht nur kaufmän-

nisch kalkulierend, sondern (nicht aus Eigennutz) existenziell riskieren muss. Denn 
wenn richtig ist, dass Menschen auf Berührungª, auf Interaktionª (systemtheoretisch 
Perturbation und also Störungª), auf (verwandtschaftliche, freundschaftliche) Be-
ziehungª, auf Begegnungª und auf Widerständigkeit, an etwas stoßen und gegen 

etwas stehen können, angewiesen sind, dann ist richtig, dass sie auf Kontingenz 
(contingere) angewiesen sind und das ist eben (immer auch) Wagnis. Nur wer zu 
berühren wagt, kann begreifen, hat Kontakt, kann sich aber auch verbrennen. Das 
eine ist ohne das andere nicht zu haben, wie die semantische Verschränkung zeigt: 
Es sind zwei Seiten desselben Phänomens.  

Diese aufgezeigte Verschränkung ist keine begrifflich hineingelegte, sondern 
eine semantisch freigelegte. Das anthropogene existenzielle Wagnis sah etwa auch 
Rainer Maria Rilke „und hat das Ergebnis des Geschauten in seiner ihm geläufigen 
Sprache niedergelegt“161, und zwar in folgende Improvisierten Verse: 

Wie die Natur die Wesen überläßt 

dem Wagnis ihrer dumpfen Lust und keins 

besonders schützt in Scholle und Geäst, 

so sind auch wir dem Urgrund unsres Seins 

nicht weiter lieb; es wagt uns. Nur daß wir, 

mehr noch als Pflanze oder Tier 

mit diesem Wagnis gehn, es wollen, manchmal auch 

wagender sind (und nicht aus Eigennutz), 

als selbst das Leben ist, um einen Hauch 

wagender ...162 

                                                             
158  O. Rammstedt (2010): Risiko. In: Ritter, Gründer und Gabriel (Hg.): Historisches Wör-

terbuch der Philosophie, 33298. 

159  Ebd., 33299. 

160  Genauer lautete die Ursprungsformel: Risiko ist die erwartete Summe multipliziert mit 

der Eintrittswahrscheinlichkeit. Auch hier hat die Akzidenz des zu Erwartenden eine 

Wendung ins Negative genommen und aus der kaufmännischen Summe, ist der mögli-

che Schaden geworden. Ebd., 33301–33302. 

161  Ortega y Gasset: Vom Menschen als utopischem Wesen. A.a.O., 27–28. 

162  Martin Heidegger (1977): Wozu Dichter? (1946). In: Ders.: Holzwege, 277. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


360 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Dieses Gedicht analysiert Heidegger in Wozu Dichter? Ausgehend von Rilke fasst 
Heidegger das Sein des Seienden als Wagnis: „Das jeweilig Seiende ist das Gewag-
te. Das Sein ist das Wagnis schlechthin. Es wagt uns, die Menschen. Es wagt die 
Lebewesen.“163 Synekdochisch gelesen, müsste jetzt das Sein auch als Akzidenz 
verstanden werden können.  

Nun ist das Wortfeld der Akzidenz auf das engste mit dem Spielerjargon des 
Glücksspiels verbunden: im jeu de hasard (fr) aber auch in der Chance, die auch 
den Würfelwurf oder das auf den Tisch Werfen der Spielkarten meint. Das Wagnis 
im Glücksspiel, beginnt in dem Moment, in dem die Würfel die Hand verlassen und 
geworfen werden. Dieser Wurf – Sa sacrée Majesté le Hasard – entscheidet alles, 
wird Schicksal. Auch stammt das Substantiv τύχη164 (Schicksal/Zufall) vom Verb 
τυγχάνειν ab, das eigentlich ‚treffen von Wurfgeschossen‘ meinte.165 Grimms bele-
gen entsprechend im Wort ‚Wurf‘ die Bedeutungen „fügung, entscheidung des 
schicksals“166 aber auch „frei entscheiden, handeln können; im vorteil sein“167 und 
„die art und weise der auffassung des gegenstandes durch den künstler (konzepti-

on)“168, also das Konzept, der Entwurf. Wenn Wurf also wie Wagnis Teil des Akzi-
denzbegriffes ist, dann dürfte formuliert werden, dass das Sein das Werfen ist und 
das Seiende der Wurf bzw. das Geworfene. Und in der Tat: „Das Sein läßt das 
Seiende in das Wagnis los [wie der Spieler die Würfel zum Werfen, BG]. Dieses 
loswerfende Loslassen ist das eigentliche Wagen [rien ne va plus, BG]. Das Sein 
des Seienden ist dieses Verhältnis des Loswurfes zum Seienden.“ 169 Ist es erlaubt, 
Heideggers existenzielles Wagnis so über den Spieltisch zu ziehen? Ist die Akzi-
denzsynekdoche Risiko-Akzidenz-Wurf legitim? Heidegger selbst: „Zum Wagnis 
gehört das Loswerfen in die Gefahr. Wagen ist: auf das Spiel setzen.“170 

                                                             
163  Ebd., 279. 

164  τύχη ist das griechische Wort für Zufall, vgl. → S. 355, Anm. 138. 

165  Später kam dazu die Bedeutung von ein Ziel erreichen/treffen, so meint τύχη Schicksal, 

als das, was den Menschen triff. Mauthner: Zufall. A.a.O., 499. 

166  „nur durch einen solchen glücklichen wurf (fügung des schicksals) kann man das her-

vorgehen der griechischen (sprache) erklären W. v. Humboldt“ Jacob Grimm; Wilhelm 

Grimm (1854–1961): Wurf. In: Ders.: DWB = Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm 

und Wilhelm Grimm, Bd. 30, Sp. 2147. 

167  In der Form: „den wurf in der hand haben“ ebd., Bd. 30, Sp. 2145. 

168  Ebd., Bd. 30, Sp. 2151. 

169  Heidegger: Wozu Dichter? (1946). A.a.O., 279. 

170  Ebd., 280. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 361 

 

 

§8 Denkzeug, aktuelles Beispiel 

Weitere Feldversuche mit dem Denkzeug des Akzidenzbegriffes, wie er hier vorge-
schlagen wird, wären sicher ein lohnendes Forschungsanliegen v.a. für eine Risiko- 
oder Gefahrengesellschaft. Besonders wären gegenwärtige Phänomene zu bedenken 
und in dieser semantischen Breite zu verstehen, nicht zuletzt den Fall von Fukushi-
ma Daiitchi171 oder etwa die Diskussionen um Nanotechnologie oder Geo Enginee-
ring und v.a. die Neubewertung der Wirkungsgesamtheit von Strategien der Kon-
tingenzreduktion sowie der Anstrengungen wissenschaftlicher, politischer, sozialer, 
sicherheits- und wahrscheinlichkeitstheoretischer, versicherungstechnischer etc. 
Bemühungen zur ‚Ausmerzung des Zufalls‘. Dass mit dem Denkzeug Akzidenz 
keineswegs nur Rilke Gedichte oder Fundamentalontologen erschlossen werden 
können, sondern auch gerade solche aktuellen Phänomene, ist Voraussetzung für 
dessen Relevanz für die hier vorgeschlagene narrative Hermeneutik der Zukunft, 
die – sei sie als Philosophie oder als Zukunftsforschung konzipiert – eine akzidenz-
bewusste sein muss.  

Dazu ein kurzes, lebensweltlicheres Beispiel: 2009 personalisierte Google die 
Suche im Internet; Personalized Search for everyone.172 Das bedeutet, dass die 
Suchmaschine die Ergebnisse in Bezug auf ein ‚Hintergrundwissen‘ über den Su-
chenden selektiert und so jedem eine andere Ergebnisauswahl und Gewichtung 
zeigt. Die Suchmaschine ist in der Lebenswelt der ‚Wissensgesellschaft‘ zu einem 
der wichtigsten ‚Tore zur Welt‘ geworden, jedoch einem lebensweltlich selbstver-

ständlichen, also einem nicht reflektierten.173 Im algorithmisch personalisierten 

                                                             
171  Zwar in gewohnt polemischem Ton aber dennoch nah am epistemischen Unfall hat 

Peter Sloterdijk ein Jahr nach der Katastrophe von Tschernobyl in Wie viel Katastrophe 

braucht der Mensch? nach dem pädagogischen Lerneffekt, nach einer Katastrophendi-

daktik gefragt: Der Unfall von Harrisburg war unter dieser Optik nicht schlimm genug. 

Indem sie subexplosiv blieb, konnte die Katastrophe von Harrisburg nicht das Niveau 

erreichen, auf dem die Katastrophendidaktik ihre düsteren Kalküle entwickelt. Es ist das 

Niveau, auf dem man zwingende Zusammenhänge zwischen Unglücken und Einsichten 

knüpfen zu können glaubt. Sloterdijk: Wie viel Katastrophe braucht der Mensch. 

A.a.O., 57. 

172  „Now when you search using Google, we will be able to better provide you with the 

most relevant results possible.“ Bryan Horling; Matthew Kulick (2009): Personalized 

Search for everyone | Official Google Blog. Googleblog.blogspot.de. 

173  ‚Suchmaschinen können inzwischen auch Epidemien vorhersagen.‘ Wenn jemand krank 

ist, gibt er inzwischen häufig seine Symptome bei Google ein und geht dann erst (wenn 

überhaupt) zum Arzt. Deshalb kann Google inzwischen Grippewellen quasi in Echtzeit 

verfolgen und erstaunlich gute Grippe-Schätzungen abgeben, weshalb die Daten von 
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


362 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Internet, so wurde z.B. im Manifest Rettet den Zufall174 betont, ist die Serendipität 
vom Aussterben bedroht175, was fatale Folgen für den common sense, die soziale 
Inklusion und die Demokratiefähigkeit hat, die Gefahr der ‚Identitätsfalle‘176 birgt, 
uns als Datenprofile unter die Binnenlogik eines Code is law-Regimes stellt, das 
Lernen erschwert, (Vor-)Urteile perpetuiert etc. Das bedeutet, dass das Erfragte 
(Suchergebnisensemble, inklusive Struktur und Selektion) vom Befragten (z.B. 
Google) in Abhängigkeit von der Kombination aus Gefragtem (Suchanfrage) und 
Fragenden (Nutzer) je eigens zugerichtet wird.177 Die Grenzen des Erfragten liegen 

                                                                                                                                       
Google-Trends zur wertvollen Information für Mediziner und Forscher wurde. „Google 

hat festgestellt, dass die Häufigkeit bestimmter Suchbegriffe Anhaltspunkt für die Häu-

figkeit von Grippeerkrankungen sein kann. Für Google Grippe-Trends werden Daten 

der Google-Suche gesammelt und ausgewertet. Auf Grundlage der Ergebnisse wird an-

schließend nahezu in Echtzeit die Häufigkeit von Grippeerkrankungen geschätzt.“ 

Google (2011): Google Grippe-Trends. Google.org. „Suchmaschinen können inzwi-

schen auch Epidemien vorhersagen. Dafür werden sehr persönliche Begriffe ausgewer-

tet. Und wir offenbaren der Maschine oft mehr als unserem Hausarzt“ Kai Biermann 

(2008): Google sucht Grippen. „Wo derzeit die Grippe wütet? Diese Frage stellt man 

im digitalen Zeitalter besser nicht mehr Medizinern, sondern einer Firma, deren Ge-

schäftsmodell ansonsten wenig mit Gesundheitsfragen zu tun hat. Google, der von einer 

Suchmaschine zur allumfassenden Informationsplattform aufgestiegene Weltkonzern, 

verfügt mutmaßlich über die besten und aktuellsten Informationen zur Verbreitung der 

Grippe. Und nicht nur das: Auch andere Krankheitswellen lassen sich dort praktisch in 

Echtzeit verfolgen, übrigens ebenso wie die momentane Situation am Arbeitsmarkt oder 

das Trinkverhalten der Menschen.“ Patrick Illinger (2013): Google als Gesundheitsamt. 

Neben Google kommen auch andere Datenquellen wie etwa Twitternachrichten zur 

Auswertung in Betracht. Vgl. Scott H. Burton; Kesler W. Tanner; Christophe G. 

Giraud-Carrier et al. (2012): „Right Time, Right Place“. 

174  Miriam Meckel (2011): Rettet den Zufall | digital serendipity. 

175  „Diese Veränderung [des Verschwindens der Serendipity, BG], die auf den ersten Blick 

ein technisches oder Softwaredetail zu sein scheint, kann im Verlauf der Zeit weitrei-

chende Konsequenzen haben, die wir uns bewusst machen müssen, um zu verstehen, 

wie das personalisierte Internet unser Weltbild und damit uns selbst verändern kann.“ 

Ebd. „Algorithmen funktionieren wie Trichter, die unseren Blick auf die Wirklichkeit 

immer weiter verengen, weil sie uns immer wieder das ausrechnen und anbieten, was 

wir bereits kennen, mögen und haben möchten. Dadurch werden bestehende Stereotype 

und Vorurteile verstärkt.“ Ebd., 6. 

176  Amartya Kumar Sen (2007): Die Identitätsfalle. München: Beck. 

177  Die Analyse der grundsätzlichen Struktur der Frage in den Strukturmomenten Erfrag-

tes, Befragtes und Gefragtes stammt von Heidegger, der das Fragen eben als Suche er-
 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 363 

 

 

in dem Bild, dass das Befragte vom Fragenden hat und also in der Auslegung des 
Gefragten als Frage dieses spezifischen Fragenden. Eine absurde Situation, denn, 
um andere Antworten bekommen zu können, genügte es nicht anders, besser oder 
gar richtig zu fragen, sondern man müsste ein anderer Fragender sein. Das „vorgän-
gige Geleit“ der Suche ist nicht mehr das Gesuchte, sondern der Suchende. Das 
‚Bild‘, das das Befragte vom Suchenden, Fragenden hat, ist dessen Fragegeschichte, 
also die Summe aller vorherigen Suchanfragen, aber auch viele andere Informatio-
nen wie das individuelle Browserverhalten, das jegliche Aspekte persönlicher, 
intimster Präferenzen offenbart: Literatur-, Musik- oder Filmgeschmack, sexuelle 
Vorlieben, Krankheiten, Urlaubsplanung, soziale Kontakte etc., Klick für Klick und 
Link für Link.178  

Eine Beschränkung des Erfragten im Sinne dieses Profils (des fragenden Nut-
zers)179 ist klar eine Verstetigung des Vergangenen, des bisher Präferierten. Um 
sich jedoch entwickeln und Neues erfahren zu können, muss der Zufallsfund, muss 
Serendipität möglich sein, muss in dieser algorithmischen Bezwingung des Chaos, 
das aufklaffende Offene180 zugelassen werden. Es ist wichtig etwas finden zu kön-
nen, ohne es gesucht zu haben, und das geht nicht ohne Akzidenz. Die Engführung 
von Heidegger und Google mag zunächst befremden, doch die Auswertung der 
Nutzerprofile bei Google ist im Prinzip nichts anderes als eine automatisierte Aus-
legung des Suchenden, eine algorithmisierte Hermeneutik, in der der Mensch das 
Befragte ist und sein Verhalten, willentlich oder nicht, die Antwort, das Erfragte. 
Der Mensch als Befragtes wird in der Suchmaschinenhermeneutik als Datenquelle 
zum Bestand. Was ist die Botschaft dieses Beispiels? Die Personalisierung im Netz 
leistet eine Kontingenzreduktion, da der Möglichkeitsraum des Erfragten reduziert 
wird. Kontingenzreduktion heißt Akzidenzreduktion, und das heißt weniger Einfall, 
weniger Wagnis, weniger Wurf und Entwurf und damit weniger Werden und mehr 
Bleiben. 

                                                                                                                                       
klärt: „Jedes Fragen ist ein Suchen. Jedes Suchen hat sein vorgängiges Geleit aus dem 

Gesuchten her.“ Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 7, vgl. §2 [Hervorh. BG]. 

178  Vgl. Die heilige Kirche Google, in: Nicholas G. Carr; Henning Dedekind (2010): Wer 

bin ich, wenn ich online bin … und was macht mein Gehirn solange? München: Bles-

sing, 234–277. 

179  Wie am Beispiel von Google-Flu-Trends deutlich wird, ist der User nur noch zum Teil 

Nutzer der Suchmaschine, vielmehr ist er schon Benutzter, Informationsquelle, Daten-

bestand. 

180  Heidegger: Nietzsche. A.a.O., 350, 562. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


364 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

§9 Fazit 

Mit dem bisher entwickelten semantischen Reichtum des Akzidenzbegriffes wird 
bereits eines ersichtlich: Kontingenz als Verunsicherung und damit negativ als 
Gefahr und Risiko zu verstehen und sich mit Kontingenzreduktion und -bewälti-
gung (z.B. Technik) zu sichern, ist keine gute Idee, wenn man sich als Wissensge-
sellschaft interpretiert, die Kreativität, Erfindungsreichtum und das Neue sakrali-
siert und mit Wandel, Fortschritt, Entwicklung und Wachstum eine Schicksalsliai-
son eingegangen ist. Zwei Punkte sollen aus der bisherigen Analyse der Akzidenz-
familie hier besonders festgehalten werden.  

Erstens: Akzidenz ist wichtig. Akzidenz ist eine mannigfache Phänomenfamilie, 
die zahlreichen semantischen Verkürzungen unterliegt (Akzidenzvergessenheit), die 
aber als ein Grundstrukturmerkmal des Daseins, als Existenzial, angesehen werden 
muss. Ein Verstehen des Daseins ohne das Existenzial (Strukturmoment menschli-
cher Existenz) der Akzidenz wäre genauso ein Missverstehen wie die Auslegung des 
Daseins ohne die Existenzialien der Zeitlichkeit, Befindlichkeit und Geworfen-

heit.181 Dabei ist die Akzidenz nicht ohne weiteres mit der Systematik der Begriffe 
in Sein und Zeit kompatibel, denn einerseits können viele Begriffe Heideggers 
(Geschichtlichkeit, Entwurf, Geworfenheit, v.a. „geworfener Entwurf“182 und Sterb-
lichkeit183) in der Akzidenzhinsicht als Teile der Akzidenz verstanden werden, 
andererseits kann das Projekt Heideggers einer Hermeneutik der Faktizität, also der 
Selbstauslegung des Dasein184, um den hermeneutischen Schlüssel der Akzidenz 
ergänzt werden. Akzidenz meint nicht nur das Wagnis, das das Sein des Seienden 
ist, sondern auch die Geschichte, als der Zusammenhang von Gewesenheit, Gegen-
wart und Zukunft, worin sich das Dasein auslegt. Geschichtlichkeit und Wagnis 
verschränken sich in der Akzidenz, insofern das, was geschieht (accidit) das Bishe-

                                                             
181  Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O. 

182  Ebd., 378. 

183  Sterblichkeit ist ein Synonym für Lebendigkeit, da nur sterben kann, was lebt. Der Tod 

ist für den Menschen, für alles Lebendige ein notwendiger Zufall, nämlich die sichere 

Möglichkeit des Nicht-mehr-Seins, die jedem 100-prozentig persönlich zufällt, manch-

mal anfällt und manchmal berührt. Vgl. ebd., §48. 

184  Hier ist von Heidegger Hermeneutik „nicht in der modernen Bedeutung und überhaupt 

nicht als noch so weit gefaßte Lehre von der Auslegung gebraucht. Der Terminus be-

sagt vielmehr im Anschluß an seine ursprüngliche Bedeutung: eine bestimmte Einheit 

des Vollzugs des έρμηνεύειν (des Mitteilens), d.h. des zu Begegnung, Sicht, Griff und 

Begriff bringenden Auslegens der Faktizität.“ Heidegger: Ontologie: Hermeneutik der 

Faktizität (1923). A.a.O., 14. „Faktizität ist die Bezeichnung für den Seinscharakter 

‚unseres‘ ‚eigenen‘ Daseins.“ Ebd., 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 365 

 

 

rige wagt, um etwas geschehen, eintreten zu lassen. Erst die Kette von eintretenden 
Ereignissen, die im Eintreten das Bisherige riskieren, konstituiert Geschichte. 

Zweitens: Akzidenz ist wertneutral. Es wird in der Zusammenschau der jeweili-
gen Familienmitglieder deutlich, dass Akzidenz kein zu vermeidendes Übel und 
kein zu erlangendes Heil darstellen kann, da es wesentlich ein relationaler Begriff 
ist, was sich in den Präfixen A- (Zu, Ein, In etc.) der accidens (Zufallens, Einfallens 
oder Inventieren etc.) zeigt. Eine Wertung des Zusammenfallens zweier Phänomene 
hängt also von der Relation beider Phänomene ab und vom Wie (Zeitpunkt, Dosis, 
Dynamik, …) des Zusammenfallens. Daher kann eine Wertung dessen, was zufällt, 
nur im Einzelfall gegeben werden, wenn klar ist, was wem in welcher Situation 
usw. zufällt. Deshalb sind weder Risikovermeidung, Gefahrenschutz oder andere 
Akzidenzreduktionsstrategien noch enthemmt hasardierende Gefahrenerfahrung 
(Ex-peri-ment)185, weder kontingenzfatalistische Fahrlässigkeit noch andere Akzi-
denzexpansionstreiber per se negativ oder positiv. Aber daraus folgt, dass eine als 
Sicherung intendierte Verunmöglichung einer ganzen als negativ bewerteten Akzi-
denzsphäre (z.B. Unfälle) alle möglichen als positiv zu wertenden Phänomene, die 
dieser Sphäre entspringen (z.B. nicht aus gegebenem ableitbares, radikal Neues) 
verhindert. 

Eine Gesellschaft, die auf Neues angewiesen ist, kann Unfälle nicht vermeiden, 
da sie damit auch die anderen Familienmitglieder verhindert; sie muss also mit 
allen Akzidenzphänomenen umgehen und diese bewältigen, ohne dabei als System 
katastrophal zu desintegrieren. Wie oben gesehen, besteht ein Bewältigungsansatz, 
der Neues nicht vermeidet und nicht nach Maß seines Antizipationsvermögens 
katastrophal überrascht wird, in der Erhöhung der sozialen Resilienz. Eine wesent-
liche Fähigkeit resilienter Systeme ist es, Störung zu bewältigen (coping capacity), 
indem sie diese mit einem tradierten, aber sich robust wandlungsträge aktualisie-
renden Sinnhorizont verflicht (weaving capacity). Eine zentrale Möglichkeit, diese 
Anknüpfung so zu leisten, dass Differenz und Identität bei der Veränderung ge-
wahrt bleiben – was Voraussetzung dafür ist, sich als man selbst weiterentwickeln 
zu können –, besteht in der Narration. Zentrale Funktion der Narration, die dieses 
Anknüpfen verbindender Brüche ermöglicht, ist die Syntheseform der Geschichte 
(Mimesis II) und deren Schnittstellen zur Erfahrung und Lebenswelt (Mimesis I 
und III). Narration hält Akzidenz in Ehren und erkennt diese als Akzidenz an, hat 

                                                             
185  Experiment kommt von lat. experīmentum, nt (experior) und bedeutet Versuch und 

Erfahrung. experior bedeutet gleichermaßen versuchen, erproben, prüfen, wagen, aufs 

Spiel setzen, versuchen, durch Erfahrung kennen lernen oder durchmachen, erleiden, 

aushalten. Erfahrung erlangt man durch Wagnis und Erfahrung muss man aushalten. 

PONS.eu: Latein-Deutsch-Wörterbuch. A.a.O., experimentum, experior. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


366 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

also ein ursprüngliches Akzidenzbewusstsein. Denn, so kann Ricœur nun variiert 
werden: 

Eine bemerkenswerte Eigenschaft der narrativen Funktion besteht darin, daß sie die 

Kontingenz [Akzidenz] anerkennt und sogar, wenn ich so sagen darf, in Ehren hält, – 

und daß sich in ihr zugleich eine der Narrativitat eigene Intelligibilität verkörpert.  

Jede Erzählung erkennt die Kontingenz [Akzidenz] in dem Maße an, wie sie Ereig-

nisse erzählt, das heißt etwas, das geschieht [quod accidit, Akzidenz].186  

Das bedeutet, dass der Lösungsansatz, wie er oben über Erfahrung und Erwartung, 
Erwartungsenttäuschung, soziale Resilienz, Bewältigung und schließlich die narra-
tive weaving capacity aufgezeigt wurde, bereits im Denkzeug, in der angemessenen 
Phänomenbeschreibung, im hermeneutischen Schlüssel der Akzidenz angelegt ist. 
Akzidenzbewusstsein, heißt demnach nicht nur die Ambivalenz der Unfälle, Zufäl-
le, Risiken und Neogefahren zu verstehen, sondern bereits auch ihre mögliche Be-
wältigung mitzuverstehen: Denn auch Geschichte und Ereignis gehören zur Akzi-
denzfamilie. 

5.2   AKZIDENZBEWÄLTIGUNG 

§1 Geschichte  

Als Anknüpfungspunkt zur Geschichte soll der Aspekt von Erfahrung und Erwar-

tung, der über die Erwartungsenttäuschung zur Katastrophenforschung geführt hat, 
dienen. An die metahistorischen Kategorien Kosellecks anknüpfend, folgt Ge-

schichte direkt aus diesen als „geheime Verkettung des Ehemaligen und Künfti-
gen“, aus der man lernt – in den Worten Novalis’ –, „die Geschichte aus Hoffnung 
und Erinnerung zusammenzusetzen.“187 

Die Bedingungen der Möglichkeit wirklicher Geschichte sind zugleich die Bedin-

gungen für deren Erkenntnis. Erwartung und Erfahrung […] konstituieren Geschichte 

und ihre Erkenntnis zugleich, und zwar konstituieren sie diese, indem sie den inneren 

                                                             
186  Ricœur: Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 11 [Hervorh. BG]. 

187  Dieses Zitat stammt aus dem Heinrich von Ofterdingen von Novalis und wird von 

Koselleck als frühes Beispiel die aus Erwartung (Hoffnung) und Erfahrung (Erinne-

rung) konstituierte Geschichte angeführt. Novalis (1960–1977): Heinrich von Ofterdin-

gen. In: Ders.: Novalis: Schriften., 257–258, Bd. 1. Vgl. Koselleck: Vergangene Zu-

kunft. A.a.O., 353. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 367 

 

 

Zusammenhang von Vergangenheit und Zukunft früher, heute oder morgen aufwei-

sen und herstellen.188 

Nicht nur das Kind189 und die Zukunft190, sondern auch die Geschichte wurde – 
sattelzeitgemäß – im 18. Jahrhundert erfunden bzw. entdeckt.191 Koselleck betont 
anhand des Zitats von Novalis, dass Geschichte damals noch nicht den Vergangen-
heitsbezug hatte, wie er ihr heute konnotiert, sondern genau diese „geheime Verket-
tung“ von Erinnerung und Hoffnung, – allgemeiner – von Erfahrung und Erwartung 
meint.  

Die Zusammenhänge von Akzidenz und Geschichteª sind Legion: „Geschichte 
ist, was geschieht, quod accidit, ein Accidens also.“192 Auf diachroner Ebene lässt 
sich zeigen, dass alt- und mittelhochdeutsch gesciht noch Schickung, Zufall, Ereig-

nis im Sinne von lat. casus, eventus bedeutete.193 Sattelzeitlich bedeutet Geschichte 
als das, was geschieht, ein Zusammenhang, eine Verkettung einer Reihe von Vorfäl-
lenª, Zufällen oder Ereignissenª. Da Vorfälle und Ereignisse Akzidenzteile sind, 
sind sie relationale Begriffe, die ein Berühren, ein Zusammenfallen bedeuten und 
im Falle der Geschichte ist dies das vor ein Bewusstsein Fallen eines Vorfalls, das 
vor Augen treten, also das ‚Er-äugnen‘ des ‚Eräugnisses‘ (Ereignisses).194 Ge-
schichte ist also zunächst das, was dem Auge, stellvertretend für die Wahrnehmung, 
zufällt. Was als Ereignis wahrgenommen wird und was nicht, hängt also wesentlich 
vom Auge, vom Beobachter ab und ist daher abhängig von dessen Erinnerung und 
Hoffnung, von dessen Erfahrung und Erwartung, dessen „Gespanntheit in die Zu-

                                                             
188  Ebd., 353 [Hervorh. BG]. 

189  Vgl. Philippe Ariès (1960): L’enfant et la vie familiale sous l’ancien regime. Paris: 

Plon; in deutscher Übersetzung als „Geschichte der Kindheit“ erschienen. Philippe 

Ariès; Hartmut von Hentig (1975): Geschichte der Kindheit. München: Hanser. Vgl. zur 

Kindheitsgeschichte als Verfalls-, Fortschritts- Erziehungsgeschichte etc. Dieter Lenzen 

(1997): Kind. In: Wulf (Hg.): Vom Menschen. 

190  Vgl. Hölscher: Die Entdeckung der Zukunft. A.a.O.; Hölscher: Zukunft und Historische 

Zukunftsforschung. A.a.O. 

191  Koselleck: Vergangene Zukunft. A.a.O., 352. 

192  Mauthner: Zufall. A.a.O., 504. 

193  Jacob Grimm; Wilhelm Grimm (1854–1961): Geschichte. In: Ders.: DWB = Deutsches 

Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm; il accaduto (it) bedeutet heute der 

Vorfall, das Vorkommnis, das Ereignis, das Geschehnis. 

194  „eräugnis, n. casus, eventus: glückliche, traurige ereignisse.“ Jacob Grimm; Wilhelm 

Grimm (1854–1961): Eräugnis. In: Ders.: DWB = Deutsches Wörterbuch von Jacob 

Grimm und Wilhelm Grimm. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


368 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

kunft“195 oder mit Heidegger, dessen Geschichtlichkeit als Spannung zwischen 
Schon-sein (Gewesenheit) und Sich-vorweg-sein (Zukunft)196, wieder im Sinne der 
Verschränkung der drei Zeitekstasen (wie die gewesend-gegenwärtigen Zukunft) als 
„Sich-vorweg-schon-sein-in (einer Welt) als Sein-bei“197 verstanden. 

Die geheime Verkettung dieser ‚Einzelteile‘ des Geschehens ergibt im Über-
blick der Reihung durch das Bewusstsein (Dasein, Beobachter) Geschichte, wes-
halb Koselleck die metahistorischen Kategorien als Medium der Geschichte fasst. 
„Im Medium von bestimmten Erfahrungen und von bestimmten Erwartungen zeitigt 
sich die konkrete Geschichte.“198 Ein Medium ist, wie im Falle der Technik als 

Medium gesehen, eine Ermöglichungsstruktur. Mit Heidegger ist der Mensch ein 
geworfener Entwurf, also immer schon gewesen und sich immer vorweg zugleich, 
d.h. er ist existenzial geschichtlich, was der Grund dafür ist, dass er Geschichte 
haben und zu einer Weltgeschichte gehören kann.199 Kurz: die Geschichtlichkeit 
des Daseins ermöglicht Geschichte, das geschichtliche Dasein ist das Medium der 

Geschichte. Als Medium eröffnet und beschränkt es die Formierungsmöglichkeiten: 
wie der Technik, so der Geschichten. Geschichte formiert sich im Medium Erfah-
rung und Erwartung. Das Medium strukturiert, was als Geschichte, was als Ereignis 
für eine Geschichte, was als Hintergrundgeschichte, was als Handlung, Akteur, 

                                                             
195  Koselleck: Vergangene Zukunft. A.a.O., 357. Spannung ist ebenfalls ein relationaler 

Begriff und Gespanntheit in die Zukunft setzt einen Gegenzug, ein Spannunghalten mit 

der Vergangenheit voraus. 

196  „Das Sich-vorweg gründet in der Zukunft. Das Schon-sein-in... bekundet in sich die 

Gewesenheit. Das Sein-bei... wird ermöglicht im Gegenwärtigen. […] Das ‚vor‘ und 

‚vorweg‘ zeigt die Zukunft an, als welche sie überhaupt erst ermöglicht, daß Dasein so 

sein kann, daß es ihm um sein Seinkönnen geht. Das in der Zukunft gründende Sich-

entwerfen auf das ‚Umwillen seiner selbst‘ ist ein Wesenscharakter der Existenzialität. 

Ihr primärer Sinn ist die Zukunft. Imgleichen meint das ‚Schon‘ den existenzialen zeit-

lichen Seinssinn des Seienden, das, sofern es ist, je schon Geworfenes ist.“ Heidegger: 

Sein und Zeit (1926). A.a.O., 433. 

197  Ebd., 433. Sich-vorweg (Zukunft), Schon-sein (Gewesenheit) und Sein-bei (Gegen-

wart). Heidegger nennt diese Zeitlichkeit des Daseins die Struktur der Sorge: „Die 

Seinsganzheit des Daseins als Sorge besagt: Sich-vorweg-schon-sein-in (einer Welt) als 

Sein-bei (innerweltlich begegnendem Seienden).“ Ebd., 433. 

198  Koselleck: Vergangene Zukunft. A.a.O., 353. 

199  „Die Bestimmung Geschichtlichkeit liegt vor dem, was man Geschichte (weltgeschicht-

liches Geschehen) nennt. Geschichtlichkeit meint die Seinsverfassung des ‚Geschehens‘ 

des Daseins als solchen, auf dessen Grunde allererst so etwas möglich ist wie ‚Weltge-

schichte‘ und geschichtlich zur Weltgeschichte gehören.“ Heidegger: Sein und Zeit 

(1926). A.a.O., 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 369 

 

 

Ursache oder Effekt von Handlungen allererst in Frage kommt. Damit wäre phäno-
menologisch abgeleitet, dass Geschichte als Wahrnehmungsschema des Bewusst-
seins, den Wahrnehmungsstrom gemäß der Leitdifferenz passfähig – nicht passfä-

hig für Geschichte medial strukturiert.200  

§2 Ereignis 

Nicht nur Geschichteª, sondern auch Geschehenª, Ereignisª, Vorkommnisª, Vorfallª, 
Begebenheitª sind Teile der Akzidenzfamilie.201 

Dies ergibt einen Hinweis darauf, wie eine Annäherung an eine bewusste Hal-
tung gegenüber Akzidenzphänomenen gelingen könnte: Die Erwartungsabhängig-
keit des Unfalls bzw. der Katastrophe und die geschichtskonstituierende Funktion 
der Erwartung sowie die akzidenzimmanente Geschichtlichkeit und Ereignishaf-
tigkeit führen zu der Annahme, dass ein besseres Akzidenzbewusstsein über ein 
existenzial geschichtliches Verstehen der Akzidenzphänomene als Ereignisse er-
reichbar ist. Zunächst etymologisch betrachtet bedeutet Ereignis folgendes: 

Ereignis (eventum) gehört zu ‹(sich) ereignen›. Dieses ist neuhochdeutsch bis ins 18. 

Jh.: ‹eräugnen›, ‹ereugnen›, ‹ereignen›, ‹ereugen›, ‹eraigen›, ‹ereigen›, ‹eräugen›; da-

zu ‹Ereugniß›, ‹Eräugniß›. Grundbedeutung ist: ‹vor Augen› (Wurzel ug = offen) 

‹stellen›, ‹(sich) zeigen›, ‹erscheinen›, ‹sich offenbaren›, ‹sichtbar werden›, ‹in die 

Augen fallen› (accidere); auch: ‹sich begeben›, ‹zutragen›, ‹wirklich› (statt bloß er-

dichtet) ‹geschehen›202 

In der Akzidenzhinsicht ist ein Ereignisª ein Vorfall, der sich eräugnet, also wahr-
genommen wird. Genaugenommen ist Vorfall bereits etwas, was aus dem unter-
schiedslosen Wahrnehmungsstrom heraus- auf ein Bewusstsein zu-, nämlich vor-

fällt. In Ermangelung eines neutralen Begriffes für einen noch nicht abgegrenzt 
wahrgenommenen Vorfall – Begebenheit, Vorkommnis und Eräugnis haben die 
gleichen Vorbelastungen wie Vorfall – soll das Wort ‚Vorfall‘ im Folgenden als 

                                                             
200  → 4.2.2 Existenziale Narrativität. 

201  Synchron betrachtet zeigt sich in einer Vielzahl heutiger Übersetzungsmöglichkeiten 

des Wortes ‚Ereignis‘ das semantische Erbe, v.a. casus und eventus,  der Akzidenz: Er-

eignis: il accaduto (it), il avvenimento (it), el acontecimiento (es), la cosa (it), ongoing 

(en), le fait (fr), l’accaduto m. (it), el acaecimiento (es), il accadimento (it), incidence 

(en), incident (en), event (en), il caso (it), el evento (es), il evento (it), occasion (en), la 

vicenda (it), l’événement m. (fr), la incidencia (es), occurrence (en), happening (en). 

202  D. Sinn (2010): Ereignis. In: Ritter, Gründer und Gabriel (Hg.): Historisches Wörter-

buch der Philosophie, 5.500 [Hervorh. BG]. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


370 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

Setzung für einen solchen verstanden werden.203 Im metahistorischen Medium von 
Erfahrung und Erwartung wird das Wahrgenommene so strukturiert, dass Vorfälle 
vom Wahrnehmungshintergrund abgegrenzt werden und als geschichtlich so und so 
Passfähiges, als Ereignis herausgelöst werden. Ein Ereignisª stellt einen Bruch 
(Einfall) dar, insofern es in ein Geschehen, einen Zustand einbricht, eintritt, ge-

schieht (accidit). Ein Ereignis204 geschieht immer plötzlich, es ist das Neue in der 
Geschichte, die die Handlung unterbricht. Das Eintreten des Ereignisses ist sein 
Aggressiv-Invasives, es kann im Sinne des Eintretens in einen Raum oder des Ein-

tretens einer Tür geschehen, auf jeden Fall bricht es mit Erwartungen, denn ein 
Ereignis ist per definitionem immer unerwartet, unvorhergesehen (noch nicht vor 
Augen), sonst hätte es sich schon vorher eräugnet. Der Erwartungsbruch ist „cata-
strophe-prone“205 oder accident-prone206, also unfallempfänglich. Systeme, die zu 
Ereignissen neigen, sind daher tendenziell katastrophenträchtig207, weil die Mög-
lichkeit des erwartungsbrechenden Ereignisses sie katastrophenempfänglich macht. 
Zu dieser Metaphorik passt das folgende Beispiel, dass Goethe mitten in der Sattel-
zeit (1779) verfasste:  

Und der wilde Knabe brach  

’s Röslein auf der Heiden;  

Röslein wehrte sich und stach,  

Half ihm doch kein Weh und Ach,  

Mußt’ es eben leiden.208 

                                                             
203  Dass es einen solchen neutralen Begriff nicht gibt, ist nicht verwunderlich, da es so ein 

Phänomen für uns nicht gibt und für uns wurde die Sprache entwickelt. Die Konstrukti-

on Vorfall an sich, soll hier nicht bemüht werden, um nicht ein ‚Überbleibsel eines de-

skriptiven Vokabulars der Metaphysik‘ (R. Rorty, vgl. → S. 324, Anm. 34) zu reani-

mieren. Die Wahl dieses ‚außergeschichtlichen Ereignisses‘ als Vorfall (occurrence) zu 

bezeichnen, folgt Paul Ricœur und der Übersetzung von Helga Marcelli in Ricœur: Zu-

fall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 11. 

204  Die hier erwähnten Charakteristika sind synekdochisch aus den anderen Akzidenzteilen 

übertragen. Wie sich zeigt, stimmen diese jedoch weitestgehend mit den Eigenschaften 

narrativer Ereignishaftigkeit überein, was als Beleg für die Akzidenzsynekdochen gel-

ten darf. → 4.1.2 Ereignis und Ereignishaftigkeit. 

205  Lorenz: The diversity of resilience. A.a.O., 5. 

206  accident-prone (en) meint unfallgefährdet, zu Unfällen neigend, unfallanfällig, also 

riskant sein. 

207  Vgl. das Wort „katastrophenträchtig“ im Kontext mit Perrows Normal Accidents in: 

Voss: Symbolische Formen. A.a.O., 77. 

208  Johann Wolfgang von Goethe (2007): Gedichte. München: Beck, 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 371 

 

 

Dass in Goethes Heidenröslein der wilde Knabe hier etwas bricht, bricht als Ereig-
nis über das Röslein herein; dass dieses sticht hingegen hat zu dessen Erwartungs-
enttäuschung nicht den erwarteten Abschreckungs- oder Abwehreffekt, ist also für 
das Röslein eine Katastrophe, mit der Konsequenz: Mußt’ es eben leiden.  

Das Ereignis ist jedoch nicht nur der Bruchª der Geschichte, denn Geschichte 
wird, wie gesehen, aus einer Reihe von Ereignissen konstituiert, die vom Beobach-
ter, vom metahistorischen Medium, bedingt durch seine Erfahrungen und Erwar-
tungen, in ein verdichtetes, gedichtetes Gefüge gebracht werden. Novalis lässt 1799 
etwa den Graf von Hohenzollern klagen: 

[S]o ist es mit den meisten Geschichtschreibern, die vielleicht fertig genug im Erzäh-

len und bis zum Überdruß weitschweifig sind, aber doch gerade das Wissenswürdigs-

te vergessen, dasjenige, was erst die Geschichte zur Geschichte macht, und die man-

cherley Zufälle zu einem angenehmen und lehrreichen Ganzen verbindet. Wenn ich 

das alles recht bedenke, so scheint es mir, als wenn ein Geschichtschreiber nothwen-

dig auch ein Dichter seyn müßte, denn nur die Dichter mögen sich auf jene Kunst, 

Begebenheiten schicklich zu verknüpfen, verstehn.209  

Die Geschichte ist also nicht nur die Aneinanderreihung „mancherley Zufälle“, 
sondern ein Resultat der „Kunst, Begebenheiten schicklich zu verknüpfen“, der 
Dichtkunst also. Was dem Dichter aufgrund seiner Fertigkeit (u.a. durch Erfahrung) 
gelingt, ist die Reihe der Ereignisse so zu strukturieren, dass sie als vergangene 

Brüche eine verbundene Geschichte darstellen und damit zwar zunächst als Bruch, 
dann aber durch ihre Verknüpfung, die nicht im Ereignis selbst, sondern im Be-
obachter liegt, zur eigentlichen Geschichte werden. Ohne einbrechendes Ereignis 
geschieht nichts, erst die verknüpfte Folge der einzelnen Brüche ergibt die Ge-
schichte. Ohne dass es im Heidenröslein Goethes bricht und sticht, wäre nichts 
geschehen, hätte es keine Geschichte, kein Gedicht gegeben. So kann dieses ‚Ver-
ketten‘ der Ereignisse mit Paul Ricœurs Fabelkomposition als ein verbindender 

Bruch oder eine unstimmige Übereinstimmung – bzw. akzidenzsprachlicher – als 
diskordante Konkordanz verstanden werden.210 

                                                             
209  Novalis: Heinrich von Ofterdingen. A.a.O., 259, Bd. 1. 

210  Die Übersetzungen variieren zwischen „unbestimmter Übereinstimmung“ und „un-

stimmige Übereinstimmung“ Ricœur: Zufall und Vernunft in der Geschichte. A.a.O., 

19, 24; auch „dissonante Konsonanz“ Ricœur: Zeit und Erzählung. A.a.O., 106, Vgl. 

Kaul: Narratio. A.a.O., 67, → 4.2.1 Verbindende Brüche – Synthese des Heterogenen. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


372 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

§3 Zukunft als Akzidenz 

In dem Bedeutungsfeld von Erwartung, Geschichte, Ereignis der Akzidenz zeigt 
sich erneut die grundlegende Ambivalenz des Begriffes. Wie gleichermaßen Glück 
und Unglück, Schicksal und Zufall in der Akzidenz synekdochisch zusammenfal-
len, so bedeutet das Zufallen der Vorfälle in ihrer vom Beobachter zusammengefüg-
ten Reihe sowohl Bruch und Störung als auch, sofern narrativ aufgefasst und von 
der Geschichtlichkeit und Geschichtenhaftigkeit her verstanden, Verbindung, Ge-
schehen und Geschichte. Geschichteª meint nicht die Historie im Sinne der wissen-
schaftlichen Explikation der Vergangenheit, auch nicht im Sinne der narrativen 
Geschichte mit Held und Handlung, sondern zunächst die aus der existenzialen 
Zeitlichkeit resultierende Verbindung von Vergangenem und Zukünftigem, die 
dann entweder zum Gegenstand einer Geschichtswissenschaft werden kann oder in 
Form von narrativ komponierten Geschichten erzählt und dann wiederum zum 
Gegenstand einer Erzählwissenschaft werden kann. Geschichteª als ce qui arrive 
(accidens) ist das, was kommt, also ganz wesentlich auch Zukunft. Der Begriff 
‚Zukunft‘ ist eine Raummetapher211, die die Bedeutung Kunft, Auf-etwas-Zukom-

men oder An-einem-Ort-Ankommen vom Räumlichen auf das Zeitliche überträgt.212 
In der Akzidenzperspektive erscheint daher Geschichte als ein Zusammenfallenª 
von Zukünftigem mit Gegenwärtigem, also etwa von Erwartungen (Hoffnungen) 
mit Erlebnissen (Wahrnehmung, Anschauung), aus der eine Änderung beider resul-
tiert, etwa als Falsifikation, also Erwartungsenttäuschung (Unfall, Überraschung 
oder Katastrophe). So stellt sich die Erwartung oder Hoffnung als illusionär oder 
visionär oder schlicht als zutreffend oder nicht heraus und das Erlebnis wird in 
Relation zur vorherigen Erwartung zum Unfall, zur Überraschung oder zur Bestäti-

                                                             
211  Metapher (gr. meta-phérein „anderswohin tragen“) selbst ist im Übrigen auch eine 

Raummetapher, da sie eine Übertragung, ein Hinübertragen von einem Ort zum nächs-

ten meint. Bildlich ist das, weil nicht z.B. Christus von Chritopher  (Christophorus ist 

dem Namen nach derjenige, der Christus (anderswohin) trägt) vom einen Ufer eines 

Flusses zum nächsten (hinüber)getragen wird, sondern eine Bedeutung von einem Wort 

zum anderen. 

212  Etwa ab der Mitte des 18. Jahrhunderts, vgl. Hölscher: Zukunft und Historische Zu-

kunftsforschung. A.a.O. Dieser raummetaphorische Charakter des Zukunftsbegriffes 

begünstigt die Vorstellung einer eher singulären Zukunft, die sich auf uns zubewegt und 

nach und nach bei uns ankommt. Dasselbe gilt für das französische avenir. Dies ist bei 

dem lateinisch stämmigen Futur bzw. futur (fr) nicht der Fall, da dieser aus der gram-

matischen Zeitlichkeit heraus die Zukunft ohne räumliche Bedeutung fasste. Was ein 

Grund dafür ist, warum in der Debatte um Bezeichnungen der Zukunftsforschung inter-

national die Kandidaten mit dem Latinismus futur bevorzugt werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 373 

 

 

gung. So oder so, haben Menschen Erwartungen und Erfahrungen als immer schon 
Gewesene, d.h. in einem Erfahrungsraum, der wiederum durch das spezifische 
Muster an vorherigen Erlebnissen und Erwartungsenttäuschungen strukturiert wur-
de. Der Erfahrungsraum bedingt so den Erwartungshorizont und dieser bestimmt 
andererseits, wie ein Vorfall erlebt und wie der Erfahrungsraum transformiert wird. 
Koselleck spitzt das auf die Formel zu: „Keine Erwartung ohne Erfahrung, keine 
Erfahrung ohne Erwartung.“213 Was aus der Zukunft raummetaphorisch auf wen 
zukommt, ist für Heidegger das Dasein, auf sich selbst. „‚Zukunft‘ meint hier nicht 
ein Jetzt, das, noch nicht ‚wirklich‘ geworden, einmal erst sein wird, sondern die 
Kunft, in der das Dasein in seinem eigensten Seinkönnen auf sich zukommt.“214 
Das bedeutet, dass der Erwartungshorizont eines Daseins aus dessen spezifischen 
Seinsmöglichkeiten besteht, auf die hin das Dasein sich entschlossen entwirft und 
entweder eigentlich ergreift oder uneigentlich verfehlt. ‚Die Zukunft‘ ist daher für 
jeden Menschen eine andere, nämlich seine je eigene, sogar eigenste.215 Der Erfah-
rungsraum, der als Gewesenheit im entschlossenen Sich-vorweg-Sein zu den be-
stimmt,216 ist dann der Raum der ergriffenen und verpassten Möglichkeiten, die also 
ebenso je eigen sind; in ihrer erzählten Form heißt dies: Biographie. Die innerpsy-
chische Gleichzeitigkeit der je eigenen Gewesenheit und je eigenen Zukunft ergibt 
die je eigene Geschichtlichkeit, in der Erfahrung und Erwartung als Medium der 
Weltwahrnehmung, also als je eigene Weltanschauung sich berühren und zusam-

menfallen. Akzidenz ist Geschichteª im Sinne dessen, was geschieht, was einem 
Menschen je eigens zufällt. Damit ist sie nicht nur, wie oben mit Bubner gesehen, 
als Kontingenz ein Existenzial (Geworfenheit), sondern auch ganz nah an Heideg-
gers Konzept der Geschichtlichkeit. Akzidenz ist Zukunftª (ce qui arrive), sofern 
sie den Punkt des Zusammenfallens von Zukünftigem mit Gegenwärtigem (Vorfall) 
unter je eigenen Wahrnehmungsbedingungen (Ereignis) beschreibt, also als relatio-
naler Begriff zukünftige Vorfälle mit gewesen-gegenwärtigen Beobachtern verbin-

                                                             
213  Koselleck: Vergangene Zukunft. A.a.O., 352. 

214  Und weiter: „Das Vorlaufen macht das Dasein eigentlich zukünftig, so zwar, daß das 

Vorlaufen selbst nur möglich ist, sofern das Dasein als seiendes überhaupt schon immer 

auf sich zukommt, das heißt in seinem Sein überhaupt zukünftig ist.“ Heidegger: Sein 

und Zeit (1926). A.a.O., 431. 

215  Heidegger nennt dies Jemeinigkeit. „Das Sein, darum es diesem Seienden in seinem 

Sein geht, ist je meines. Dasein ist daher nie ontologisch zu fassen als Fall und 

Exemplar einer Gattung von Seiendem als Vorhandenem. […] Das Ansprechen von 

Dasein muß gemäß dem Charakter der Jemeinigkeit dieses Seienden stets das Personal-

pronomen mitsagen: ‚ich bin‘, ‚du bist‘.“ Ebd., 57. 

216  Zur Erinnerung: „Das Dasein ist je in seinem faktischen Sein, wie und ‚was‘ es schon 

war. Ob ausdrücklich oder nicht, ist es seine Vergangenheit.“ Ebd., 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


374 | VORAUSSCHAUENDES DENKEN 

 

 

det. Erst diese Verbindung macht aus den Vorfällen, je eigene Ereignisse und aus 
den Beobachtern existenzial zeitliche Handelnde, Entscheidende, Erleidende einer 
je eigenen Geschichte in der Struktur der „gewesend-gegenwärtigenden Zu-
kunft“.217 

An dieser Stelle soll festgehalten werden, dass die je eigene Konstellation von 
Erfahrung und Erwartung, von Gewesenheit und Zukunft (im heideggerschen Sin-
ne), nicht nur mit Koselleck das Medium der Geschichte ist, sondern auch – ausge-
hend von Heidegger – das Medium unseres Weltverstehens. Akzidenz ist Ereignisª, 
insofern Vorfälle einem Menschen zufallen, der sie als Ereignis in Relation zu 
seiner Geschichtlichkeit begreift.  

§4 Verzukünftigung des Menschen 

Die Akzidenzperspektive gewährt einen erweiterten Blick auf die eingangs konsta-
tierte Tendenz zur Verzukünftigung des Menschen. Im Akzidenzbegriff wird deut-
lich, dass in einer Risikogesellschaft, in einer Situation soziotechnischer Hyper-
komplexität, die festzustellende Akzidenzexpansion nicht nur eine Ausdehnung der 
Unfälle und Wagnisse bedeutet, sondern eben auch eine Expansion des Zu-

kunftsprimates. Allerdings ist Zukunftª im Sinne der Akzidenz nicht einfach als ein 
Noch-nicht-Wirkliches und von irgendwoher Zu-Kommendes zu verstehen, sondern 
als daseinshermeneutische Ekstase der Zeitlichkeit, als gewesend-gegenwärtigende 

Zukunft, als je eigenes Set an Seinsmöglichkeiten. Verzukünftigung des Menschen 
in diesem Sinne hieße dann, eine Expansion der Sphäre der je eigenen Seinsmög-
lichkeiten, nicht nur in dem Sinne, dass die Möglichkeiten wissenschaftlich-
technischer sozial-kultureller Ermöglichungsdynamiken zunähmen,218 sondern v.a. 
dass die Selbstauslegung sowie die sozial dominanten Deutungsregime zunehmend 
den Einzelnen nicht von seinem Sein, was er tatsächlich ist, sondern von seinem 
Werden, seinen Seinsmöglichkeiten, seinem Potenzial her auffassen. Diese Tendenz 
der Verzukünftigung und des dominant Werdens der Potenzialhinsicht kann als 
Akzidenzexpansion verstanden werden und ist als solche zunächst ambivalent, also 

                                                             
217  „Zukünftig auf sich zurückkommend, bringt sich die Entschlossenheit gegenwärtigend 

in die Situation. Die Gewesenheit entspringt der Zukunft, so zwar, daß die gewesene 

(besser gewesende) Zukunft die Gegenwart aus sich entläßt. Dies dergestalt als gewe-

send-gegenwärtigende Zukunft einheitliche Phänomen nennen wir die Zeitlichkeit.“ 

Ebd., 432–433. 

218  Fortschrittsoptimisten würden dies betonen, wohingegen die Moderne auch als Ver-

fallsgeschichte erzählbar ist, und klar ist, dass Ermöglichungen eine Reihe von Verun-

möglichungen gegenüberstehen zwischen denen eine summarische Bilanz streitbar ist. 

Vgl. Marquard: Apologie des Zufälligen. A.a.O., 76–80. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


AKZIDENZ | 375 

 

 

weder gut noch schlecht.219 Sie bringt jedoch einen komplexen Folgenteppich her-
vor, der in concreto einer intensiven und der Akzidenzdynamik bewussten Bewer-
tung unterzogen werden muss. In der Tat zeigen einige soziotechnische Entwick-
lungen etwa der medizinischen Prognostik eine Tendenz weg von einem Verständ-
nis der Menschen „als Fall und Exemplar einer Gattung von Seiendem“,220 hin zu 
einem genindividualisierten Verständnis der Menschen als je eigene Träger von 
(Krankheits-)Wahrscheinlichkeiten, also als Schon-vorweg-Laufende zu ihren je 
eigenen Seinsmöglichkeiten.221 Auf der Verheißungsseite dieser Entwicklung ste-
hen etwa die Versprechen und Hoffnungen der individualisierten Medizin, auf der 
Kehrseite die Möglichkeit der Gendiskriminierung oder Gattaca-Rassismus.222 

 

                                                             
219  Von US-amerikanischer Seite würde hier moralisierend von good oder evil gesprochen, 

wie es derzeit etwa zunehmend v.a. in den Climate Engineering Debatten, aber auch im 

Kontext anderer Risiko-Gefahr-Themen, denen menschliche Bewältigungsstrategien 

gegenübergestellt und vor der moralischen Kontrastfolie bewertet werden. So sind in 

diesen Diskursen die bad guys die naiv simple Gefahr, die möglichst noch fein säuber-

lich auf einer axis of evil aufzureihen sind. Vgl. dazu etwa Peter Sandman am Beispiel 

der H2N2- oder H5N1-Viren. Peter M. Sandman (2013): Reine Augenwischerei. F; Pe-

ter M. Sandman (2005): A Blind Spot for Bad Guys. PSandman.com. 

220  Heidegger: Sein und Zeit (1926). A.a.O., 57. 

221  Von denen der je eigene Tod die letzte Seinsmöglichkeit darstellt, weshalb Heidegger 

auch vom „Vorlaufen in den Tod“ spricht. „Je eigentlicher sich das Dasein entschließt, 

das heißt unzweideutig aus seiner eigensten, ausgezeichneten Möglichkeit im Vorlaufen 

in den Tod sich versteht, umso eindeutiger und unzufälliger ist das wählende Finden der 

Möglichkeit seiner Existenz. Nur das Vorlaufen in den Tod treibt jede zufällige und 

‚vorläufige‘ Möglichkeit aus.“ Ebd., 507. 

222  Der dystopische Science-Fiction-Film Gattaca (Andrew Niccol, 1997) zeigt eine Ge-

sellschaft, deren soziale Klassen nur von genetischen Modifikationen abhängen, was 

zur Diskriminierung aller ‚normalen‘, also nicht genoptimierten Menschen führt. Das 

Gattaca-Argument, wie diese dystopische soziale Spaltung durch genetic divide genannt 

wird, fungiert oft als Gegenargument gegen transhumanistische Positionen. James Hug-

hes (2004): Citizen Cyborg. Cambridge, MA: Westview Press, xiii, 146; „Transhuma-

nism is the idea that humans can use reason to transcend the limitations of the human 

condition.“ Ebd., 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839430385-006 - am 14.02.2026, 18:22:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839430385-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

