Politische Dimensionen koranischer Normativitit am Beispiel
der Ausdrucke halifa und umma sowie des gizya-Gebots

Farid Suleiman

1. Hinfihrung

Das Projekt, in dessen Rahmen dieser Artikel entstand, setzt sich mit der
Normativitat des Korans innerhalb mehrerer Themenstringe auseinander:
Menschenbild, Person und Gemeinschaft sowie Umgang mit Andersgliubigen.
Der vorliegende Artikel begrenzt sich auf keines der drei genannten The-
menfelder, insofern er den fiir das Menschenbild relevanten koranischen
halifa-Begriff, den gemeinschaftsstiftenden koranischen umma-Begriff so-
wie das in Koran 9:29 genannte gizya-Gebot, das eine Facette des Umgangs
mit Andersglaubigen unter muslimischer Herrschaft ausmacht, unter die
Lupe nimmt. Dieser breiten thematischen Aufstellung steht ein einge-
schrankter Fokus gegentiber: So wird es ausschlielich um die politische
Dimension des normativen Gehalts der entsprechenden Koranpassagen ge-
hen. Einfiihrende Bemerkungen zu dieser politischen Dimension werden
der Untersuchung vorausgeschickt.

Ziel des Artikels ist es, einer wichtigen Aufgabe wissenschaftlicher
Theologie nachzukommen, ndmlich mittels u.a. philologischer und histo-
risch-kritischer Analysen die missbrauchliche Vereinnahmung der Offen-
barungsquellen des Islams zur Legitimation und Durchsetzung bestimm-
ter theoretisch erdachter gesellschaftspolitischer Gesamtentwiirfe aufzude-
cken. Allein der Riickbezug und Verweis auf die Offenbarungsquellen ist
dabei nicht das Problem; wenn jedoch den Quellen nur eine mogliche
Lesart zuerkannt wird oder Lesarten ohne Riicksicht auf textuelle und
kontextuelle Zusammenhinge auf anachronistische Weise in die Quellen
ruckprojiziert werden, dann ist es die Pflicht einer wissenschaftlichen
Theologie, dieses Vorgehen zu dekonstruieren. Geleistet werden soll das,
wie gesagt, am Beispiel der Ausdriicke palifa und umma sowie des korani-
schen gizya-Gebots, welche im Denken des politischen Islams (ein proble-
matischer Ausdruck, wie noch aufgezeigt wird) nicht selten Opfer der
angesprochenen missbrauchlichen Vereinnahmung wurden und immer
noch werden.

359

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

2. Bemerkungen zur politischen Dimension des Korans

Auf der einen Seite lasst sich dafiir argumentieren, dass die koranische Bot-
schaft nicht oder nur sehr begrenzt als ,politisch® bezeichnet werden kann.
So ist es nachzuvollziehen, dass einige der fithrenden koranwissenschaftli-
chen Enzyklopadien und Handbiicher zum Koran keinen eigenen Eintrag
zur politischen Dimension des Korans enthalten.! Dem Umstand, dass der
Koran nur wenige konkrete politisch relevante Aussagen enthilt und weit
davon entfernt ist, eine Theorie der Politik zu entwerfen, war man sich
bereits im frithen Islam — und wohl auch stirker als in der Moderne — be-
wusst, also in einer Zeit, in der das islamische Gebiet zu einem Weltreich
formiert wurde. Unabhingig davon, ob dies als Problem gesehen wurde
oder nicht, kam man nicht umhin, auch andere Quellen als den Koran bei
der Legitimation politischer Positionen heranzuziehen. Dazu gehort die
Prophetentradition, die tiber den Koran nicht nur inhaltlich hinausgeht,
sondern die oftmals mehrdeutigen oder allgemein formulierten Gebote
des Korans auch erldutert und/oder naher spezifiziert. In dieser Tradition
findet sich auch die Basis fiir eine weitere Quelle, die von hoher politischer
Relevanz ist: Der Prophet Muhammad soll demnach gesagt haben, dass
man sich an der Praxis (sunna) der sogenannten ,rechtgeleiteten Kalifen’,
die man spiter als die ersten vier Herrscher des Islams Aba Bakr, ‘Umar,
‘Utman und ‘Ali identifiziert hat, ,mit den Backenzahnen festklammern*
soll.2 Ein Beispiel fiir so eine Kalifen-Sunna ist der Manahmenkatalog,
bekannt als der Pakt bzw. die Bedingungen ‘Umars (‘abd Umar bzw.
as-surit al- umariyya), die der zweite Kalif ‘Umar b. al-Hattab (reg. 634-
644) beziiglich des Umgangs mit syrischen Christen entworfen haben soll.?
Dort finden sich konkrete Antworten auf Fragen, die die gesellschaftliche

1 Der zum Zeitpunkt der Abfassung jiingste handbuchartige Beitrag zu Koran und
Politik (allerdings begrenzt auf die Frage nach der Unterscheidung zwischen
legitimer und illegitimer muslimischer Herrschaft) findet sich bei Stefan Wild,
wPolitics and the Qur’an®, in: The Oxford Handbook of Qur anic Studies, hrsg. von
Mustafa Shah und Muhammad Abdel Haleem, Oxford 2020, S. 502-511. Keinen
entsprechenden Eintrag haben hingegen die folgenden Nachschlagewerke zum
Koran: Andrew Rippin (Hg.), The Wiley Blackwell Companion to the Qur'an, Ox-
ford 22017; Jane D. McAuliffe (Hg.), The Cambridge Companion to the Qur’an,
Cambridge 2014; Oliver Leaman (Hg.), The Qur an: An Encyclopedia, London/New
York 2010.

2 U.a. uberliefert in Abu ‘Isa at-Tirmidi, Sunan at-Tirmidi, 5 Bde., ed. von Ahmad
Sakir, Kairo: Mustafa al-Babi al-Halabi, 1975, Bd. 5, Nr. 2676, S. 44 f.

3 Siehe den grundlegenden Beitrag von Albrecht Noth, ,,Abgrenzungsprobleme zwi-
schen Muslimen und Nicht-Muslimen: Die ,Bedingungen Umars (as-Surit al- uma-

360

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Politische Dimensionen koranischer Normativitit

Ordnung vor dem Hintergrund der religiosen Diversitit im islamischen
Reich betreffen. Unabhingig von der Frage, ob das Dokument tatsichlich
zumindest im Kern auf ‘Umar zuriickgeht oder doch spiteren Datums
ist, lasst sich feststellen, dass die islamischen Gelehrten ganz im Sinne des
oben angefiithrten Prophetenwortes der sunna der rechtgeleiteten Kalifen
eine hohe Autoritit beigemessen haben.

Schlieflich soll noch eine letzte auflerkoranische, politisch relevante
Quelle angesprochen werden, die den politischen Aufbau des islamischen
Reiches nicht minder geprigt hat: das politische Wissen der einflussrei-
chen élteren Kulturen dieser Zeit, von denen vor allem die byzantinische,
die sassanidische und die griechische zu nennen sind.

In der Hinsicht also, dass der Koran nur wenige konkrete Gebote
vorbringt, die man im engeren Sinne als ,politisch® klassifizieren kann,
ertibrigt sich eine Betrachtung des koranischen Politikverstindnisses wei-
testgehend. In anderer Hinsicht jedoch gibt es gute Griinde, den Koran als
hochgradig politisch zu bezeichnen. Damit soll nun nicht die Politisierung
des Islams (und damit auch des Korans) gemeint sein, wie sie von Denkern
wie Hasan al-Banna’ (erm. 1949), Sayyid Qutb (hinger. 1966) und Abu
-‘Ala’ al-Mawdudi (gest. 1979) unter dem Einfluss verschiedener Elemente
der europdischen Moderne wie z.B. dem (Post-)Kolonialismus, den Totali-
tarismen sowie der Nationenbildung vorangetrieben wurde.*

Hervorgehoben werden soll damit vielmehr, dass der Koran jedes Ge-
schopf, sei es lebendig oder unbelebt, als an sich wertvoll beschreibt, in das
von Moralgesetzen geordnete Gesamtgeflige namens ,Schopfung’ einbettet
und in direkte Beziehung zum Schoépfer setzt. Die sieben Himmel, die
Erde und alles, was sich in und auf ihnen befindet, so heifdt es im Koran,
lobpreisen ihren Schopfer, auch wenn die Menschen dies nicht vernehmen
konnen.’ Der Mensch kann fiir seinen Umgang mit sich selbst und seinen
Mitgeschopfen schon im Diesseits zur Rechenschaft gezogen werden, in-
sofern ein moralisches Fehlverhalten auch immer einen Bruch mit der
Schépfungsordnung bedeutet. Diese Ordnung, die allein in moralischen
Kategorien zu denken ist, beruht auf dem regelhaften Verhalten des
Schopfers (sunnat Allah) gegentber Seiner Schopfung, die der Koran an

riyya)* unter anderem Aspekt gelesen®, in: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 9
(1987), S.290-315.

4 Einen Uberblick tiber die Debatte zum Verhiltnis des sog. Islamismus zur europa-
ischen Moderne bietet Willow Berridge, Islamism in the Modern World: A Historical
Approach, London/New York 2019, S. 8-12. Zu den genannten Denkern siche dort
Kap. 5, 6 und 8.

5 Vgl. Koran 17:44.

361

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

mehreren Stellen erwahnt und als unabanderbar beschreibt.® Uberschreitet
der Mensch die moralischen Grenzen, behandelt er also seine Mitgeschdp-
fe oder sich selbst ungerecht, so sind langfristig schon im Diesseits Konse-
quenzen zu erwarten. In der koranexegetischen Tradition wurde der Koran
dahingehend verstanden, dass die diesseitigen Konsequenzen unabhingig
davon erfolgen, welcher Religion der Ubeltater anhangt. So heiflt es bei
Ibn Taymiyya (gest. 1328) in einer Passage, in der er sich mit dem Begriff
sunnat Allah auseinandersetzt:

So wurde gesagt: ,Gott lasst die gerechte Herrscherdynastie (ad-dawla
al- ddila) bestehen, selbst dann, wenn sie gottlos (kdfira) ist.“ Und es
wurde gesagt: ,Die diesseitige Welt bleibt erhalten bei Vorliegen von
Gerechtigkeit (‘@d/) und Gottlosigkeit (kufr), jedoch nicht bei Vorlie-
gen von Ungerechtigkeit (zu/m) und Gottergebenheit (islam).“”

Ganz dhnlich sieht das der Gelehrte ar-Razi (gest. 1210) im Zuge seiner
Interpretation des Koranverses 11:117: ,Dein Herr wird nicht aufgrund
von Ungerechtigkeit einen Ort vernichten, sofern seine Bewohner sich
rechtschaffen verhalten.“8 Ar-Razi verweist darauf, dass der Ausdruck zu/lm,
also ,Ungerechtigkeit’, an anderer Stelle des Korans explizit mit dem Poly-
theismus gleichgesetzt wird. Wenn nun also Menschen ungerecht seien
in dem Sinne, dass sie Gott Teilhaber beigesellen, so werde Gott sie zu-
mindest im Diesseits nicht strafen, solange sie untereinander einen morali-
schen Umgang pflegen bzw., wie der Vers es ausdriicke, sich rechtschaffen
verhalten.’

6 Vgl. Koran 33:38, 33:62, 35:43, 48:23.

7 Taqiy ad-Din Ibn Taymiyya, Magmau " fatawa sayh al-islam Ahmad Ibn Taymiyya, 37
Bde., ed. von ‘Abd ar-Rahman b. Muhammad b. Qasim und Muhammad b. ‘Abd
ar-Rahman b. Qasim, Riad/Mekka: Matabi® ar-Riyad, o. J. [1962-1967], Bd. 28,
S. 146.

8 Die Ubersetzung der im Beitrag genannten Koranstellen geht auf den Autor zu-
ruck.

9 Vgl. Fabr ad-Din ar-Razi, ar-Tafsir al-kabir aw Mafatih al-gayb, 32 Bde., ohne Ed.,
Kairo: Maktabat al-Kulliyyat al-Azhariyya, 1934-1964, Bd. 18, S. 76. Ahnlich zu
diesem Vers dufSert sich Nasir ad-Din al-Baydawi, Anwdr at-tanzil wa-asrar at-ta 'wil,
5 Bde., ed. von Muhammad al-Mar‘asli, Beirut: Dar Ihya’ at-Turat al-‘Arabi, 1997.
Joseph Sadan listet 33 Textstellen verschiedener muslimischer Autoren klassischer
Zeit auf, in denen es heiflt, dass Unglaube Herrschaft nicht zugrunde gehen lasst,
Ungerechtigkeit aber sehr wohl; sieche Joseph Sadan, ,‘Community’ and ‘Extra-
Community’ as a Legal and Literary Problem®, in: Israel Oriental Studies 10 (1980),
S.102-115, hier S. 108-111.

362

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Politische Dimensionen koranischer Normativitit

Dartiber hinaus bettet der Koran den Menschen auch in einen tber
die Verganglichkeit des Diesseits hinausgehenden Moral- und Sinnzusam-
menhang ein. Vor seiner diesseitigen Existenz hat der Mensch — so das
verbreitete Verstindnis von Vers 7:172 — Gott als seinen Herrn bestatigt,
und nach seinem diesseitigen Ableben wird er zu Ihm zuriickgebracht,
um sich fiir seine Taten zu verantworten. Die Ersthorer des Korans waren
hingegen tiberwiegend Polytheisten, die nicht an ein Leben nach dem Tod
glaubten und ihre tribalistisch verfasste Lebensordnung an der Praxis ihrer
Vorviter ausrichteten. Der Koran hat somit elementare Strukturen des
vorislamischen Selbst- und Weltverstindnisses aufgebrochen und durch
ein monotheistisches Schopfungsparadigma ersetzt. Es ist leicht einzuse-
hen, dass diese Neuverortung des Menschen innerhalb seiner Beziehung
zu Schopfer und Geschopf wichtige Konsequenzen auf verschiedenen Ebe-
nen haben kann, nicht zuletzt auf der politischen. Nach Wael Hallaq ist
das nicht nur von geschichtlicher, sondern auch von aktueller Relevanz,
insofern das aus ,,moral fiber gewebte koranische Schopfungsparadigma
im Widerspruch zu den Voraussetzungen des modernen Nationalstaats
steht, wozu Hallaq u. a. die neuzeitlich-europiische Konfiguration von Mo-
ral, Gesetz und Politik sowie die Trennung von ,Sein‘ und ,Sollen® zihlt.
Ein islamischer Nationalstaat ist ihm zufolge daher ein Oxymoron oder,
wie es der Titel von Hallags Buch besagt, ein Impossible State. Auch wenn
man diese These nicht teilen muss, kommt Hallaq doch das Verdienst
zu, den grundlegenden politischen Import der koranischen Botschaft mit
Blick auf die Bedingungen der europiischen Moderne auf besonders pro-
funde Weise reflektiert zu haben.!?

Die koranische Botschaft ist also von grofler politischer Relevanz, inso-
fern sie das Leben der Menschen als Ganzes betrachtet. Damit stellt sich
die Frage nach dem analytischen Wert von Ausdricken wie z.B. ,politi-
scher Islam‘. Diesem Label liegt, wie Charles Hirschkind ausfiihrt, die
Idee zugrunde, dass der Islam auf privat gelebte Frommigkeit, auf privat
gehaltene Uberzeugungen und auf gemeinschaftlich durchgefiihrte Rituale
begrenzt werden konne.!! Uberall dort, wo muslimisch motiviertes Den-
ken und Handeln in als sikular gedachte politische Riume eindringt, wird
sodann vom ,politischen Islam* gesprochen, der als illegitime Verformung
des ,eigentlichen Islams® gedacht wird. Hirschkind, eine der fithrenden

10 Vgl. Wael Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predi-
cament, New York 2013.

11 Vgl. Charles Hirschkind, ,What is Political Islam?“, in: Political Islam: A Critical
Reader, hrsg. von Frédéric Volpi, New York 2011, S. 1315, hier S. 13.

363

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Stimmen in der akademischen Erforschung des politischen Islams, reflek-
tiert diese eben skizzierte Auffassung kritisch. Dabei bestreitet er nicht,
dass es sehr wohl muslimische Gruppierungen gibt, die den Islam fiir poli-
tische Ziele vereinnahmen. Man sei in der Forschung jedoch zu sehr auf
die Frage versteift, an welcher Stelle die islamische Tradition Gberspannt
werde, um angebliche islamische Losungen fiir Probleme zu entwerfen,
die historisch gesehen auflerhalb des Fragehorizonts dieser Tradition la-
gen. Nicht aber fragt man, wie sehr der moderne Nationalstaat in alle
Bereiche des gesellschaftlichen Lebens eingedrungen ist und damit den
traditionellen Zustandigkeitsbereich der Religion massiv beschnitten hat.
Zudem lasst sich feststellen, so Hirschkind weiter, dass in Staaten wie den
USA dem protestantischen Christentum eine mafigebliche politische Rolle
zukommt, es ein dem Label ,politischer Islam‘ vergleichbares Pendant
zum Christentum in der Forschung jedoch nicht gibt. Laut Hirschkind
bedarf es einer stiarkeren Reflexion der in Europa historisch gewachsenen
Grenzziehungen zwischen Kategorien wie z.B. dem Religiosen, dem Poli-
tischen, dem Sakularen und dem Weltlichen (engl. temporal). Solange dies
nicht geleistet ist, stuft er das Label ,politischer Islam* als eher irrefithrend
als erhellend ein. So resimiert Hirschkind:

Terms such as “political Islam” are inadequate here as they frame
our inquiries around a posited distortion or corruption of properly
religious practice. In this way, the disruptive intrusions or outright
destruction enacted upon society by the modernizing state never even
figure in the analysis. In contrast, the various attempts of religious
people to respond to that disruption are rendered suspect, with almost
no attempt to distinguish those instances where such a critical stance is
warranted from those where it is not. It is not surprising, in this light,
that militant violence and public intolerance have become the central
issues of so many studies of al~sabwa al-islamiyya (Islamic awakening),
while the extensive coercion and torture practiced by governments get
relegated to a footnote.!?

Der vorliegende Artikel folgt Hirschkind in der Annahme, dass Religion
sich nicht grundsatzlich aus dem Bereich herauszuhalten hat, den die
Moderne mit dem Politischen identifiziert. Im Islam, insofern er eine
Lebensweise darstellt, werden Fragen unterschiedlichster Lebensbereiche
verhandelt. Problematisch wird es, wenn der Islam als explizit ausgearbei-
tetes System verstanden wird, das zu all diesen Fragen eindeutige Antwor-

12 Ebd, S.15.

364

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Politische Dimensionen koranischer Normativitit

ten geben kann. Diese Haltung findet sich ausgedriickt in Formeln wie a/-
Qur’dn dusturuna (,der Koran ist unsere Verfassung’) und al-sslam huwa [-
hall (,der Islam ist die Losung’). Weniger offensichtlich, aber letztlich, wie
im Folgenden gezeigt wird, ebenso unbestreitbar, erscheinen die teilweise
simplistischen bzw. anachronistischen Deutungen der Ausdriicke halifa
und umma sowie des gizya-Gebots, die, wenn sie fiir politische Zwecke an-
gefiihrt werden, als unrechtmifige Vereinnahmung der islamischen Quel-
len gesehen werden miussen.

3. Die koranischen Ausdriicke halifa und umma und ihre politische
Relevanz

In einer etwas kryptisch anmutenden Passage erzahlt der Koran davon, wie
Gott den Engeln einst mitteilte, dass Er einen halifa auf der Erde einsetzen
(8a ‘ala) werde (Koran 2:30). In den sich daran anschliefenden Versen
wird deutlich, dass es um die Erschaffung Adams geht, aber auch, dass
mit dem Begriff halifa nicht nur Adam, sondern die Menschen allgemein
gemeint sind. Was aber bedeutet der Ausdruck halifa hier, von dem auch
das deutsche Wort ,Kalif® abgeleitet ist? Wie im Folgenden noch weiter
ausgefiithrt wird, lasst sich der Begriff am besten mit ,Nachfolger® Giberset-
zen und nicht, wie es meistens geschieht, mit ,Stellvertreter* (engl.: viceger-
ent). Daran schliefft sich die Frage an, von wem oder was der Mensch
der Nachfolger sein soll. Wahrend der Koran darauf keine Antwort gibt,
finden sich gleich mehrere in der koranexegetischen Tradition. Demnach
konnte gemeint sein, dass Gott den Menschen als Nachfolger fritherer
Erdenbewohner, z.B. von Engeln oder Dschinn, eingesetzt hat oder dass
Er den Menschen als einen Erdenbewohner von der Art erschuf, dass eine
Menschengeneration der anderen nachfolgt.

Koraninterpret:innen wie Wadad Kadi haben auf Giberzeugende Weise
dafiir argumentiert, dass die Ubersetzung als ,Stellverteter* und damit
auch der oft vorgebrachte Gedanke, der Koran portritiere den Menschen
als Stellvertreter Gottes auf Erden, eine Fehldeutung darstellt. Im voris-
lamischen Arabien war der Personenname Halifa gingig, der in seiner
Langform mit dem Namen einer Gottheit verbunden wurde. Wie Kadi
feststellt, ist man sich in der Forschung dartiber einig, dass mit diesem Na-
men ausgedriickt werden sollte, dass eine bestimmte Gottheit die mit dem
Namen benannte Person mit einer anderen (evtl. bereits verstorbenen)
Person ersetzt, wobei dieses ,Ersetzen® wie im Koranvers 2:30 durch das
Verb ga ‘ala ausgedriickt wurde. In griechischsprachigen Dokumenten aus
der Zeit vor dem Islam ist die griechische Ubersetzung des arabischen

365

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

Personennamens mit dem Ausdruck Antipatros (,wie der Vater?) bezeugt.
Erhilt ein neugeborenes Kind den Namen Halifa, war damit also offen-
sichtlich gemeint, dass es dem (evtl. verstorbenen) Vater auf seinem Platz
in der Familie nachfolgt.!3

Kadis Interpretation zu folgen, bedeutet nun nicht, dem Ausdruck
halifa in Koranvers 2:30 kein politisches Gewicht beizumessen. Sicherlich
hat es politische Implikationen, wenn man sich selbst als der von Gott ein-
gesetzte Nachfolger auf Erden ansieht. Diese sind aber bei Weitem weder
so offensichtlich noch so weitreichend, wie wenn man den Ausdruck halifa
im Sinne von ,Stellvertreter Gottes auf Erden‘ deutet. Diese Interpretation
dominiert die islamische Auslegungstradition zumindest seit Beginn der
Moderne.'* Die besondere politische Aufladung dieses Ausdrucks, die der
Vers damit erhilt, beschreibt Andrew March wie folgt:

[Tlhe idea of mankind as God’s vicegerent is a standard theological
doctrine in Islam that was given a variety of moral and political in-
terpretations—from specific people as successors to previous ones, to
mankind’s general dominion over the earth (cf. Gen. 1:26), to a notion
of collective responsibility to be faithful to God lest the community
lose His favor. However, it was not (to my knowledge) used as a basis
for justifying the Muslim community’s derivative political sovereignty
over its worldly rulers and custodianship of the shari‘a. Subsequent
chapters of this book show precisely how this is the dominant concept
for many twentieth-century Islamic political theorists, with important
implications not only for the relationship between rulers and the ruled
but also for the relationship between politics and the divine law.!

Man kann hier also von einer Vereinnahmung des Korans fir politische
Zwecke sprechen, ob nun bewusst oder unbewusst.

Ahnliches lasst sich auch fir den koranischen umma-Begriff feststellen,
der nun in den Fokus riicken soll. Das Wort umma (Pl. umam) kommt
im Koran im Singular an 51 und im Plural an 13 Stellen vor, und das in

13 Vgl. Wadad Kadi/Aram Shahin, ,Caliph, Caliphate®, in: The Princeton Encyclope-
dia of Islamic Political Thought, hrsg. von Gerhard Bowering, Princeton/Oxford
2013, S. 81-86, hier S. 83; Wadad Kadi, ,The Term ‘Khalifa’ in Early Exegetical
Literature®, in: Die Welt des Islams 28.1 — 4 (1988), S.392-411.

14 Siehe hierzu die in der nachfolgenden Fuffnote genannte Stelle sowie Sarra Tlili,
Animals in the Qur 'an, Cambridge 2012, S. 115-121.

15 Andrew F. March, The Caliphate of Man: Popular Sovereignty in Modern Islamic
Thought, Cambridge, MA 2019, S. 37.

366

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Politische Dimensionen koranischer Normativitit

acht verschiedenen Bedeutungen.'® Von diesen ist hier nur eine, und zwar
die hiufigste, relevant. Demnach lésst sich umma mit ,Gemeinschaft® iber-
setzen, die jedoch nicht nur aus Menschen, sondern auch aus Dschinn und
aus Tieren bestehen kann. Gott hat in der Menschheit viele unterschiedli-
che Gemeinschaften entstehen lassen, wobei sich diese Unterschiedlichkeit
weniger durch die Hautfarbe, die politische Gesinnung oder die Sprache
manifestiert, sondern vor allem durch die Lebensweise. Demnach gibt es
die Gemeinschaft der Glaubigen und neben ihr die vielen Gemeinschaften,
die in die Irre gegangen sind. Entsprechend heif§t es in Koran 16:93: ,,Und
wenn Gott gewollt hitte, hitte Er euch zu einer umma gemacht, jedoch
lasst Er irregehen, wen Er will.“ Wiren die Menschen allesamt auf dem
richtigen Weg, so formten sie also eine einzige umma; da sie aber Irrwege
eingeschlagen haben, spalteten sie sich auf in verschiedene Gemeinschaf-
ten. Der umma-Begriff bezieht sich also auf den Zusammenschluss von
Menschen auf Basis einer als nachahmenswert erachteten Tradition oder
Lebensweise. Daher kann umma selbst gar ,Tradition® oder ,Lebensweise®
bedeuten, wie es z.B. in Bezug auf die Koranverse 43:22f. der Fall ist.'”
Vom selben Wortstamm leitet sich auch der Ausdruck zmam ab, der
im Allgemeinen eine nachahmenswerte Person!® und im Besonderen das
Oberhaupt der Gemeinschaft oder den Leiter des Gebets bezeichnet.!?

Zu den rechtschaffenen Glaubigen sagt Gott im Koran: ,Diese eure
umma ist eine wmma, und Ich bin euer Herr, so dient Mir [allein].“20
Die umma der Gliaubigen ist demnach zum einen ein tibergeschichtliches
Gebilde, an dem alle Menschen von der Zeit des Propheten Adam bis zum
Jungsten Tag teilhaben, die der monotheistischen Lehre der Propheten
folgen. Sie ist okumenisch, wie Hamza Zafer jingst in einer Monographie
zum koranischen umma-Begriff festgestellt hat, insofern sie die Grenzen
von Herkunft, Abstammung, sozialokonomischem Status und Hautfarbe

16 Vgl. Elsaid M. Badawi/Muhammad Abdel Haleem, Arabic-English Dictionary of
Qur anic Usage, Leiden 2008, S. 47-49.

17 Dort werden die Polytheisten wie folgt zitiert: ,Wir haben unsere Vorviter auf
einer umma (d.h. einem Lebensweg) vorgefunden und von ihren Spuren werden
wir geleitet. In Vers 43:23 wird die Aussage mit leicht abgewandeltem Schluss
erneut vorgetragen: ,,[...] und ihren Spuren folgen wir nach.”

18 So z.B. im koranischen Bittgebet: ,Mache uns zu einem #mam (Vorbild) fir die
Glaubigen.“ Koran 25:74.

19 In anderen Zusammenhingen bezicht sich das Wort zmam gar nicht auf eine
Person, sondern auf einen Gegenstand, wie z.B. in Koran 36:12 (dort im Sinne
von ,Buch®).

20 Koran 21:92.

367

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

aufbricht und dberwindet.?! Der Koran stellt die Gemeinschaft des Pro-
pheten Muhammad also weder mit der stammespolitischen Landschaft
Arabiens in Zusammenhang noch mit den wichtigsten politischen Mach-
ten der damaligen Zeit, also den Byzantinern, den Sassaniden und den
Athiopiern. Vielmehr verortet er sie innerhalb der religiésen Diversitat des
7. Jahrhunderts, und dort vor allem in Abgrenzung zu den Polytheisten,
den Juden und den Christen. In einer der vielen Passagen des Korans,
in denen diese Abgrenzung vollzogen wird, wird auch noch einmal der
tiberzeitliche Charakter der Gemeinschaft der Glaubigen durch den Bezug
zum Propheten Abraham deutlich:

Abraham war weder Jude noch Christ. Vielmehr war er hanif?* und
Gottergebener (muslim). Er gehorte nicht zu denen, die Gott etwas
beigesellen. Die, die am meisten Anrecht auf Abraham haben, sind
diejenigen, die ihm folgen, [darunter] dieser Prophet [Muhammad]
und die, die glauben [d.h. imdn haben]. Den Glaubigen ist Gott ein
Beistand.?

Zum anderen hat der umma-Begriff, der sich auf die Gemeinschaft der
Glaubigen bezieht, auch eine zeitliche Dimension. So kann er die Anhin-
gerschaften verschiedener Propheten meinen, denen Gott unterschiedliche
Gebote (Sg. $ir‘a), Lebensweisen (Sg. minhag) und gottesdienstliche Be-
stimmungen (Sg. mansak) auferlegt hat, auf dass sie im Guten miteinander
wetteifern.?4

Es lasst sich also festhalten, dass der Ausdruck wumma, so wie er im Ko-
ran gebraucht wird, weder damals noch heute schliissig als Gegenbegriff
zu z. B. ,Stamm‘ oder ,Nation‘ verstanden werden kann. So schlief$t es sich
nicht aus, dass die Glaubigen eine umma bilden, sich aber untereinander
in Stimmen oder Nationen organisieren — vorausgesetzt, dass weder dem
Stamm (bzw. seinen Vorviatern) noch der Nation (bzw. ihren Fihrern) die
Autoritit zuerkannt wird, die Lebensmodelle ihrer Angehorigen bzw. Un-
tertanen auf eine solche Weise zu definieren, wie das allein dem Schopfer

21 Vgl. Hamza Zafer, Ecumenical Community: Language and Politics of the Ummabh in
the Qur’an, Leiden/Boston 2020. Siehe dort auch die Bibliographie, in der die
zahlreichen Forschungsbeitrige zum umma-Begriff aufgelistet werden.

22 Laut gingiger Meinung bezeichnete der Begriff hanif vor dem Islam Menschen,
die einerseits den Polytheismus ablehnten, sich andererseits aber auch keiner be-
stimmten Religion wie z.B. dem Judentum oder dem Christentum anschlossen.
Oft wird er als ,Gottsucher® tibersetzt.

23 Koran 3:67 f.

24 Vgl. Koran 5:48 und 22:67.

368

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Politische Dimensionen koranischer Normativitit

hinsichtlich Seiner Geschépfe gebiithrt.?> Daher hat der Koran auch nicht
das tribalistisch verfasste Gesellschaftssystem des 7. Jahrhunderts an sich
kritisiert, manche seiner Auspriagungen aber sehr wohl. Zu diesen gehorte
es, die Loyalitat gegeniiber dem eigenen Stamm hoéher anzusetzen als die
gegeniiber den von Gott gesandten Propheten.

In der islamischen Tradition, vor allem in der Moderne, entwickelte
sich der koranische umma-Begriff hingegen zu einer in erster Linie poli-
tisch gedachten Kategorie, sozusagen als der islamische Gegenbegriff zu
sakular gedachten Organisationseinheiten wie der Nation. Auch bei Wael
Hallaq werden die Begriffe umma und Nation direkt aufeinander bezogen,
mit Blick jedoch weniger auf ihre politische als auf ihre moralische Di-
mension. So ist fir Hallaq die Idee der Nation das moralisch entleerte
sakulare Pendant zum islamischen umma-Begrift:

Islamic governance (that which stands parallel to what we call “state”
today) rests on moral, legal, political, social, and metaphysical founda-
tions that are dramatically different from those sustaining the modern
state. In Islam, it is the Community (Umma) that displaces the nation
of the modern state.

[...] Whereas the nation-state is the end of all ends, knows only itself,
and therefore is metaphysically the ultimate foundation of sovereign
will, the Community and its individual members are a means to a
greater end. This implies that the Community itself neither possesses
sovereignty nor does it have—in the sense the modern state has—an
autonomous political or legal will, since the sovereign is God and God
alone. Of course, the Community as a whole, and as represented by
its chief jurists, does have the power of decision, this being the crux
of the doctrine of consensus. But this power is an interpretive one,
bounded [...] by general moral principles that transcend the Communi-
ty’s control.2¢

Um die Worter umma und ,Nation‘ miteinander vergleichen zu koénnen,
transferiert Hallaq also nicht den koranischen umma-Begriff vom Morali-
schen ins Politische, sondern den der Nation vom Politischen ins Mora-
lische. Auf der paradigmatischen Ebene entpuppt sich der Begriff der
Nation laut Hallaq als eine moralisch entleerte Kategorie einer sakular
verfassten Religion, in der der Nationalstaat als hochster Souverin gesetzt

25 Jedoch gilt auch hier mit Wael Hallaq, dass der Nationalstaat nicht sinnvollerwei-
se als islamisch beschrieben werden kann, wie bereits ausgefithrt wurde.
26 Hallaq, The Impossible State, S. 49.

369

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

ist. Manche muslimische Denker der kolonialen und postkolonialen Zeit
haben im Gegensatz dazu den koranischen umma-Begriff in einen von der
europaischen Moderne geprigten (oder gar grundsitzlich neu konstruier-
ten) politischen Begriffsraum verschoben und zu einem Schlisselbegriff
ihrer islamischen Entwiirfe von Staat und Gesellschaft gemacht.?” Ab-
schlieend lésst sich also festhalten, dass hier eine dhnliche Entwicklung
zu beobachten ist wie die, die dem Ausdruck falifa widerfahren ist, inso-
fern der umma-Begriff zur Legitimation politischer Agenden in einen dem
Koran fremden Begriffsraum tibertragen wurde.

Im nun folgenden letzten Abschnitt soll die Beziehung der umma zu
Andersglaubigen in den Blick genommen werden, und zwar in erster Linie
anhand des Koranverses 9:29, der in heutigen populiren Diskussionen
tiber den Islam besonders hiufig zitiert wird.

4. Die muslimische umma im Umgang mit Andersgliaubigen — der Vers
9:29 und das mit ihm einhergehende gizya-Gebot

Bevor darauf eingegangen wird, wie Andersglaubige im Koran beschrieben
werden, sollen, soweit dies fiir die Betrachtung notig ist, wichtige Ereignis-
se zur Zeit des Propheten Muhammad in chronologischer Reihenfolge
umrissen werden. Gemif§ der muslimischen Geschichtsschreibung wurde
Muhammad ca. 570 in Mekka geboren. Im Jahre 610, also im Alter von
etwa vierzig Jahren, erhielt er die ersten Offenbarungen Gottes, die er
zuerst im kleinen Kreise und nach etwa drei Jahren dann auch o6ffentlich
vorzutragen begann. Aufgrund des heftigen Widerstands der polytheisti-
schen Mekkaner sahen er und seine Anhanger sich dazu gezwungen, von
Mekka in das ungefihr 400 Kilometer entfernte Medina (damals Yatrib)
umzusiedeln. Dort waren die Bedingungen fiir die Muslime sehr viel giins-
tiger, sodass eine Art Gemeinwesen aufgebaut werden konnte. Bereits im
ersten Jahr konnte der Prophet als Oberhaupt der Stadt eine Gemeinde-
ordnung erlassen, die das Zusammenleben der verschiedenen Religionen
(hier: Islam, Polytheismus, Judentum) regelte. In der Forschung besteht
weitgehende Einigkeit dariiber, dass neben dem Koran auch dieses Doku-
ment aus der Zeit des Propheten erhalten ist.2® In den Folgejahren kam es

27 Siehe hierzu March, The Caliphate of Man, der u.a. die Denker Rasid Rida und
Rasid al-Gannasi in den Fokus nimmt.

28 Besprochen und ubersetzt findet es sich bei Michael Lecker, ,,Constitution of
Medina“, in: Encyclopaedia of Islam Three, hrsg. von Kate Fleet etal., Leiden 2012.

370

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Politische Dimensionen koranischer Normativitit

zu mehreren Schlachten mit den polytheistischen Mekkanern, bis im Jahre
628 ein Friedensvertrag geschlossen werden konnte. Als die Mekkaner
diesen jedoch wenig spater brachen, machte sich der Prophet im Jahre 630
mit einem groflen Heer auf, um Mekka einzunehmen, was kampflos ge-
schah. Kurz danach und etwa eineinhalb Jahre vor dem Tod des Propheten
kam es im Umland der Stadt Tabuk zu einer Schlacht mit der Grofmacht
Byzanz.”? Diese Schlacht bietet laut muslimischen Quellen den Kontext
der Herabsendung des Koranverses 9:29, der gleich in den Fokus riicken
wird.

Der Koran grenzt sich inhaltlich an vielen Stellen von anderen Religio-
nen ab, am eindeutigsten vom Polytheismus. Die Juden und die Christen
werden mit dem Sammelbegriff ahl al-kitab (,Schriftbesitzer) bezeichnet,
und auch wenn sie scharfer Kritik ausgesetzt sind, so bekunden zahlreiche
Stellen im Koran doch auch Sympathie mit ihnen. Kriegshandlungen
gegeniiber Andersgliubigen erlaubt der Koran nur, wie Patricia Crone
herausgearbeitet hat, zum Zwecke der Verteidigung nach dem Prinzip,
dass man andere so behandeln darf, wie man selbst von ihnen behandelt
wird, und dartber hinaus den Krieg beendet, sobald die Gegenseite dies
tut.3® Crone macht hier jedoch eine Einschrinkung, wenn sie schreibt:
»Only the jizya verse (9:29) seems to endorse war of aggression.“3! Dieser
Vers — mit den zu diskutierenden Ausdriicke noch untibersetzt — liest sich
wie folgt:

Bekampft diejenigen unter den Schriftbesitzern, die nicht an Gott und
den Jungsten Tag glauben, die nicht das verbieten, was Gott und Sein
Prophet verboten haben, und die nicht der richtigen Religion folgen,
bis dass sie die gizya ‘an yadin entrichten, wihrend sie sagiriun sind.

Den Ausdruck gizya erwahnt der Koran allein an dieser Stelle. Auch
fehlt er in der etwa acht Jahre vor Herabsendung dieses Verses erlassenen
Gemeindeordnung von Medina. Dort wird den Anhangern der verschiede-
nen Religionen das Recht gewiahrt, die jeweils eigene Religion zu wahren.
Es wird lediglich eingefordert, dass man gegen duflere Feinde solidarisch
zusammensteht.3? Gemafy muslimischer Geschichtsschreibung hat der Pro-

29 Tabuk liegt im Nordwesten des heutigen Saudi-Arabien in der Nihe zu Jordani-
en.

30 Vgl. Patricia Crone, ,War®, in: Encyclopaedia of the Qur’an, hrsg. von Jane
D. McAuliffe, 6 Bde., Leiden 2001-2006, Bd. 5, 2006, S. 455-459, hier S. 456
und 458 f.

31 Ebd., S.457.

32 Siehe oben, Fn. 28.

371

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

phet nach Herabsendung des Verses 9:29 von mehreren Stimmen die
gizya eingefordert, darunter von den Christen von Nadschran und den
Zoroastriern von Hadschar.

Die Spanne an unterschiedlichen Interpretationen, die in der islami-
schen Tradition zu diesem Vers vorgebracht wurden, ist betrachtlich. An
den Rindern dieser Spanne befindet sich auf der einen Seite die Interpreta-
tion des andalusischen Gelehrten Ibn Hazm (gest. 1064), auf der anderen
die von Ibn Qayyim al-Gawziyya (gest. 1350).33 Ibn Hazm war der Mei-
nung, dass die im Koran erwihnten Schriftbesitzer sich von denen seiner
eigenen Zeit signifikant unterschieden und der Vers 9:29 daher obsolet
ist. Vielmehr gelte es nun, alle eroberten Volker vor die Wahl zwischen
dem Tod und der Annahme des Islams zu stellen. Diese Interpretation
bildet das eine Extrem, das wohl vor dem Hintergrund des damals auf
der Iberischen Halbinsel stattfindenden militirischen Dauerkonflikts zwi-
schen den muslimischen und den christlichen Reichen zu verstehen ist.
Die gegensitzliche Position vertritt, wie gesagt, Ibn al-Qayyim, der sich
dabei auch auf seinen Lehrer Ibn Taymiyya stitzt. Demnach bezieht sich
der Vers auf die Anhinger aller anderen Religionen, auch wenn nur die
Schriftreligionen erwihnt sind. Die Polytheisten sind laut Ibn al-Qayyim
nur deswegen nicht explizit inkludiert, weil der Vers zu einer Zeit herab-
gesandt wurde, in der auf der Arabischen Halbinsel keine Polytheisten
mehr prasent waren. Demnach sind alle Religionsgruppen, also nicht nur
die Juden und die Christen, wenn sie von den Muslimen unterworfen
werden, vor die Wahl gestellt, entweder das Tributgeld zu entrichten oder
den Islam anzunehmen. Dartber hinaus geht laut Ibn al-Qayyim aus der
prophetischen Praxis eindeutig hervor, dass die Zugehorigkeit einer Ge-
meinschaft zu einer anderen Religion keinen ausreichenden Kriegsgrund
darstellt. Vielmehr diirfen nur diejenigen bekriegt werden, von denen eine
militarische Aggression ausgeht, die sich nicht an Vertrige halten oder die
sich anderweitig ungerecht verhalten. Im Anschluss an diese Position von
Ibn al-Qayyim pladiere ich — wie das auch in der Sekundarliteratur schon
mehrfach getan wurde3* - dafiir, den Koranvers 9:29 im Zusammenhang
mit den ersten Versen der Sure 9 zu lesen, in denen es um die Bekimpfung

33 Beide Positionen werden dargestellt bei Patricia Crone, ,No Compulsion in Is-
lam: Q. 2:256 in Medieval and Modern Interpretation®, in: Le shi ‘isme imamite
quarante ans aprés: Hommage a Etan Koblberg, hrsg. von Mohammad Ali Amir-Mo-
ezzi, Meir M. Bar-Asher und Simon Hopkins, Turnhout 2009, S. 131-178, hier
S.141f.

34 Siehe z.B. Juan Cole, Mubammad: Prophet of Peace Amid the Clash of Empires, New
York 2018, Endnote 7 zu Kap. 7. Auch Crone, ,War®, S. 457, erwiagt diese Lesart.

372

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Politische Dimensionen koranischer Normativitit

von Polytheisten geht, die vertragsbriichig wurden. Dass der Vers 9:29
nicht allgemein davon spricht, die Schriftbesitzer zu bekimpfen, wird
auch durch den Herabsendungsanlass gestiitzt, insofern es zu der Schlacht
von Tabuk nur deswegen gekommen sei, weil die Muslime die Nachricht
erreichte, die Byzantiner hatten sich mit einem Heer gegen sie aufgemacht.

Was das Konzept der grizya angeht, so handelt es sich dabei nicht um
eine koranische Erfindung, sondern der Koran greift hier vielmehr eine
jahrhundertealte Praxis auf. Es ist naheliegend und verstindlich, dass die
frihen Muslime das gizya-Gebot im Koran auch in diesem Sinne, also
keineswegs als etwas spezifisch Islamisches, verstanden haben. Einige arabi-
sche Stimme waren ja selbst vor dem Islam schon tributpflichtig gewesen,
sowohl gegeniiber Byzanz als auch gegeniiber den Sassaniden. So erhob
etwa der zweite Kalif ‘Umar, wie at-Tabari in seinen Annalen festhalt, die
gizya im Einklang mit den Bestimmungen, die der sassanidische Herrscher
Chosrau L. (reg. 531-579) im Zuge einer Steuerreform erlassen hatte.3s In
einer kirzlich veroffentlichten detailreichen Studie stiitzt Alison Vacca die-
sen Befund, wenn sie schreibt, ,that caliphal taxation policies were the pro-
duct of a number of different inheritances, including both Byzantine and
Sasanian practice“.3¢ Interessanterweise haben die Muslime in Agypten
dort einerseits gingige Besteuerungspraktiken beibehalten, aber spatestens
im Jahre 653 eine Kopfsteuer eingefiihrt, die als arabische Erfindung gelten
kann. In den griechischsprachigen Verwaltungsdokumenten wird sie als
diagraphon bezeichnet, was sich als ,zusatzliche Steuer® tbersetzen lasst.
Obwohl diese Steuer weder von der Art und Weise ihrer Erhebung noch
von ihrem Zweck her mit der gizya in Verbindung gebracht werden kann,
haben muslimische Theologen spiterer Zeiten diese als solche identifiziert
und sie damit riickwirkend koranisiert.3”

Vor dem skizzierten historischen Hintergrund sind auch die in dem
Vers verwendeten Ausdriicke gizya, ‘an yadin und sagirun zu lesen. Was
den ersten dieser Ausdriicke anbelangt, so meint der Koranexeget az-Za-

35 Vgl. Ibn Garir at-Tabari, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden:
Aus der arabischen Chronik des Tabari, ibers. von Theodor Noldeke, Leiden 1879,
S.241-247,v.a. S. 246 f.

36 Alison Vacca, Non-Muslim Provinces under Early Islam: Islamic Rule and Iranian
Legitimacy in Armenia and Caucasian Albania, New York 2017, S. 186.

37 Vgl. Jean Gascou, ,Arabic Taxation in the Mid-Seventh Century Papyri®, in:
Constructing the Seventh Century, hrsg. von Constantin Zuckerman, Paris 2013,
S.671-677, hier S. 675-677. Vor dem Hintergrund, dass die muslimischen Erobe-
rer, die ja mit dem Koran vertraut waren, keine gizya erhoben, wirft Gascou die
Frage auf, ob diese sich moglicherweise nicht als von den agyptischen Christen
distinkte Gruppe begriffen haben; ebd. S. 677.

373

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

mahSari (gest. 1144), gizya sei eine Ableitung aus der Wurzel g-z-y und
bedeute entweder, Schulden zu begleichen (yagzi) oder aber dem gizya-
Nehmer eine Belohnung (gaza’) daftir zu geben, dass er den gizya-Geber
am Leben ldsst.3® Beide Interpretationen gehen jedoch fehl, da es sich
bei dem Ausdruck gizya, wie schon der am Ende des 10. Jahrhunderts
verstorbene Gelehrte Abu ‘Abdallah al-Hawarizmi festgestellt hat, um ein
Lehnwort aus dem Persischen (dort: gazit) handelt, was ,(Kopf-)Steuer* be-
deutet.?® Das persische Wort wiederum geht wohl auf aramiische Urspriin-
ge zurick.#’ In der spateren Auslegungstradition hat jedoch die Ansicht
Verbreitung gefunden, die az-Zamahsari als zweites anfihrt, also dass das
Wort gizya sprachlich auf eine Gegenleistung dafiir verweist, dass das
Leben des gizya-Gebers geschont wird.

Ahnliche Fehldeutungen finden sich auch mit Blick auf die beiden
anderen Ausdriicke, nimlich ‘an yadin und sagirun. Ersterer lasst sich
wortlich als ,per Hand® iibersetzen. Ar-Razi schreibt hierzu in seinem Ko-
rankommentar, dass eine Meinungsverschiedenheit dahingehend bestehe,
ob die Hand des gizya-Gebers oder die des gizya-Nehmers gemeint sei.
Im ersten Fall konne der Ausdruck entweder metaphorisch verstanden
werden in dem Sinne, dass der gizya-Geber freiwillig und in voller Akzep-
tanz der ihm auferlegten Steuer diese entrichtet, oder es bedeute, dass die
Abgabe tatsichlich per Hand Gbergeben werden muss, d. h. persénlich und
ohne Aufschub. Im zweiten Fall, wenn also die Hand des gizya-Nehmers
gemeint ist, legt ar-Razi ebenfalls zwei Deutungen vor. Der Ausdruck
,Hand‘ bedeute demnach entweder ,Kraft’ in dem Sinne, dass der gizya-
Nehmer die Oberhand tber den gizya-Geber habe, oder er bedeute ,Wohl-
tat’. Dies ist dann dhnlich wie bei az-Zamah$ari so zu verstehen, dass der
Nehmer dem Geber die Wohltat zukommen lésst, sein Leben wegen der
gizya-Zahlung zu retten.*!

Bei all diesen Interpretationen handelt es sich jedoch, wie Uri Rubin
auf plausible Weise darstellt, um ,retrospective attempts to read into the
Quranic text already existing ideas of post Muhammadan jurists, or exis-

38 Vgl. Garallah az-Zamahsari, Tafsir al-Kassif ‘an haqa’iq at-tanzil wa- ‘wyiin al-agawil
fi wugith at-ta 'wil, ed. von Halil Ma’mun Siha, Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 2009,
S. 429.

39 Vgl. Abu ‘Abdallah al-Hawarizmi, Mafatih al- ‘uliim, ed. von Ibrahim al-Abyari,
Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 21989, S. 85.

40 Vgl. Vacca, Non-Muslim Provinces under Early Islam, S. 186.

41 Vgl. ar-Razi, Tafsir, Bd. 16, S. 25.

374

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Politische Dimensionen koranischer Normativitit

ting post Muhammadan situations of real life“.#> Unter anderem durch
Ruckgrift auf gizya-Vertrige aus dem ersten islamischen Jahrhundert, die
bei at-Tabari tberliefert werden, zeigt Rubin auf, dass der Ausdruck ‘an
yadin sich auf den gizya-Geber und dessen finanzielle Kapazititen bezieht.
Gemeint ist damit, dass nur diejenigen, die tiber einen ausreichenden
Besitz verfiigen, dazu verpflichtet sind, die gizya zu entrichten, bzw. dass
deren Hohe an der finanziellen Situation des Gebers auszurichten ist.43

Nun zu dem dritten und letzten Ausdruck, also sagrrin. Wortlich lasst
sich dies mit ,Unterworfene oder ,Erniedrigte® tibersetzen. Dem Vers ge-
maf soll also die gizya entrichtet werden, wahrend man sich im Zustand
des sagar (d. i. das abgeleitete Verbalsubstantiv), d.h. der Unterwerfung
und Erniedrigung befindet. Ar-Razi schliefst daraus, dass es nicht ausreicht,
die gizya einzuziehen, sondern der gizya-Geber dartber hinaus bei der Ab-
gabe auch erniedrigt werden muss, damit er auf diesem Weg die Wahrheit
und Uberlegenheit des Islams erkennt und sich diesem anschlieft:

Genugt es, die grizya zu entrichten, um das eigene Leben zu wahren?
Die Antwort darauf lautet: Nein, es ist dariiber hinaus notwendig,
dass [mit der Abgabe der gizya] eine Demiitigung (du//) und Erniedri-
gung (sagar) des Unglaubens (kufr) einhergeht. Der Grund dafir liegt
darin, dass der Verstindige von seiner Natur aus die Demitigung und
Erniedrigung als abstoSend empfindet. Wenn also dem Unglaubigen
etwas Zeit gegeben wird, er die Stirke des Islams sieht, er die Beweise,
die auf seine Richtigkeit deuten, vernimmt und er im Gegenzug dazu
bemerkt, was im Unglauben an Demiitigung und Erniedrigung steckt,
dann ist anzunehmen, dass ihn das dazu bringt, den Islam anzuneh-
men. Genau hierin liegt der Zweck des gizya-Gebots.*4

Aber auch hier handelt es sich um eine Fehldeutung. Wieder lohnt der
Blick auf Vertrage, die zwischen Muslimen und Nichtmuslimen im ersten
Jahrhundert des Islams geschlossen wurden. Diese belegen, dass dem da-
maligen Verstindnis nach bereits die Abgabe der gizya selbst den Zustand
des sagar bedeutete, sodass es also nicht um zusétzliche Ernidrigungsprak-

42 Uri Rubin, ,Quran and Tafsir: The Case of “‘an yadin’®, in: Der Islam 70 (1993),
S.133-144, hier S. 137.

43 Vgl. ebd., S. 138-141. Weder at-Tabari, az-Zamahshari noch ar-Razi fithren diese
Bedeutung von ‘an yadin auch nur als Option an. Zu finden ist sie in den Tafsir-
Werken von z.B. al-Mawardi (gest. 1058) und al-Baydawi (gest. 1286), die sie als
eine von mehreren Interpretationsmoglichkeiten angeben, wobei sie jedoch beide
offenlassen, welche davon sie favorisieren.

44 Ar-Razi, Tafsir, Bd. 16, S.27.

375

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

tiken geht, so wie ar-Razi (und mit ihm viele andere Kommentatoren)
meinten. Auch hierzu lasst sich Rubin konsultieren, der schreibt:

The final clause of the Quranic grizya verse states that the payers of the
gizya are in a state of sagar, i.e. lowliness. In fact, taxes were always
a sign of lowliness and submission to the authorities. It is a universal
phenomenon, in vogue already in the Bible. In the gizya treaties, too,
the lowliness involved in tax paying is explicit. The treaty of Taflis (22
A.H.) grants aman [Sicherheit] to the population on condition that
they consent to “sagdr al-gizya”, i.e., the submission involved in the
payment of the gizya. 4

Die Sichtweise, die Rubin hier darstellt, hat sich in der islamischen Tra-
dition zwar tber die Jahrhunderte erhalten und wurde auch noch von
modernen Denkern wie z.B. Rasid Rida (gest. 1935) favorisiert, sie blieb
trotz der sie stiitzenden Quellenlage allerdings eine Randmeinung.#6

Zum Schluss des Artikels soll noch in aller Kiirze die Frage erortert
werden, wie nun mit dem Vers 9:29 aus theologischer Sicht vor dem
Hintergrund der heutigen Verfasstheit von Staat und Gesellschaft, die
stark von der des 7. Jahrhunderts abweicht, umzugehen ist. Diese Frage
ist hochst relevant, wenn man bedenkt, dass z. B. in Agypten innerhalb der
letzten Jahre gelegentlich die Forderung laut geworden ist, die Kopten zur
Zahlung der gizya zu verpflichten.#” Zwar ist das gizya-Gebot ohne Zwei-
fel koranisch und damit aus muslimischer Sicht gottlichen Ursprungs,
doch bleibt die Frage, ob seine Giiltigkeit an bestimmte Bedingungen
gebunden ist. Aus meinen Ausfithrungen ist deutlich geworden, dass der
Vers 9:29 im Kontext einer jahrhundertealten politischen Praxis zu lesen
ist, und so halte ich es fur wahrscheinlich, dass der Vers unter den heuti-
gen gesellschaftspolitischen Bedingungen nicht in dieser Form offenbart
worden wire. Zu diesem Schluss kommen auch eine Reihe muslimischer
Intellektueller seit dem Untergang des Osmanischen Reiches, von denen
ich den dgyptischen Denker Fahmi Huwaydi (geb. 1937) und seine vielbe-
achtete Monographie Muwatinin la dimmaiyyin (,Burger, nicht Schutzbe-
fohlene®) hervorheben mochte. Die gizya-Thematik ist somit vergleichbar

45 Rubin, ,Quran and Tafsir®, S. 141. Siehe auch Vacca, Non-Muslim Provinces under
Early Islam, S.190f., 198.

46 Vgl. Fahmi Huwaydi, Muwatiniun la dimmiyyin, Kairo: Dar a§-§urﬁq, 31999,
S.141.

47 Dafiir pladierte vor einigen Jahren z.B. der salafistische Fernsehprediger Abu
Ishaq al-Huwayni; vgl. Jocelyne Cesari, The Awakening of Muslim Democracy: Religi-
on, Modernity, and the State, New York 2014, S. 178.

376

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Politische Dimensionen koranischer Normativitit

mit dem Thema Sklaverei, das der Koran auch nicht aus eigener Initiative
eingefithrt, sondern nur als Bestandteil der damaligen Lebensrealitit der
Menschen aufgegriffen und geregelt hat.48

S. Schluss

Der Koran stellt fir viele Muslime einen wichtigen Bezugspunkt zur Be-
antwortung von Lebensfragen unterschiedlicher Art dar. Dazu gehoren
auch solche, die in der Moderne der Domine des Politischen zugewiesen
werden. Das grundsitzlich als eine Vereinnahmung des Korans fir politi-
sche Zwecke zu betrachten, fufft auf einer Verabsolutierung der in Europa
historisch gewachsenen Ordnungsbegriffe wie ,Religion’, ,Sakularitit® und
,Politik‘, mit denen die moderne Welt(-sicht) strukturiert wird.

Dennoch lasst sich nicht leugnen, dass es, besonders in der Moderne,
die weitreichende Tendenz gibt, im Koran (und anderen islamischen Quel-
len) eine Theorie von Herrschaft und Gesellschaft zu identifizieren, die als
Alternative zu anderen (in erster Linie westlichen) Ideologien in Anschlag
gebracht werden kann. Einzelne koranische Ausdriicke und Gebote wer-
den dabei, ohne Berticksichtigung philologischer und historisch-kritischer
Standards, in den von der Moderne geprigten Denk- und Begriffsraum
verschoben, um die eigenen Entwiirfe von Politik und Gesellschaft schein-
bar islamisch abzusichern. Das Ergebnis ist das, was man als ,politischen
Islam‘ bezeichnen kann, dessen Konstitutionsbedingungen weniger vor
dem Hintergrund der islamischen Tradition als vor dem der europaischen
Moderne zu verstehen sind.

Zu den Aufgaben der akademischen Theologie gehort es, jegliche Ver-
einnahmung der islamischen Quellen zur Stiitzung bestimmter Agenden,
seien diese politisch oder sonst wie geartet, aufzudecken und zu dekonstru-
ieren. Exemplarisch wurde dies mit Blick auf die normativ aufgeladenen
Ausdriicke halifa und umma sowie das gizya-Gebot unternommen, wobei
sich gezeigt hat, dass wenig plausible Deutungen bereits in der klassischen
Zeit des Islams weite Verbreitung fanden. Auf welche Weise die korani-
sche Botschaft im Lichte der aktuellen Lebensrealititen Impulse zur Lo-
sung von bestehenden Fragen bieten kann, kann eine islamische Theologie
nicht letztgiiltig klaren, da die Ambiguitaten der Offenbarungstexte einen

48 Eine aktuelle und lesenswerte Studie zur Sklaverei im islamischen Herrschaftsge-
biet mit einer theologischen Einordnung des Themas durch den Autor findet sich
bei Jonathan Brown, Slavery and Islam, London 2019, hier S.263 £.

377

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Farid Suleiman

breiten Korridor von Méglichkeiten bieten. Sie kann jedoch, und in diesen
Rahmen ordnet sich der vorliegende Artikel ein, sehr wohl sagen, wo die
Quellen auf missbrauchliche Weise verwendet werden.

Literaturverzeichnis

Badawi, Elsaid M./Muhammad Abdel Haleem, Arabic-English Dictionary of Qur anic
Usage, Leiden 2008.

al-Baydawi, Nasir ad-Din, Anwar at-tanzil wa-asrar at-ta 'wil, ed. von Muhammad
al-Mar‘asli, 5 Bde., Beirut: Dar Ihya’ at-Turat al-‘Arabi, 1997.

Berridge, Willow, Islamism in the Modern World: A Historical Approach, London/
New York 2019.

Brown, Jonathan, Slavery and Islam, London 2019.

Cesari, Jocelyne, The Awakening of Muslim Democracy: Religion, Modernity, and the
State, New York 2014.

Cole, Juan, Mubammad: Prophet of Peace Amid the Clash of Empires, New York 2018.

Crone, Patricia, ,No Compulsion in Islam: Q. 2:256 in Medieval and Modern
Interpretation®, in: Le shi isme imamite quarante ans aprés: Hommage a Etan Kohl-
berg, hrsg. von Mohammad Amir Amir-Moezzi, Meir M. Bar-Asher und Simon
Hopkins, Turnhout 2009, S. 131-178.

———, ,War, in: Encyclopaedia of the Qur an, hrsg. von Jane D. McAuliffe, 6 Bde.,
Leiden 2001-2006, Bd. 5, 2006, S. 455-459.

Gascou, Jean, ,Arabic Taxation in the Mid-Seventh Century Papyri®, in: Construc-
ting the Seventh Century, hrsg. von Constantin Zuckerman, Paris 2013, S. 671-
677.

Hallaq, Wael, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament,
New York 2013.

al-Hawarizmi, Abu ‘Abdallah, Mafatih al- ‘ulim, ed. von Ibrahim al-Abyari, Beirut:
Dar al-Kitab al-‘Arabi, 21989.

Hirschkind, Charles, ,What is Political Islam?“, in: Political Islam: A Critical Reader,
hrsg. von Frédéric Volpi, New York 2011, S. 13-15.

Huwaydi, Fahmi, Muwdtinin la dimmiyyun, Kairo: Dar a§-§urf1q, 31999.

Ibn Taymiyya, Taqily ad-Din, Magmau " fatawa Sayh al-islam Ahmad Ibn Taymiyya,
ed. von ‘Abd ar-Rahman b. Muhammad b. Qasim und Muhammad b. ‘Abd
ar-Rahman b. Qasim, 37 Bde., Riad/Mekka: Matabi‘ ar-Riyad, o.]. [1962-1967].

Kadi, Wadad, , The Term ‘Khalifa’ in Early Exegetical Literature®, in: Die Welt des
Islams 28.1 — 4 (1988), S.392—411.

———/Aram Shahin, ,,Caliph, Caliphate®, in: The Princeton Encyclopedia of Islamic
Political Thought, hrsg. von Gerhard Béwering, Princeton/Oxford 2013, S. 81-86.

Leaman, Oliver (Hg.), The Qur an: An Encyclopedia, London/New York 2010.

378

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Politische Dimensionen koranischer Normativitit

Lecker, Michael, ,Constitution of Medina®, in: Encyclopaedia of Islam Three, hrsg.
von Kate Fleet etal., Leiden 2012.

March, Andrew F., The Caliphate of Man: Popular Sovereignty in Modern Islamic
Thought, Cambridge, MA 2019.

McAulifte, Jane D. (Hg.), The Cambridge Companion to the Qur’an, Cambridge
2014.

Noth, Albrecht, ,Abgrenzungsprobleme zwischen Muslimen und Nicht-Musli-
men: Die ,Bedingungen Umars (as-urit al- ‘wmariyya): unter anderem Aspekt
gelesen®, in: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 9 (1987), S.290-315.

ar-Razi, Fahr ad-Din, at-Tafsir al-kabir aw Mafatih al-gayb, ohne Ed., 32 Bde., Kairo:
Maktabat al-Kulliyyat al-Azhariyya, 1934-1964.
Rippin, Andrew (Hg.), The Wiley Blackwell Companion to the Qur an, Oxford 22017.

Rubin, Uri, ,Quran and Tafsir: The Case of “‘an yadin’*, in: Der Islam 70 (1993),
S.133-144.

Sadan, Joseph, ,,‘Community’ and ‘Extra-Community’ as a Legal and Literary Prob-
lem*, in: Israel Oriental Studies 10 (1980), S. 102-115.

at-Tabarl, Ibn Garir, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden: Aus der
arabischen Chronik des Tabari, tibers. von Theodor Noldeke, Leiden 1879.

at-Tirmidi, Aba ‘Isa, Sunan at-Tirmidz, 5 Bde., ed. von Ahmad Sakir, Kairo: Mustafa
al-Babi al-Halabi, 1975.
Tlili, Sarra, Animals in the Qur an, Cambridge 2012.

Vacca, Alison, Non-Muslim Provinces under Early Islam: Islamic Rule and Iranian
Legitimacy in Armenia and Caucasian Albania, New York 2017.

Wild, Stefan, ,Politics and the Qur’an®, in: The Oxford Handbook of Qur anic Stu-
dies, hrsg. von Mustafa Shah und Muhammad Abdel Haleem, Oxford 2020,
S.502-511.

Zafer, Hamza, Ecumenical Community: Language and Politics of the Ummab in the
Qur’an, Leiden/Boston 2020.

az-Zamahsari, Garallah, Tafsir al-Kassaf ‘an haqd'iq at-tanzil wa-‘uyin al-agawil fi
wugith at-ta 'wil, ed. von Halil Ma’mun Siha, Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 2009.

379

hittps://dol.org/10.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. -



https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/0.5771/9783748932727-359 - am 12.01.2026, 03:12:57. https:/www.Inlibra.com/de/agh - Opan Access - [ IEam


https://doi.org/10.5771/9783748932727-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Hinführung
	2. Bemerkungen zur politischen Dimension des Korans
	3. Die koranischen Ausdrücke ḫalīfa und umma und ihre politische Relevanz
	4. Die muslimische umma im Umgang mit Andersgläubigen – der Vers 9:29 und das mit ihm einhergehende ǧizya-Gebot
	5. Schluss
	Literaturverzeichnis

