Das i1st Liebe!
Uber den ersten Roman der Schriftstellerin
Samiha Ayverdi (1905-1993)

Nazli Kaner, Freiburg

Vor 14 Jahren gab mir Dr. Semiha Yiksel, die damalige Leiterin der Kubbealt:
Akademisi, in Istanbul eine Kopie des ersten Romans der tiirkischen Schriftstel-
lerin und Mystikerin Sdmiha Ayverdi. Das Buch mit dem programmatischen Ti-
tel ,Das ist Liebe!* (Ask Budur!) erschien 1938 im Istanbuler Verlag Maarifet
Basimevi und ist seit langem vergriffen.? In die seit 1993 erscheinende Gesamt-
ausgabe der Werke Ayverdis, die sorgsam gepflegt wird, ist es als einzige ihrer
Publikationen nicht aufgenommen worden.? Auf meine Nachfrage erklirte mir
Semiha Yiiksel, das Werk sei zu ,schwirmerisch, deshalb werde es, so wie es
Simiha Ayverdi gewilinscht habe, keinen Nachdruck geben.

Samiha Ayverdi, die 1967 von Annemarie Schimmel als ,«unzeitgemifle» aber
dafiir vielleicht um so reizvollere Schriftstellerin“ der deutschsprachigen Turkologie
erstmals vorgestellt wurde?, ist bisher von der Forschung wenig beachtet worden?®.

Aufgabe der von den Geschwistern Ayverdi 1978 gegriindeten Stiftung Kubbealt: Akademisi
Kiiltiir ve San’at Vakfi (www.kubbealti.com) ist die Pflege der osmanischen Kultur. Die Aka-
demie veranstaltet Seminare und Kurse und betreibt einen eigenen Verlag.

Die Milli Kiitiiphane in Ankara verzeichnet laut Onlinekatalog (www.mkutup.gov.tr) ein
Exemplar in ihren Bestdnden: Standnummer 1938 AD 1457.

3 Die Gesamtausgabe umfasst gegenwirtig (Stand 2009) 37 lieferbare Titel. Nicht lieferbar
sind zurzeit ihre ersten vier Romane; neben Agk Budur! die 1977, 1976, und 1993 jeweils in
zweiter Auflage erschienenen Batmayan Giin (1939), Mdbed de bir Gece (1940) und Ates Agac:
(1941). Ein Werkverzeichnis bietet Nazli Kaner, Sdmiha Ayverdi (1905-93) und die osmanische
Gesellschaft. Zur Soziogenese eines ideologischen Begriffs: osmanl, Wiirzburg 1998, 115 f.
Annemarie Schimmel, ,Samiha Ayverdi: Eine Istanbuler Schriftstellerin®, in: Wilhelm
Hoenerbach (Hg.), Der Orient in der Forschung: Festschrift fiir Otto Spies zum 5. April 1966,
Wiesbaden 1967, 569-585, hier 584 (Original im Dativ). Annemarie Schimmel erwihnt das
Buch in ihrem Essay als: Agsk bu imis und tbersetzt ,Das wird wohl Liebe gewesen sein®.
Uber Sdmiha Ayverdis Konzept der osmanischen Gesellschaft siehe Kaner, Sdmiba Ayverd:.
Ayverdi im Kontext der Forschung zur weiblichen tiirkischen Autobiografie in der frithen
Republikzeit untersuchen Erika Glassen, ,Die Tochter der letzten Osmanen®, in: Sabine
Pritor u. a. (Hg.), Frauen, Bilder und Gelehrte: Studien zu Gesellschaft und Kiinsten im Osmani-
schen Reich. Festschrift Hans Georg Mager. Istanbul 2002, 347-386, und Nazan Aksoy, ,A His-
torical Approach to Turkish Women’s Autobiographies”, in: Koray Melikoglu (Hg.), Life
Writing. Autobiography, Biography, and Travel Writing in Contemporary Literature, Stuttgart
2007, 83-98. Eine Einfiihrung in die Hauptkomponenten der Weltsicht Ayverdis gibt Erika
Glassen, ,,The Turkish Writer Simiha Ayverdi (1905-1993) and her Dream of the Ottoman
Past”, in: Mustafa Kagar/Zeynep Durukal (Komp.), Essays in Honour of Ekmeleddin Ihsanogin.
Vol. 1 Societies, cultures, sciences: a collection of ariicles, Istanbul 2006, 363-379. Ausgeklammert
bleiben hier die tendenzidsen Publikationen iiber Ayverdi, die im Kreise ihrer Anhinger
verfasst wurden.

- am 22.01.2026, 04:15:36.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 NAZLI KANER

Gewiss gewihrt Ayverdi mystisch nicht-initiierten Lesern keinen leichten Zugang
zu ihrer politisch stark polarisierenden und religids-moralisierenden Literatur, die
in der Tirkei bis in die 1970er Jahre geflissentlich ignoriert wurde. Doch bietet ihr
Werk durchaus Ansatzpunkte fiir die weitere Erforschung der tiirkischen Geistesge-
schichte, vor allem aber, als volkskundliche Quelle gelesen, der Alltagskultur der
osmanischen Elite. In den folgenden Ausfihrungen soll der Debtitroman dieser
Schriftstellerin untersucht werden, die sich weniger durch die literarische Qualitit
oder Popularitit ihrer Romane, sondern als ,Leitfigur der konservativen Istanbuler
Szene“® einen Namen gemacht hat. Dabei liegt der Fokus darauf, wie dieser Ro-
man im Vergleich zu Ayverdis Gesamtwerk zu beurteilen ist — und, nicht zuletzt,
ob die Entscheidung gegen eine Neuauflage tatsichlich und allein seiner schwir-
merischen Qualitit geschuldet ist.

1905 geboren, erlebte Sdmiha Ayverdi ihre Kindheit und Jugend unter dem
Eindruck einer sich radikal wandelnden gesellschaftlichen und weltpolitischen
Ordnung.” So wuchs Ayverdi zwar mit allen Privilegien der osmanischen Aristokra-
tie auf, erlebte aber gleichzeitig als Angehorige der vom Wandel am stirksten be-
troffenen Schicht das Verschwinden von Lebensgewissheiten und den rasanten Un-
tergang einer seit Jahrhunderten bestehenden Kultur. Wie Ayverdi in ihren Kind-
heitserinnerungen?® schreibt, fand sie schon mit zwolf Jahren ihre geistige Heimat
in der islamischen Mystik. Mit zweiundzwanzig Jahren, zwei Jahre nach dem Ver-
bot der Sufi-Orden, schloss sich Ayverdi dem Kreis um den Sufi-Seys und Galata-
saray-Absolventen Ken’an Rif41® an, dem spirituellen Fihrer (miirgit) ihrer Mutter,
durch den nun auch sie ihre mystische Initiation erfuhr.

Zwischen diesem Schritt, mit dem sie eine klare Haltung gegen die republikani-
sche Staatsideologie einnahm, und dem Erscheinen von Agk Budur! im Todesjahr
Atatirks (1938), liegen die ereignisreichen Jahre der ersten Periode der Tiirkischen
Republik. Um sich von der als riickstindig empfundenen osmanischen Vergangen-
heit deutlich abzugrenzen, strebten die Griinder des Nationalstaates danach, in-
nerhalb von kiirzester Zeit eine neue, tiurkische Identitit zu konstruieren, die sich
auf ein idealisiertes frithes Turkentum in Zentralasien bezog. Zu den drastischen
Mafinahmen des Reformprozesses auf dem programmatischen Boden der Ver-
westlichung, der die tiirkische Gesellschaft in einen als ,fortschrittlich® imaginier-
ten Zustand Uberfithren sollte, gehorten auf kulturellem Gebiet etwa die Neu-

Glassen, ,Die Tochter®, 381.

In die 12 Jahre zwischen 1912 und 1924, in denen Ayverdi vom siebenjihrigen Kind zur
jungen Erwachsenen von neunzehn Jahren heranwuchs, fielen der jungtiirkische Verfas-
sungsstreich, die Balkankriege, der Erste Weltkrieg, der tiirkische Befreiungskampf und die
Republiksgriindung mit Abschaffung von Sultanat und Kalifat.

8 Samiha Ayverdi, Bir diinyd’dan bir diinyd’ya, Istanbul 1974, 132 f.

Ken’an Rifél griindete 1908 den auch fiir Frauen zuginglichen Konvent Hirka-1 Serif Altay
Umm-i Ken’an Dergdhb: im Istanbuler Stadtteil Fatib, der sich zu einem Treffpunkt fiir Dich-
ter, Intellektuelle und auch Angehorige anderer Religionen entwickelte. Uber Rifai vgl.
Kaner, Sdmibha Ayverdr, 26-33.

7

- am 22.01.2026, 04:15:36.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS IST LIEBE! 125

schreibung der Geschichte als eine tiirkisch-nationale, der Bruch mit dem Islam
und der osmanischen Vergangenheit und die Sprachreform. Die zeitgendssische
turkische Literatur reflektiert intensiv die Auswirkungen dieser politischen und kul-
turellen Neuorientierung auf die Gesellschaft: ,,Der Befreiungskrieg mit seiner pa-
triotischen Aufbruchstimmung, der Alltag der kleinen Leute, die Verwestlichung,
ihre Probleme, aber auch ihre Auswiichse, soziale Verinderungen und Generatio-
nenkonflikt, die Kluft zwischen Stadt und Land, Intellektuellen und Volk, das wa-
ren zundchst die wichtigsten Themen des Romans.“1°

Der soziale und kulturelle Wandel hat auch Ayverdi aus ihrer konservativen,
elitiren Position heraus intensiv beschiftigt. [hre vorwiegend im Istanbul des nie-
dergehenden Osmanischen Reichs angesiedelten Romane und Kurzgeschichten!!
sind ihr Medium, um fundamentale Kritik am in ihren Augen desolaten Zustand
der tiirkischen Gesellschaft zu tiben. Eine typische Figurenkonstellation in ihren
Romanen ist die Gegeniiberstellung des berechnenden, kalten, westlich orientier-
ten und moralisch zweifelhaften Menschen mit dem mystisch inspirierten, edlen
und tberlegenen Charakter. Zwischen diesen beiden Polen findet der suchende,
orientierungslose oder verirrte Held schliefflich durch die mystische Liebe, agk,
auf den ,rechten” Weg.!2 Ayverdi ldsst ihre Protagonisten das Schlisselthema des
gesellschaftlichen Diskurses der Zeit, die Identititssuche zwischen ostlicher und
westlicher Kultur, leidenschaftlich ausleben und diskutieren, bettet dies aber kon-
sequent in eine vom Leitmotiv ,ask“ vorangetriebene Haupthandlung ein. In ih-
rem Weltbild, das tief im Sufismus eines Mevlana Celaleddin Rumi und ihm geis-
tig nahe stehender tiirkischer Mystiker wie Yunus Emre wurzelt!3, ist agk, als
spezifische Fahigkeit und Eigenschaft des religids inspirierten Menschen, immer
auch Antwort auf jedes gesellschaftliche und individuelle Problem und einzig
mogliche Grundlage fiir eine harmonische Gesellschaft.

Mit Publikationen wie Istanbul Geceleri (1952) oder Edebi ve Manevi Diinyds: Igin-
de Fatih (1953) anlisslich der 500-Jahr-Feier zur Eroberung Istanbuls, gehort Simi-
ha Ayverdi zu den frithen Literatinnen und Literaten, die sich der idealisierenden
Riickbesinnung auf die osmanische Gesellschaft und Kultur als sozial-harmoni-
sche Ordnung auf der Grundlage eines tiirkisch geprigten Islams verschrieben ha-
ben. Mit ihren weiteren Schriften, vor allem der (eigenen) Familiengeschichte
Ibrihim Efendi Konagr (1964), gelingt es ihr, durch die erzihltechnisch sehr geschick-
te Vermischung von real Erlebtem, Uberliefertem und Fiktion, sich als authentische

10 Priska Furrer, Sehusucht nach Sinn. Literarische Semantisierung von Geschichte im zeitgendssischen

tiirkischen Roman, Wiesbaden 2005, 5. Hier in Anm. 20 auch weiterfithrende Literatur zur
tirkischen Romanliteratur der frithen Republik.

Ayverdi verfasste von 1938 bis 1948 Romane und Kurzgeschichten. Nachdem ihr letzter
Roman (Mesibpasa Imami) erschienen war, schrieb Simiha Ayverdi keine — formal gese-
hen - fiktionale Literatur mehr, sondern Biographien, historische Abhandlungen, Erinne-
rungen und Aufsitze.

12 S0 zum Beispiel in Batmayan Giin (1939), Ates Agact (1941), Mesibpasa Imam: (1948).

13 Glassen, ,The Turkish Writer Simiha Ayverdi”, 366.

11

- am 22.01.2026, 04:15:36.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 NAZLI KANER

Zeitzeugin der verherrlichten osmanischen (tiirkisch-islamischen) Gesellschaft zu
inszenieren.!4 Parallel zur Riickkehr des Islams in die Offentlichkeit und dem Er-
starken konservativer Krifte in Gesellschaft und Politik, die sich ab den 1960er Jah-
ren zur Ideologie der Tiirkisch-Islamischen-Synthese (Zzirk-Islam-Sentezi, kurz TIS)
formierten, gewann auch Ayverdi als deren Vorzeigefigur zunehmend an Bedeu-
tung. So entwickelte sich die ,unzeitgemifle“ Schriftstellerin zu einer zentralen
Personlichkeit im ideologischen Umfeld der TIS, die sich heute ,,als Ideologie der
Einheit und eines starken Staates (...) gegen den unaufthaltsam scheinenden Prozess
der Ausdifferenzierung der tirkischen Gesellschaft“!” richtet — verehrt als die ,letz-
te Osmanin® (son Osmanly) und das ,nationale Gedachtnis® (mlli hafiza).'®

Vor diesem Hintergrund liest sich Agk Budur! iberraschend, denn Sdmiha Ay-
verdi wihlte fur ihr Erstlingswerk ein fir sie — im Blick zuriick - vollig untypisches
zeitliches und raumliches Setting, fern vom Istanbul des spiten 19. und beginnen-
den 20. Jahrhunderts. Agk Budur! handelt zur Zeit der Lahmiden-Dynastie im siid-
irakischen Hira unter dem Herrscher Mundhir 1.7 in der ersten Hilfte des
6. Jahrhunderts nach christlicher Zeitrechnung - also noch vor der Verkiindung des
Islams durch den Propheten Muhammad.!3

Der in drei Teilen von Ayverdi als auktorialer Erzihlerin angelegte Roman be-
ginnt am Hofe Mundhirs III. (Menzer) am Vorabend des Empfangs von Markdis,
des byzantinischen Gesandten. Der junge Hofarzt Hamza sinniert iiber seine un-
erwiderte Liebe zu Meryem, Tochter des einflussreichen Hoflings Zeyyad, die er

14 Ausfithrlicher: Kaner, Sdmiba Ayverdi, 103-109.

Furrer, Sebnsucht nach Sinn, 4. Zur Turkisch-Islamischen Synthese siehe Martin Strohmeier,
Seldschukische Geschichte und tiirkische Geschichtswissenschafi. Die Seldschuken im Urteil moderner
tiirkischer Historiker, Berlin 1984; Gunter Seufert, Politischer Islam in der Tiirkei. Islamismus als
Ausdrucksmittel einer sich modernisierenden Gesellschaff, Bremen 1995.

16 Giirbiiz Azak, ,Son Osmanli®, in: Kubbealt: Akademi Mecmuasz, 22,2-3 (1993), 75-76, und
Ergun Goze, ,,O, Milli Vicdandir”, in: Kubbealti Akademi Mecmuasi, 17,4 (1988), 81. Der
jlingst verstorbene nationalistische Schriftsteller Ergun Goze gehorte zur Griindergenerati-
on der Kubbealti Akademisi. Ein Nachruf erschien am 19.10.09 in der Onlineausgabe der
Tageszeitung Hiirriyet.

St. 554 n. Chr. Das stdlich von Kufa gelegene arabische Fiirstentum Hira (nicht zu ver-
wechseln mit dem Berg Hird, wo Muhammad seine erste Offenbarung erhielt), ein Vasal-
lenstaat der persischen Sassaniden, wurde von der Dynastie der Lahmiden beherrscht.
Uber die vorislamischen Lahmiden berichten zahlreiche arabische Historiker, darunter at-
Tabari (st. 923), Ibn Hisam (st. 829/834) und al-Mas‘adi (st. 957). Weiterfithrende Litera-
tur: Gustav Rothstein, Die Dynastie der Lakbmiden in al-Hira. Ein Versuch zur arabisch-
persischen Geschichte zur Zeit der Sasaniden, Berlin1899; Bernard Lewis, Die Araber. Aufstieg
und Niedergang eines Weltreichs, Wien 1995 und vor allem Theresia Hainthaler, Christliche
Araber vor dem Islam, Leuven 2007, mit umfassender Bibliographie zum Thema. Siehe auch
Isabel Toral-Niehoff (FU Berlin), ,Stammesfiirsten und Dichterkonige — die arabischen
Christen und das Reich der Lahmiden® (erscheint 2011).

Der Frage, ob Ask Budur! nach formalen Kriterien der Gattung des historischen Romans
zuzuordnen ist, wird hier nicht nachgegangen. Zur neueren Gattungsforschung und der
Anwendung ihrer Analysekriterien auf die tiirkische literarische Geschichtsschreibung: Fur-
rer, Sebnsucht nach Sinn.

17

18

- am 22.01.2026, 04:15:36.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS IST LIEBE! 127

nur heiraten mochte, wenn es ihm gelingt, ihr Herz zu erobern. Doch Meryem liebt
weder ihn noch einen anderen, Liebe ist ihr fremd. Wihrend des Empfangs weckt
die schone Meryem ungewollt die Begierde des ziigellosen Byzantiners. Geistesge-
genwirtig verweigert sich Mundhir dessen Forderung, ihm Meryem zu geben (ver-
mek), mit einer Luge: Sie seit Hamza versprochen. Meryem und Hamza miissen hei-
raten. Gleich nach der Hochzeit wird Hamza nach Agypten beordert, um den er-
krankten Pharao (Musir Firavunu) zu heilen. Mit der nichsten Karawane reist Hamza
nordlich des Toten Meers entlang tiber Arona und Askalon nach Gaza, von dort per
Schiff weiter nach Dimyat und Helyopalis.'® Wie berauscht von seinen intensiven
Gedanken an Meryem, verspiirt er weder Hunger noch Durst, obwohl der Weg in
der heiflesten Jahreszeit durch die Wiiste flihrt und das Wasser knapp ist. Hier hat
Hamza einen verstorenden Traum: ,In seinem Traum sah er eine fremde Hand,
horte er eine fremde Stimme, aber er sah nicht, wem diese Hand, diese Stimme ge-
horte. Diese Hand zeigte gen Himmel auf den Mond und auf einen Stern, der sich
dem Mond in beingstigender Weise angendhert hatte. Sie (die Stimme) sprach:
Sieh, in wessen Stimme deine Geliebte klingt (bak sevgilin kimin sesinde!)!“20

Schnell gelingt es Hamza, den Pharao zu heilen, er macht sich auf, ,die dgypti-
sche Kultur aus der Nihe zu erkunden, besonders die gerade im Bau befindliche
Pyramide zu untersuchen.“2! Dabei wird die Begegnung mit dem Sklaven Omer,
dessen stolze Haltung Hamzas Aufmerksamkeit erregt, zum Schliisselerlebnis.
Omer gehort zum Stamm der Ebiigsettar, der unter dem Stammesfiirsten Yusuf in
der Umgebung von Hira angesiedelt ist. Hamza ist fasziniert von der Kraft der
Worte Omers, der ihm von dem einen, seinem Gott (Allah), von Liebe (ask) und
von Yusuf, seinem weltlichen und geistigen Fithrer erzihlt. Ganz beildufig schlie3t
sich Hamza Omers monotheistischem Glauben an, wihrend sie bei einem Besuch
des Heiligtums von Memphis die gétzendienenden Menschen beobachten: ,Omer
fasste Hamza an der Schulter und rief: Sieh sie dir an, Hamza, diese Bedauernswer-
ten! Ich hoffe, du teilst mit ihnen nicht den Glauben an diese Sinnlosigkeiten!
Feuer, Ochsen, Steine, die Sonne anzubeten - sei voller Mitleid angesichts dieses
gedanklichen Wildwuchses ... Hamza fiel es nicht schwer, auf die Gotzendienerei
zu verzichten. Er wusste sowieso, dass sie nur auf falschen (dzizme) und primitiven
(ibtidai) Wahnvorstellungen (vahime) beruhte...“?2 Schliefillich bewirkt Hamza
Omers Freilassung und reist mit ihm zuriick nach Hira.

Der umfangreichste, dritte Teil des Romans ist vor allem den mystischen Bot-
schaften Yusufs gewidmet. Gleich bei der ersten Begegnung erkennt Hamza in
Yusuf die Traumerscheinung, wagt aber nicht, ihn um eine Deutung zu bitten. Er

19 Dimyat (tr.), arab. Dumyat, ca. 200 km nérdlich von Kairo; ,,Helyopalis“, wohl das antike

Heliopolis norddstlich von Kairo.

20 Ayverdi, Ask Budur!, 62 f.

21 Ayverdi, Ak Budur!, 78. Der letzte Pyramidenbauer war Ahmose, Begriinder der 18. Dynas-
tie, lebte gegen 1560-1525 v. Chr.

22 Ayverdi, Agk Budur!, 99-100.

- am 22.01.2026, 04:15:36.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 NAZLI KANER

ist tief beeindruckt von der charismatischen Fuhrerpersonlichkeit: ,Yusufs Worte
waren von ergreifender Harmonie. Der lebenserfahrene Hamza, der schon viele
Herrscher und im offiziellen wie privaten Rahmen grofle Personlichkeiten getrof-
fen hatte, fiir den der Umgang mit den Wiirdentrigern ganz selbstverstindlich
war, begann, angesichts dieses bescheiden gekleideten, ausnehmend freundli-
chen, aber durch gottliche Kraft erthabenen Stammesfirsten, zu zittern.“2* Auch
fur Meryem ist die Begegnung wie ein coup de foudre. Sie verliebt sich (un)sterb-
lich in Yusuf, schon bald erkennen sie ihre Seelenverwandtschaft. ,Als wiirden
sich ihre Herzen (goniil) iber eine geheime, zwischen ihren Herzen (kalp) errichte-
te Briicke gegenseitig besuchen. Aber dieses Kommen und Gehen konnte man
weder sehen noch horen. Jeder Atemzug Yusufs stromte wie eine Sintflut aus Feu-
er direkt in Meryems Herz.“2* Hamza und Meryem werden zu stindigen Gisten
in Yusufs Haus, das er mit seiner Frau Ummiil Bedr, genannt Billi, seinem Freund
und Diener Mahbub und dessen Frau Sude bewohnt.?> Umringt von seinen
Adepten (miirif) belehrt und erbaut Yusuf als miirsit die gebannt Lauschenden mit
seinen Gedanken, die um die Beschaffenheit der Welt und des Menschen kreisen,
um stets und in immer wieder neuen Worten auf die allem innewohnende Macht
der Liebe zuriickzukommen. Immer hiufiger spricht er nur fiir Meryem: ,,Uber
die Liebe spricht man in drei Begriffen. Der Liebende, der Geliebte und die Liebe.
Aber in Wahrheit sind alle drei nur Eins. Der Geliebte ist der Spiegel des Lieben-
den, die Liebe ist ihr Ganzes. Die Gestalt, die einem Menschen gegeniiber sicht-
bar wird, der in den Spiegel schaut, hat keinen Korper; sie ist der Schatten des
Schauenden. Ebenso gelten auch die Zuneigung und die Leidenschaft, die der
Liebende gegentiber dem Geliebten verspiirt, seinem eigenen Abbild, seiner eige-
nen Liebe. Weil zwei liebende Menschen die Ursache und das Wesen ihrer Liebe
nicht kennen, erscheint sie ihnen doppelt. Aber der Liebende ist der Geliebte;
und der Geliebte der Liebende. Nun, das ist Liebe (ask budur), Meryem!“26

Das Liebesverhiltnis zwischen Yusuf und Meryem gestaltet sich zunehmend
dramatisch. Fir Yusuf ist Meryem wie ,ein Stern, der von meiner Seele gefallen
1st.“27 Er erkldrt: ,Du liebst mich, weil du in mir die absolute Manifestation der

23 Ayverdi, Agk Budur!, 118.

24 Ayverdi, Ask Budur!, 151.

25 Die regelmifligen Treffen bei Yusuf erinnern an die Zusammenkiinfte (sohbetler) in Ken’an
Rifals Haus im Istanbuler Stadtteil Fath. 1991/1992 publizierte Simiha Ayverdi Gespriche
(Sobbetler) mit Ken’an Rifal. Hier beschreibt sie, wie sich die Adepten um Rifal versammel-
ten und Gespriche iiber die weltliche und mystische Liebe fithrten: Sobbetler. Ken’an Rifés,
2 Bde., Istanbul 1991/1992.

26 Ayverdi, Ask Budur!, 148. Hier zeigt sich der tiefe Einfluss Rumis, ,der uniibertreffliche
Meister von Liebe und Leidenschaft im hochsten Sinne“ (Annemarie Schimmel, Mystische
Dimensionen des Islam. Die Geschichte des Sufismus, Miinchen 1992, 415). Uber die Bedeutung
der Liebe in der islamischen Mystik des Osmanischen Reichs, bzw. der Tiirkei: Schimmel,
Mystische Dimensionen des Islam; Fuat Koprult, Tirk Edebiyatinda Ilk Mutesavviflar, Ankara
1966.

27 Ayverdi, Agk Budur!, 174.

- am 22.01.2026, 04:15:36.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS IST LIEBE! 129

Liebe (askin mutlak zuburunu) erblickt hast; und ich liebe dich, weil ich mich in
dir gesehen habe.“?® Wihrend sein Leben durch Meryem keineswegs aus der ge-
wohnten Bahn gerit, er sich vielmehr bemiiht, den Schein und den geziemenden
Abstand zu wahren, steigert sich Meryems Liebe bis zur Besessenheit. Warum,
fragt die Erzdhlstimme Ayverdi, liebt Meryem Yusuf? ,Weil fir sie aufler Yusuf
kein anderes Wesen der Schopfung es wert ist, geliebt zu werden .... Meryem
liebt (sev-) Yusuf nicht nur, sie betet ihn an (z4p-). Wie banal und bedeutungslos
ist das Verliebtsein (sevmek ldfzi) doch im Vergleich zur Liebe (ask).“?° Meryem
magert ab und fiebert nach Yusuf, der fiir sie zur Projektionsfliche der totalen
Vereinigung mit dem (weltlichen) Geliebten wird: ,,Es gibt keine zwei Geschopfe
namens Yusuf und Meryem... Fiir Meryem war die Erde, der Himmel, alles nur
ganz allein Yusuf, nur er...“30 In dieser sich zuspitzenden Situation dringt Mer-
yems Vater, dem der einflussreiche Charismatiker ein Dorn im Auge ist, Mundhir
dazu, Yusuf fortzuschicken. Yusuf ist damit einverstanden, das Land fiir ein Jahr
zu verlassen. Am Tag seines Aufbruchs setzt er Hamza davon in Kenntnis, der
sich nun endlich eingesteht, dass Meryem nicht fur ihn, sondern fir Yusuf be-
stimmt sei. Doch Meryem, zu schwach und zu krank, stirbt in Hamzas Armen.
»lt seems to me®, beschreibt Erika Glassen die Ayverdi eigene Erzihlform, ,she
learned from the Mesnevi how to convey moral messages by stories.“3! Das hinge-
bungsvolle, nahezu ekstatische Reflektieren tiber die weltliche und mystische Lie-
be, das Vermitteln moralischer Botschaften im Rahmen einer Haupthandlung mit
einer Fiille darin eingebetteter mystischer Lehren — das ist das wichtigste Anliegen
von Agk Budur! und gleichzeitig die grofle Konstante im gesamten Werk Ayverdis.
Doch ein kurzer vergleichender Blick zeigt, dass auch zentrale Charaktere und Mo-
tive ihres erzahlerischen Werks in Agk Budur! schon angelegt sind. Da ist Meryem,
die suchende, orientierungslose Heldin, die, wie Aliye in Batmayan Giin oder Imam
Halis in Mesihpaga Imam: einen inneren Wandlungsprozess im Zeichen der Liebe
durchlebt, wenngleich hier ohne Happy End. Oder Billi, Yusufs unattraktive, ihn
selbstlos liebende Frau, die das Liebesverhiltnis mit der jingeren Rivalin mitleidig
duldet und die in Mesibpasa Imam: als Imam Halis’ Frau Giilsiim wiederkehrt.
Wiirde man die im vorislamischen, arabischen Hira agierenden Figuren aus ihrer
historischen Kulisse herausschneiden und in das Istanbul des beginnenden
20. Jahrhunderts einsetzen - sie wiirden sich dort harmonisch einfiigen.3? Auch die

28 Ayverdi, Ask Budur!, 196.

29 Ayverdi, Ask Budur!, 170.

30 Ayverdi, Ask Budur!, 154.

31 Glassen, ,The Turkish Writer Simiha Ayverdi”, 367.

32 Mit Meryem hat Ayverdi eine interessante, zeitgendssische Figur konzipiert (deren manche
Ziige, am Rande bemerkt, die autobiografische Deutung geradezu herausfordern). Auto-
nom und selbstbestimmt verweigert sie sich den Erwartungen der Gesellschaft. Obwohl sie
sich in ihrer Liebe zu Yusuf vollig aufzulésen scheint, besitzt sie einen starken Willen, den
sie gegen alle Widerstinde in der Gesellschaft durchsetzt oder, wenn es ihr nicht mehr ge-
lingt, stirbt. Dabei gesteht ihr die Gesellschaft einen groffen Spielraum zu. Weder lisst sie

- am 22.01.2026, 04:15:36.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 NAZLI KANER

kritische Haltung gegeniiber ,dem Westen®, ein immer wiederkehrendes Motiv in
Ayverdis Romanen, ist als beildufiger Nebenstrang eingearbeitet, sehr gewollt und
drastisch gezeichnet: ,Der byzantinische Botschafter Markiis war klein und
schmichtig, blond, bleich und mit schlammig-gelblichen Augen. Auf seinen blas-
sen Wangen zeichneten sich rote Striemen ab, als hitte er gerade eine Ohrfeige be-
kommen. Sein Mund war nicht mehr als eine lippenlose, violette Umrandung. Am
auffilligsten in Markis’ Gesicht aber waren die Misstrauen erweckenden dreisten
und hohnischen Blicke seiner schlammfarbenen Augen. Doch in diesen Blicken lag
unbestreitbar eine teuflische Intelligenz und Gerissenheit.“3* Markiis scheitert in
seinem Versuch, sich Meryem anzueignen und (sexuell) auszubeuten. Und auch
Franklen, Meryems byzantinischem Kunstlehrer, ergeht es nicht besser: Meryem
zerschmettert seine Skulptur, und zeigt damit, dass ihr seine Arbeit nichts bedeu-
tet. Der Westen scheitert auf der ganzen Linie, wird nach Hause geschickt: ,,Markiis
und der Bildhauer Franklen saflen, sich gegenseitig trostend, in einer Ecke. Franklen
wiirde nun auch mit der Gefolgschaft des Gesandten nach Byzanz zuriickkehren.
Da Meryem seine Skulptur zerbrochen hatte (...) und sich nicht entschliefen wollte,
eine neue zu beauftragen — was hatte er hier noch zu suchen (...)?“34

Spannend ist nun die Frage, welche Konsequenzen das fir Ayverdi untypische
zeitliche und rdumliche Setting hat. Zunichst natiirlich: Im vorislamischen Fiirs-
tentum Hira gab es weder Muslime noch Tiirken. Das mag der jungen Ayverdi
in ihrem Anliegen, das ,Hohelied der mystischen Liebe“3> zu schreiben, gleich-
giiltig gewesen sein. Das Setting kdnnte man aber auch als Flucht in die Historie
verstehen, um sich der ungeliebten politischen und gesellschaftlichen Realitit zu
entziehen, die ihrer osmanischen Identitit und ihrem mystischen Weltbild keine
Daseinsberechtigung einrdumte. So wird das religiose Bezugssystem des von Ay-
verdi besungenen mystischen Weltbildes, also der Islam (als tasavvuf, Sufismus,
nicht taassup, Fanatismus), in Ask Budur! nicht ein einziges Mal erwihnt — und
kann auch nicht erwihnt werden, soll die historische Glaubwiirdigkeit gewahrt
bleiben.3¢ Schliellich spielen sich die Geschehnisse circa 80 bis 90 Jahre vor der

sich in eine Heirat dringen (die Heirat mit Hamza war ein politisches Muss), noch hindert
ihr Status als Ehefrau sie spiter daran, ihre Liebe zu Yusuf offen zu zeigen und mit ihren
heimlichen Besuchen bei ihrem Geliebten Grenzen zu tiberschreiten. Sie ist nicht kom-
promissbereit und findet stets deutliche, oftmals verletzende Worte. ,,Herzlose Meryem*
(Géniilsiiz Meryem) wird sie im ganzen Reich genannt und Mundhir bemerkt voller Mitleid
mit threm Vater: ,Deine Tochter braucht eine andere Welt als unsere, damit sie leben kann
(. ) (Ayverdi, Ask Budur!, 154). Meryem konnte man sich auch als junge Oberschichts-
tirkin der 1920er, 1930er Jahre vorstellen, ihrer Gesellschaft entfremdet (Bruch mit dem
Alten), nicht an ihre Gotzen (republikanische Ideale) glaubend und nicht bereit, sich der
Gesellschaft anzupassen (Riickzug in die Welt der Mystik).

33 Ayverdi, Ask Budurl, 16.

34 Ayverdi, Agk Budur!, 45.

35 Schimmel, ,Samiha Ayverdi®, 570.

36 Trotz einiger grober historischer Fehler glaube ich, dass es Ayverdi um einen realen und
nicht fiktiven historischen Rahmen ging und sie sich gezielt Kenntnisse angeeignet hat.

- am 22.01.2026, 04:15:36.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS IST LIEBE! 131

ersten Offenbarung Muhammads ab. Der Text weicht der Frage nicht aus, nennt
die monotheistische Religion aber auch nicht beim Namen:

(Mundhir:)

— Nun Yusuf, man sagt tiber dich, dass du nicht an Gotzen (putlar) glaubst, stimmt das?
— Das ist sehr richtig, mein Herrscher!

- Hm... das heifft, du glaubst nicht an Gotzen? Gibt es denn gar nichts woran du
glaubst?

- Gott (Allah)!

- Und was ist das fiir einer? Gibt es denn aufler den Gotzen einen Gott?

— Gibt es dich, mein Herrscher?

— Natiirlich!

- Dann ist die Existenz Gottes (Allabin mevcudiyets) auch natiirlich (tabiidir). Was ist na-
tirlicher, als dass jedes Geschaffene, so wie auch du geschaffen bist (yaradimigsin), einen
Schopfer hat? ,,Gibt es Gott“ zu fragen, heifit, ,gibt es mich, gibt es die Welt und die

Dinge, die ich sehe® zu fragen. Wenn Gott nicht existierte, gibe es auch dich nicht und

weder Diesseits noch Jenseits (bu dlemler)*.3

Faktisch war das arabische Fiirstentum Hira, das stark von der christlich-
hellenistischen Kultur Syriens beeinflusst war, ,ein Zentrum des Christentums®.38
Der monotheistische Yusuf und seine Getreuen miissen demnach als Christen
gedeutet werden. Dafur sprechen auch die Namen, die Ayverdi ihren Protago-
nisten gab: Yusuf / Joseph und Meryem / Maria3® sowie die eindeutigen Beziige
zur biblischen Josephsgeschichte aus der 12. Sure des Korans, die Ayverdi wohl
als Inspirationsquelle gedient hat. Sie ist vor allem in Form des persischen Epos
Yusuf-u Zulayha in die osmanische und tirkische Literatur eingeflossen*® und kur-
sierte in vereinfachter Erzihlweise in den tiirkischen Volksbiichern. So trigt Yusuf
charakteristische Ziige des schonen Propheten Joseph. Billi erzihlt: ,Die Frauen
lieBen Yusuf einfach nicht in Ruhe; zwar gefielen ihm die Aufmerksamkeit und
auch die schonen Frauen, aber er wihlte keine von ihnen zur Frau. Sogar die rei-
che Witwe eines verstorbenen Stammesfursten schickte ihm stindig Botschaften.
Wir staunten tber die von allen Seiten regnenden Angebote.“4! Auch die Sym-
bolik aus Josephs Traum (Sure12/4): ,Vater, ich habe (im Traum) elf Sterne und

Allerdings nicht ausreichend, um eine ihr fremde Zeit und Gesellschaft glaubwiirdig gestal-
ten zu konnen.
37 Ayverdi, Ask Budur!, 250.
38 Albert Hourani, Die Geschichte der arabischen Vilker, Frankfurt 2000, 32. Dazu auch Haintha-
ler, Christliche Araber, 83 ff. Hira konvertierte zum nestorianischen Christentum, bevor es
633 von den Muslimen eingenommen wurde. Vgl. Lewis, Die Araber, 41.
Ungewiss bleibt hier, ob Ayverdi den biblischen Joseph mit dem neutestamentarischen
Joseph, Marias Mann, verwechselte oder bewusst mit den Namen spielte.
Uber die Josephsgeschichte im Koran und in der tiirkischen Literatur siehe Erika Glassen,
»Die Josephsgeschichte im Koran und in der persischen und tiirkischen Literatur®, in: Franz
Link (Hg.), Paradeigmata: literarische Typologie des Alten Testaments, Berlin 1989, 169-179.
41 Ayverdi, Agk Budur!, 158. Die Schonheit Josephs ist in der Tiirkei sprichwortlich und viel
besungen.

39

40

- am 22.01.2026, 04:15:36.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 NAZLI KANER

die Sonne und den Mond gesehen. Ich sah sie (voller Ehrfurcht) vor mir nieder-
fallen.“4? gleicht jener in Hamzas Traum, ebenso Yusufs Metapher vom ,Stern,
der von meiner Seele gefallen ist.“43

Zwar ist kaum anzunehmen, dass Ayverdi bei ihrer ,Flucht in die Historie“ ihr
mystisches Weltbild auf einen von Arabern gelebten christlichen Glauben zu-
riickfithren wollte. Doch der historische Rahmen, die realistische Erzihlform und
die christlichen Beziige, auch wenn sie aus islamischen und volkstiimlichen tiirki-
schen Quellen geschopft werden, miissen im logischen Schluss dazu fiihren, die
christliche Religion als das Bezugssystem und die Araber als die Protagonisten
der von Ayverdi gelebten und geliebten Mystik zu interpretieren. Die Frage, wel-
cher Religion die vorislamischen Monotheisten angehorten, mag fur Ayverdi
1938 noch bedeutungslos gewesen sein, gelten doch Judentum und Christentum
im Koran ohnehin als Vorstufen des Islams bzw. der Islam gar als die altere Reli-
gion.** Doch kann man sich gut vorstellen, dass die faktische historische Dimen-
sion des Romans ab dem Moment problematisch wurde, als Ayverdis Mystik als
konstituierendes Element in die nationalistische Tiirk-Islam-Sentezi einfloss und
als genuin osmanisch historisch begriindet wurde®: Der Roman erhilt im ideolo-
gisierten Blick zuriick eine geradezu hiretische Grundkonfiguration, neben der
die Schwirmerei, ein paar historische Ungereimtheiten und moglicherweise zu
offensichtliche autobiografische Beziige schlicht verblassen. So erweist sich Ask
Budur! als der unzeitgemifle Roman einer heute in der Tiirkei durchaus zeitge-
miflen Schriftstellerin.

42 Koran, Sure 12 / 4 (Joseph) in der Ubersetzung von Rudi Paret, 5. Auflage, Stuttgart u. a.

1989, 165.

Als weitere Hinweise auf die Josephsgeschichte deute ich Yusufs Reise nach Agypten und
seine Begegnung mit dem Pharao sowie Meryem, die wie Suheila die Skulptur (den Got-
zen) des byzantinischen Kiinstlers zerbricht.

So versteht sich der Islam zwar in Kontinuitit mit den fritheren prophetischen Sendungen
der Juden und Christen, definiert sich jedoch als die endgiiltige Gestalt der Religion wie
auch Muhammad als das Siegel der Propheten und hebt somit alle fritheren Formen der
Religion und deren Gesetze auf. Vgl. z. B. Adel Theodor Khoury, Der Islam und die westliche
Welt, Darmstadt 2001, 15 f. oder Annemarie Schimmel, Der Islam, Stuttgart 1990, 18 f.
Uber die Ideologisierung des Begriffs siche Kaner, Sdmiba Ayverd;.

43

44

45

- am 22.01.2026, 04:15:36.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-123
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

