
1 Dimensionen der Gewalt

1.1 Begriffsbestimmungen

Gewalt ist ein komplexer Begriff, der in verschiedenen Disziplinen mit unter-

schiedlichen Definitionen verwendet wird. Dabei legen die jeweiligen Ansätze

auf spezifische Gesichtspunkte ihrem Erkenntnisinteresse entsprechend an-

dere Gewichtungen. Für die Analyse literarischer Texte ist es deshalb wichtig,

auszuwählen, welche Aspekte von Relevanz sind und welche nicht.

1.1.1 Dimensionen des Gewaltbegriffs

Die Komplexität der Gewalt an sich und das gesteigerte Interesse an ihr als Unter-

suchungsgegenstand in den letzten Dekaden führen zwangsläufig zu einer Ausdif-

ferenzierung ihrer Beschreibungsmittel, allein schon deshalb, weil unterschiedli-

che Disziplinen mit unterschiedlichen Fragestellungen die Gewalt zu analysieren

versuchen.1 Aber auch »Gewalt« als Begriff weist selbst bei einer konkreten Be-

schränkung seiner Bedeutungsdimensionen weitreichende Abhängigkeiten zu un-

terschiedlichen Aspekten des Lebens auf. Bernhard Waldenfels vergleicht ihn in

seiner Komplexität mit Liebe oder Tod. Sie alle stellen gleichermaßen existenzi-

elle und ebenso gesellschaftlich verdrängte Dinge dar, woraus sich zwangsläufig

komplizierte Verflechtungen ergeben. Ihnen nachzugehen kann selbst bei einem

konkreten Erkenntnisinteresse schnell ins Unüberschaubare führen.2

Aus der Kontingenz des Phänomens resultiert schließlich die ganz unterschied-

liche ethische Betrachtungsweise, die die sanktionierte wie die erlaubte oder sogar

gewünschte Gewalt kennt.3 Im Deutschen hat das zum Teil auch etwas mit dem

Zusammenfall der legitimen und illegitimen Form im Wort selbst zu tun, da es,

im Gegensatz zu anderen europäischen Sprachen, beides bezeichnet, was etwa im

Lateinischen durch potestas und violentia unterschieden ist.4 Zu einem anderen Teil

1 Vgl. Wahl: Aggression und Gewalt, S. 6.

2 Waldenfels: Aporien der Gewalt, S. 9.

3 Wahl: Aggression und Gewalt, S. 12.

4 Imbusch: Der Gewaltbegriff, S. 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Das Schweigen der Gewalt

hat es auchmit demWandel dessen zu tun, was a) als Gewalt wahrgenommen wird

und b) was als legitime/illegitime Gewalt verstanden wird.5 Dies betrifft auch die

Rezeptionshaltung und es ist denkbar, dass – über die Bewertung ob sanktioniert

oder gerechtfertigt hinaus – eine Handlung in einer Erzählung von einem heutigen

Leser als Gewalt gedeutet wird, die ein historischer Leser durchaus nicht als solche

empfunden haben muss.6 Mindestens für den deutschen Kulturraum gilt, dass im

öffentlichen Diskurs über die letzten Jahrzehnte eine fortschreitende Stigmatisie-

rung der Gewalt stattgefunden hat. Waren in den 1950er-Jahren noch Ohrfeigen

als didaktisches Mittel in der Schule erlaubt, ist heutzutage offiziell das Recht der

Kinder auf eine gewaltlose Erziehung bis ins Elternhaus durchgesetzt worden. Die

Räume der erlaubten und gerechtfertigten privaten Gewalt werden kleiner. Dies

hängt sicherlich mit der ideologischen Hoffnung der Moderne zusammen, dass

Gewalt durch den Zivilisationsprozess erodiert; eine Vorstellung, die auf Norbert

Elias zurückgeht und längst nicht unkritisiert geblieben ist, sondern schließlich im

Angesicht der beiden Weltkriege bis hin zu den aktuellen kriegerischen Konflikten

sogar die gegenteilige Position provoziert hat.

Nicht nur deshalb, aber vor allem auch vor diesem Hintergrund ist die verübte

Gewalt immer die Gewalt der Anderen.7 Sie ist etwas, das einbricht in einen Alltag,

in einen kulturellen Raum, in den sie nicht gehört, aus dem sie eigentlich ausge-

schlossen sein sollte, da sie vorzivilisatorisch ist, also ein Relikt aus jener Zeit, als

der Mensch noch ein Tier war. Dieser Mythos motiviert nicht nur Strategien, um

Gewalt zu kaschieren, zu übersehen und zu bagatellisieren, er motiviert auch kom-

plexe Rechtfertigungsstrategien – vor oder nach dem Akt –, sofern man sie selber

verüben muss oder will. Darüber hinaus ist Gewalt auch geschlechtlich konnotiert.

Sie ist – gestützt durch empirische Ergebnisse – primär männlich.8

Diese Stigmatisierung hat weitreichende Folgen auch bei der Betrachtung von

Kultur. So stellt etwa die Lust an Gewalt und in ihrer Verlängerung die Lust an Ge-

waltdarstellungen ein ethisch problematisches Untersuchungsfeld dar.9 Wie noch

zu zeigen sein wird, kann auch bei einer ästhetischen Betrachtung die ethische Di-

mension nicht suspendiert werden. Auch diese Arbeit kann sich nicht aus ihrer his-

torischen Verfasstheit lösen, und ihr Verfasser wird mit seiner Folie die einzelnen

literarischen Phänomene als Gewalt bewerten müssen. Dabei bleibt er befangen,

so sehr er auch Objektivität anstrebt.

5 Ebd., S. 51.

6 Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 263.

7 Vgl. Rauchfleisch: Allgegenwart von Gewalt, S. 12.

8 Vgl. ebd., S. 20ff.

9 So kann auch etwa Udo Rauchfleisch (ebd., S. 33) bei seiner Analyse der psychologischen

Voraussetzungen nicht umhin die Lust an Gewalt an sich als krankhaft zu bezeichnen, die

letztlich hauptsächlich aus »Kompensationen einer zentralen Selbstunsicherheit« resultie-

ren würde.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 25

Gewalt kann (und sollte) als eine spezifische Form der Aggression aufgefasst

werden.10 Mit dieser Unterteilung ließe sich etwa das Problem konkretisieren, ob

Gewalt vorgesellschaftlich oder immer schon kulturell determiniert ist. Aggression

an sich als inkorporierte Fähigkeit zur Gewalt würde dann die irreduzible Voraus-

setzung für jene darstellen, wohingegen ihre Manifestation als Gewalt dann nur

innerhalb eines kulturellen Kontextes stattfinden kann.

1.1.2 Physische Gewalt

Angesicht der Diversität ist deshalb sicher die Reduktion auf eine konkrete Vor-

stellung sinnvoller als die Erweiterung des Begriffs zu einem umbrella term, denn

sonst droht, was Valentin Groebner in diesem Zuge auch für die Begriffe »Bild«,

»Körper« und »Raum« konstatiert: »Ein überdehnter Gewaltbegriff dient als grif-

figes Etikett, unter dem fleißige Doktoranden die klassischen Themen und Texte

des eigenen Fachs wiederkäuen.«11 Auch demmöchte ichmit einer konkreten, statt

einer ambivalenten Auffassung von Gewalt entgegenwirken.

In der Gewaltforschung existieren zwar eine Vielzahl von divergierenden

Begriffen, aber über die Definition der physischen Gewalt herrscht Konsens:

»Aktivitäten, die darauf abzielen, vorsätzlich die körperliche Unversehrtheit eines

Menschen zu beschädigen, werden als physische Gewalt bezeichnet.«12 Diese

Minimaldefinition allerdings mündet im Problem, aus der theoretischen Basis

eine Überführung in die Beschreibungspraxis zu erreichen, wobei dies vor allem

für die Gesellschaftswissenschaften gilt.13 Wohlgemerkt, es handelt sich um eine

Minimaldefinition. Sobald die Frage erweitert wird zum Versuch der vollständigen

Bestimmung des Begriffs, ist kein Konsens mehr zu erzielen. Dies liegt nicht nur

an den unterschiedlichen Disziplinen, Fragestellungen und Erkenntnisinteressen,

sondern auch an der Wahl der Betrachtungsebenen, die sich von der zwischen-

menschlichen konkret-handlungsbasierten bis hin zur systematisch-abstrakten

gesellschaftlichen Ebene erstrecken können. Schließlich ist es auch eine Frage,

welche Formen der Gewalt man zur Gewalt an sich zählen möchte und welche

nicht. Lässt man neben der Beschädigung des Körpers auch verbale Gewalt zu? Ist

das Ignorieren, Isolieren und Internieren eines Menschen auch Gewalt? Ebenso

der Bereich der seelischen Grausamkeiten oder der Aspekt der Autoaggression,

der interessanterweise in den hier angeführten Überblicksdarstellungen nicht

genannt wird, wären als relevant zu erachten. Diese Erweiterungen erstrecken

10 Ebd., S. 11f.

11 Groebner: Schock, Abscheu, schickes Thema. 72.

12 Christ/Gudehaus: Gewalt – Begriffe und Forschungsprogramme, S. 2.

13 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Das Schweigen der Gewalt

sich bis zu den häufig in diesem Zusammenhang auch kritisierten Konzepten von

Galtungs ›systematischer‹ und Bourdieus ›symbolischer Gewalt‹.14

Es wird deutlich, dass der Versuch, allen Formen der Gewalt gerecht zu wer-

den und sie zu beschreiben, in diesem Rahmen nicht möglich ist. Zumal es sich im

Falle der Ästhetisierung von Gewalt auch um ein besonderes Spannungsverhältnis

zwischen ethischen und ästhetischen Vorstellungen handelt, auf den ich geson-

dert und ausführlich eingehen werde. Deshalb eignet sich die physische Gewalt als

einfachste und offensichtlichste Form, um, von ihr ausgehend, wenn nötig, elabo-

riertere und komplexere Formen zu beschreiben.Die Annahme lautet also hier, dass

der narrative Text innerhalb seiner Möglichkeiten eine Vorstellung von ›Welt‹ abbildet, in der

ein Ereignis stattfindet, dass der Minimaldefinition von Gewalt genügt. Die Überführung

des Begriffes in die hier notwendige Beschreibungspraxis der artifiziellen, diege-

tischen Welt sieht sich nicht mit den Schwierigkeiten einer soziologischen oder

juristischen Beschreibung konfrontiert. Ihr Material ist kodifiziert, ihre Zeichen

in weniger Bewegung als die Teile der realen Welt, die die anderen beiden Rich-

tungen beschreiben müssen. Dies ist etwa von entscheidender Bedeutung bei der

Frage der Motivation von Gewalt. Während soziologische und juristische Problem-

stellungen sich hier mit vielen Unwägbarkeiten auseinandersetzen müssen, ergibt

sich für die Literaturwissenschaft eine eventuelle Motivation der Gewalt aus dem

Text – oder eben nicht.

Hinsichtlich desMediums Literatur wäre zu überlegen, ob aufgrund seinerme-

dialen Bedingungen eine Gewaltform als prädestiniert oder besonders affin anzu-

sehen ist. Literatur als Medium, das nicht mit visuellen oder auditiven Mitteln ar-

beitet, könnte eine Affinität zur Darstellung von Gedankengängen aufweisen und

deshalb sich besonders den seelischen Folgen von Gewalt zuwenden.

1.1.3 Literaturwissenschaftlicher Gewaltbegriff

Die Literaturwissenschaft hat gegenüber den anderen Wissenschaften, beruhend

auf der Verschiedenheit des Gegenstandes, zwangsläufig zusätzliche Fragestellun-

gen herausgebildet, die auch genuin besser mit den Methoden der Literaturwis-

senschaft zu beschreiben sind, sofern sie sich vom Erkenntnisinteresse her von

anderen Disziplinen unterscheiden.Hania Siebenpfeiffer differenziert als eine ers-

te wichtige Unterteilung die Beschäftigung der Literaturwissenschaft mit Gewalt

hinsichtlich ihrer Gewichtung, nämlich ob Gewalt in der Literatur, also als »Sujet,

Motiv oder Thema«, oder ob Gewalt der Literatur, also als »sprachästhetische Ge-

14 Jäger: Der Mensch und die Gewalt, S. 304; Wahl: Aggression und Gewalt, S. 12. Nicht so Im-

busch (Der Gewaltbegriff, S. 40), der sichmit der Absicht einermöglichst vollständigen Erfas-

sung dessen, was in einer Gesellschaft als Gewalt gelten kann, für beide Konzepte ausspricht.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 27

staltung« untersucht wird, wobei eine Kombination aus beidem als dritte Option

ebenso existiert.15

Eine andere Unterteilung verfolgt Andrea Geier, wenn sie den Begriff »Gewalt«

für die Literatur in einen soziokulturellen und einen ästhetischen Aspekt aufteilt,

die sie nicht streng voneinander unterschieden wissen will. Der Gegenbegriff zu

»ästhetisch« lautet bei ihr »pragmatisch«. Beide Begriffe hebt sie jedoch zusätzlich

von Bohrers These einer ästhetischen Kategorie der Imagination des Bösen ab. Ihr

Erkenntnisinteresse richtet sich hierbei auf die Bewertung des Verhältnisses von

empirischer Gewalt zu ihrer Darstellung in Literatur.16

Den von Siebenpfeiffer als sprachästhetisch charakterisierten Ansätzen – die

vor allem eine Eigenheit der literarischen Sprache als »Gewalt« verstehen oder be-

stimmte Formdestruktion als »gewaltsam« beschreiben –17 steht Geier kritisch ge-

genüber. Sie spricht sich gegen eine rein formalästhetische Analyse des Phänomens

»Sprachgewalt« aus, die letztlich ihrer Meinung nach immer nur einer zirkulären

Argumentation innerhalb des Gegenstandes verfallen kann. Problematisch scheint

mir aber weniger die Analyse an sich, sondern das metaphorische Verständnis der

Analysekategorie »Gewalt«. Denn es geht bei dem von Geier Kritisierten nicht um

die Gewalt als Dargestelltes, sondern um das »Gewaltsame« der Mittel einer Dar-

stellung. Diese ›Formzerschlagung‹ soll deshalb hier ebenfalls nicht Thema sein

und das Bedeutungspotenzial desWortes »Gewalt« auch nicht eine Anschlussmög-

lichkeit für eine dekonstruktivistische Betrachtung, zumal bei einer Formzerschla-

gung vielleicht eher von einer »Verletzung der Sprache« gesprochen werden sollte.

Diese zusätzliche Erweiterung des Begriffes, die ihn schließlich zu einem Anlass

macht, über die Verwendung von Sprache und Form in der Literatur zu reflektie-

ren, wird aber auch in weiten Teilen der Literaturwissenschaft kritisch gesehen,

wie Geier selbst bemerkt und wie die eingangs erwähnte Kritik von Groebner ver-

anschaulicht.18

1.2 Kodierung von Gewalt

Gewalt in der Literatur weist andere Eigenschaften auf als die empirische Gewalt.

Das ist eine Folge des Übertragungs- und Überformungsprozesses, der bei der

Realisation in einer Textumgebung stattfindet. Diese spezifischen Unterschiede

erweitern und beschränken mögliche Interpretationsansätze in Hinblick auf die

15 Siebenpfeiffer: Literaturwissenschaft, S. 340.

16 Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 263.

17 Siebenpfeiffer: Literaturwissenschaft, S. 345.

18 Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Das Schweigen der Gewalt

Präsentation von Gewalt im sprachlichen Kunstwerk. Es gilt dabei, textinterne wie

-externe Abhängigkeiten zu berücksichtigen.

1.2.1 Der Kode des Mediums

Wenn hier von der »Kodierung der Gewalt« die Rede ist, dann muss berücksich-

tigt werden, dass die Bezeichnung »Kodierung«/»Codierung« verschiedene Ansätze

aus verschiedenen Disziplinen subsumiert, weshalb hier ebenfalls eine Konkreti-

sierung angebracht ist. Der Begriff »Kodierung« im semiotischen Sinnemuss min-

destens von demder »Codierung« im soziologischen Sinne abgegrenzt werden,was

hier auch durch die unterschiedlichen Schreibungen markiert werden soll, wenn-

gleich dies keine einheitliche Reglung darstellt; vielmehr finden sich in der Fachli-

teratur beide Schreibweisen parallel für beide Begriffsverwendungen.19

Die Soziologie ist hinsichtlich der Gewaltforschung gerade in letzter Zeit eine

der produktivsten Disziplinen.20 Zwar ist bis heute eine umfassende soziologi-

sche Theorie zur Gewalt weiterhin Forschungsdesiderat geblieben, aber sie fragt

in vielen Einzeluntersuchungen nach den Formen von Gewalt in der empirischen

Gesellschaft; sie untersucht ihren Ursprung, ihren Nutzen und ihre Gefahr für die-

se.21 Besonders seit den 1990er-Jahren hat sich die Forschung weg von einer Täter-

Opfer-Beziehung sowie deren Ursachen und hin zu einer genuinen Gewaltbetrach-

tung verlagert.22 Während die Soziologie mit ihrem Codebegriff ein Modell zur

Beschreibung der gesellschaftlichen Wirklichkeit erarbeitet, gilt für die Literatur-

wissenschaft im Speziellen, was für die Kulturwissenschaft allgemein gilt: Gewalt

wird hier als eine narrativ strukturierte begriffen, die abhängig von ihrer diskursi-

ven Realisation ist. Die Kulturwissenschaft liefert keine Aggressionstheorien und

keine Aussagen über ihre empirischen Ausprägungen, sondern befasst sich mit

ihren kulturell-diskursiven Überformungen.23 Der Rahmen der Literaturwissen-

schaft wiederum ist nicht so weit gefasst wie der der Kulturwissenschaft. Aber für

beide gilt, dass Teil der Analyse dabei immer auch die Darstellungsebene ist, de-

ren Repräsentationsformen in Abhängigkeit zum jeweiligen Medium strukturiert

werden.24

19 So benutzt etwa Michael Baum (Kontingenz und Gewalt, S. 31) in seiner semiotisch fundier-

ten Arbeit den Begriff »Code« sowohl für ein zu untersuchendes Zeichenkonstrukt als auch

für ein soziales Kommunikationssystem. Helmut Willke (Systemtheorie III, S. 133) hingegen

verwendet Kodierung/Codierung als völlig äquivalent undwechselt die Schreibung sogar auf

derselben Seite.

20 Christ: VI. Disziplinäre Zugänge, S. 371.

21 Ebd., S. 372f.; Wolf: Codierung von Gewalt, S. 78.

22 Christ: VI. Disziplinäre Zugänge, S. 373.

23 Wolf: Codierung von Gewalt, S. 79.

24 Ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 29

1.2.2 Lesbarkeit von Kodes/Codes

Zugleich besitzt der soziologische Begriff der Codierung, so wie er sich in der Folge

der Arbeiten von Clifford Geertz durchgesetzt hat, aber auch Überschneidungen in

seiner Bedeutung zum Semiotischen, denn beide Konzepte gehen von einer ›Les-

barkeit‹ der Gewalt aus.25 Diese Lesbarkeit bezeichnet zwei verschiedene Aspekte:

Zum einen ist damit gemeint, dass die Art und Weise, wie Gewalt vollzogen wird,

selbst als eine kommunikative Handlung verstanden werden kann. Das heißt, dass

bestimmte Formen der Gewaltausübungen und ihre Verletzungen am Opfer eine

Botschaft transportieren.26 Der andere Aspekt bezieht sich auf den Zusammen-

hang von gesellschaftlichen Ideologien, Normen und Werten, die sich in der Be-

wertung und im literarischen Fall in der Form ihrer Inszenierung widerspiegeln.27

Das in diesem Zusammenhang häufig angesprochene theoretische Problem,

ob es eine Existenzform der Gewalt jenseits jeglicher kultureller Überformung gibt

oder nicht, ist für eine literaturwissenschaftliche Betrachtung nicht relevant.28

Der Literaturwissenschaftler hat auf den Bereich außerhalb des artifiziellen Textes

über seinen Untersuchungsgegenstand hinaus kaum einen Zugriff. An dieser Aus-

gangslage lässt sich auch der Unterschied zu einer anthropologischen, aber ebenso

zu einer biologischen Fragestellung charakterisieren, da beide auf ein vormedia-

les Phänomen ausgerichtet sind.29 Die Literaturwissenschaft und damit auch die

Literatursemiotik hingegen besitzt den Luxus, ihre Phänomene zuerst ganz in der

Sphäre der Zeichen verorten zu dürfen, womit das Material, an dem sich das Phä-

nomen zeigt, bereits hochgradig konstruiert ist.

Ebenso ob die ausgeführte Gewalt aus einer Codierung resultiert oder ob der

Verstehensprozess (nicht der Erfahrungsprozess) nur über eine Codierung stattfin-

den kann, sind kognitionstheoretische Fragen, die für diese Analyse unentschieden

25 Christ: IV. Merkmale, Präventionen und Folgen, S. 190; Wolf: Codierung von Gewalt, S. 74.

26 Christ: IV. Merkmale, Präventionen und Folgen, S. 195f. Michaela Christ stellt dar, wie die

Massaker während des Genozids in Ruanda 1994 Gewaltformen hervorgebracht haben, die

nicht willkürlich ausgewählt wurden, sondern die selbst Vorstellungen der Täter über die

Opfer transportierten. Die Wahl der Mittel war somit kommunikativ motiviert, da sie über

die Spuren der Gewalt am Opfer eine Aussage für die Überlebenden vermittelten. Darüber

hinauswar die Auswahl auch traditionell bedingt und spiegelte alte Hierarchievorstellungen

wider.

27 Ebd., S. 194f; Wolf: Codierung von Gewalt, S. 74.

28 Vgl. ebd., S. 12. Wolf referiert hier die Problematik, dass, nicht zuletzt auch aus Rivalitäten

um die Deutungshoheit einzelner Disziplinen untereinander, sowohl die extreme Position

der rein biologisch determinierten wie der rein soziokulturell erworbenen Aggression bzw.

Gewalt bestehen würde. Hinsichtlich widerstreitender kulturwissenschaftlicher Ansätze vgl.

ebd., S. 81ff.

29 Vgl. Maye: Codierung und Gewalt in der Phänomenologie, S. 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Das Schweigen der Gewalt

bleiben dürfen. Diese Fragen würden dann wichtig werden, wenn die entsprechen-

den Ergebnisse der literaturwissenschaftlichen Analyse einen Rückbezug auf kul-

turelle Konzepte erfahren sollen und da auch erst, wenn eine Bewertung hinsicht-

lich tatsächlicher historischer Beeinflussung das Ziel der Interpretation wäre.30

Dafür gibt es einen anderen Aspekt des literarischen Kodes, der bei seiner Ana-

lyse unbedingt beachtet werdenmuss.Der kulturelle Diskurs über die Literatur legt

Polyvalenz und Abstraktion als Voraussetzung für eine produktive Rezeption fest.

Das geschieht unabhängig davon, ob jeder konkrete Text auch eine Mehrdeutigkeit

aufweist. Dies wiederum begünstigt eine distanzierte Haltung beim Leser, der nun

beginnt, nach dem ›Sinn‹ jedes einzelnen Elementes zu fragen. Somit ›zwingt‹ ein

literarischer Kode in andererWeise zur Interpretation, als dies eine gesellschaftlich

codierte Handlung tut.31

1.2.3 Analyseebenen

Welche Aspekte bei einer literaturwissenschaftlichen Analyse von Gewalt zu be-

rücksichtigen sind, soll anhand einer Stelle aus Ferdinand von Schirachs Kurzge-

schichtensammlung Verbrechen veranschaulicht werden, da alle wesentlichen Ele-

mente sich in diesem Beispiel in konzentrierter Form wiederfinden, obwohl die

Szene streng genommen keine Gewaltdarstellung ist, sondern eine Schilderung

ihrer Folgen, über die der Ablauf der Gewalttat erschlossen wird:

Seine Freundin fand ihn im Laden, als sie ihn um Heroin anbetteln wollte. Er lag

mit demGesicht nach unten auf einemder beiden Friseurstühle, die Armehatte er

um den Stuhl gelegt, als wollte er ihn umarmen. Seine Hände waren auf der Un-

terseite mit Kabelbindern gefesselt, der massige Körper klemmte zwischen den

Armlehnen. Pocol war nackt, aus seinem After ragte ein abgebrochener Besen-

stiel. Der Gerichtsmediziner stellte bei der Obduktion fest, dass die Wucht, mit

der das Holz eingeführt worden war, auch die Blase perforiert hatte. Pocols Kör-

per wies am Rücken und Kopf insgesamt 117 Platzwunden auf, die Stahlkugel des

Totschlägers hatte vierzehn Knochen gebrochen. Welcher der Schläge ihn am En-

de getötet hatte, konnte nicht mit Sicherheit festgestellt werden. Pocols Tresor

war nicht aufgebrochen worden, die beiden Eimer mit den Automatenmünzen

standen fast unberührt im Eingang. EineMünze hatte Pocol imMund, als er starb,

und eine weitere fand man in seiner Speiseröhre.32

30 Wolf: Codierung von Gewalt, S. 81. Wolf weist darauf hin, dass es für angrenzende Diszipli-

nen nützlichwäre, wenn sie die Ergebnisse der Kulturwissenschaft einbeziehenwürden, weil

sie ansonsten Gefahr liefen, ganz heterogene gesellschaftliche Verhältnisse zur Gewalt unter

einer universalen Theorie zu subsumieren.

31 Lotman: Die Struktur literarischer Texte, S. 402ff.

32 Schirach: Verbrechen, S. 34f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 31

Auf der grundlegenden Ebene der Darstellung befindet sich die Realisation im und

durch das Zeichensystem, deren Regeln und Abhängigkeiten Voraussetzung für die

spezifische Repräsentationsform sind.Welche Begriffe undwelche Konzepte damit

repräsentiert werden, ist auf dieser Ebene bereits insofern entscheidend, weil bei

einer semantischen Analyse die einzelnen Bedeutungsanteile eine Rolle spielen.

Ebenso ist hier bereits die Frage der Selektion wichtig, etwa warum »perforiert«

und nicht durchstochen verwendet wird und welche Denotationen und Konnota-

tionen damit eigentlich aktualisiert werden. Natürlich kann nie eine Ebene isoliert

von der anderen betrachtet werden, sondern ein Befund wird vertikal weitere Aus-

wirkungen haben. Somit bildet die Analyse der ersten Ebene zugleich immer auch

die Grundlage für alle folgenden.

Die nächste Stufe fragt nach der Funktion der Gewaltszene im Zusammenhang

der Erzählung. Handelt es sich um einen Höhepunkt oder um ein wichtiges Ereig-

nis? Verändert es Figuren oder den Handlungsverlauf oder ist es für den weiteren

Hergang irrelevant? Dies beinhaltet die Schwierigkeit, die Relevanz der gegebe-

nen Details zu bewerten und zu fragen, welche Teile wirklich narrativ-strukturell

funktionalisiert sind und welche womöglich eine andere Funktion haben.

In der nächsten Ebene überschneiden sich bereits die beiden Konzepte von

Codierung/Kodierung, wie sie eingangs referiert wurden, was auch zum Teil der

Aktualität der verwendeten Textpassage geschuldet ist, wenn hier die Lesbarkeit

von Gewalt dargestellt wird und somit aktuelle soziologische Vorstellungen reprä-

sentiert sind. Innerhalb der diegetischen Welt ›lesen‹ die Polizisten die einzelnen

Elemente der Tat und kommen so zu dem (falschen) Schluss, dass es sich um ara-

bische Täter handeln muss. Warum die Ermittler der Meinung sind, die Gewalt

als eine soziokulturell markierte deuten zu können, findet sich an anderer Stelle

im Text (»besondere Demütigung«). Texte tragen somit immer bereits auch eigene

Vorstellungssysteme, Wertigkeiten und Ordnungen mit sich, die sich auch ganz

anders konstituieren können als die, die sie in der Kultur umgeben, z.B. wenn

ein Text aus einer ganz anderen Epoche stammt und die sich in ihm befinden-

den Wertesysteme von der aktuellen Kultur vollständig abgelehnt werden. Welche

kulturellen Konzepte sich wiederum im Text niedergeschlagen haben und welche

möglicherweise nicht, ist Sache der Analyse. Denn auch außerhalb des Textes ›liest‹

der Leser die Repräsentation von Gewalt. Er verbindet sie mit seinen ihn umgeben-

den Vorstellungen und Diskursen und muss wiederum bewerten, warum etwa im

Beispiel hier die Tat ›arabisch‹ gelesen wird und welche Welt- und Wertevorstel-

lungen damit repräsentiert sind.

Zum Schluss lässt sich an diesem Textabschnitt noch der Aspekt der Polyva-

lenz der Literatur veranschaulichen, denn dem Leser fällt womöglich auf, dass die

Münze im Mund unkommentiert bleibt. Es beginnt ein weiterer produktiver Um-

gang mit Literatur, bei dem der Leser versucht, eine Notwendigkeit für das Detail

zu entdecken, und zwar aufgrund der bereits erwähnten Unterstellung, dass jedes

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Das Schweigen der Gewalt

Element von Literatur bedeutungsvoll ist und dass über die reineNarration hinaus-

gehend komplexere Bedeutungen Eingang in den literarischen Text finden.33 Fast

er ihn als Literatur auf, dann unterstellt er vielleicht, dass die Münze innerhalb

einer Kollektivsymbolik, wie etwa die Münzen, die Toten auf die Augen gelegt wer-

den, zu deuten ist. Betrachtet man den gesamten Text, aus dem das Zitat stammt,

stellt man fest, dass sich tatsächlich innerhalb der ganzen Erzählung keine Begrün-

dung für die Notwendigkeit der Münzen inMund und Hals finden lässt. Das Detail

verbleibt, jedenfalls für die Bedeutung innerhalb der Narration, funktionslos. Da-

mit ist das Panorama der Schwierigkeiten der Analyse der Gewalt in literarischen

Texten aufgespannt und die einzelnen Aspekte werden im Folgenden noch näher

ausgeführt.

1.2.3.1 Ebene der narrativen Funktion

Kode ist in einem ersten, basalen Verständnis eine Folge von geordneten Zeichen,

die gelesen werden können. Daraus folgt die Notwendigkeit eines Trägermediums

für die Kodifizierung, das zudem im Hinblick auf seine Funktion innerhalb einer

Kultur häufig auf Kontinuität ausgelegt ist.34 Aus dieser Abhängigkeit bedingt sich

jedoch eine historische Verortbarkeit. Zwar ist der so kodifizierte Zeichensatz zum

einen übertragbar, zum anderen aber abhängig von seinem Entstehungsprozess

und damit von seinem Träger. Limitierung und Potenzial ergibt sich somit sowohl

durch das dem Kode zugrunde liegende Zeichensystem wie durch die Möglichkei-

ten des Mediums zur Fixierung und Übertragung der Zeichen. Folglich handelt es

sich im Rahmen dieser Arbeit bei der Kodierung um eine sprachlich-schriftliche

mit ihren jeweiligen Bedingungen und Beschränkungen sowie ihrem Potenzial.

Hier sollen aus pragmatischen Gründen zwei grundsätzliche Begriffe zusammen-

gelegt werden, die bei einer erschöpfenden Darstellung des semiotischen Systems

streng genommen getrennt bleibenmüssten, nämlich der Kode als potenzielle, rea-

lisierbare Zeichenfolge und der Kode als bereits realisiertes, fixiertes Produkt.35 Da

33 Die schematische Unterteilung in literarische und nichtliterarische Texte ist an dieser Stelle

zugunsten der Veranschaulichung bewusst einfach gehalten. Ausführlicher wird dieser As-

pekt in Kap. 2.3 verhandelt.

34 Eco: Zeichen, S. 170f. In dem nun selten gewordenen Fall der rein mündlichen Überlieferung

wäre das Gedächtnis das Trägermedium. Hier ist aber nicht beabsichtigt, eine vollständige

Darstellung aller denkbaren Kodesysteme zu berücksichtigen, sondern sich auf die für eine

kulturell relevante Ebene und das heißt eine von Menschen absichtlich produzierte Form

eines physischen Kommunikationsträgers zu beschränken.

35 Tatsächlich untergliedert Eco (Einführung in die Semiotik, S. 57-64) den potenziellen Kode in

eine syntaktische und eine semantische Ebene, die losgelöst von einander betrachtetwerden

können. Das syntaktische System, das für ihn die Struktur darstellt, funktioniert ohne eine

sinngebende Zuweisung allein anhand der Regeln der Selektion und Kombination. Kode ist

in der Regel eine Kombination aus einem syntaktischen und einem semantischen System.

Da im Fall der Literatur aber ein sprachlicher Kode vorliegt, kann diese grundlegende Unter-

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 33

aber auch in der Analyse das systematische mit dem medialen Potenzial zusam-

mengedacht wird, handelt es sich um keine unzulässige Verkürzung. Damit ist das

erste Ziel der Analyse, die sprachliche Verfasstheit der Repräsentation von Gewalt,

so wie sie sich aus ihren syntaktischen und semantischen Elementen zusammen-

setzt, zu beschreiben. Auf dieser Ebene, die ich die Struktur nennenmöchte, findet

aber auch im Falle eines Romans die narrative Konstruktion statt. Das häufig als

Tiefenstruktur bezeichnete Handlungsgefüge arrangiert nicht nur die einzelnen

Textsegmente, sondern weist ihnen auch ihre narrative Funktion zu.36

Neben der rein sprachlichen Verfasstheit, bestehend aus ihren Oppositionen

und Äquivalenzen, ihren Denotationen und Konnotationen, muss auch die Erzähl-

ebene berücksichtigt werden und die Funktion des Phänomens Gewalt in Abhän-

gigkeit zu dieser. Gewalt kann in unterschiedlichster Form in der Literatur prä-

sentiert werden. Genauso komplex wie die Gewalt und ihr Begriff sind, so sind

es ihre Repräsentationsformen in der Literatur.37 Die meinerseits vorgenomme-

ne Begriffsbestimmung, dass Gewalt eine Handlung sei, die einen anderen Körper

destruktiv affiziert, beschränkt die im Rahmen dieser Arbeit zu untersuchenden

Phänomene auf ein handhabbares Maß. Gewalt tritt unter den gemachten Ein-

schränkungen in der Terminologie der Narratologie als Ereignis in erzählenden Tex-

ten auf. »Ereignis« meint hier die kleinste Einheit, die bei der Beschreibung einer

Erzählung bedeutungstragend sein kann.38 Die Analyse des Textes beinhaltet als

genuin literaturwissenschaftlichen Aspekt die Frage nach der Funktion der Gewalt

im Kontext der Erzählung.39 Während auf einer ersten Ebene vor allem das Wie

des Dargestellten im Zentrum steht, ist im folgenden Schritt sein Verhältnis zum

Handlungsgefüge und zur diegetischen Welt an sich zu berücksichtigen. Mitun-

ter sind die Ereignisse einer Handlung dabei abhängig von gattungstypologischen

Konventionen. Uwe Dursts Kommentar zum Problem des Todes von Emilia Galotti

veranschaulicht dies auf prägnante Art und Weise:

scheidung vernachlässigt werden. Auch die Limitierung des Mediums selbst, die durch die

Produktions-, Rezeptions- und Vertriebswege entsteht, halte ich für nicht so essenziell für

das Erkenntnisinteresse, als dass sie hier in größerem Umfang reflektiert werden müsste.

36 Vgl. Volli: Semiotik, S. 94f.

37 Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 263.

38 Vgl. Martinez/Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie, S. 25. Auch hier kommt es gele-

gentlich zu Konfusionen aufgrund unterschiedlicher Definitionen. Andrea Geier (V. Reprä-

sentationen der Gewalt, S. 266) unterscheidet zwischen Handlung und Ereignis. Ein Ereignis

findet statt wie etwa eine Naturkatastrophe und wird nicht von menschlichen Akteuren ver-

übt, womit ihm keine menschliche Intention zugrunde liegt. Es ist aber leicht nachzuvoll-

ziehen, dass man sich mit diesem Ansatz die Problematik der soziologischen Fragestellung

einhandelt, ob jede Handlung intentional ist. Zudem ist Handlung innerhalb der Narratolo-

gie ebenfalls ein entsprechend definierter Begriff.

39 Ebd., S. 263.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Das Schweigen der Gewalt

Die Frage, warum Emilia Galotti stirbt, ist ein bekanntes literaturwissenschaftli-

ches Rätsel. Die möglichen Antworten scheinen zunächst vielfältig. […] Für die Li-

teraturwissenschaft hingegen ist nur eine einzige Antwort legitim: Weil Lessings

Stück eine Tragödie ist. Nur durch eine solch formalistische Betrachtungsweise

verkommt das Literarische nicht zur bloßen Illustration nicht-literarischer Diszi-

plinen und Fragestellungen.40

Obwohl sein Standpunkt einen entscheidenden Aspekt berührt, muss die Radika-

lität hier entschärft werden. Über die reine Form hinaus können eben auch ideolo-

gische Entwürfe in einer diegetischenWelt sich wiederfinden, und die Logik dieser

Welt lässt mögliche Ergebnisse zu und lehnt andere ab.41 Denn die Frage, die nach

der formalen Begründung entsteht, nämlich warum Emilia Galotti eine Tragödie

und keine Komödie geworden ist, lässt sich ebenso begründet, berechtigt und not-

wendig anschließen und muss deshalb trotzdem nicht augenblicklich an eine so-

ziologische, historische oder psychologischeDisziplin übergebenwerden.Die Kau-

salität eines Ereignisses ergibt sich in der Literatur aber mitunter aus den Regeln

der Form. Sie muss deshalb nicht gezwungenermaßen aus der Motivation einer

Figur, einer Regel der konstruierten Welt oder als Element einer Gesellschaftskri-

tik verstanden werden.Mehr noch: Ein Gewaltakt kann einzig die Funktion haben,

die Handlung der Erzählung voranzutreiben. Die Regeln der Form können durch

aktuelle Moden oder historische Traditionen bestimmt sein und sie sind ein zu-

sätzliches Element der Strukturierung, das in der empirischen Wirklichkeit der

Gesellschaft keinen unmittelbaren Einfluss auf Gewalt hat.42

Ob aber das Ereignis »Gewalt« innerhalb eines Handlungsgefüges eine zentrale

oder eine marginale Rolle einnimmt, hat sehr wohl Auswirkung auf die Interpre-

tation der innerhalb des Textes repräsentierten Vorstellung von Welt. So analy-

siert Michael Müller etwa die Stellung der Gewalt in Cormac McCarthys Roman No

Country for Old Men und kommt zu dem Ergebnis, dass die Frage nach der Gewalt

als handlungsrelevant oder irrelevant im direkten Verhältnis mit der Ideologie der

diegetischenWelt steht.43 Eine imHandlungsgefüge als sinnlos gesetzte Gewalttat

transportiert somit auf der dialektischen Ebene des Romans eine dezidierte Kritik

an bestehenden moralischen Werturteilen der Gesellschaft.

40 Durst: Theorie der phantastischen Literatur, S. 13.

41 Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 264f.

42 Mittelbar ist psychopathologisch wahrscheinlich denkbar, dass eine Gewaltdarstellung aus

rein formalen Gründen Nachahmer in der Realität findet. Allerdings wird die Motivation des

Täters vermutlich nicht sein, das Leben der Opfer als klassische Tragödie gestalten zuwollen.

43 Müller: Die ganz normale Gewalt, S. 353f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 35

1.2.3.2 Ebene der Ordnung

In einem anschließenden Schritt muss also auch die Kodifizierung im weiteren

Sinne betrachtet werden, d.h., nach welchen historischen und formalen Ideen Ge-

walt inszeniert wird. Umberto Eco schreibt dazu:

In semantisch, syntaktisch und pragmatisch weiterem Sinn ist er [der Kode] das

konventionalisierte Systemmetasprachlicher Regeln, die bestimmten kulturellen

EinheitenbestimmteAusdruckselemente zuordnen, diese Einheiten zuSememen

koordinieren und für jede Zuordnung die restriktiven, kontextuellen und situati-

ven Selektionen festlegen.44

Auf dieser Ebene geht es zudem um die schwierige Bewertung der einzelnen kul-

turellen Konventionen, die die Interpretation der dargebotenen Gewalt beeinflus-

sen und regeln. Eco spricht hier von ›Subcodes‹ oder verschiedenen Lesungen, die

der Konvention eines Kodes nicht widersprechen. Während also die Denotation

eines Elements in einer Sprechergemeinschaft in der Regel verbindlich verstan-

den wird, können im Bereich der Konnotation ganz andere Zusammenstellungen

erfolgen, und das jeweils situations- und subjektabhängig. Aber auch bei den De-

notationen kann es, wohl gemerkt meist bei Beispielen, die aus ihrem textuellen

Kontext isoliert werden, zu einer Ambiguität oder Offenheit kommen. Zudem, wie

bei der Diskussion des Begriffs »Gewalt« erwähnt, sind historische Veränderun-

gen des Begriffskonzepts möglich. Sowohl im Bereich der Konnotationen als auch

der Denotationen sind die jeweiligen Ausprägungen nicht chaotisch, sondern die

Komplexität und damit die Ambiguität werden durch die erlaubten Sets an In-

terpretationsregeln determiniert. Nicht jede Auslegung eines Kodes ist damit zu

jeder Zeit gültig.45 Dies zusammengenommen bezeichnet die eingangs erwähnte

historische Verortbarkeit, aus der auch eine Abhängigkeit beim Verstehensprozess

resultiert. Inwieweit nun, und hier soll wieder von Ideologien gesprochen wer-

den,46 diese kulturellen Konzepte von Ästhetik mit ihrer möglichen Anbindung

historisch auf die Texte gewirkt und einen historischen Leser beeinflusst haben,

ist natürlich ein hochgradig virtuelles Konstrukt. Die Analyse kann hier immer nur

defizitär bleiben, da sie abhängig ist von der individuellen Sprachkompetenz des

Literaturwissenschaftlers als Interpret. Darüber hinaus basieren alle diachronen

Annahmen wiederum auf der Rekonstruktion allgemeiner historischer Vorstellun-

gen einer Kulturgemeinschaft. Die Hoffnung besteht also darin, durch die Aussa-

44 Eco: Zeichen, S. 184.

45 Eco: Einführung in die Semiotik. 134-138.

46 Michael Titzmann und Umberto Eco (ebd., S. 168-178) ergänzen sich hier. Mit »Ideologien«

sind in diesem Zusammenhang keine politischen Ansichten und Agenden gemeint, sondern

im weiteren Sinne umfassende Normen- und Wertesysteme, die das individuelle und das

kollektive Handeln strukturieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Das Schweigen der Gewalt

gen einzelner Diskurse eine intersubjektive, aber in ihrer Abstraktion auch leider

überindividuelle Heuristik zu präsentieren, wie ein ästhetisches Bewertungskon-

zept der Moderne ausgesehen haben könnte, gestützt auf verschiedene, bereits er-

folgte Rekonstruktionen der Sekundärliteratur.

Nun trägt Literatur seine Konventionen zum Teil mit sich, indem sie durch

Opposition und Äquivalenzen, allgemein durch Zuschreibungen und Setzungen

im Text, Konnotationen selbstständig formt. Deutungsentscheidungen hinsicht-

lich z.B. einer positiven oder einer negativen Bewertung von Gewalt werden vom

Text so selbst beeinflusst und gelenkt. Diese Textstrategien sind beschreib- und

rekonstruierbar. Sie geben damit auch einen Hinweis, an welche übergeordneten

Kodes sie anknüpfen. Diese Zuschreibungen, also Semantisierungen, sichtbar zu

machen, bildet den Kern meiner Auseinandersetzung mit den Texten.

Trotz dieser enthaltenen Konventionen ist nun gerade das signifikante Merk-

mal eines literarischen Textes neben der Polyvalenz auch seine tendenzielle Offen-

heit. Leerstellen und Ambivalenzen, die sich in einem Text intentional und unin-

tentional ergeben, sind die wichtigsten Konnektoren für die die Texte umgeben-

den übergeordneten Kodes. Es ist deshalb sinnvoll, in diesem Zusammenhang statt

von übergeordneten Kodes von Diskursen zu sprechen.47 Schließlich stiften sie die

Regeln, die Begrenzungen, die Selektionen und Ausschlusspraktiken, die den Le-

ser unter besonderen Umständen zu einer Interpretation anleiten. Das Potenzial

der Literatur ist also ihre Unbestimmtheit bzw. Vielbestimmtheit, die den Text an-

schlussfähig mit textexternen oder intertextuellen Verweisen macht.48

1.2.3.3 Ebene der Narrative

Die Verbindung textexterner und damit kultureller Implikationen, die wiederum

ihrerseits aus anderen Texten extrapoliert werden müssen, nennt Jahraus »Projek-

tionen«. Sie sind komplexe individuelle Äußerungen über einen Text, die über die

Selektion der in Bezug zu setzenden kulturellen Kontexte bereits eine Interpre-

tationsleistung darstellen. Jedoch müssen sie, als Bedingung von ihm formuliert,

rückführbar auf die Ebene der Analyse bleiben. Ebenso ist es nötig, den gewähl-

ten Kontext zu plausibilisieren.49 Die Vielzahl der hierbei möglichen Aussagen er-

gibt sich durch die nun geschaffene Anbindung an unterschiedliche Kontexte. Aber

auch diesemüssen begründet sein und gehen von derselben Grundlage der Analyse

aus, weshalb auch sie weder unbegrenzt noch beliebig sind:

47 Gemeint ist damit nicht die in der Narrativik verwendete Bedeutung von Diskurs/Discours.

Vgl. Krah: Einführung in die Literaturwissenschaft, S. 286ff.; Eicher/Wiemann: Arbeitsbuch

Literaturwissenschaft, S. 89.

48 Vgl. die einführende Problematisierung in: Mills: Der Diskurs, S. 1-30.

49 Jahraus: Analyse und Interpretation, S. 32.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 37

So ist die Interpretation im Sinne der Rückführbarkeit auf die Analyse ausgerich-

tet, weil über ihr methodisch regelgeleitetes Verfahren der intersubjektive Gel-

tungsanspruch garantiert und eingelöst wird. Aber auch die Analyse ist auf die

Interpretation ausgerichtet, weil erst durch sie Bedürfnisse nach Sinnkonstitutio-

nen beim Leser und Interpreten eingelöst werden, die imUmgangmit Texten ent-

stehen, aber durch die Analyse allein nicht befriedigt werden können.50

Rückführbarkeit versteht sich vor allem im intersubjektiven Sinne, d.h., dass für

andere Leser außer dem Interpreten selbst die postulierte Anschlussfähigkeit zu

jeweiligen Kontexten zumindest nachvollziehbar sein muss.

Manfred Titzmann wiederum sieht das kulturelle Wissen in den Propositionen

realisiert, d.h. in jenen unausgesprochenen Vorannahmen, die dennoch notwendig

sind, um eine Äußerung als ›sinnvoll‹ zu verstehen. Die so abgeleiteten und damit

logisch notwendigen Aussagenmüssen für Titzmann deshalb nichtmehrweiter be-

gründet werden. Er fasst es unter kulturelles Wissen (kW) einer Sprechergemein-

schaft zusammen.Dabei fallen auch Aussagen darunter, die weder vom Autor noch

vom Rezipienten wahrgenommen werden. Titzmann trennt hier zwischen einem

Rezipienten eines Textes und einem Interpreten.51 Ersteres bezieht sich vermut-

lich auf einen ideellen rekonstruierten historischen Leser, der eine Projektionsflä-

che des Interpreten selbst bildet, womit hier der Übergang zwischen Jahraus’ Pro-

jektionen und Titzmanns Propositionen fließend ist. Jahraus’ Projektionen lassen

einen größeren Spielraum zu, weil auch anderes, also jetztzeitiges kulturelles Wis-

sen appliziert werden kann, sofern es sinnvoll begründet ist. Titzmann hingegen

reduziert diesen Anteil ausschließlich auf den propositionellen Gehalt einer Aus-

sage und sieht von jeglichen weitergehenden Interpretationsversuchen zugunsten

der intersubjektiven Explizierbarkeit ab.

In beiden Konzeptionen ist aber ein Rückbezug auf die Textebene immer mög-

lich und nötig. Festzuhalten ist, dass Kodierung von Gewalt auf einer strukturalen,

narrativen und ästhetischen/ideologischen Ebene stattfindet.

1.2.4 Grenzen der Rückführbarkeit

Ein weiterer, kontrovers diskutierter Punkt bei der Analyse von Literatur generell

ist die Rückführbarkeit der Ergebnisse in eine gesellschaftliche Realität. Tatsäch-

lich halte ich Rückschlüsse aus einer Gewaltdarstellung auf eine gesellschaftliche

Realität von Gewalt für problematisch, wenn man sie zum Gegenstand einer lite-

raturwissenschaftlichen Analyse machen will. Es gibt keinen Grund zu glauben,

dass tatsächliche Gewalt keinen Einfluss auf die Darstellung in Literatur hätte

50 Ebd., S. 33.

51 Titzmann: Zum Verfahren der strukturalen Textanalyse, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Das Schweigen der Gewalt

und vice versa; es gibt aber möglicherweise keine Möglichkeit, mit den literatur-

wissenschaftlichen Mitteln die Übereinstimmungen und Konvergenzen befriedi-

gend nachzuweisen und zu analysieren. Die ›Schwierigkeiten‹ der methodischen

Erschließung resultieren aus der Transformation der empirischen Realität in eine

mediale Umsetzung mit ihren Prozessen und Regeln – konventionelle wie struk-

turelle. Der soziologische Ansatz läuft somit Gefahr, Rückschlüsse aus medialen

Konzeptionen auf eine soziologische Wirklichkeit zu übertragen und umgekehrt.

Im ersten Fall werden textinterne Zusammenhänge und Verweise fälschlicherweise

bei ihrer Rückführung auf gesellschaftliche Zusammenhänge ›überstrapaziert‹ und

deren eigentlicher Ursprung in einer intertextuellen Ebene übersehen. Im zweiten

Fall werden Zusammenhänge und Erkenntnisse aus einer sekundären Abbildung

von ›Welt‹ gewonnen, die für sich bereits einen Erklärungsanspruch darstellen.

Hier ist also eher eine zirkuläre Argumentation zu befürchten als bei der von Geier

kritisierten formalen und ästhetischen Betrachtung von Gewalt. Meine Bedenken

lassen sich vielleicht an einem konkreten Beispiel veranschaulichen.52

Arno Heller, der eine Arbeit über die Gewaltrepräsentationen im amerikani-

schen Roman der 1970er-Jahre schreibt, stellt eine Auswahl verschiedener litera-

turwissenschaftsfremder Ansätze zur Erklärung von Gewalt zusammen.53 Obwohl

er selber die Literatur als einen Container von Ideologien ansieht, überträgt er die

zusammengestellten Analysekategorien, um die Ursachen für die Gewalt in der Er-

zählwelt zu beschreiben.54 Rückwirkend möchte er dann wieder die gesellschaft-

liche Funktion des Mediums einbeziehen und hofft beim Transfer auf die soziale

Wirklichkeit auch auf ergänzende Erkenntnisse, d.h. konkret, weitere Ursachen zu

entdecken, die in der Literatur als Auslöser der Gewalt dargestellt werden, aber in

den soziologischen Disziplinen noch nicht ausreichend Beachtung finden.55

Weder erscheint es mir sinnvoll psychologische, biologische oder soziologische

Annahmen zur Gewaltursache an einer fiktiven Welt überprüfen zu wollen, noch

halte ich es für zielführend, die ideologischen Repräsentationen in einem Text,

immerhin strukturiert durch ein Autor-Subjekt, als Ergänzung für soziologische

Theorien heranzuziehen. In beiden Fällen handelt es sich um eine Verwechslung

des zu untersuchenden Gegenstandes und um eine Reduktion, die die Literatur

als eine einfache Simulation einer empirischen Welt missversteht. Natürlich sind

Ergebnisse der Literaturwissenschaft anschlussfähig, aber vielleicht in einem et-

52 Das Beispiel ist stellvertretend für viele Ansätze literaturwissenschaftlicher Arbeiten. So ver-

sucht auch Christine Abbt in ihrer Arbeit (Der wortlose Suizid, S. 14f.) einen ähnlichen Ansatz

für die Ethik zu verfolgen.

53 Heller: Gewaltphantasien, S. 18.

54 Ebd., S. 28ff.

55 Ebd., S. 41f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 39

was bescheideneren Rahmen.56 Um es noch einmal zuzuspitzen, kritisiere ich an

diesem Vorgehen, dass man mithilfe von Literatur die Struktur einer empirischen

Gewalt analysieren will und zu diesem Zweck auch Begriffsinstrumentarien ver-

wendet, die für die Erfassung einer gesellschaftlichen Wirklichkeit gedacht sind,

anstatt Literatur als eine diskursive Wirklichkeit zu begreifen, die einerseits zwar

über Wünsche und Ängste ebenso wie über die Wahrnehmung von Welt Auskunft

gibt, die aber ganz anderen Gesetzmäßigkeiten unterliegt – gerade hinsichtlich

dessen, was als ›wahr‹ empfunden wird. Das, was wir als ›wahr‹ empfinden, sind

Produkte einer medialen Regelhaftigkeit, die historisch gewachsen ist und die das

›Authentische‹ konstruiert. JanMukařovský schildert es wunderbar pointiert in sei-

nem Beispiel der Prager Schauspielerin Hana Kvapilová, die durch Einfühlung in

ihre Figur versucht, die Gefühle dieser zu durchleben, aber das Publikum sieht und

merkt davon nichts. Erst als sie sich wieder an die Regeln der aktuell praktizier-

ten Schauspielkunst hält, erkennt das Publikum das ›authentische‹ Spiel.57 Wenn

selbst mit demselben Medium, dem Körper, nicht eine unmittelbare Darstellung

gelingt, wie soll dies dann im mittelbaren Medium Text in seiner Sonderform Li-

teratur möglich sein? Auch auf die Gefahr hin, einen Allgemeinplatz unter meine

Prämissen aufzunehmen – wobei Hellers Abhandlung zeigt, dass er so allgemein

nicht zu sein scheint –, halte ich die Veränderung eines realen Ereignisses durch

seine Transformation in seine Repräsentation für fundamental: Die Überführung

der Gewalt in das Medium Literatur entkoppelt kognitive individuelle Eindrücke

und Vorstellungen und stellt sie in einer Übersetzung – einer Kodierung – inter-

subjektiv zur Verfügung, und zwar in einer Form, die mit bestimmten strukturel-

len und medienspezifischen Bedingungen operiert, etwa dass visuelle Eindrücke

durch Schrift übermittelt werden, um vielleicht die offensichtlichste zu nennen.

Nur so kann sie aber einen polyvalenten Charakter erhalten, der sie letztlich in die

Lage versetzt, weitere kulturschaffende Funktionen zu übernehmen, die über eine

reine Vermittlung der Historie hinausgehen. Denn Literatur ist eine Repräsentati-

on von Wirklichkeitskonstruktionen, Wünschen und Ängsten und als diese ist sie

selbstverständlich relevant für das Individuum und die Gesellschaft. Literaturwis-

senschaft kann zeigen, von welchen Ideologien und Vorstellungen diese Konstruk-

tionen beeinflusst sind, sofern sie sich durch intertextuelle Bezüge rekonstruie-

ren lassen. Literaturwissenschaft kann sogar zeigen, wie bestimmte Vorstellungen

56 Ottmar Ette (Literaturwissenschaft als Lebenswissenschaft, S. 15) äußert den Verdacht, dass

bei solchen Ansätzen einem Reputationsverlust der Geisteswissenschaften versucht wird

entgegen zu wirken. Das Bemühen, letztlich mit Interpretationsergebnissen aus Romanen,

Comics oder Filmen direkte Aussagen über unsere Gesellschaft zu machen, soll der Germa-

nistik ›lebenspraktischen‹ Nutzen verschaffen.

57 Mukařovský: Studien zur strukturalistischen Ästhetik und Poetik, S. 79f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Das Schweigen der Gewalt

selbst Resultat einer Diskurslogik sind oder aus einer artifiziellen medialen Tradi-

tion resultieren, also wie bestimmte medienspezifische Korrelationen die Struktur

literarischer Phänomene beeinflussen, ebenso wie es ästhetische, kulturelle oder

gesellschaftliche tun.Die Schwierigkeit besteht darin, ihre Relevanz gegenüber den

anderen Einflüssen einzuschätzen und abzugrenzen.58

Auch wenn der Aktualisierungsprozess selbstverständlich im Rezipienten wie-

der zu einer Anbindung an einen individuellen, subjektiven und kulturell-intersub-

jektiven Kontext führt, so reduzieren und potenzieren sich bestimmte Aspekte von

Gewalt bei der Transformation und Adaption über das Medium Text im Allgemei-

nen und über dasMediumLiteratur im Speziellen und lösen damit die Referenz zur

empirischen zugunsten einer literarischen Welt ab. Dabei erreicht die Darstellung

von Gewalt natürlich wiederum ihre soziale Wirksamkeit und Relevanz, aber unter

ihren ganz eigenen Bedingungen. Groebner, der ebenfalls die Darstellung und das

Dargestellte als getrennt verstanden wissen will, erläutert anhand der christlichen

Tradition der Märtyrererzählungen, wie komplex und zugleich wie unterschiedlich

die Regeln und Vorannahmen des Betrachters von Gewaltdarstellungen sein kön-

nen, die somit eine andere Beeinflussung zeigen und einer eigenen gesellschaft-

lich-kommunikativen Handlung unterliegen.59 Der mittelalterliche Blick auf die

Leidensdarstellungen der Märtyrer war ein anderer als der heutige.

Eine Aufgabe der Literaturwissenschaft kann es also sein, die Logik des Me-

diums offenzulegen, die bestimmte Darstellungen der Gewalt produziert. Danach

ist sehr viel besser zu entscheiden, welche Teile im Medium und welche Teile aus

anderen Medien und welche Teile womöglich aus einer empirischen und erlebten

Realität eingeflossen sind.Die naive Idee von derMöglichkeit der 1:1-Beeinflussung

oder Abbildung der Umwelt durch Medien ist ebenso abwegig wie eine komplette

Leugnung dieser. Jedoch welche Wirkung es letztendlich ist, wie sie sich im Indi-

viduum zeigt und wie das Individuum sie umsetzt, ist nicht mit literaturwissen-

schaftlichen Mitteln beschreibbar. Selbst wenn, und dies ist wahrscheinlich, die

mediale Repräsentation den Weltentwurf des Individuums und damit direkt sei-

ne Wahrnehmung von Welt konstruiert, so ist immer nur das Potenzial durch den

Vermittler, hier der Literaturwissenschaftler als Interpret, beschreibbar, nicht sei-

ne tatsächliche Realisation.

Wenn nun aber der soziologische Ansatz sich nicht eignet, um Rückschlüs-

se von der Literatur auf die Gesellschaft zu machen, so liefert er doch vielleicht

Beschreibungs- und Erklärungsmuster für das Dargestellte, ungeachtet seiner for-

malen Abhängigkeit zum Medium.60 Zu fragen wäre also, ob es nicht sinnvoll ist,

58 Und folge damit einem Konsens, vgl. Geier: V. Repräsentationen der Gewalt, S. 263.

59 Groebner: Schock, Abscheu, schickes Thema. 75ff.

60 Imbusch: Gewalt – Stochern in unübersichtlichem Gelände, S. 24.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 41

hier interdisziplinär vorzugehen und auf das Analyseinstrumentarium der Sozio-

logie zurückzugreifen, das hinsichtlich des mimetischen Anteils der literarischen

Darstellung Relevanz besitzt. Schließlich beschäftigt sich die Soziologie weitaus

elaborierter mit den Erscheinungsformen der Gewalt, als dies die Literaturwissen-

schaft tut. Sofern also die eingangs erwähnte Minimaldefinition der physischen

Gewalt für den literarischen Text gelten kann, so können auch weitere Beschrei-

bungsmittel hilfreich sein unter der erwähnten Voraussetzung, dass die diegeti-

sche Welt etwas abbildet, das in ihrer Erscheinungsform der empirischen Wirk-

lichkeit ähnlich ist.

Der traditionelle soziologische Ansatz zielt neben einer Analyse der Gewalt-

handlung auch auf eine Erklärung und Begründung ihres Ursprungs ab. So nimmt

Peter Imbusch eine Unterteilung in die Mikro- und Makrogewalt und die Gliede-

rung ihrer jeweiligen Erscheinungsformen vor. Das wichtigste Differenzierungs-

merkmal ist hierbei, ob die ausgeführte Gewalt privat oder kollektivmotiviert wird,

was jeweils anderen Rechtfertigungsstrategien unterläge. Imbusch führt hierfür

die Gegenpaare unlegitimiert und legitimiert an undmarkiert damit den Argumenta-

tionsansatz der institutionellen Gewalt gegenüber einer individuell verübten.61 Zu-

gleich möchte er anhand von sieben Leitfragen eine differenziertere Betrachtung

der einzelnen Gewaltereignisse schaffen, um besser die unterschiedlichen Analyse-

ebenen voneinander trennen zu können, um so einer Vermischung von eigentlich

unterschiedlichen Ereignissen vorzubeugen.62

Jan Philipp Reemtsma hingegen fragt nach der Motivation für die Handlung,

indem er in lozierende, raptive und autotelische Gewalt unterteilt. Während bei Im-

busch also entscheidend ist, wer unter welchen Bedingungen Gewalt ausübt, rich-

tet Reemtsma sein Augenmerk darauf, wie ein Körper von der Gewalt zu welchem

Zweck affiziert wird. So nennt er »lozierend« jene Gewalt, die den Körper als Hin-

dernis auf dem Weg zum Ziel betrachtet, also sich nicht auf diesen selbst richtet,

sondern über ihn alsMasse verfügt. Er unterteilt weiter in »dislozierend« und »cap-

tiv«, wobei sich im ersten Fall das Ziel der Aggression auf die Beseitigung des Kör-

pers richtet, im zweiten aber auf seine Verwahrung.63 Bei »raptiver« Gewalt han-

delt es sich hingegen um den Willen, den anderen Körper zu besitzen, meist aus

sexuellen Beweggründen.64 »Autotelisch« hat die Disintegrität des Körpers zum

Ziel und ist somit allein durch die Lust an seiner Beschädigung oder Zerstörung

motiviert.65

61 Imbusch: Moderne und Gewalt, S. 30ff.

62 Imbusch: Der Gewaltbegriff, S. 34-37.

63 Reemtsma: Vertrauen und Gewalt, S. 108.

64 Ebd., S. 113.

65 Ebd., S. 116.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Das Schweigen der Gewalt

Hier zeichnet sich bereits ein beobachtungspraktisches Problem der Beschrei-

bungsmodelle von Imbusch und Reemtsma ab, das die Literaturwissenschaft im

Gegensatz zur Soziologie nicht betrifft. Ein Text gibt mitunter sehr genau über

die Motivation eines Täters oder die Ursache eines Gewaltausbruchs in einer Mas-

se Auskunft. In der empirischen Untersuchung ist dies nicht der Fall. Des Weite-

ren wären diese Ansätze auf die Analyse der Figureninteraktion beschränkt. Und

noch ein weiterer Punkt ist entscheidend: Selbst dort, wo in der Literatur eine Be-

gründung für ein Handeln fehlt, erlangt das Fehlen als Nullposition wieder eine

Funktion, was nur durch die Ebene des Textes als Konstruktion der Wirklichkeits-

beschreibung möglich wird. Was in der Soziologie nicht beobachtbar ist, ist in der

Literatur Teil einer Konstruktion. Erneut sind wir somit darauf zurückgeworfen,

dass die Umsetzung von Gewalt in Literatur anderen Strukturen unterliegt als die

tatsächliche gesellschaftliche Gewalt.

Die Grenze der soziologischen Beschreibungsmittel befindet sich genau an die-

sem Punkt. Die Mittel stellen Instrumentarien zur Beschreibung der Gewalt, ih-

rer Ursachen und Folgen bei den Tätern und den Opfern bereit. Aber sie schaffen

zwangsläufig keineMöglichkeit der Beschreibung ihrer Repräsentation imText. Ih-

re Repräsentation kann somit zwar mit den soziologischen Modellen im Hinblick

auf die soziale Ordnung, die im Text dargestellt wird, bewertet werden, sie kann

aber keine Auskunft über die Struktur ihrer ästhetischen Kodierung geben. Wäre

das Ziel der Arbeit die Beschreibung und Analyse der dargestellten fiktiven Gewalt

im Verhältnis zur dargestellten fiktiven Gesellschaft, dann würde sich das soziolo-

gische Beschreibungsmodell anbieten. Da es sich aber bei meinem Vorhaben um

eine ästhetische und damit im weiteren Sinne um eine poetologische Bewertung han-

delt, liefern alle Beschreibungsmethoden, die nach einer Kausalität fragen, die aus

sozialenMilieus, gesellschaftlichenMachtstrukturen oder individueller Sozialisati-

on resultiert, keine Antwort. Damit fehlt eine typische soziologische Fragestellung,

die den Nutzen solcher Beschreibungsmittel rechtfertigen würde.66

Nun gerät aber eben diese Frage nach den Ursachen der Gewalt in den 1990er-

Jahren in der Sozialwissenschaft in die Kritik. Imbusch beschreibt dies als die Auf-

spaltung in Innovateure und Mainstreamer. Die von ihm so betitelten Innovateure

stehen der Frage der Kausalität sehr kritisch gegenüber, da sie nach ihrer Auffas-

sung entweder keine weiteren Erkenntnisse zutage fördere, da die Gründe weitest-

gehend beschrieben seien, oder es sich bei ihr womöglich um eine beschwichtigen-

de Konstruktion handele. Eine Konstruktion, die den Mythos der zivilisatorischen

Moderne weiter perpetuieren würde, dass wenn die Ursachen erst gefunden seien,

diese auch ausgelöscht, die Gewalt somit beseitigt werden könnte. Sie sehen keine

Notwendigkeit der Begründung von Gewalt und verlagern ihre Bemühungen von

66 Vgl. Siebenpfeiffer: VI. Disziplinäre Zugänge: 5. Literaturwissenschaft, S. 344f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 43

der Beschreibung desWarum hin zu demWie undWas.67 So positioniert sich auch

Friedrich Jäger gegen die zivilisatorische Utopie, dass mit fortschreitender Erzie-

hung des Menschen die Gewalt verschwinden würde; und beide Weltkriege sind

ihm Beleg, dass dem nicht so ist. Jedoch wehrt er sich auch gegen die Position,

die nun aus dieser Resignation heraus die Gewalt zum konstitutiven Moment der

Moderne machen möchte.68

Anstelle der Ursachenforschung rückt also stattdessen eine Prozessbeschrei-

bung in den Mittelpunkt des Interesses der soziologischen Untersuchungen. Die

Gewalt wird in dichter Beschreibung analysiert, der Blick verlagert sich vom Täter

als Ursache hin zum Opfer als Folge. Die Beschreibung selber orientiert sich an

Verfahren der kulturellen Phänomenologie wie die von Clifford Geertz.69 Schließt

sich hier womöglich doch wieder der Kreis zu meinem Vorhaben? Die textliche Re-

präsentation soll in meiner Arbeit dicht beschrieben, ihre Linien zu einer ästheti-

schen Auffassung und der daraus resultierenden Inszenierung aufgezeigt werden.

Wolfgang Sofsky zielt in seinem Traktat über Gewalt nicht nur auf die dichte Be-

schreibung der Gewalt an sich, sondern auch auf ein ›Erlebbarmachen‹ der Folgen

am Opfer ab:

Die Gewalt trifft den Leib, sie reißt das Fleisch auf, zerschlägt Knochen, verätzt

Haut oder Atemwege. […] Der Mensch erschrickt nicht vor etwas, er schreckt in

sich zusammen. Die Hand sucht die schmerzende Stelle und preßt sich auf die

Wunde im Bauch, wo es rinnt, wo es wegströmt. Er will sich bewegen, sich zusam-

menkrümmen, aber es zerreißt ihmdie Eingeweide.Wasum ihnherumgeschieht,

ist plötzlich zunichte. […] Der Schmerz besetzt alle Bahnen des Körpers und über-

flutet das gesamte Sinnenfeld. Er wird zur ganzen Welt.70

Hier zeigt sich, dass das Movens der Beschreibung, die von der Ursache auf die

Folge die Aufmerksamkeit richten will, auch eine ethische Kritik beinhaltet, und

zwar aus demGrund, dass bisher das Opfer als unterrepräsentiert angesehen wird.

So pointiert Sofsky: »Das Bewußtsein der Geschichte ist kein Bewußtsein von den

Opfern. Den Mörder will man sehen, nicht die Toten.«71 Dies reflektiert eine es-

senzielle Disposition, auch der Ästhetisierung von Gewalt. Der Blick auf das Opfer

67 Imbusch: Gewalt – Stochern in unübersichtlichem Gelände, hier S. 27ff.

68 Jäger: DerMensch und die Gewalt. 301f. – Dies ist ein wichtiger Einwand indirekt auch gegen

die literaturwissenschaftliche Bewertung der Moderne, wie es Brittnacher vornimmt, wenn

er von einer exklusivenGewaltexzessivität spricht. Vielleicht ist seine Zuschreibung keine aus

dem Textkorpus gewonnene, sondern die self-fulfilling prophecy einer geschichtlich beding-

ten, resignierten Haltung, die eine Entsprechung auf der literarischen Ebene finden will.

69 Imbusch: Gewalt – Stochern in unübersichtlichem Gelände, S. 29.

70 Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 73.

71 Ebd., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Das Schweigen der Gewalt

sei verstellt durch »eingefahrene Diskurse der Gewalt«.72 Die Sichtbarwerdung des

zuvor verschütteten Opfers ist Teil der Beschreibung. Zwar handelt es sich um eine

Analyse der Vorgänge, es ist zugleich aber auch eine Repräsentation. Die dichte Be-

schreibungwird selbst wieder zur Darstellung. Sie evoziert die Bilder, sie analysiert

sie nicht. Die Vorlage der hypothetischen empirischen Situation ist selbst nicht real

im Sinne, dass sie sich auf einen konkreten Fall bezieht. Das muss sie auch nicht,

da sie prototypisch für alle vergleichbaren Fälle steht. Die Analyse der tatsächlich

stattgefundenen Ereignisse dient als Matrix, aus der die nun fiktive Situation für

die Repräsentation geschaffen wird. Damit ist sie selbst Teil der Imagination von

Gewalt. Dieser Zusammenhang ist in der Auseinandersetzung mit Sofsky auch re-

flektiert worden.73 Dies ist insofern interessant, weil Sofsky selbst die Imagination

als Ursprung der Gewalt erachtet, die gleichsam auch verhindere, dass Gewalt aus

dem kollektiven Bewusstsein verschwinden würde.74

Das stellt keinenWiderspruch für Sofsky dar, der zum einen seiner Darstellung

nicht die imaginative Kraft zugesteht, die andere Werke haben, und zum anderen

basieren seine Analysen auf der Annahme, dass Gewalt im Kern nicht zu überwin-

den ist:

Gewalt hält sich nicht an die Maßstäbe der jeweiligen Zivilisationen. Stets will sie

darüber hinaus. Absolute, grundlose Gewalt wird von Leidenschaften regiert, die

sich um historische Umstände nicht scheren. Es ist ein Irrglaube, die Gewalt sei zu

Ende, sobald sie irgendeinen Zweck erreicht habe. Und es ist ein Fehlschluß, Ge-

walt ließe sich für immer beseitigen, wenn man nur ihre vermeintlichen Zwecke

mit anderen Mitteln zu erreichen versuchte.75

Erneut zeigt sich bei den Ausführungen, die Motivation beeinflusst die Darstel-

lung. Erfasst ist nicht das Medium, nicht der Text, nicht die Abhängigkeit etwa

zur Logik des Handlungsgefüges – kurz: Die Struktur der Repräsentation ist not-

wendigerweise nicht Teil der soziologischen Analyse. Die Spur weist also in eine

andere Richtung, die letztlich auch bei der Bewertung und Analyse des Ereignis-

ses ›Gewalt‹ nicht negiert werden kann. Künstlichkeit bedingt die Verzerrung der

Darstellung, ihr Analyseinstrumentarium verbiegt sich mit ihr.

Aber auf einen anderen essenziellen Punkt haben die Ausführungen zur Sozio-

logie ein Licht geworfen. Reemtsma führt zur autotelischen Gewalt aus: »Autoteli-

sche Gewalt ist die Gewalt, die [uns] ammeisten verstört, die sich demVerständnis,

72 Ebd., S. 67.

73 Vgl. Steinseifer: Vom Nutzen und Nachteil der Gewalt, S. 22. Tatsächlich kritisiert er Sofsky

hinsichtlich seiner Darstellungsform dermaßen, dass er ihm tendenzielle Unwissenschaft-

lichkeit vorwirft.

74 Vgl. Baberowski: Gewalt verstehen, S. 6.

75 Sofsky: Traktat über die Gewalt, S. 61f.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Dimensionen der Gewalt 45

auch dem Erklären weitestgehend zu entziehen scheint.«76 Gewalt, deren Ursache

wir nicht verstehen, die von Tätern begangen wird, die keine ersichtliche Moti-

vation haben, außer den Willen zur Gewalt, erschüttert uns. Sie beunruhigt uns

und der Wunsch, das Unbegreifliche zu begreifen, ist stark, vielleicht stärker als

bei anderen Themen, wie Liebe oder Tod. Diese Verunsicherung, dieses Unbeha-

gen evoziert ein literarischer Text gleichermaßen, wenn er Grausamkeiten produ-

ziert, die sich einer Interpretation verweigern. Vielleicht ist es deshalb auch nicht

verwunderlich, dass die Innovateure mit der Suspendierung der Frage nach dem

Grund auch das klassische Beschreibungsinstrumentarium der Soziologie zuguns-

ten eines aus der kulturwissenschaftlichen Disziplin aufgeben. Gewalt um ihrer

selbst willen, die keine Funktion hat, keine Aussage transportiert, fordert uns in

höchstem Maße heraus und provoziert zur Auseinandersetzung mit ihr. Womög-

lich schafft auch eine Ästhetik, deren Ideal es ist, dass das Kunstwerk in seiner

reinen Form nichts als sich selbst repräsentiert, im Hinblick auf die Gewalt, wenn

diese nichts bedeutet, ein Element, das die emotionale Distanz zu ihr als Kunst

kontinuierlich aufhebt.

76 Reemtsma: Vertrauen und Gewalt, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460368-003 - am 14.02.2026, 06:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460368-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

