
Politik und ontologische Differenz. Zum „streng

Philosophischen“ am Werk Ernesto Laclaus1

OLIVER MARCHART

Das Phi losophische jenseits der  Phi losophie

Mit den Worten: „Ich schreibe hier eher als politischer Theoretiker denn als Phi-
losoph im strengen Sinne“ (1999: 111), begann Ernesto Laclau einmal einen
Beitrag zu einem Konferenzband. Laclau erklärt nicht weiter, wie wir uns einen
Philosophen „im strengen Sinne“ vorzustellen hätten, aber wir können anneh-
men, dass er sein eigenes Projekt – das sich ausschließlich um Fragen der Politik
und politischen Theorie dreht – zu unterscheiden versuchte von einer „rein“ phi-
losophischen Praxis, gesetzt, wir verstehen unter letzterer entweder die akademi-
sche Disziplin der Philosophie oder ein frei flottierendes metaphysisches Speku-
lieren ohne Anwendungsgebiet. Dieser Widerstand gegen die Bezeichnung Phi-
losoph von Seiten Laclaus mag überraschen, verortet er doch sein theoretisches
Projekt vor einem Horizont, der von solchen Erzphilosophen wie Heidegger,
Husserl, Gadamer oder dem späten Wittgenstein eröffnet wurde (und nicht etwa
im Verhältnis zu Arendt, die sich bekanntlich ebenfalls als politische Theoretike-
rin und nicht als Philosophin bezeichnet wissen wollte). Doch mindestens genau-
so wichtig wie Philosophie ist für die Entwicklung der Diskurstheorie Laclaus und
Chantal Mouffes natürlich die Sprachwissenschaft, weshalb der prominenteste
Platz im Referenzsystem Laclaus von Saussure ausgefüllt wird (Laclau 1993).
Und schließlich ist da noch die Politik selbst, sowohl in Begriffen politischer
Theorie als auch in solchen praktischer politischer Erfahrung. Hier erweist sich
Laclaus Erfahrung mit dem peronistischen Populismus und den Neuen Sozialen

                                             

1 Dieser Beitrag lehnt sich an den Aufsatz „Politics and the ontological difference: on
the ‚strictly philosophical‘ in Laclau’s work“ an, der erschienen ist in: Oliver Mar-
chart; Simon Critchley (Hg.) (2004): Laclau. A Critical Reader. London, New York:
Routledge (dort S. 54-72).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


104 | OLIVER MARCHART

Bewegungen der 1970er und 1980er Jahre als praktischer Hintergrund seiner
Theoriearbeit, während es mit Sicherheit das Werk Gramscis war, das ihm die
Mittel an die Hand gab, um diese Erfahrung in ein kohärentes System politischer
Theorie und Analyse zu bringen. Von diesem aus wurde umgekehrt wieder ein
politisches Projekt formuliert: das Projekt radikaler und pluraler Demokratie,
womit Theorie in Praxis zurückgefaltet werden sollte. Demgemäß ist die Tren-
nung zwischen politischer Theorie und politischer Praxis, wie Laclau betont, eine
„weitgehend künstliche Operation“, denn: „theoretico-political categories do not
only exist in books but are also part of discourses actually informing institutions
and social operations“ (Laclau 1994: 2). Man wird bemerken, dass für Laclau –
selbst wenn seine Kritiker ihm fälschlicherweise Formalismus oder exzessive
Abstraktion vorwerfen – die Praxis der Theorie (inklusive der Praxis von Philo-
sophie und Wissenschaften) nicht von praktischer Politik abgekoppelt sein muss.

Was diese Dimensionen – Philosophie, Wissenschaft, Politik (in der doppel-
ten Form von Praxis und Theorie) – gemeinsam haben, zumindest auf der allge-
meinsten Ebene, ist die sehr reale Erfahrung des langsamen aber fortdauernden
Dahinschmelzens scheinbar solider Fundamente: In dem Ausmaß, in dem in den
Feldern der Philosophie, Wissenschaft und politischen Theorie alle Arten des
Fundamentalismus, oder vielleicht besser: Fundationalismus dekonstruiert wur-
den, was sich in nichts weniger als einer post-fundationalistischen Horizontver-
schiebung akkumulierte, erfuhr auch die Arena praktischer Politik eine allgemei-
ne Schwächung sozialer Fundamente, eine Entwicklung in Richtung eines „dis-
organisierten Kapitalismus“ (Laclau 1990: 58), die Hand in Hand mit dem Auf-
tauchen neuer sozialer Akteure und einer Ausweitung der Räume für strategische
Denk- und Handlungsformen ging. Die Erfahrung der Abwesenheit eines „Grun-
des“ (der, wie hinzugefügt werden muss, gerade in seiner Abwesenheit anwesend
bleibt) ist das Signum unserer Zeit: „the crisis of essentialist universalism as a
self-asserted ground has led our attention to the contingent grounds (in the plu-
ral) of its emergence and to the complex processes of its construction“ (Laclau
1994: 2). Die Desintegration der Figur des „Grundes“ und die Auflösung ver-
schiedenster Fundationalismen werden deshalb von der Ausweitung strategischer
Formen von Konstruktion und Aushandlung begleitet.

Dies ist es, wodurch Laclaus Werk vor allem anderen noch charakterisiert
wird: Trotz seiner kristallklaren und „logischen“ Argumentationsgänge, die
manchmal den Eindruck erwecken, ein dekonstruktiver Ableger negativer Dia-
lektik sei in die Argumentationsformen der Scholastik gebracht worden, bleibt
die Natur seines Denkens wesentlich strategisch. Das Strategische entwächst je-
nen Spalten und Brüchen, die sich geöffnet hatten, nachdem die Suche nach ei-
nem ultimativen Fundament abgeblasen wurde. Gerade weil es so etwas wie ei-
nen gemeinsamen Grund nicht gibt, müssen divergente Elemente strategisch, d.h.
politisch artikuliert und so neue Identitäten erschaffen werden – was nur ein an-
derer Name für Hegemonie ist. Deshalb sieht Laclau (1999: 159) in der Ent-
wicklung der Hegemonietheorie eine Voraussetzung für jedes strategische Den-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


POLITIK UND ONTOLOGISCHE DIFFERENZ | 105

ken. Und dieser strategische Zugang kennzeichnet gleichermaßen die spezifische
Kombination und wechselseitige Kontamination der Felder der Philosophie, der
Wissenschaft und der politischen Praxis/Theorie.

So legt schon der erste Versuch, „das Philosophische“ in Laclaus Werk zu
lokalisieren, die Vermutung nahe, dass Laclau zwar kein „Philosoph im strengen
Sinne“ ist, Philosophie aber dennoch in seinem Werk präsent bleibt (jedoch nur,
wie sofort hinzugefügt werden muss, in Form einer strategischen Artikulation
mit, auf der einen Seite, Wissenschaft in Form von Linguistik und Diskursanaly-
se und, auf der anderen, einer praktischen wie theoretisch-analytischen Begeg-
nung mit Politik).2 Vor diesem Hintergrund möchte ich die Hauptthese dieses
Aufsatzes formulieren: Ausgehend von der Beobachtung, dass in Laclaus Werk
Philosophie, Diskursanalyse und politische Theorie in einem wechselseitigen
Artikulationsverhältnis stehen, wird man bei entsprechender Tiefenschärfe einem
Moment begegnen, das nicht in dieser Triade aufgeht, so wie es nicht in der me-
taphysischen Tradition und in der Disziplin der Philosophie aufgeht. Obwohl
Laclau kein Philosoph „im strengen Sinne“ ist, so die These, gibt es in seinem
Werk einen Überschuss des streng Philosophischen. Wo muss man dieses „streng
Philosophische“ – das seinerseits keineswegs in Philosophie aufgeht – lokalisie-
ren? Ich behaupte, dass man es an den vielen Stellen findet, an denen Laclau sich
auf die ontologische Differenz im Heidegger’schen Verständnis von Differenz-als-
Differenz (Heidegger 1957) bezieht, die in ihrer Eigenschaft als Ab-Grund (Hei-
degger 1994) im Horizont des gegenwärtigen post-fundationalistischen Denkens
situiert ist.3 Als denkerischer Platzhalter dieses Ab-Grunds interveniert das Phi-
losophische im strengen Sinn in das Feld gewöhnlicher politischer Philosophie.

Um diese starke Funktion der ontologischen Differenz in Laclaus Werk zu
belegen, empfiehlt es sich, von einigen jener Stellen auszugehen, an denen er die
ontologische Differenz in einer auf den ersten Blick nur heuristischen Weise
verwendet. Im Austausch mit Judith Butler und Slavoj Žižek zum Beispiel wird
von der komplexen Dialektik zwischen Partikularität und Universalität, „between
ontic content and ontological dimension“ (Laclau 2000: 58) gesagt, sie würde die
soziale Realität selbst strukturieren. Die gleiche Unterscheidung wird in Bezug
auf das Verhältnis zwischen ethischem Investment und normativer Ordnung ge-
troffen: Hegemonie und Politik kann es nur geben, so Laclau, wenn die Distanz
nie überbrückt wird zwischen dem (ethischen) Moment der Investition und der
normativen Ordnung, in welche investiert wird. Erstere belegt Laclau (2000: 84)
mit der Kategorie des Ontischen, zweitere mit jener des Ontologischen. Auch in

                                             

2 An einer der wenigen Stellen, an denen Laclau sich zum Status seines Denkens äu-
ßert, zeigt er einen gewissen Skeptizismus in Bezug auf politische „Philosophie“: „If
I do not attempt to unify the different approaches [to the problem of politics] under a
term like ‚political philosophy‘ it is because this would assume the unity of an object
of reflection, which is precisely what is in question“ (1990: 69).

3 Für eine umfassende Diskussion des politischen Post-fundationalismus in Bezug auf
die Differenz zwischen „Politik“ und „dem Politischen“ siehe Marchart (2007).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


106 | OLIVER MARCHART

Repräsentationsverhältnissen müssten wir, so Laclau, zwischen dem ontischen
Inhalt, der repräsentiert werden soll, und der ontologischen Funktion des Prinzips
der Repräsentierbarkeit als solcher unterscheiden: „If representation is made pos-
sible/impossible by a primordial lack, no ontic content can ultimately monopolize
the ontological function of representing representability as such“ (2000: 71). Der
eigentliche Akt der Entscheidung müsse folglich als unrettbar zwischen dem On-
tischen und dem Ontologischen gespalten verstanden werden: „as required by a
dislocated situation, it is a decision; but it is also this decision, this particular on-
tic content“ (2000: 85). Gleiches müsse von allen Formen von Identität gesagt
werden, einschließlich der Identität sozialer Akteure und der Identität von Ge-
sellschaft (als einer unmöglichen Totalität), wie Laclau in Emanzipation und
Differenz ausführt: „Da aus essentiellen Gründen, wie wir herausgestellt haben,
Gesellschaft unerreichbar ist, ist diese Spaltung in der Identität politischer Akteu-
re eine absolut konstitutive ‚ontologische Differenz‘ – in einem Sinn, der nicht
völlig unverwandt mit Heideggers Gebrauch dieses Ausdrucks ist“ (2002: 97).
Aufgrund dieses primordialen Mangels im Herzen sozialer Identität wird, wie
Laclau mit Rekurs auf Hobbes erklärt, in einer politisch dislozierten Situation
wie etwa jener des Bürgerkriegs das eigentliche Prinzip der Ordnungsgebung
wichtiger sein als der Inhalt der konkret vorgeschlagenen Ordnung: „the function
of ordering, in Hobbes, cannot be the special privilege of any concrete social or-
der – it is not an attribute of a good society, as in Plato, but an ontological dimen-
sion whose connection with particular ontic arrangements is, of its own nature,
contingent“ (2000: 71). So müsse man auch in Betracht ziehen: „the distinction
between ordering and order, between changing and change, between the ontologi-
cal and the ontic – oppositions which are only contingently articulated through the
investment of the first of the terms into the second“ (85). Während man aus dem
einen Blickwinkel von einem Investment, also einer notwendigen Verschränkung
dieser Begriffe sprechen kann, bleibt aus einem anderen Blickwinkel der Spalt
zwischen ihnen unüberbrückbar. Denn wie Laclau in einem Interview anmerkte:
„If we had a dialogical situation in which we reached, at least as a regulative idea,
a point in which between the ontic and the ontological dimensions there would be
no difference, in which there would be a complete overlapping, then in that case
there would be nothing to hegemonize because this absent fullness of the com-
munity could be given by one and only one political content“ (1999: 135).

Nun scheint Laclau, jedenfalls bei oberflächlicher Betrachtung, sich an den
erwähnten Stellen auf die ontologische Differenz ausschließlich zu heuristischen
Zwecken zu beziehen und dabei der traditionell metaphysischen Verwendungs-
weise der ontologischen Differenz im Sinne einer Form/Inhalt-Unterscheidung
gefährlich nahe zu kommen. Aber ein genauerer Blick auf die explizite Theoreti-
sierung dieses Konzepts durch Laclau wird ergeben, dass es nichts mit traditio-
nell metaphysischen Versionen der ontologischen Differenz zu tun hat, sondern
sehr wohl dem Heidegger’schen Verständnis von Differenz-als-Differenz ent-
spricht. In diesem radikaleren oder „strengeren“ Sinn erweist sich die ontologi-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


POLITIK UND ONTOLOGISCHE DIFFERENZ | 107

sche Differenz als ein im ganzen Werk Laclaus wiederkehrendes Motiv, das sei-
ne theoretischen Zentralkategorien wie Repräsentation, Hegemonie, Ordnung,
Entscheidung, Identität, Universalismus/Partikularismus etc. bestimmt. Ja dieses
„streng philosophische“ Postulat einer unüberbrückbaren Differenz zwischen
dem Ontischen und dem Ontologischen, die nichtsdestoweniger zugleich eine
untrennbare Verschränkung zwischen dem Ontischen und dem Ontologischen
indiziert, ist ein begrifflicher Versuch, auf jenen abwesenden Grund hinzuwei-
sen, der in seiner Abwesenheit anwesend bleibt. Deshalb zeichnet gerade seine
Verwendung des Heidegger’schen Konzepts der ontologischen Differenz (als
Differenz) Laclaus Werk als den vielleicht bedeutendsten gegenwärtigen Ansatz
des post-fundationalistischen politischen Denkens aus. Im Folgenden möchte ich
diese These – die vielleicht noch zu abstrakt erscheinen mag – in drei Schritten
plausibilisieren: Zuerst möchte ich zeigen, wie das „streng Philosophische“ der
Intervention der ontologischen Differenz in Laclaus häufiger Verwendung des
Prädikats „radikal“ mitschwingt. In einem zweiten Schritt werde ich seine expli-
zite Theoretisierung der ontologischen Differenz darlegen. Und schließlich werde
ich für eine Ausweitung des kategorialen Apparats der Laclau’schen Theorie
plädieren, indem ich andeuten werde, wo die Kategorien des Singulären und des
Absoluten, die bisher von Laclau kaum diskutiert wurden, in den gegenwärtigen
Debatten aber eine große Rolle spielen, im Laclau’schen Theoriebau lokalisiert
werden müssten.

Was ist  radikal  an radikaler  Kontingenz?

Beginnen wir mit einem vermeintlichen Umweg, der uns allerdings ins Zentrum
des Problems führen wird: der Verwendungsweise des Prädikats „radikal“, das
regelmäßig aufscheint, wo Laclau (und in Hegemonie und radikale Demokratie
Laclau und Mouffe) etwa von „Freiheit“, „Entscheidung“ oder „Kontingenz“ als
radikaler Freiheit/Entscheidung/Kontingenz spricht. In diesen Fällen handelt es
sich nicht etwa um bloße Rhetorik, also um eine theoretisch-politische Pathos-
formel, sondern der Zusatz „radikal“ erfüllt eine präzise Rolle. Seine Aufgabe ist
es, eine unüberbrückbare Spaltung zwischen zwei Ebenen zu indizieren, die über
die Logik keiner einzelnen Ebene dialektisch vermittelt werden kann. In diesem
Sinne stehen die beiden Ebenen oder Dimensionen in der Tat nicht bloß in einem
Verhältnis der Exteriorität, sondern in einem radikaler Exteriorität. Nehmen wir
als Beispiel Laclaus und Mouffes berühmtes Konzept des Antagonismus: In einer
antagonistischen Situation können sich differentielle politische Positionen zuein-
ander nur in ein äquivalentielles Verhältnis setzen, wenn sie alle sich auf etwas
beziehen, das sie selbst nicht sind. Aber dieses „etwas“ ist kein tertium quid, es
kann nicht in die Äquivalenzkette differentieller Positionen integriert werden.
Vielmehr muss es als etwas dieser Äquivalenzkette gegenüber „radikal“ Anderes,
Inkommensurables, Bedrohliches und Ausschließendes verstanden werden, inso-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


108 | OLIVER MARCHART

fern es die positive Identität der internen Differenzen negiert (und sie dadurch in
ihr Gegenteil verkehrt: Äquivalenz). Unter diesem Aspekt lässt sich Antagonis-
mus – über Negation etablierte Äquivalenz – als die Instanz definieren, die Diffe-
rentialität als solche verneint. Das „Radikale“ besteht hier in genau dieser nega-
torischen Dimension des Antagonismus im Verhältnis zum pluralen Feld von
Differenzen.

Dieses Argument wurde von Laclau zu einer allgemeinen Logik von Signifi-
kation ausgeweitet. In der diskursanalytischen Version dekonstruiert Laclau
Saussures Differenztheorie von Signifikation und schärft dabei das Argument aus
Hegemonie und radikale Demokratie. Er beginnt mit der Saussure’schen An-
nahme, Bedeutung könne nur in einem System von Differenzen entstehen. Die
Möglichkeit der Existenz eines Differenzsystems hängt jedoch von der Existenz
seiner Grenzen ab – und diese Grenzen können nicht dem System selbst angehö-
ren, denn dann wäre die Grenze keine Grenze der Differenz (und damit von Dif-
ferentialität als solcher), sondern sie wäre nur eine weitere Differenz unter ande-
ren. Nur wenn wir das Außen des Systems als „radikales“ Außen – und die Gren-
ze damit als eine ausschließende Grenze – fassen, können wir überhaupt von Sys-
tematizität oder Bedeutungserzeugung sprechen. Daraus folgt, dass die Grenze
selbst nicht signifiziert werden kann, sondern sich nur als Unterbrechung oder
Zusammenbruch des Signifikationssystems manifestieren kann. Die Radikalität
des radikalen Außen (Nicht-Bedeutung) ist nicht allein die Bedingung der Mög-
lichkeit für die Etablierung einer Signifikationsstruktur (Bedeutung), sie ist zu-
gleich die Bedingung der Unmöglichkeit, eine Struktur als geschlossene Totalität
zu etablieren (volle Bedeutung). Mit anderen Worten, die Funktion der aus-
schließenden Grenze besteht darin, dass sie eine grundsätzliche Ambivalenz in
jenes Differenzsystem einführt, das von derselben Grenze konstituiert wird. In
New Reflections wird diese Ambivalenz (die in Hegemonie noch „Subversion“
genannt wird) als „Dislozierung“ bezeichnet. Letztere ist innerhalb des Systems
verortet, denn was disloziert wird, das sind natürlich die systeminternen Diffe-
renzen – wenn auch durch eine Kategorie, die gewissermaßen „von außen“
kommt.

Entscheidend an diesem Punkt ist, dass gerade diese negative und radikale
Dimension des Außen/des Antagonismus eine konstitutive Funktion gegenüber
dem Innen/dem System erfüllt. Und um diese konstitutive Funktion erfüllen zu
können, muss es sich um ein „radikales Außen“ handeln. Ähnliches betrifft wei-
tere zentrale Laclau’sche Kategorien, wie jene der Kontingenz und der Unent-
scheidbarkeit, weshalb es nicht überraschen wird, dass Laclau von „radikaler
Kontingenz“ und „radikaler Unentscheidbarkeit“ spricht. „Radikale Kontingenz“
folgt aus dem Enthüllungspotenzial des Antagonismus: „if antagonism threatens
my existence, it shows, in the strictest sense of the term, my radical contingency“
(1990: 20). Deshalb darf das Phänomen der Kontingenz nicht mit bloßer Zufäl-
ligkeit, also Arbitrarität verwechselt werden. Die Existenzbedingungen eines ge-
gebenen Signifikationssystems sind nicht dem bloßen Zufall geschuldet, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


POLITIK UND ONTOLOGISCHE DIFFERENZ | 109

sind kontingent, insofern sie nicht aus der inneren Logik oder Rationalität des
Systems selbst abgeleitet werden können – sie sind ihm gegenüber äußerlich, da
sie von seiner inneren Logik radikal getrennt sind. Laclau unterstreicht: „if
negativity is radical and the outcome of the struggle not predetermined, the con-
tingency of the identity of the two antagonistic forces is also radical and the con-
ditions of existence of both must be themselves contingent“ (1990: 20). Kontin-
genz unterhält zu Notwendigkeit somit ein Verhältnis der Subversion: Notwen-
digkeit kann nur partiell das Feld der Kontingenz eingrenzen, welches umgekehrt
Notwendigkeit von innen her unterhöhlt. Das Ergebnis ist, dass die Demarkati-
onslinie zwischen dem Kontingenten und dem Notwendigen verschwimmt. Aber
die von manchen Kritikern übersehene Pointe dieses Arguments besteht darin,
dass trotz ihres „verschwommenen“ Charakters die Existenz dieser Linie, d.h. die
generelle oder letztinstanzliche (i.e. ontologische) Differenz zwischen dem Not-
wendigen und dem Kontingenten nicht kontingent ist. Sie ist vielmehr not-
wendig: „as identity depends entirely on conditions of existence which are con-
tingent, its relationship with them is absolute necessary“ (1990: 21). Der Sinn des
Prädikats „radikal“ in „radikale Kontingenz“ findet sich in der Tatsache, dass
Kontingenz (in ihrem Spiel mit Notwendigkeit) nie vollständig durch irgendeine
Objektivität oder Systematizität ausgelöscht werden kann, weshalb sie selbst den
Charakter der Notwendigkeit annimmt. Oder anders gesagt: Obwohl die Exi-
stenzbedingungen jeder Identität, Objektivität oder Systematizität kontingent in
Bezug auf das jeweilige System sind, sind sie dies notwendigerweise.

Was schließlich in das System via radikale Kontingenz und radikale Exterio-
rität (Negativität) eingeführt wird, ist radikale Unentscheidbarkeit. Das konstitu-
tive Außen des Systems – seine ausschließende Grenze – stabilisiert das System
zumindest teilweise, womit es einen Systematizitätseffekt produziert (Äquiva-
lenz). Doch in jenem Ausmaß, in dem das Außen dies durch die Negation des
differentiellen Charakters des Systeminneren erreicht (der nichtsdestotrotz für die
Bedeutungsproduktion notwendig bleibt, da Bedeutung nur in differentiellen
Relationen entsteht), injiziert das Außen dem System eine notwendige Ambiva-
lenz oder Dislozierung und spaltet auf diese Weise jedes Element des Systems:

Einerseits drückt sich jede Differenz selbst als Differenz aus, andererseits löscht sich
jede selbst als solche aus, indem sie in ein Äquivalenzverhältnis mit allen anderen Dif-
ferenzen des Systems eintritt. Und wenn wir davon ausgehen, daß es nur dort System
gibt, wo es radikale Ausschließung gibt, dann ist diese Spaltung oder Ambivalenz kon-
stitutiv für jede systemische Identität (Laclau 2002: 67).

Diese Spaltung ist der Ort der Unentscheidbarkeit zwischen Differenz und Äqui-
valenz. Im gleichen Moment, in dem die Identität des Systems affirmiert wird,
wird sie auch schon blockiert. So muss nochmals unterstrichen werden, dass der
unentscheidbare Status eines Systems – eingeklemmt zwischen Äquivalenz und
Differenz – für das System selbst konstitutiv ist, d.h. radikal.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


110 | OLIVER MARCHART

Fred Dallmayr hat in seiner Kritik einer angeblichen Innen/Außen-Zwick-
mühle bei Laclau und Mouffe diese doppelte Dimension übersehen, die Tatsache
also, dass – um konstitutiv zu sein – die wechselseitige Subversion von Notwen-
digkeit und Kontingenz selbst notwendig ist. Zwar nimmt er die unentscheidbare
Logik, die „wechselseitige Subversion von Notwendigkeit und Kontingenz“, von
Differenz und Äquivalenz wahr und erkennt korrekterweise die Vorläufer dieser
Logik zwischen Identität und totaler Nicht-Identität in Begriffen, die manche
post-strukturalistischen Denker unter Labels thematisierten wie „‚intertwining‘ or
‚duality‘; Heidegger’s ‚Zwiefalt‘ (two-foldedness) and the Derridean notion of
différance‘“ (Dallmayr 1988: 44-45). Während er jedoch die Hybriditätslogik
zwischen Innen und Außen befürwortet, kann er dem Begriff der „Radikalität“
nichts abgewinnen und sieht diesen auf unglückliche Weise mit Formulierungen
kollidieren, die sich einer Sartre’schen Antithese zwischen Sein und Nichts an-
näherten. Als Beispiel für diese, wie er sagt, „flirtation with nothingness“, greift
er auf Laclau und Mouffes Konzept des Antagonismus als einer bedrohlichen
Negativität und als Symbol des Nicht-Seins des Systems zurück:

[T]he fact that negativity is not another objective (or positive) order does not mean that
what lies „beyond differences“ is simply nothingness. In fact, if differences were related
strictly by nothing, the result would be total segregation or equivalence – and by no
means the complex web of relationships thematized under the label of „hegemony“. In
Heidegger’s vocabulary (which, to be sure, has to be employed cautiously), different
elements in order to enjoy a relationship are linked on the level of „being“ – a term de-
noting a non-objective type of matrix in which positivity and negativity, ground and
abyss (Abgrund) are preculiarly intertwined (Dallmayr 1988: 45).

Aus einer gewissen Perspektive ist Dallmayrs Punkt absolut korrekt: Es trifft zu,
dass für Laclau und Mouffe Innen und Außen vollständig ineinander greifen,
sonst wäre das System entweder völlig offen oder völlig geschlossen. Und doch,
gerade weil das Modell eines des unlöslichen Ineinandergreifens ist, ist ein zu-
sätzlicher argumentativer Schritt vonnöten, will man die Spannung zwischen In-
nen und Außen erklären. Denn ohne irgendeine Spannung ließe sich vernünfti-
gerweise keine Differenz zwischen Innen und Außen annehmen – sie würden
einfach zusammenfallen. Was erlaubt es uns dann, sie als nicht-identisch und
dennoch untrennbar verkoppelt vorzustellen? Etwas von völlig anderer Natur
muss angenommen werden, das nicht selbst Teil des hybriden Spiels zwischen
Innen und Außen ist.

Was Dallmayr somit als defizitär an Laclau und Mouffes Argument wahr-
nimmt (seine radikalen, negatorischen Implikationen), stellt tatsächlich einen un-
abdingbaren Aspekt ihres Denkens dar. Nur unter dem Vorbehalt, dass das Au-
ßen des Systems ein radikales Außen ist, kann überhaupt von einem Außen, und
damit von einer Differenz zwischen Außen und Innen die Rede sein. Würden wir
diese zusätzliche Annahme der Radikalität/Notwendigkeit der Grenze zwischen

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


POLITIK UND ONTOLOGISCHE DIFFERENZ | 111

Außen und Innen nicht treffen, dann würde das Außen zu einem Moment des In-
nen: Außen und Innen wären in letzter Instanz identisch. Nur wenn wir die Radi-
kalität des Außen postulieren, können wir von einer wechselseitigen Subversion
von Außen und Innen sprechen, d.h. von interner Dislokation und retroaktiver
Hybridisierung der systemischen Grenzen. In diesem Sinne ist ein Durchqueren
der Negativität („passage through negativity“, Laclau 1990: 213) erforderlich,
um eine relative und immer hybridisierte Systematizität erklären zu können. Oh-
ne diese radikale Dimension handelte es sich nicht um eine wechselseitige Ver-
schränkung, sondern um einen selbstidentischen Brei, um die Nacht, in der alle
Kühe schwarz sind. Gleiches muss von der wechselseitigen Subversion von
Kontingenz und Notwendigkeit gesagt werden. Es stimmt, das Kontingente sub-
vertiert die Notwendigkeit, aber diese Subversion ist selbst notwendig. (Was na-
türlich daran erinnert, dass für Derrida das dekonstruktive „Nicht-Konzept“ der
différance – und damit die Dekonstruktion [z.B. als Gerechtigkeit] – selbst eben
nicht dekonstruierbar ist.)

Popularisierte Darstellungen des Postmodernismus oder Poststrukturalismus
und Varianten eines reinen Anti-Fundationalismus, die Bedeutung in Begriffen
eines unbegrenzten Pluralismus oder eines lustigen Spiels der Signifikation prä-
sentieren, verschleiern diese radikale Dimension der Signifikation. An dieser
Stelle ist der Unterschied zwischen Laclau/Mouffe und „anything goes“-Ansät-
zen oder der Feier von „dritten Räumen“ und Hybridität eo ipso besonders au-
genfällig. Der Andere als anderer ist radikal unerreichbar – und paradoxerweise
ist dessen radikale Natur zur gleichen Zeit der Grund, warum der Andere sich
letztlich nie als reines Außen etablieren kann. Denn es ist ja diese Radikalität, die
das Innen subvertiert und so retroaktiv dessen Grenze gegenüber dem Außen
subvertiert. Was wie ein Paradoxon aussieht, kann auf etwas weniger paradoxe
Weise mit dem Begriff der ontologischen Differenz erklärt werden. Hier erweist
sich Dallmayrs Bezugnahme auf Heidegger als entscheidend.

Differenz als Dif ferenz

In einem gemeinsam mit Lilian Zac verfassten Artikel wird dieses scheinbar pa-
radoxe Verhältnis von Laclau in den Begriff der ontologischen Differenz gefasst.
Bezugnehmend auf Reiner Schürmanns Lektüre der Heideggerschen Diskussion
des arché-Begriffs unterscheiden Laclau/Zac zwischen einerseits ontischem
Nichts als der Quelle (Anfang) eines Seienden, das – etwa in einer bestimmten
historischen Epoche – abwesend ist, sehr wohl aber anwesend sein könnte, und
andererseits einem ontologischen Nichts als, in Schürmanns Worten, „Sog der
Abwesenheit, der Präsenz in ihrem eigentlichen Kern durchzieht“ (Schürmann
1990: 141), als Ursprung, der keine Geschichte hat. Dieser Ursprung, der sowohl
Angang als auch Abgang ist („genesis and phtora, rising and declining; being and
not-being“, ibid.), ist ursprüngliche Zeit. Als solche widersteht sie simpler Wie-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


112 | OLIVER MARCHART

derholung (=Verräumlichung). Für Laclau und Zac ist entscheidend, dass wenn
wir die Differenz zwischen Sein und Seiendem als zeitliche Differenz – als Tem-
poralisierung – fassen wollen, wiederum eine Durchquerung des Nichts, eine
„passage through nothingness“ (Laclau/Zac 1994: 29) erforderlich ist, denn das
Nichts ist „the very condition of access to Being“ (Laclau/Zac 1994: 30):

For, if something were mere, unchallenged actuality, no ontological difference would be
possible: the ontic and the ontological would exactly overlap and we would simply have
pure presence. In that case, Being would only be accessible as that which is the most
universal of all predicates, as that which is beyond all differentia specifica. And that
would mean it would not be accessible at all […]. But if nothingness were there as an
actual possibility, any being which presents itself would also be, to its very roots, mere
possibility, and would show, beyond its ontic specificity, Being as such. Possibility, as
opposite to pure presence, temporalizes Being and splits, from its very ground, all iden-
tity (Laclau/Zac 1994: 30).

In der zitierten Passage betrachten Laclau und Zac das Problem vonseiten des
Verhältnisses zwischen Aktualität und Potenz oder Potenzialität4: Die aktuale on-
tische Ebene des Seienden kann nur existieren, wenn sie auf etwas bezogen ist,
das sie (noch) nicht (oder nicht mehr) ist: Potenz. Letztere darf nicht bloß als eine
weitere Möglichkeit auf der Ebene des Ontischen verstanden werden, sondern ist
vielmehr eine Form der Möglichkeit, die Aktualität unterminiert – denn wo Ak-
tualität ungehindert herrscht, leben wir in einem Universum, in dem alle Mög-
lichkeiten aktualisiert sind, was ein ziemlich übervölkerter Ort wäre. Aus Per-
spektive der Diskursanalyse könnte dieses Universum als ein totalisiertes und
homogenisiertes Signifikationssystem beschrieben werden (als geschlossene To-
talität von „Gesellschaft“). Es wäre jenseits jeder differentia specifica lokalisiert,
denn es hätte einen Status völliger Äquivalenz erreicht und alle differentielle Po-
sitivität ausgelöscht. Will man dieser Falle totaler Schließung entkommen, wird
man notwendigerweise die „Passage durchs Nichts“ suchen müssen. Doch das
Nichts darf nicht in Form einer bloßen Indifferenz konzeptualisiert werden, ähn-
lich wie Dallmayr vermutet, Differenzen seien „simply related by nothing“: Das
Nichts, von dem Laclau und Mouffe sprechen – ein Nichts, das Differenzen zu-
gleich verbindet und subvertiert – besitzt eine sehr reale Präsenz (letztlich die
Präsenz des Realen). So betonen Laclau und Mouffe in Hegemonie und radikale
Demokratie, dass „bestimmte diskursive Formen durch die Äquivalenz jede Po-
sitivität des Gegenstandes auslöschen und der Negativität als solcher eine reale
Existenz geben.“ Was volle Präsenz unmöglich macht – die „Unmöglichkeit des
Realen – Negativität“ –, „hat eine Form von Präsenz erlangt“ (Laclau/Mouffe
1991: 185). Deshalb sind Negativität und Nichts sehr wohl gegenwärtig in ihrer
eigene Abwesenheit, denn sie werden vom Differenzsystem erfordert, sollen des-

                                             

4 Vgl. hierzu die Arbeiten eines weiteren „Linksheideggerianers“ zur Potenzialität,
Giorgio Agamben (1999).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


POLITIK UND ONTOLOGISCHE DIFFERENZ | 113

sen Differenzen irgendeinen Grad an Systematizität erlangen, indem sie in ein
Äquivalenzverhältnis treten dem gegenüber, „was sie nicht sind“. Dieses Außen
mag zwar nicht auf der Ebene des Seienden als ein weiteres Seiendes existieren,
nichtsdestoweniger insistiert es, insofern es jene Ebene durch Prozesse des An-
wesens/Abwesens subvertiert. Könnten wir solch ontologische (=radikale) Nega-
tivität komplett überwinden, würden wir zugleich jeden Effekt von (immer parti-
eller) Systematizität und Bedeutung zerstören. Reduziert man also „ontologi-
sche“ Negativität auf ontische Negativität, dann malt man kein „realistischeres“
Bild von Signifikation, sondern das eines totalisierten Systems reiner Präsenz.
Deshalb muss die ontologische Differenz als Differenz ins Bild gebracht werden:

Presencing (Ursprung) and what is present, the ontological and the ontic, are irremedia-
bly split, but this has a double consequence: the first is that the ontic can never be
closed in itself; the second, that the ontological can only show itself through the ontic.
The same movement creating the split, condemns its two sides (as in all splits) into
mutual dependence. Being cannot inhabit a „beyond“ all actual beings, because in that
case, it would only be one more being. Being shows itself in the entities as that which
they are lacking and as that which derives from their ontological status as mere possi-
bility. Being and nothingness, presence and absence, are the mutually required terms of
a ground constitutively split by difference (Laclau/Zac 1994: 30).

Spätestens mit diesem Zitat sollte evident geworden sein, dass der Spalt zwi-
schen dem Ontischen und dem Ontologischen als radikal vorgestellt werden
muss, ansonsten wäre er Teil des Ontischen, d.h., er wäre nur eine weitere Diffe-
renz innerhalb eines Differenzsystems. Das Ontische und das Ontologische als
„unwiderruflich getrennt“ zu bezeichnen, wie Laclau und Zac es tun, bedeutet
nichts anderes, als dass die Differenz zwischen dem Ontischen und dem Ontolo-
gischen radikal, unüberwindbar und konstitutiv, also notwendig in Bezug auf die
Existenz eines differentiellen Systems ist. Denn insofern das System sich auf et-
was bezieht, das seiner eigenen Existenz immer entkommt, wird es sich nie voll-
ständig als Totalität konstituieren können. Darin liegt, in Laclaus Verständnis,
die erste Konsequenz der ontologischen Differenz: Das Ontische wird durch jene
Instanz verunmöglicht, das Ontologische nämlich, welche es zuallererst möglich
macht.

Doch das konstitutive Außen des Systems kann – als „Nichts“ – nicht aus
dem Inneren des Systems heraus signifiziert werden, denn dann wäre es bereits
Teil dieses Systems. Da Nichts keine bloße Indifferenz darstellt, sondern als Ab-
wesenheit insistiert, die ihre Anwesenheit spürbar macht, kann das Außen sich
im Inneren des Systems nur zeigen in Form seiner Unfähigkeit, sich zur Totalität
oder zu reiner Präsenz zu schließen: zu einem „System als reines Sein“ (Laclau
2002: 69). Deshalb besitzen Dislokation und Antagonismus eine „Offenbarungs-
funktion“, die in Kraft tritt, sobald Lücken, Spalten, Brüche und Unterbrechun-
gen auf der ontischen Ebene des Seienden auftreten. Das dislozierende Ereignis

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


114 | OLIVER MARCHART

wird von einem, wenn man so will, Entbergungseffekt begleitet, und darin be-
steht die zweite Konsequenz: „It is the effect of unconcealment that splits the op-
posing forces between their ‚ontic‘ contents and the character of mere possibility
– that is, inception, pure Being – of those contents“ (Laclau/Zac 1994: 30).

Wir sind nun in einer besseren Position, um Dallmayrs Vorwurf Laclau und
Mouffe gegenüber zu beurteilen, sie würden „mit dem Nichts flirten“. In Laclaus
und Mouffes Ansatz stehen Sein und Nichts in keinem antithetischen Verhältnis
zueinander: Würden wir unseren Blick auf die ontologische Ebene allein be-
schränken, könnte man sogar sagen, dass Sein (= komplette Schließung des Sys-
tems) und Nichts (= komplette Öffnung des Systems) ein und dasselbe sind. Die
reale Spaltung – die manche vielleicht die klaffende Wunde des Realen nennen
würden – besteht in der radikalen Trennung zwischen der ontologischen und der
ontischen Ebene, die verhindert, dass das Nichts – das radikale Außen – je als
solches erreicht werden könnte (was umgekehrt natürlich auch für das Sein als
solches gilt). Es kann sich nur zeigen in Form von Dislozierungseffekten inner-
halb der ontischen Ordnung des Seienden. Aus diesem Grund wird das Nichts
von Laclau und Mouffe weder zu einem schwarzen Loch hypostasiert noch auf
die inverse Kategorie des ontischen Seienden reduziert und damit reifiziert. Was
Dallmayr in seiner Lektüre von Laclau und Mouffe nicht berücksichtigt, ist die
konstitutive Natur der Differenz zwischen ontischem und ontologischem Nichts,
weshalb er irrtümlicherweise letzteres mit ersterem verwechselt. Akzeptiert man
aber die Radikalität ihrer Spaltung, dann wird deutlich, dass Laclau und Mouffe
keineswegs irgendeiner Art von „negativer Ontologie“ anhängen:

To assert, as we have, the constitutive nature of antagonism does not therefore mean re-
ferring all objectivity back to a negativity that would replace the metaphysics of pres-
ence in its role as an absolute ground, since that negativity is only conceivable within
such a very framework. What it does mean is asserting that the moment of undecidabil-
ity between the contingent and the necessary is constitutive and thus that antagonism is
too (Laclau 1990: 27).

Die Spaltung zwischen dem Part ikular-Universalen
und dem Singulär-Absoluten

Wie lassen sich diese vielleicht etwas abstrakten Überlegungen zur ontologischen
Differenz – die wir als Indikator des „streng Philosophischen“ in Laclaus Werk
identifiziert haben – mit Fragen konkreter Politik verbinden? Erweisen sie sich
als schlicht irrelevant für politische Praxis und Theorie – wie der manchmal ge-
gen Laclau erhobene Vorwurf des Theoretizismus insinuiert? Die Antwort lautet,
dass es für einen post-fundationalistischen Ansatz in der politischen Theorie
dringend erforderlich ist, vom Phänomen der ontologischen Differenz in irgend-
einer Weise Kenntnis zu nehmen, da diese (in ihrer radikalen Version) als Er-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


POLITIK UND ONTOLOGISCHE DIFFERENZ | 115

möglichungsbedingung des hegemonialen Spiels zwischen dem Partikularen und
dem Universalen fungiert. Deren Verhältnis hat es in Laclaus jüngerer Formulie-
rung seiner Hegemonietheorie zu einer distinction directrice gebracht. In Kurz-
form: Jede partikulare Forderung muss sich, will sie politisch und damit hege-
monial effektiv werden, universalisieren: Sie muss sich „universaler“ präsentie-
ren als es ihr konkreter Inhalt ist. Und nur auf Basis dieses Überschusses an Uni-
versalität kann ein bestimmter Partikularismus das soziale Feld zu hegemonisie-
ren beginnen.

Wenn Laclau (2000: 58) also behauptet, die soziale Realität werde durch die
„komplexe Dialektik zwischen Partikularität und Universalität, zwischen onti-
schem Inhalt und ontologischer Dimension“ strukturiert, dann könnte es auf den
ersten Blick scheinen, als würde die ontologische Differenz nur ein heuristisches
Mittel abgeben, um das Verhältnis zwischen Form und Inhalt eines gegebenen
hegemonialen Projekts besser beschreiben zu können. Solch ein Projekt muss auf
eine Dimension der Universalität zielen, und diese Dimension ist logisch unab-
hängig vom tatsächlichen Inhalt des Projekts – und doch steht sie in einem Ver-
hältnis zu letzterem, da es durchaus historische und politische Gründe gibt, war-
um ein bestimmter Inhalt in einem bestimmten Kontext erfolgreicher ist als ein
anderer. Doch wenn wir die Natur des Verhältnisses zwischen ontischem Inhalt
und ontologischer Dimension befragen, werden wir wiederum sofort dem Phä-
nomen der radikalen Kontingenz und der notwendigen (Un-)Möglichkeit begeg-
nen, also der ontologischen Differenz als Differenz. Das wird umso offensichtli-
cher, bedenkt man die Konsequenzen des Arguments. Drängt man das Universale
bis zum äußersten Ende der Skala, dann wird jeder partikulare Inhalt vollständig
verschwinden: Sobald ein Projekt sich gänzlich universalisiert hat, sobald es das
ganze Feld des Sozialen hegemonisiert hat, verwandelt es letzteres in eine ge-
schlossene Totalität und das Projekt wird nicht „Hegemonie“ errungen haben,
sondern „absolute Macht“. Allerdings wird es – als Nebeneffekt seiner absoluten
Universalität – jeden ontischen Inhalt verloren haben, das heißt, es wird sich sei-
ner partikularen Inhalte und Ziele entledigt haben, denn sie werden ja bereits
realisiert und dieser allumfassenden Universalität subsumiert worden sein. Damit
verliert Politik ihre Berechtigung. Drängt man andererseits das Partikulare an das
äußerste Ende der Skala, dann endet man in einer Situation des extremen Parti-
kularismus, in der Politik genauso unmöglich wird. In diesem Fall wird sich je-
des Projekt in seinem partikularen Inhalt verkapseln und nicht länger in der Lage
sein, sich über die gemeinsame Artikulation von anderen Forderungen zu univer-
salisieren.

Wo also treffen wir auf die radikale Linie zwischen dem Ontischen und dem
Ontologischen? Offenbar verläuft sie nicht zwischen mehr oder weniger univer-
salisierten Partikularitäten. Selbst ein „relativ“ universalisierter Inhalt bliebe im-
mer noch auf der ontischen Ebene. Deshalb muss nach der ontologischen Diffe-
renz an anderer Stelle gesucht werden. Im „strengen“ oder radikalen Sinn ver-
läuft sie zwischen jenen mehr oder weniger universalisierten Inhalten auf der ei-

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


116 | OLIVER MARCHART

nen und der Dimension von Universalität/Partikularität als solcher auf der ande-
ren Seite. Diese Dimension zeigt sich in all ihrer Radikalität an den (letztlich un-
erreichbaren) gegenüberliegenden Endpunkten einer Skala. In seiner Eigenschaft
als Dimension operiert der Letzthorizont des Universalen (im Sinne eines „leeren
Ortes“) als zugleich unmögliches wie notwendiges Objekt – und dasselbe muss
vom Partikularen in seiner Eigenschaft als Dimension gesagt werden. Um diese
unmöglich-notwendigen Grenzfälle von Universalität und Partikularität von dem
„möglichen“ und immer graduellen Spiel der Universalisierung und Partikulari-
sierung besser zu unterscheiden, schlage ich vor, sie mit den Begriffen des Ab-
soluten und des Singulären zu fassen.

Tatsächlich lassen sich das Singuläre und das Absolute – als unmögliche
Grenzfälle – nicht umstandslos vom Aspekt des Partikularen und des Universalen
trennen, was möglicherweise der Grund ist, warum Laclau keine eigenständigen
Kategorien für sie eingeführt hat. Wenn wir vorschlagen, genau das zu tun, dann
nicht nur aus Gründen kategorialer Deutlichkeit, sondern auch um einem zu-
künftigen Vergleich all der verschiedenen Theoretisierungen von Singularität –
durch Derrida, Nancy, Negri, Agamben und andere – das Terrain zu ebnen.5 Vom
Gesichtspunkt der Hegemonietheorie jedenfalls, und das mag sie von den gerade
Genannten unterscheiden, stellen das Singuläre und das Absolute einen intrinsi-
schen „Aspekt“ des Spiels zwischen dem Partikularen und dem Universalen dar.
In gewisser Hinsicht könnte man sie sogar für identisch mit letzteren halten. Und
doch unterscheiden sie sich von ihnen, indem sie notwendigerweise unmöglich
sind: Das Singuläre und das Absolute sind Namen für jenen Zustand von Parti-
kularität/Universalität, der notwendig unmöglich bleiben muss, um als Möglich-
keitsbedingung für das Spiel zwischen dem Partikularen und dem Universalen
gelten zu können. Daraus folgt, dass wir nicht nur eine Differenz zwischen einer
bestimmten Partikularität und einer bestimmten Universalität annehmen dürfen,
sondern wir müssen von einer radikaleren Differenz ausgehen, die als (Nicht-)
Grund der ersteren fungiert: einer radikalen Differenz zwischen den beiden Rei-
chen konkreter Universalitäten/Partikularitäten auf der einen Seite und dem Sin-
gulären/Absoluten auf der anderen Seite. Was wir also am Grunde des dialekti-
schen Spiels zwischen dem Universalen und dem Partikularen – mit seinen rela-
tiven Graden der Universalisierung und Parikularisierung bestimmter Forderun-
gen – entdecken, ist eine radikalere Differenz. Die Differenz-als-Differenz, die
radikale Kluft (die zugleich eine notwendige Verschränkung darstellt) zwischen
                                             

5 Nicht alle dieser gegenwärtigen Theorisierungen von Singularität sind mit dem
Laclau’schen Framework gänzlich inkompatibel; als radikales Ereignis kann das Sin-
guläre als eigentlicher Moment des Politischen, sogar des Ethischen theoretisiert
werden, d.h. als das, was von außen kommt und den ontischen Bereich der Politik
oder des Normativen unterbricht und stört (aber auch teilweise gründet). Für eine
Diskussion dieses Aspekts von Singularität siehe Marchart (2003b). Dennoch muss
gesehen werden, dass Unterbrechung/Institution keinen klaren politischen oder mo-
ralischen „Inhalt“ besitzt – weshalb nicht abstrakt dekretiert werden kann, man müsse
das Ereignis der Singularität eo ipso respektieren.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


POLITIK UND ONTOLOGISCHE DIFFERENZ | 117

der „possibilistischen“ Dialektik von Universalität und Partikularität auf der ei-
nen Seite und dem Gespenst ihrer unmöglichen Grenzfälle auf der anderen: dem
Absoluten und dem Singulären. Eine radikale Differenz, die übrigens von Laclau
in eine Vielzahl von Begriffen gefasst wird: Kontingenz, Freiheit, Dislokation,
radikale Historizität, usw.

Vor dem Hintergrund dieser konzeptuellen Erweiterung der Laclau’schen
Hegemonietheorie lassen sich nun einige wichtige Konsequenzen deutlicher ma-
chen, die jene poststrukturalistischen Theorien betreffen, die Politik vor allem
unter dem Aspekt der Ethik betrachten. Es gehört nicht viel dazu, die ontische
Realisierung des ontologischen Grenzfalls des Absoluten – die ja die komplette
hegemoniale Universalisierung einer bestimmten Forderung implizieren würde –
als klaren Fall einer totalen systemischen Schließung zu erkennen und zu ver-
dammen. Der Poststrukturalismus als solcher ist gegen genau diese Vorstellung
ausgezogen. Und doch, während das Wissen um die Gefahr einer beabsichtigten
Realisierung des Absoluten heute common sense ist, werden die offensichtlich
analogen Konsequenzen des Arguments in Bezug auf den Status des Singulären
durchgehend ignoriert. Ja man begegnet allüberall der feierlichen Zelebrierung
von Singularität per se. Doch wenn es unmöglich ist, jemals den äußersten
Grenzpunkt des Absoluten zu erreichen, dann kann es natürlich auch so etwas
wie reine Singulärität nicht geben. Man könnte sagen, dass der Glaube an die
Möglichkeit, etwas oder jemandem in seiner/ihrer „reinen Singularität“ begegnen
zu können – ohne Rekurs auf irgendeine Form der Universalierung/Partikulari-
sierung – so ideologisch ist wie die umgekehrte Hoffnung auf eine absolute oder
geschlossene Totalität.

In einer bestimmten Universalität wird es sicherlich immer einen Rest an
Partikularität geben, aber dieser Rest wird nie eine reine Singularität darstellen –
denn dann hätten ja alle Verbindungen zur Universalität gekappt werden müssen.
Daraus folgt, dass jeder Rest als Rest an Partikularität immer Teil der Dialektik
zwischen Universalität und Partikularität sein wird. Sobald wir uns zum Beispiel
in einer bestimmten Situation mit den politischen oder sozialen „underdogs“, wie
etwa den Obdachlosen, identifizieren, identifizieren wir uns nicht mehr mit einer
reinen Singularität. Vielmehr identifizieren wir uns mit diesen „underdogs“, weil
wir in ihnen exemplarische Vertreter der Unterdrückung und ein Bild von Unter-
drückung im Allgemeinen sehen (aufgrund ihrer inversen Relation zur hegemo-
nialen oder herrschenden Klasse). So wurden sie immer bereits universalisiert
und dem Spiel zwischen Partikularität und Universalität eingeschrieben. Und
somit haben wir noch keineswegs das Singuläre bzw. die ontologische Dimensi-
on von Partikularität als solcher erreicht. Natürlich wird es immer Ausschlüsse
von den dominanten gesellschaftlichen Paradigmen geben, doch sobald wir diese
Ausschlüsse als Ausschlüsse realisieren, stellen wir schon eine Verbindung (und
sei es nur eine negative) zu irgendeiner Art von Universalität her. Müsste dieses
Argument nicht Konsequenzen für Laclaus jüngsten Versuch haben, die „Subal-
ternen“ als jene zu definieren, die von der Dialektik zwischen Universalität und

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


118 | OLIVER MARCHART

Partikularität ausgeschlossen sind? Insofern sie aus dieser Dialektik ausgeschlos-
sen bleiben, stehen sie auch jenseits des Felds der Politik; nur insofern sie als
„subaltern“ in Bezug auf die „dominanten“ Klassen verstanden werden, werden
sie zum Teil der Dialektik zwischen Universalität und Partikularität. Ähnlich
muss die Marx’sche Verachtung für das so genannte Lumpenproletariat einge-
schätzt werden (Laclau 2005: 144-153). Natürlich können wir Marx dafür kriti-
sieren, dass er das Lumpenproletariat verachtete, aber ist dieser Begriff nicht
auch ein Indikator, in Marx’ Augen, der nicht-universalisierbaren und deshalb
a-politischen Natur einer (Nicht-)Klasse, die zu heterogen, verarmt und „mora-
lisch“ unvorbereitet ist, um politisierbar zu sein? Eine politische Kritik der
Marx’schen Position würde sich an dieser Stelle deutlich von einer moralischen
oder ethischen unterscheiden. Letztere würde in vielleicht Derrida’schem oder
Levinas’schem Stil den uneingeschränkten Respekt gegenüber dem singulär He-
terogenen einfordern, während eine politische Kritik auf die sehr reale Möglich-
keit der Politisierung selbst noch einer Gruppe wie der des Lumpenproletariats
verweisen würde (siehe auch Marchart 2002).

Laclaus politischer Realismus – der auf seiner Betonung der unüberwindba-
ren Kluft zwischen dem Raum des notwendig Unmöglichen und dem Raum
strategischer Möglichkeiten gründet – hindert ihn daran, der Versuchung eines
ethizistischen Zugangs zu Politik nachzugeben, der Respekt für den Anderen in
seiner/ihrer puren Singularität einfordern würde. Die letztlich moralische Erpres-
sung, die Singularität von etwas zu „akzeptieren“ bloß aufgrund dieser Singula-
rität selbst (also den anderen zu akzeptieren „wie er ist“, und zwar egal wie),
stellt eine Form der ideologischen Schließung dar, die nur auf den ersten Blick
sympathischer wirkt als ihr absolutistisches Gegenstück. Aber wenn es um Sin-
gularität per se unter Absehung von jedem Inhalt geht, müssten wir dann nicht
auch dem singulär Bösen, Grausamen und Mörderischen unseren Respekt erwei-
sen?6 Ob jemand, der ausgeschlossen wurde, deshalb schon ein „Opfer“ ist, kann
nicht aprioristisch auf Basis der bloßen Tatsache des Ausschlusses festgestellt
werden. Man muss nur an den durchaus legitimen Ausschluss von Nazi-Parteien
aus der Sphäre politischer Repräsentation mancher Länder denken. Laclau gibt
uns keinen Hinweis darauf, ob aus seiner Perspektive eine Annäherung an das
Singuläre im Bereich persönlicher Ethik möglich ist, aber auf Basis seiner He-
gemonietheorie ist evident, dass solche Versuche im Bereich der Politik zum
Scheitern verurteilt wären. In diesem Bereich muss selbst dort, wo die Aufmerk-
samkeit auf einen partikularen Rest gelenkt werden soll, ein Universalisierungs-
prozess eingeleitet werden.

                                             

6 Für eine vergleichbare Diskussion der Differenz von Terror und Terrorismus entlang
der Differenzierung zwischen dem Ontologischen und dem Ontischen siehe Marchart
(2003a).

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


POLITIK UND ONTOLOGISCHE DIFFERENZ | 119

Conclusio

Ich habe in diesem Aufsatz argumentiert, dass die ontologische Differenz – im
radikalen Heidegger’schen Sinn von Differenz-als-Differenz – das streng philo-
sophische Moment an Laclaus kategorialem Theoriebau ausmacht. Außerdem
habe ich zu zeigen versucht, dass das Prädikat „radikal“, das überall in Laclaus
Theorie gefunden werden kann, auf diese Dimension hindeuten und eine unüber-
brückbare Kluft und zugleich notwendige Verschränkung im Kern aller Bedeu-
tungsproduktion indizieren soll. Es ist das Spiel dieser Differenz, das letztlich auf
die Dimension eines Grundes deutete, der nur in seiner Abwesenheit anwesend
ist. Anders gesagt, eine Theorie, die auf Differenz-qua-Differenz „gebaut“ ist,
kann keinen ultimativen Grund instituieren. Dennoch hat Laclau eine der weni-
gen post-fundationalistischen Sozialtheorien entwickelt, die eine gewisse innere
Systematik aufweisen.7 Hegemonie kann somit definiert werden als eine Theorie
der strategischen Züge – und der quasi-transzendentalen Bedingungen, unter de-
nen solche Züge möglich sind –, die auf einem grundlosen Terrain geführt wer-
den, das vom Spiel der Differenz eröffnet wurde.

Diese Überlegungen erlauben uns abschließend, mit gebotener Vorsicht den
Status und Ort von Laclaus Werk im Verhältnis zu Philosophie, Wissenschaft
und politischer Theorie/Praxis zu bestimmen. Claude Lefort (2000) hat einmal
seine eigene ambivalente Identität – als jemand, dem die Rolle des „Philoso-
phen“ zugeschrieben wird – mit der mittelalterlichen Formel beschrieben: major
et minor se ipso. In ähnlicher Weise ist auch Laclau zugleich mehr und weniger
als ein Philosoph im disziplinären Sinn des Wortes. Obwohl er sich nicht als
„Philosoph im strengen Sinne“ versteht (selbst wenn er regelmäßig in philoso-
phische Debatten interveniert und sich querfeldein durch die philosophische Tra-
dition arbeitet), gibt es dennoch ein Moment des „streng Philosophischen“ in sei-
nem Werk, ein Moment der Radikalität, das mit dem Denken der ontologischen
Differenz-als-Differenz verbunden ist. Warum sollte man das anerkennen? Die
Anerkennung dieses Moments ist wichtig, weil es den Status selbst der „nicht-
philosophischen“ Dimensionen seines Werks – Wissenschaft und politische Pra-
xis/Theorie – nicht unberührt lässt. Zu Beginn hatte ich darauf hingewiesen, dass
philosophische Motive bei Laclau immer mit Wissenschaft (in Form von Lin-
guistik und Diskursanalyse) und mit politischer Theorie/Praxis (in Form etwa ei-
nes Projekts radikaler und pluraler Demokratie) artikuliert sind. Das Denken der
ontologischen Differenz interveniert als Überschuss, als Einbruch des „streng
Philosophischen“ in diese artikulierte Triade. Doch weit davon entfernt, ein über-
flüssiges Addendum zu seinem Werk darzustellen, besitzt dieser Überschuss ei-
ne, wie ich denke, entscheidende Funktion: Das „streng Philosophische“ hindert

                                             

7 Die Verbindung zwischen Post-Fundationalismus und Systematik ist keineswegs
selbstwidersprüchlich, man denke nur an Laclaus Begriff des Systems als eines letzt-
lich unmöglichen und doch notwendigen Objekts.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


120 | OLIVER MARCHART

die Theorie daran, einem bloßen Szientismus zu verfallen (einem positivistischen
„Wörterzählen“, wie in einigen Spielarten linguistischer Diskursanalyse). Und
umgekehrt hindert es Theorie daran, zu einer Art journalistischer Fortsetzung des
Aktivismus zu werden. Mit anderen Worten, das Moment des „streng Philoso-
phischen“ hindert Laclaus Theorie daran, sich entweder zu einer weiteren Versi-
on des Nominalismus/Positivismus oder zu einem Manifest des blinden Aktivis-
mus zu verengen. Es kann darum nicht überraschen, dass der Vorwurf des Theo-
retizismus, Logizismus oder Formalismus, der immer wieder gegen Laclau erho-
ben wird, diese Funktion des „streng Philosophischen“ übersieht. Doch ohne ein
solches Moment des „streng Philosophischen“ wird es nicht möglich sein, unsere
Begriffe von Kontingenz, Historizität und Freiheit radikal neu zu denken.

Literaturverzeichnis

Agamben, Giorgio (1999): Potentialities: Collected Essays in Philosophy. Stanford:
Stanford University Press.

Dallmayr, F.R. (1988): „Hegemony and democracy: on Laclau and Mouffe“, in: Strate-
gies 30 (Fall): 29-49.

Heidegger, Martin (1957): Identität und Differenz. Stuttgart: Neske.

— (1994): Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis). Gesammelte Werke 65. Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann.

Laclau, Ernesto (1990): New Reflections on the Revolution of Our Time. London/New
York: Verso.

— (1993): „Discourse“, in: Robert A. Goodin, Philip Pettit (Hg.): A Companion to
Contemporary Political Philosophy. Oxford: Basil Blackwell, 431-437.

— (1994): „Introduction“, in: ders. (Hg.): The Making of Political Identities. Lon-
don/New York: Verso, 1-8.

— (1996): „Deconstruction, pragmatism, hegemony“, in: Chantal Mouffe (Hg.): Decon-
struction and Pragmatism. London/New York: Routledge, 47-67.

— (1999): „Hegemony and the future of democracy: Ernesto Laclau’s political philoso-
phy (Interview)“, in: Gary A. Olson, Lynn Worsham (Hg.): Race, Rhetoric, and
the Postcolonial. Albany: State University of New York Press, 129-164.

— (2000): „Identity and Hegemony: The role of universality in the constitution of po-
litical logics“, in Judith Butler; Ernesto Laclau; Slavoj Žižek: Contingency, He-
gemony, Universality: Contemporary Dialogues on the Left. London/New York:
Verso, 44-89.

— (2002): Emanzipation und Differenz. Wien: Turia + Kant.

— (2005): On Populist Reason. London: Verso.

Laclau, Ernesto; Mouffe, Chantal (1991): Hegemonie und radikale Demokratie. Wien:
Passagen.

Laclau, Ernesto; Zac, Lilian (1994): „Minding the gap: The subject of politics“, in
Ernesto Laclau (Hg.): The Making of Political Identities. London/New York:
Verso, 11-39.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


POLITIK UND ONTOLOGISCHE DIFFERENZ | 121

Lefort, Claude (2000): Writing. The Political Test. Durham/London: Duke University
Press.

Marchart, Oliver (2002): „On drawing a line: Politics and the significatory logic of in-
clusion/exclusion“, in: Urs Stäheli, Rudolf Stichweh (Hg.): Inclusion/Exclusion
and Socio-Cultural Identities, Sondernummer Soziale Systeme 8(1): 69-87.

— (2003a): „The other side of order: Towards a political theory of terror and disloca-
tion“, Parallax 9(1): 91-113.

— (2003b): „Umkämpfte Gegenwart: der ‚Zivilsationsbruch‘ Auschwitz zwischen Sin-
gularität, Universalität und der Globalisierung der Erinnerung“, in: Heidemarie
Uhl (Hg.): Zivilisationsbruch und Gedächtniskultur. Innsbruck: Studienverlag, 35-
66.

— (2007): Post-foundational Political Thought: Political Difference in Nancy, Lefort,
Badiou and Laclau. Edinburgh: Edinburgh University Press (im Erscheinen).

Schürmann, Reiner (1990): Heidegger. On Being and Acting: From Principles to Anar-
chy. Bloomington: Indiana University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404942-006 - am 14.02.2026, 16:44:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404942-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

