
IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 153

know. […]The ruin challenges us to unravel its secrets.«278Wir wollen herausfinden, um

welche Spuren von was es sich handelt, und zwar gleichermaßen in realen Ruinen oder

den ästhetischen Reflexionen über Ruinen in der Ruinenmalerei und -fotografie, den

Ruinen im Film, Computerspielen in Ruinen oder Ruinen in augmented und virtual reali-

ty.Das verbindet die ästhetischeBegegnungmit allenRuinen: Es handelt sich umeine in

diesen Fällen immer auch ästhetische Spurensuche imRaum,Bildraum,Bewegtbildraum

oder erweiterten und virtuellen Raum als Interpretations-, Imaginations- und Reflexi-

onsvorgang. Nachdem wir nun ausführlich auf einen erkennenden Zugang zu Ruinen

im Medium der Sprache und den Zeichen geschaut haben, soll im Nachfolgenden die

Phänomenalität der Ruinen wieder in das Zentrum der Überlegungen rücken.

4.4 Raum der Gefühle

Das bislangGesagte läuft Gefahr, ein allzu intellektualistisches Verständnis ästhetischer

Wahrnehmungsvollzüge zu suggerieren, als könne Ruinen nur angemessen begegnen,

wer Archäologe, Ethnologe, Historiker, Kunsthistoriker, Architekt oder Ästhetiker sei

und das entsprechende Wissen mitbringe, vor dessen Hintergrund die Ruine dann

Gestalt annimmt. Damit wäre das Projekt eines adäquaten Verständnisses der Ästhetik

der Ruinen jedoch weitgehend verfehlt. So tragend unsere begriffliche Orientierung

für ästhetische Wahrnehmungsvollzüge auch ist, das ästhetische Erleben selbst ge-

winnt seinen Sinn gerade nicht allein im begrifflichen Sinne. Es muss einer Ästhetik

der Ruinen ebenso um leiblich-sinnliche Erfahrungsweisen gehen, deren tatsächliche

Vollzüge in Begriffen allein nicht aufgehen, anderenfalls könnten wir uns mit einer

rein theoretischen Auseinandersetzung mit Ruinen begnügen; es würde reichen, wis-

senschaftliche Bücher über Ruinen zu lesen, ohne jemals selbst Ruinen aufzusuchen,

Gemälde, Radierungen, Zeichnungen oder Fotografien von Ruinen zu betrachten, Filme

über sie zu schauen oder in Videospielen und virtuellen Räumen durch die Ruinen zu

irren. Insbesondere um ein Verständnis der Faszination an diesen zuletzt genannten

ästhetischen Begegnungsweisen geht es der vorliegenden Schrift jedoch. Wir werden

daher in den nun folgenden Kapiteln sehen, inwiefern sich das ästhetische Interesse an

Ruinen als ein atmosphärisches Reflexionsgeschehen betrachten lässt, für das im Zu-

sammenspiel mit dem begrifflichen Zugang leiblich-sinnliche Wahrnehmungsvollzüge

grundlegend sind. Die zuletzt mit Blick auf Sprache und Zeichen erläuterten Spuren

sowie das leiblich-sinnliche Spüren sind zwei Seiten ein und derselbenMedaille, anhand

derer sich nicht allein das Ruinenästhetische erläutern lässt.279

Die Forschung zuRuinen durchzieht immerwieder die Auffassung, dass sich bei de-

ren Betrachtung eine besondere Form von Elegie, Melancholie oder Nostalgie – allge-

meinergefasst: eineFormderSentimentalität –einstelle.DiesesKapitelwirdversuchen,

diese Stimmungen angesichts von Ruinen genauer zu erläutern. Es wird dabei weniger

278 R. Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 321.

279 In gleicher Weise ließe sich anhand der Begriffe ›Spur‹ und ›Spüren‹ bspw. die moderne und zeit-

genössische Kunst thematisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Ruinen-Ästhetik

um subjektive Gefühlslagen gehen als darum, die ästhetische Raumerfahrung von Rui-

nen als ein atmosphärisches Erscheinungsgeschehen zu begreifen, im Zuge dessen wir

objektiven Eigenschaften von Atmosphären als spezifischen Gestimmtheiten von Räu-

men habhaft werden, die wir im Falle des Ruinösen entsprechend als elegisch, melan-

cholisch oder nostalgisch charakterisieren.Es gilt vor allemder Auffassung entgegenzu-

wirken, dass es angesichts von Ruinen lediglich zu einer Projektion von ohnehin bereits

bestehenden subjektiv-sentimentalen Befindlichkeiten auf den Wahrnehmungsgegen-

stand komme.280 Vielmehr macht die ästhetische Attraktivität der Ruinen in besonde-

remMaße aus,dass sich andenSpuren imRaumbeimBetrachter ein emotives Affiziert-

sein im Sinne eines leiblich-sinnlichen Spürens einstellt, weil uns die Ruinen als Vani-

tas-Objekte in besonders existentieller Weise angehen. An Ruinen werden wir im Zuge

situativer, ästhetischer Erfahrungsmomente der Vergänglichkeit des eigenen und jegli-

chenDaseins in eminenterWeise bewusst,wodurchderenErlebenmit den entsprechen-

den emotionalen Empfindungen einhergeht. Spüren wir also im Folgenden dem Raum

der Gefühle nach.281

Um zunächst einige Beispiele für die Gefühle im Raum der Ruinen zu nennen:

Schnapp spricht im Zuge seiner Analyse antiker Grabgedichte von einer Art »gelehr-

tem Einklang von Dichtung und Ruine, die der nostalgischen Sicht der Ruinen in der

Renaissance zum Verwechseln ähnlich sieht«.282 Schon mit Blick auf das im Kapitel

zur Antike bereits vorgestellte Antef-Lied zur Zeit des Alten Ägypten nennt Schnapp

eine »Melancholie der menschlichen Existenz«,283 die Bestandteil dieser Art von Poe-

sie der Ruinen ist. Schnapp zufolge werde die Erwähnung eines »Empfindens für die

280 »Raum und Gefühl – die Verbindung liegt auf der Hand. Wir schaffen uns Räume und bewegen

uns in Räumen, in denen wir uns wohl fühlen, meiden solche, die uns unbehaglich sind. Das liegt

nicht nur daran, dass wir möglicherweise unsere Stimmungen und Gefühle auf Dinge und Orte

projizieren. Es liegt auch an den Räumen selbst, die ihre ganz eigene Aura besitzen können – sei

es, weil sie sie im Laufe der Zeit erwerben, sei es, dass sie ihnen zugefügt wird. So können Räume

Vergangenheit speichern und etwas von den Gefühlen und Stimmungen absorbieren, die in ih-

nen gelebt worden sind. Das lassen sie uns spüren – umso eindringlicher, je größer die Empathie

der jeweiligen Menschen ist. Beides kommt also zusammen: die Aura der Räume und die Auffas-

sungsfähigkeit derWahrnehmenden.« (Gertrud Lehnert: RaumundGefühl, in: dies. (Hg.): Raumund

Gefühl. Der Spatial Turn und die neue Emotionsforschung, Bielefeld 2011, S. 9–25, hier S. 9)

281 »Eine Voraussetzung von Gefühlen ist Intensität. Intensität ist eine Modalität des Empfindens,

flüchtig und inhaltlich unbestimmt, die sich auf Stärke von Eindrücken bezieht und in benenn-

baren Gefühlen resultieren kann. […] Intensität kommt in der Begegnung mit Menschen, Dingen

oder Räumen zustande, die Aufmerksamkeit erzeugen und die wahrnehmende Person ›ergreifen‹.

[…] Intensitäten sind alsoQuantitäten vonEmpfindungen, die zurQualität von Erfahrungenbeitra-

gen. Intensitäten können als Empfindungen wahrgenommen und zu Gefühlen verdichtet werden

bzw. die Gefühle modellieren. Demgegenüber sind Gefühle eher benennbar, zuordenbar, und sie

sind oft gemischten Charakters. In gewissem Sinne funktionieren sie als Synthese oder als Ord-

nungsprinzipien für alles das, was im Körper geschieht und was dem Subjekt von außen wider-

fährt.« (G. Lehnert: Raum und Gefühl, S. 16f.); siehe einführend zu den Begriffen ›Gefühl‹ und ›Emo-

tion‹ auch: Sabine A. Döring: Allgemeine Einleitung: Philosophie der Gefühle heute, in: dies. (Hg.): Phi-

losophie der Gefühle, Frankfurt a.M.4 2018, S. 12–65.

282 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 69.

283 Ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 155

Ruinen«284 und eine »sentimentale Sicht der Ruinen«285 besonders in der lateinischen

Dichtung deutlich: »Damit das Gefühl für die Ruinen angesichts der Spuren, die nichts

anderes mehr sind als die Umrisse eines einst blühenden Lebens oder eines auf ein paar

verstreute Steinbrocken reduzierten Bauwerks, zurmelancholischen Betrachtung wird,

muss die Zeit ihrWerk getan haben.«286

Über die künstlichen Ruinen im englischen Landschaftsgarten lautet es bei Maka-

rius: »Die in dem eigentlich so paradiesischen Gartenraum gegenwärtige Verlassenheit

erfüllt dieMeditationdes einsamenSpaziergängersmitMelancholie. […]DerDichter ge-

nießt diesen Garten […], indem er mit der spiegelbildlichen Beziehung zwischen seiner

melancholischenStimmungunddemvonPflanzenüberwuchertenTempel spielt.«287 An

anderer Stelle heißt es: »DieRuine erregt dieNostalgie nach einemarchaischen,auf ewig

verlorengegangenenSinn; imGegenzugerkennt sichdieAllegorie als verhüllteWahrheit

in der Ruine wieder.«288 So ist wohl, wie wir bereits im Abschnitt zur Allegorie gesehen

haben, auch am ehesten Benjamins enigmatische Sentenz zu verstehen, wonach die Al-

legorien im Reiche der Gedanken dasjenige sind, als was Ruinen im Reiche der Dinge

erscheinen.289 Allegorien werden so zu einer Art des Verweises auf etwas anderes, des-

sen eineindeutige Bestimmung sich uns grundlegend entzieht. Es geht dabei eher um

eine Art von Kenntnis, Ahnung oder Gespür von Bedeutsamkeit als um deren tatsächli-

cheErkenntnis in sprachlichbestimmterHinsicht.Ebensoverhält es sichmitdenRuinen

im Reiche der materiellen Dinge. In den seltensten Fällen kultivieren wir die archäolo-

gische, historische, kunsthistorische oder ethnologische Expertise, umdie Ruinen in ih-

rer ursprünglichen Bedeutsamkeit – sprich: ihrer jeweiligen individuellen Historie vor

demHintergrund der allgemeinen Geschichte, in der sie stehen – zu erfassen. Doch die

ästhetische Begegnung mit Ruinen kennzeichnet, dass wir eine solche historische Be-

deutsamkeit zumindest spürend vermuten – sogar auch in den Fällen, in denen wir es

mit rein künstlichen Ruinen zu tun haben, von deren Artifizialität wir zunächst nichts

ahnen.

Die »in den Ruinen wohnendeMelancholie«290 lässt sich grundsätzlich auf zweierlei

entgegengesetzte Weisen fassen: Als melancholischer Blick des Betrachters, wobei die

Melancholie eher auf Seiten des Subjektpols der ästhetischen Erfahrung zu verortenwä-

re, oder alsmelancholische Atmosphäre, die denRuinen in gewisserWeise anhaftet,wo-

durch sich das Melancholische eher auf Seiten des Objektpols des ästhetischen Gesche-

hens lokalisieren lässt. Das Wort ›eher‹ weist darauf hin, dass es sich bei dem Gesagten

um eine theoretische Trennung von Wahrnehmungsvollzügen handelt, die sich so klar

und deutlich im tatsächlichen Erleben oft gar nicht vollziehen lässt. Schließlich strahlt

284 Ebd., S. 47.

285 Ebd., S. 53.

286 Ebd.

287 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 126.

288 Ebd., S. 15.

289 Vgl. ebd.

290 Ebd., S. 182; siehe zum Begriff ›Melancholie‹: Raymond Klibansky, Erwin Panofsky u. Fritz Saxl

(Hg.): Saturn undMelancholie. Studien zur Geschichte der Naturphilosophie undMedizin, der Religion und

der Kunst, übers. von Christa Buschendorf, Frankfurt a.M.9 2019 sowieHartmut Böhme:AlbrechtDü-

rer Melencolia I. Im Labyrinth der Deutung, Frankfurt a.M. 1991.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Ruinen-Ästhetik

manchmal die Stimmung einer Atmosphäre auf unser Gemüt aus, wie umgekehrt auch

unsere emotionalen Befindlichkeiten die Stimmung einer erlebten Atmosphäre trüben

können, und zuweilen greifen beide Bewegungen ineinander. Wir haben es in diesem

Zusammenhangmit einerunaufhebbarenundsich reziprokbestimmenden Interdepen-

denz zu tun, bei derman jeweils nur im konkreten Einzelfall danach fragen kann,woran

dieMelancholie eher ihrenAnstoßgenommenhat – imAußen- oder Innen(er)leben.Wir

werden diesem wechselseitigen Verhältnis von Subjekt und Objekt in der ästhetischen

Wahrnehmungssituation weiterhin nachgehen.

Um den Unterschied zwischen beiden Formen des gefühlsmäßigen Erlebens näher

zu erläutern, eignet sichdas folgendeZitat vonMakarius, in demesüber dieMelancholie

heißt:

»Sie zeigt die Gegenwart als Ruine und taucht die Zukunft in die Farben der Antike.

Sie verleiht der Gegenwart einen allegorischen Wert: Für den Melancholiker ist alles

Ruine, weil alles zur Allegorie wird. Die Allegorie drückt durch den Umweg über das

Bild etwas anderes aus, als man sagen will, und schafft damit Distanz zum Sinn. Die-

sem Bruch entspricht die Fremdheit des Melancholikers, sein Gefühl, den Kontakt zur

Realität verloren zu haben, die wie versteinert erscheint.«291

Dermelancholische oder auch »allegorische Blick«292 betrachtet dieDinge sozusagen im

Lichte ihres Endes. Damit aber ist eine imaginierende Bewusstseinsleistung angespro-

chen, die nicht zwangsläufig etwas mit einer gegenständlich wahrnehmbaren Form der

Ästhetik derRuinen zu tunhabenmuss.DerMelancholiker kannauch angesichts des be-

lebten, gesellschaftlichen Treibens einer intakten Großstadtumgebung in eine Reflexi-

on über die unausweichliche Endlichkeit oder vermeintliche Sinnlosigkeit allen Daseins

verfallen: »[Im] 20. Jahrhundert nimmt der melancholische Blick eine kritische Dimen-

sionan.Leere,Verlust,Sprachlosigkeit sinddie zupsychischenZuständenverinnerlichte

gesellschaftliche Realität.«293 Hartmut Böhme konstatiert mit Blick auf die Moderne, es

»leben sich die erzeugten Dinge mit einer Schnelligkeit ab, als ginge es darum, den Au-

genblick der Erzeugungmit demdes Verlöschens zusammenfallen zu lassen. JedesDing

ist immer schonMüll, jedes Haus Ruine, jede Industrieanlage ein Friedhof der Technik,

jede Naturbeherrschung deren Zerstörung, jeder Sinnentwurf ein Trümmerplatz, jede

Schönheit eine facies hippocratica, jede Produktion eine Destruktion, jeder Gedanke ein

Bruchstück.Nur blitzhaft scheinen andenDingenBedeutungen auf und verlöschen,oh-

ne sich erinnernd zu Erfahrungsspuren zusammenzuschließen. Dies rehabilitiert das

alte poetologische Verfahren des Melancholikers, die Allegorie, die als Kunstform des

Trümmerstücks ein zentrales Medium der Moderne wird.«294 An anderer Stelle lautet

es in ähnlicher Hinsicht: »Der Akzeleration als Gesetz des infiniten Modernisierungs-

zwangs hält der Melancholiker eine Inständigkeit des Blicks entgegen, der dem delirie-

renden Sturm des Fortschritts die Stille der nature morte entreißt.«295 Bei Bolz heißt es:

291 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 194.

292 G. Raulet: Die Ruinen im ästhetischen Diskurs der Moderne, S. 196.

293 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwärtige Vergangenheit, S. 196.

294 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 715.

295 H. Böhme: Ruinen – Landschaften, S. 344.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 157

»UntermBlickderMelancholie erstreckt sichdieModerne alsRuine […].«296 Seel schreibt

über dieMelancholie, sie sei »[eine]Nachdenklichkeit, die bei allemdie Kehrseite imAu-

ge behält […]. Melancholisch sind Personen veranlagt, die in allem, was sie bewegt, ein

affektives Bewusstsein der Vergeblichkeit ihrer und überhaupt aller menschlichen Be-

mühungenmitführen. Sie sind von einer durch nichts Bestimmtes veranlassten und auf

nichts Bestimmtes gerichteten Trauer umgeben, die es ihnen schwermacht, ihr Dasein

leichtzunehmen.«297

Die zitierten Textstellen behandeln Formen der Elegie, Melancholie oder Nostalgie,

die sich als individuelle Gemütsdispositionen begreifen lassen. In dieser subjektiven

Hinsicht soll die Melancholie hier nicht weiter verfolgt werden. Sosehr die genannten

Formen dieser Gemütsveranlagungen sicherlich ein ästhetisches Interesse an Ruinen

befeuern, als solche Dispositionen führen sie uns weg vom eigentlichenThema.Worum

es weiterhin gehen soll, das sind objektiv in der Welt gegebene Phänomene, denen

Menschen wahrnehmend gewahr werden und denen sie elegische, melancholische

oder nostalgische Charakteristiken zusprechen. Der Ästhetik der Ruinen muss es um

wahrnehmbare, ästhetische Gegenstände in der Welt wie Ruinen und Bilder, Filme,

Computerspiele und erweiterte und virtuelle Raumtechniken gehen, die im Einzelnen

auf jeweils sehr unterschiedlicheWeise ruinöse Atmosphären im bereits beschriebenen

Sinne her- und darstellen, die ihre jeweiligen Rezipienten in die entsprechenden Stim-

mungen dieser Atmosphären versetzen bzw. sie an diesen Stimmungen teilhaben lassen.

Wie ein »atmosphärisches Erscheinen«298 der Ruinen zu verstehen ist, werden wir in

den kommenden Abschnitten genauer untersuchen.

Hartmut Böhme nennt die Ruinen unter Hinweis auf Friedrich Schiller »senti-

mentalische Objekte«.299 Das Ruinenästhetische sei u.a. Ausdruck eines »elegischen

Erinnerns«300 an ihren Gegenständen. Über die Ruine im Landschaftsbild schreibt er:

»[In] Schönheit und Landschaft nistet sich Vergänglichkeit ein und verleiht den arka-

dischen Bildern die Schatten des Elegischen.«301 Er spricht von der »Melancholie der

Verstreuung, Unerlöstheit und Todessehnsucht«,302 die sich angesichts der »melan-

cholischen Versenkung in die Dinge«303 einstellt und von der »Melancholie, die sich im

Akt des allegorischen Bedeutens mortifizierend in die Dinge einnistet«.304 Mit Blick

auf die künstlichen Ruinen im englischen Landschaftsgarten heißt es: »Gartenbau ist

eine Kunst der Objektivierung von Stimmungen; Ruinenarchitektur ist eine ästhetische

Konstruktion der Melancholie.«305 Dieser Form der gefühlsmäßigen Charakterisie-

rung von Atmosphären und Stimmungen an Orten in Räumen, werden wir nun weiter

nachspüren.

296 N. Bolz: Einleitung. Die Moderne als Ruine, S. 17.

297 Martin Seel: 111 Tugenden, 111 Laster. Eine philosophische Revue, Frankfurt a.M. 2012, S. 66.

298 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 152.

299 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 706.

300 Ebd., S. 712.

301 H. Böhme: Ruinen – Landschaften, S. 371.

302 H. Böhme: Die Ästhetik der Ruinen, S. 716.

303 Ebd., S. 717.

304 H. Böhme: Ruinen – Landschaften, S. 343.

305 Ebd., S. 358.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Ruinen-Ästhetik

4.4.1 Leiblich-sinnliches Spüren

Was bedeutet es, denWahrnehmungsraum als einen Raum des leiblich-sinnlichen Spü-

rens von Atmosphären, Stimmungen, Ambiente, Klima, Flair und die Wahrnehmungs-

gegenstände imHinblick auf deren Aura und Ausstrahlung im Raum zu begreifen?Was

ist mit der Rede vom Raum der Gefühle gemeint, in dem uns Umgebungen und Objekte

leiblich-sinnlich angehen und in ein bestimmtes Empfinden versetzen? Zur Erläuterung

dieserFragenwerdenwirnunnocheinmal in veränderterWeise aufdenRaumderWahr-

nehmung schauen, in dem sich die räumliche Wahrnehmung von Atmosphären als ein

Sonderfall unter anderen Formen desWahrnehmens thematisieren lässt.

Um die Wahrnehmung von Atmosphären sinnvoll reflektieren zu können, ist zu-

nächst die Unterscheidung zwischen Körper und Leib hilfreich. Hermann Schmitz hat

die wohl elaborierteste Leibphänomenologie entwickelt.306 Im Zuge der von ihm ins Le-

ben gerufenenNeuenPhänomenologie geht es umnichts Geringeres als die Aufhebung der

für die Tradition des abendländischen Denkens prägenden Dichotomie von Geist und

Natur. Die »unwillkürliche Lebenserfahrung«307 dient Schmitz dabei in phänomenolo-

gischer Manier als einzig annehmbares Fundament philosophischerTheoriebildung.308

Esgeht ihm insbesondereumdieZurückweisung etablierter systematischerUmdeutun-

gen und Konstruktionen dieser unmittelbaren leiblichen Lebenserfahrung.309 Bereits

jedwede vergegenständlichende Auffassung des Menschen und der Welt steht bei ihm

im Verdacht, eine dogmatische Setzung zu sein. Den Ursprung dieses dogmatischen

Übels sieht Schmitz in einem Paradigmenwechsel, der sich in Griechenland in der

zweiten Hälfte des 5. vorchristlichen Jahrhunderts ereignete und spätestens durch

Platon und Aristoteles prominent durchgesetzt wurde: die Trennung der Welt in eine

private Innenwelt und eine empirische Außenwelt.310 Diese von Schmitz auf den Namen

»psychologistisch-reduktionistisch-introjektionistische Vergegenständlichung«311 ge-

taufte Spaltung der Welt hat dem Denken die bekannten Herausforderungen des Leib-

Seele-Problems bzw. Geist-Materie-Problems und der Subjekt-Objekt-Dichotomien

beschert, die der Philosophie bis heute keine Ruhe lassen.312 Um diese Weltspaltung

zu überwinden, sucht Schmitz beharrlich nach Wegen, unser Erleben aus der privaten

Innenwelt zu befreien. Für unser Belangen von besonderem Interesse sind hierbei die

Stellung des spürbaren Leibes sowie Schmitzʼ Konzeption der Gefühle als Atmosphären,

denn sie beinhalten das Potential, unser leiblich-sinnliches Affiziert-sein angesichts der

Ruinen anders zu denken denn als bloße Projektion innersubjektiver Gefühlslagen in

die äußerlich gegebeneWahrnehmungssituation.313

306 Vgl. Gernot Böhme: Leib: Die Natur, die wir selbst sind, Berlin 2019, S. 12; siehe Hermann Schmitz:

System der Philosophie, 10 Bände, München 2019.

307 Hermann Schmitz: Atmosphären, Freiburg u. München2 2016, S. 30.

308 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 29.

309 Vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 30.

310 Vgl. ebd., S. 7.

311 Ebd.

312 Vgl. Hermann Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, Bielefeld3 2015, S. 11–15.

313 Vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 159

Gernot Böhme zufolge, der sich insbesondere mit Blick auf seine Überlegungen

zum Atmosphärenbegriff auf Schmitz beruft, positioniert sich die Phänomenologie im

Unterschied und in Abgrenzung zu den Naturwissenschaften, die etwa mit Blick auf

Wahrnehmungsvorgänge durch die zur Anwendung kommenden reduktionistischen

und formalisierenden Verfahrensweisen schlicht nicht in der Lage sind, ein adäquates

Verständnis der zu erläuternden Prozesse in ihrer Komplexität zu entwickeln.314 So

ist z.B. das Sehen als Wahrnehmungsvorgang unzulänglich erläutert, versteht man es

lediglich als einen physikalischen Prozess retinaler Reizaufnahme. Inwiefern sich in

komplexen visuellen Wahrnehmungsvollzügen als einer janusköpfigen Tätigkeit zwi-

schen Geist und Welt, wie Schürmann es beschreibt, die Bedeutsamkeit unseres Selbst

undderWelt zeigt, können rein naturwissenschaftlicheUntersuchungennicht erklären.

Es gibt daher gute Gründe dafür, das leiblich-sinnliche Spüren in der Weise, in der es

für unsere ästhetischen Fragestellungen relevant ist, aus einer anderenWarte heraus in

den Blick zu nehmen.Wie also ist der Leib im Unterschied zum Körper zu begreifen?

Geradezu grotesk findet Schmitz die Rolle, die dem leiblichen Spüren im Zuge der

besagten Trennung in die Sphären des Körpers und des Geistes zukam. Empfindungen

wie Heißhunger und brennender Durst, beklemmende Angst, rasende Wollust, schüt-

telnder Ekel, erhebende Frische, ermattendeMüdigkeit, aufsteigender Zornundnieder-

drückenderKummer sind leiblicheRegungen,die sichweder äußerlich demKörper oder

bestimmtenKörperteilen noch innerlich der Seele zuordnen lassen.Der Leib verschwin-

de gewissermaßen »zwischenKörper undSeelewie in einerGletscherspalte«.315 Schmitz

bestimmt den menschlichen Leib als den »Inbegriff alles dessen, was er von sich, als zu

sich selbst gehörig, in der Gegend – nicht immer in den Grenzen – seines Körpers spü-

ren kann, ohne sich der fünf Sinne Sehen, Hören, Tasten, Riechen, Schmecken und des

aus ihren Erfahrungen, besonders denen des Sehens und Tastens, gewonnenen perzep-

tiven Körperschemas (der habituellen Vorstellung vom eigenen Körper) zu bedienen«.316

Es verwundert, dass Schmitz den Leib ohne die Sinne denkt. Intuitiv scheinen die einzel-

nen Sinnesvermögen doch zentral für das leibliche Spüren zu sein.Wenn wir das leibli-

che Unbehagen verspüren, dass uns jemand beobachtet, dann im Zweifel deshalb, weil

wir in der peripheren visuellenWahrnehmung vernehmen,dasswir beobachtet werden.

Hierbei scheint die sinnliche Wahrnehmung am leiblichen Spüren zumindest beteiligt

zu sein. Schmitz exkludiert die Einzelsinne aus dem Leibesbegriff jedoch, weil er diese

Aufspaltung derWahrnehmung in einzelne Sinnesvermögen bereits für eine unzuläng-

liche Übernahme letztlich dogmatischer Schematisierungen der Sinneswahrnehmung

hält, die seitens der Phänomene so gar nicht gegeben seien. Als Gegenargument gegen

die Vorstellung derWahrnehmung in aufgespaltene Sinnesvermögen führt er insbeson-

dere mit Blick auf die Atmosphären synästhetischeWahrnehmungsvollzüge an. Im Zu-

sammenhang mit diesen würde uns klar werden, dass die Trennung in einzelne Sinne

eine gesetzte sei und der ›eigentliche‹ vorhergehende Grundmodus des Wahrnehmens

als ein ganzheitliches leibliches Spüren vor der Ausdifferenzierung in Einzelsinne ge-

dacht werden müsse.Wir werden im weiteren Verlauf der Überlegungen sehen, dass es

314 Vgl. G. Böhme: Leib, S. 10.

315 H. Schmitz: Atmosphären, S. 8.

316 Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Ruinen-Ästhetik

demgegenüber gute Gründe gibt, die Sinne durchaus in den Leibesbegriff zu integrie-

ren.

Als leibliche Vorgänge nennt Schmitz erstens »die bloßen leiblichen Regungen«, zu

denen er z.B. Schreck, Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Jucken, Stechen, Ekel, Müdig-

keit zählt; zweitens »die leiblichen Regungen, die affektives Betroffensein von Gefühlen

sind«, wie Freude, Trauer, Zorn, Scham, Furcht, Mut, Mitleid, Zufriedenheit, Verzweif-

lung; drittens »die gespürten willkürlichen und unwillkürlichen Bewegungen«, wie Ge-

hen,Greifen, Springen, Tanzen, Zittern, Zucken und viertens »die unumkehrbaren leib-

lichen Richtungen«, wie der Blick, das Ausatmen oder das Schlucken.317 Alle diese leibli-

chen Regungen bestimmt Schmitz als flächenlos, um sie von der Körpervorstellung los-

zulösen: »AmeigenenLeibkannmankeineFlächen spüren.Nur ameigenenKörper kann

man sie besehen und betasten.«318 Das leibliche Spüren scheint jedoch engmit demKör-

per zusammenzuhängen. Schließlich können wir Schmerzen durchaus körperlich loka-

lisieren; die warme Röte im Augenblick der Scham auf der Oberfläche unserer Wangen

erfühlen; der Tanz scheint ein zutiefst körperlicher Vorgang zu sein: Wer dabei seine

Gliedmaßen nicht geschickt koordiniert, wird auf der Tanzfläche kaum reüssieren; und

auch die Bewegungen des Blicks hängen von den Bewegungen des Kopfes und der Au-

gen ab. Richtig scheint zu sein, dass Körper-haben und Leib-sein nicht gleichzusetzen

sind.319 Es fühlt sich auf eine bestimmte Weise an, pochende Schmerzen zu haben, vor

Scham ›im Boden zu versinken‹, ekstatisch über das Tanzparkett zu stolpern oder den

Blick zwischenEntlegenemundNahemzuwechseln.Dieses leiblicheSich-Spürenerläu-

tert Schmitz als ein Spüren von »Leibesinseln«.320 Er denkt den Leib als »unteilbar flä-

chenlos ausgedehnt als prädimensionales (d.h. nicht bezifferbar dimensioniertes, z.B.

nicht dreidimensionales) Volumen«, das zumeist in einer Dynamik aus »Engung und

Weitung« sowie »protopathischer und epikritischer Tendenz«, also dumpfen und spit-

zen Empfindungen gespürt wird.321 Der Leib sei dabei als ein Verbund von gespürten

Leibesinseln zu betrachten, die entsprechend prädimensional voluminös erfahren wer-

den.Man soll sich das vorstellenwie imZuge des leiblich spürbarenEinatmens: Das prä-

dimensionaleVolumen sei als eineArt Insel in derBrustgegend zu spüren.ZuBeginndes

Einatmens überwiegt das Gefühl derWeitung, während sich gegen Ende ein Gefühl der

Engung einstellt. Auch die Schwimmerin im Wasser erfahre beispielsweise ein solches

prädimensionales Volumen. Das Schallvolumen schriller Pfiffe, die als scharf, spitz und

eng erfahren werden, und dumpfer Gongklänge und Glockenschläge, die als ausladend,

weit und weich anmuten, sind ebenfalls Beispiele, welche die Dynamik von Engung und

Weitung des prädimensionalen Volumens veranschaulichen sollen.322 Ohne Schmitzʼ ei-

gensinnige Konzeptionen und Terminologien an dieser Stelle weiter zu verfolgen, ge-

schweige denn, sie zu übernehmen, führen uns seine Überlegungen dennoch in Rich-

tung eines breiteren Verständnisses des leiblichen Empfindens, das es erlaubt, den Leib

317 Ebd., S. 16f.

318 Ebd., S. 17.

319 Vgl. Mădălina Diaconu: Phänomenologie der Sinne, Stuttgart 2013, S. 26–32.

320 H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 16.

321 Ebd., S. 16, 22.

322 Vgl. ebd., S. 16; vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 114.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 161

als Vermittler zwischen Gestalten,Qualitäten, leiblichen Regungen undGefühlen zu be-

trachten.323 Das wird entscheidend werden, wenn an späterer Stelle die Atmosphären

in einem unverkürzten Sinne bestimmt werden sollen, wofür das leibliche Spüren eine

zentrale Rolle spielt: »Der Leib ist die Empfangsstation für Atmosphären und wirkt auf

diese zurück«.324

GernotBöhmeparallelisiert denUnterschied zwischenLeibundKörpermit demUn-

terschied zwischen Selbst- und Fremderfahrung. Der Leib ist demnach unsere eigene

Natur, wie wir sie selbst erfahren, während der Körper unsere eigene Natur ist, wie sie

uns durch den fremden Blick der Anatomie, Physiologie, Medizin und dergleichen er-

scheint.325 Als Körper ist der Mensch ein Körper unter Körpern im Raum und unterliegt

den entsprechenden Gesetzen. Er kann sich nicht zur selben Zeit am selben Ort wie ein

anderer Körper befinden und er bewegt sich nach denGesetzen derMechanik sowie den

Gesetzen der Trägheit und Reibung durch den Raum. Im Alltag besteht unser Dasein zu

einemnicht unerheblichen Anteil darin,mit uns selbst als Körper umzugehen,wennwir

bei unserenBewegungenunaufhörlich darauf achten,nichtmit anderenKörpern zu kol-

lidieren.326 Andreas Rauh sieht in der Auffassung vomMenschen als Leib undMenschen

als Körper unter Verweis auf Viktor Gorgé zwei komplementäre Weisen des mensch-

lichen Weltbezugs, die sich zwar gegenseitig ausschließen, aber dennoch einander er-

gänzen und gleichermaßen zumMenschsein gehören.327Während das Körper-haben in

einem klar umgrenzten, materiellen, objektivierten Dasein im »Ortsraum«328 besteht,

lässt sich das Leib-sein dem in dieWelt eingelassenen,medialen, leiblich-sinnlich spür-

baren Dasein im »Wahrnehmungsraum«329 zuordnen.330 Dieses ist mein erlebendes Ich

in der Welt, während jenes die Vergegenständlichung meines Ichs in einer verobjekti-

viertenWelt ist. Sehr vereinfacht dargestellt, ist das Körper-haben imOrtsraum der Ge-

genstand der Naturwissenschaften, während sich um ein Verständnis des Leib-seins im

Wahrnehmungsraum die Phänomenologie, bestimmte Disziplinen der Psychologie und

nicht zuletztdieÄsthetikbemühen.EineindrücklichesBeispiel fürdenUnterschiedzwi-

schenLeib undKörper ist die sogenannte Intimsphäre,die imAlltagnicht selten vonPer-

sonen mit einemmangelnden Gespür für die zwischenmenschliche Dynamik von Nähe

undDistanz verletztwird. Jemandmuss nicht erst unserenKörper berühren,umuns be-

reits zu nahe zu treten. Die Sphäre leiblich-sinnlichen Spürens greift wesentlich weiter

in den Raum aus als die gegenständliche Umgrenzung unseres Körpers durch die Haut.

Und auch invertiert gedacht gilt für Gegenstände im Raum, dass sie nicht allein als fest

umgrenzte Körper im Ortsraum erscheinen, sondern durch die Sphäre ihrer Anwesen-

323 Vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 115.

324 Ebd., S. 11.

325 Vgl. Gernot Böhme: Architektur und Atmosphäre, München2 2013, S. 14.

326 Vgl. ebd., S. 119.

327 Vgl. Andreas Rauh: Die besondere Atmosphäre. Ästhetische Feldforschungen, Bielefeld 2012, S. 130.

328 Ebd.

329 Ebd.

330 Auf dieUnterscheidung zwischenOrts- undWahrnehmungsraumsowieweitere Sondierungendes

Raumbegriffs wird im nachfolgenden Kapitel erneut eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Ruinen-Ästhetik

heit in denWahrnehmungsraumausstrahlen,wiewir imAbschnitt zum auratischen Er-

scheinen sehen werden.331

Leib und Körper respektive Orts- undWahrnehmungsraum sind keine voneinander

getrennten Dimensionen des In-der-Welt-seins; sie durchdringen einander vielmehr

wechselseitig und bestimmen unser Befinden in doppelter Hinsicht: Wie ich mich

befinde und wo ich mich befinde. Sich befinden meint, so gesehen, die eigene leibliche

Anwesenheit imRaum spüren und umfasst zum einen, dassman sich in einembestimmten

Raum an einem bestimmten Ort befindet und zum anderen, dass man sich auf eine bestimmte

Weise fühlt, wobei beides zusammenhängt und einhergeht: In meinem Befinden spüre

ich, wo und wie ich mich befinde. Der Zwischenbereich zwischen (objektivem) Raum

und (subjektiver) Befindlichkeit ist dasjenige, was im weiteren Verlauf unter dem Be-

griff ›Atmosphäre‹ Kontur gewinnen soll.332 Für das Atmosphärenerleben grundlegend

ist dabei immer ein leiblich-sinnliches Sich-Spüren in räumlichen Umgebungen.333

Der Zusammenhang der Qualitäten von gegebenen Umgebungen und empfunde-

nen Befindlichkeiten lässt sich so in den Blick nehmen.334 Das gegenwärtige leiblich-

sinnliche Dasein lässt sich als spürbare Anwesenheit auf Seiten des Objekts und als

Spüren der Anwesenheit im Sinne der angesprochenen Befindlichkeit auf Seiten des

Subjekts begreifen.335 Die reziproke Verschränkung des doppelten Befindens »zwischen

wahrnehmendem Dasein und betroffenem Sosein, das Ineins von Wahrnehmung und

Befindlichkeit«336 dient der Erläuterung, inwiefern wir angesichts der Wahrnehmung

von Ruinen in melancholische, nostalgische und elegische Stimmungen verfallen.

Wahrnehmung ist dieser Lesart nach kein neutrales Konstatieren einzelner Sinnes-

daten bzw. Verarbeiten einzelner Sinnesreize, wie es die Sinnesphysiologie suggeriert,

sondern immer zugleich auch ein Eingehen in die eigene leibliche Befindlichkeit ange-

sichts des Wahrgenommenen, wie es sich in phänomenologischer Hinsicht bestimmen

lässt.337 Der »leiblichen Verankerung derWahrnehmung«338 wird demgemäß Rechnung

getragen. Besonders für die räumliche Wahrnehmung von Atmosphären gilt, dass sie

sich nicht einzelsinnlich vollzieht, sondern erst in einemZusammenspiel der Sinne zum

Tragenkommt. Imbereits skizziertendoppeltenBefinden siehtGernotBöhmeden»spe-

zifischenSinn fürdasDarin-Sein«.339 ImSpürenunserer eigenen leiblich-sinnlichenAn-

wesenheitwerdenwir zugleich demRaumund seinerQualitäten gewahr, in demwir uns

befinden. Das leiblich-sinnliche Spüren des Raumes umfasst indessen nicht allein die

331 Vgl. ebd., S. 131.

332 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 122.

333 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 31; siehe auch den Abschnitt Eigenleibliche Reflexion als Potenzial, in:

Marie Ulber: Landschaft und Atmosphäre. Künstlerische Übersetzungen, Bielefeld 2017, S. 49–52 und

hier insb. S. 52: »Eindrückliche atmosphärische Erlebnisse können zu einer leiblichen Reflexion

führen. Dabei werden das leibliche Berührtwerden von der Umgebung bewusst sowie der Kontakt

zum eigenen Leib hergestellt.«

334 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 16.

335 Vgl. ebd., S. 247.

336 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 118.

337 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 139; vgl. auch A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 141, 167.

338 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 122.

339 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 110.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 163

bereits im Kapitel zur Wahrnehmung angesprochenen fünf Sinne Sehen, Hören, Haut-

sinne,RiechenundSchmecken.340Hinzu treten z.B.Schmerzsinn,Tast- undDrucksinn,

Kältesinn undGleichgewichtssinn als gefühlsmäßige leibliche Regungen, die klarerwei-

se nicht losgelöst von den Sinnen, sondern im Verbundmit diesen agieren.341

Der Leib ist also mehr als die fünf Sinne zusammengenommen: »Die Leiblichkeit

ist der einzelsinnlichen Anschauung entzogen, dennoch sinnlich durch die Überstei-

gung der Sinne in synästhetischer Hinsicht.«342 Das leibliche Befinden lässt sich nicht

auf die Sinneswahrnehmung reduzieren, sondern sollte als Erweiterung imVerbundmit

der einzelsinnlichenWahrnehmung gedacht werden. Insofern wird deutlich, inwiefern

wir bestimmte Räume und Orte als bedrückend, erhebend, beengend, offen usw. erle-

ben. Dabei handelt es sich um Charakterisierungen der leiblichen Befindlichkeit, auf

die wir zu sprechen kommen, wenn wir die Qualitäten räumlicher Konstellationen be-

nennen wollen. Die weite Leere des verlassenen Times Square in I am Legend und die be-

klemmende Enge der ruinösen lost places in Silent Hill gewinnen im Rückgriff auf das leib-

lich-sinnliche Spüren vor Ort ihren Sinn, sosehr es sich auch um eine mediale Dar- und

Herstellung der entsprechenden Raumerfahrungen handelt. Im Spiel sind hierbei stets

»Verschränkungen und Überschneidungenmehrerer Sinnesmodalitäten im Spüren der

Wahrnehmungssituation«.343 Es ist ein Ineinander der Sinne, das unsere leibliche Be-

findlichkeitmitträgt.Das leiblich-sinnliche »Spüren im ›Hier und Jetzt‹«344 als ein ganz-

heitlichesZusammenkommenderunterschiedlichenSinnesmodalitäten ist aufSubjekt-

seite dieGrundvoraussetzungdafür, aufObjektseite Atmosphären alsUmgebungsquali-

täten wahrnehmen zu können.345 Da »die biophysischen Grundlagen der verschiedenen

Individuen […] weitgehend identisch sind und konstant bleiben«,346 erleben wir unsere

leiblich-sinnlichen Befindlichkeiten durchaus in ähnlicher Weise, was wir in der gelin-

genden intersubjektiven Verständigung darüber im Medium der Sprache feststellen – so

intrasubjektiv und privat uns unser Befinden im Einzelnen auch vorkommenmag.

Das Zusammenspiel der Sinne umfasst zweierlei Verständnisweisen: Das simulta-

ne und momentane Zusammenkommen unterschiedlicher Sinnesbereiche in der gege-

benen Wahrnehmungssituation und die Synästhesie.347 Demnach kohärieren die Sin-

nesmodalitäten zum einen,weil wir die Atmosphäre einer Ruinemultisensorisch erfah-

ren:Wir sehen zerfallene Steinfassaden imWald, riechenmoderndeHolzbalken,hörendas

Knarzen der Bäume, spüren die Kühle eines Gemäuers und fühlen uns leiblich beklemmt

oderbeflügelt angesichtsdieses räumlichenWahrnehmungserlebnisses.Diebegriffliche

TrennungdesErlebten in einzelne Sinnesbereichewird phänomenal nicht auch zwangs-

läufig getrennt voneinander erfahren; vielmehr bildet sich das Zusammenspiel der er-

340 Vgl. M. Diaconu: Phänomenologie der Sinne, S. 53–95.

341 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 115.

342 Ebd., S. 132.

343 Ebd., S. 80.

344 Ebd., S. 129.

345 Vgl. ebd., S. 89.

346 Michael Hauskeller: Atmosphären erleben. Philosophische Untersuchungen zur Sinneswahrnehmung,

Berlin 1995, S. 45.

347 Zum Begriff ›Synästhesie‹ siehe auch: M. Diaconu: Phänomenologie der Sinne, S. 96–102 u. M. Seel:

Ästhetik des Erscheinens, S. 57–60.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Ruinen-Ästhetik

lebtenAtmosphäre als ein Ineinander derQualitäten vorOrt.Zumanderen lässt sich das

Zusammenspiel derEinzelsinneals buchstäblicheSynästhesie,als »Mit-Empfindung«348

begreifen: »Im allgemeinen versteht man unter Synästhesie […] das Auftreten einer Sin-

nesempfindung in einem Sinnesbereich, der nicht äußerlich gereizt wird, bei gleichzei-

tigem (oder unmittelbar vorhergehendem) Auftreten einer zweiten Empfindung in ei-

nem anderen Sinnesbereich, der gereizt wird, wobei beide Empfindungen in eins flie-

ßen können.«349 Synästhesie benennt psycho-physische Phänomene, im Zuge derer ein

Sinnesreiz nicht nur die ihm primär entsprechende Wahrnehmung, sondern zeitgleich

in einemodermehreren anderen SinnesbereichenWahrnehmungen oder Vorstellungen

hervorruft. So wird z.B. beim Phonismus (dem Farbenhören) im Zuge des Sehens einer

bestimmten Farbe zugleich ein akustischer Tonwahrgenommen,während beim Photis-

mus (dem Tonsehen) mit einem Ton oder Geräusch einhergehend eine bestimmte Farbe

vernommen wird.350

Ineinem strengenSinne treten solchePhänomenenur seltenbzw.nurbei bestimmten

Menschen oder unter Einfluss psychoaktiver Substanzen auf. In einem moderaten Sin-

ne ist »ein synästhetischer Faktor in jederWahrnehmung wirksam«.351 Das »Ineinander

der Sinne« ist etwas, das »auf latente oder offeneWeise in allerWahrnehmungmaßgeb-

lich ist«.352 In Abgrenzung und Unterstützung der einzelnen Sinne untereinander sind

sie »aufeinander abgestimmte Kräfte der räumlichen und zeitlichen Orientierung des

Leibes, ohne deren Kooperation er – angefangen beim Gleichgewicht – keine Stabilität

gewinnen könnte«.353 Die zentrale Stellung der Synästhesie für dieWahrnehmung zeigt

sich u.a. daran, dass wir nicht selten Sinneswahrnehmungen bestimmter Sinnesberei-

chedurch entlehnteTerminologien zurKlassifikation vonWahrnehmungenaus anderen

Sinnesbereichen charakterisieren. Klänge haben eine bestimmte Farbe, Töne sind spitz

oder dumpf,Farbenhaben einenbestimmtenTon,bloßGesehenes ruft bestimmte olfak-

torische oder gustatorische Assoziationen hervor und umgekehrt können Geschmäcker

undGerüchezurReminiszenzvoneinstGesehenem,GehörtemoderErtastetemwerden.

Daraus könnte man schließen, dass sich das leibliche Spüren im synästhetischen Sin-

ne als ein Erfahren vor der Ausdifferenzierung in Einzelsinne verstehen lässt. Das Spü-

renwäre demnachnicht an einzelne Sinnesorgane gebunden, sondern vollzöge sich syn-

ästhetisch, d.h. in »Einheit und Verbund der Sinneserfahrung«,354 die ihren Ausgangs-

punkt ameigenen Leib nimmt.Es soll an dieser Stelle jedochnicht über ›eigentliche‹, der

vertrauten Wahrnehmung zugrundeliegende Formen leiblicher Wahrnehmung speku-

liertwerden.Wir sindesgewohnt,unsereWahrnehmung ingetrenntenSinnesbereichen

zu thematisieren und daran sollte sich eine Reflexion über das leiblich-sinnliche Spüren

zunächst auch orientieren. Sinnvoll erscheint es hingegen, die Wahrnehmung nicht im

348 Wolfhart Henckmann: Synästhesie, in: Lexikon der Ästhetik, hg. v. Wolfhart Henckmann u. Konrad

Lotter, München2 2004, S. 360f., hier S. 360.

349 M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 55.

350 Vgl. Wolfhart Henckmann: Synästhesie, in: Lexikon der Ästhetik, hg. v. Wolfhart Henckmann u. Kon-

rad Lotter, München2 2004, S. 360f., hier S. 360.

351 Ebd.

352 M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 59.

353 Ebd.

354 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 165

Sinne der Sinnesphysiologie nach einemReiz-Reaktions-Schema zu denken oderWahr-

nehmung als bloßes Konstatieren von Sinnesdaten zu begreifen – die Sache ist, wie wir

sehen, komplizierter. Unser leibliches Dasein und damit einhergehend unsere sinnliche

Wahrnehmung sollten vielmehr allzeit als ganzheitliches Fundament des In-der-Welt-

seins gedacht werden. Schließlich bleibt auch das, was wir Geist, Psyche oder Bewusst-

sein nennen, an unsere leibliche Existenz gebunden und nimmt von dieser ihren Aus-

gang, will man nicht vom Reich der Seelen träumen, die sich vorübergehend in unseren

Körpern inkarnieren.

Die Konzeption des leiblich-sinnlichen Spürens wird komplexer, je weiter man den

Begriff des Leibes in Richtung der geistigen und kognitiven Vermögen hin öffnet.Haus-

keller zufolge lässt der Leibesbegriff keine Differenzierung von Körperlichem und Geis-

tigem zu. Wie Schmitz versteht er unter dem leiblichen Weltbezug jene unwillkürliche

Lebenserfahrung vor jeglicher Ausdifferenzierung,die als einzig verlässlicher Ausgangs-

punkt des In-der-Welt-seins akzeptiertwird.355 Konsequenterweise ist es beiHauskeller

nicht »das reine, erkennende Bewußtsein, sondern der Leib, der zuerst die Sprache der

Gefühle zu verstehen lernt«.356 Nicht durch konventionelle Zeichen, d.h. Semiotik und

Sprache,werdenwir demnach in dieWelt derGefühle sozialisiert, sondern durch die Art

undWeise,wiewir behandelt werden. Sowerden Zuneigung undAblehnung imKindes-

alter unmittelbar am eigenen Leibe durch die leibliche Nähe undDistanz der elterlichen

Fürsorge erfahren. Entwicklungsgeschichtlich tragen und prägen diese frühen Leiber-

fahrungen unser späteres Dasein in kaum zu überschätzender Weise, woran auch die

Psychologie bekanntermaßen nicht müde wird zu erinnern. Unser leiblich-sinnliches

Befinden in bestimmten Situationenwird u.a. von jenen frühen Leiberfahrungen getra-

gen. Rauh fasst dieses leibliche Gedächtnis neben anderen Aspekten unter den Begriff

der »aisthetischen Hintergrunderfahrung«,357 um zu erläutern, inwiefern das jeweili-

ge momentane leiblich-sinnliche Spüren von einem erinnerten leiblich-sinnlichen Spü-

ren durchzogen ist. Die Wahrnehmungsweise des Spürens ist ein gegenwartsgebunde-

nes Gewahrwerden der anwesenden Umgebung in der eigenen leiblichen Anwesenheit,

ganz im Sinne des bereits erläuterten doppelten Befindens, das eine Aufmerksamkeit

zugleich für uns selbst und unsere Welt hervorbringt und erfordert.358 Für dieses Erle-

ben im Hier und Jetzt sind jedoch meist Faktoren relevant, die über das jetzt und hier

Gegebene hinausgehen.359 Ein solchermaßen erweiterter Wahrnehmungsbegriff öffnet

355 Vgl. M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 43, Anm. 31.

356 Ebd., S. 52.

357 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 154–157.

358 Vgl. ebd., S. 127.

359 Gert Selle spekuliert im Zusammenhangmit der Raumwahrnehmung von Architekturen über eine

weitreichende Form von ›Raum-Sinn‹: »Von einem Raum-Sinn zu sprechen, hilft zu verdeutlichen,

was alles in der Raumwahrnehmung zusammenläuft. Raum-Sinnwäre zu beschreiben als Produkt

einer multisensorisch grundierten Entwicklung von Empfindsamkeiten gegenüber dem umbau-

ten Raum, wobei Empfindsamkeit hier eine Wahrnehmungsfähigkeit meint, die sowohl die phy-

sischen Gegebenheiten als auch die immateriellen Dimensionen des Raumes und die psychohis-

torischen Beteiligungen des wahrnehmenden Subjekts vor dem Fond einer kollektivenWahrneh-

mungs- und Deutungsgeschichte zur Anschauung zu bringen verstünde. […] Manmuß realisieren,

daßman sich im Raum einer gesellschaftlich-historisch definierten Form derWahrnehmungswei-

se, gleichsam im Raster vorgeformter Sinnlichkeit und Sinnsuche befindet. Undman hätte […] ein

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Ruinen-Ästhetik

sich nicht allein zugunsten leiblicher Aspekte, sondern auch hinsichtlich kognitiver Ver-

mögen: Erinnerungen, daraus resultierende Erwartungen, Assoziationen, Konnotatio-

nen, Befürchtungen, Hoffnungen, Begierden und Intentionen unterschiedlichster Art

verleihen dem jeweils Gegebenen bestimmteNuancen,die nicht an und für sich gegeben

sind, sondernnur imZusammenspielmit uns alsWahrnehmendenGestalt gewinnen.360

Das führt uns jedoch in den Bereich von Interpretation, Imagination und Reflexion, die

letztlich auch unser leiblich-sinnliches In-der-Welt-sein tragen, womit wir wieder im

Raum der Gründe und somit bei der tragenden Rolle der Sprache für unsere leiblich-

sinnliche Wahrnehmung angelangt wären, wie es im Kapitel zum Raum der Sprache und

dem Bedeutungsholismus thematisiert wurde.

Wir sehen hieran, dass die Konzeption eines rein phänomenalen Spürens mit Blick

auf komplexe menschliche Wahrnehmungsvollzüge zu kurz greift. Es reicht nicht, die

sogenannte unwillkürliche Lebenserfahrung zum alleinig hinnehmbaren Fundament

der Theoriebildung zu erklären, sie als bloße Leiberfahrung zu reflektieren und von

hier aus alle Bereiche des In-der-Welt-seins erläutern zu wollen. Am Beispiel der ais-

thetischen Hintergrunderfahrung zeigt sich, dass Rauh in die Leibphänomenologie

etwas durch die Hintertür wieder hineinholt, das sich auf Basis des Leibes allein nicht

hinreichend erläutern lässt: Die Rolle von Sprache und Semiotik für unser In-der-

Welt-sein. Unser Überzeugungshaushalt und Erfahrungshorizont artikuliert sich nun

einmal in der Sprache, wenn davon in irgendeiner bestimmten Weise etwas für unser

jetziges leiblich-sinnliches Befinden relevant sein soll, obgleich wir klarerweise nicht

jederzeit dazu in der Lage sind, Besagtes zu verbalisieren. Vor diesem Hintergrund des

sprachlichen Ganzen im Sinne des behandelten Sprachholismus bildet sich die Welt in

epistemologischer Hinsicht als eine Bestimmte, und das ist nichts, was sich einzig und

allein von der unmittelbaren Leiberfahrung her verstehen ließe. Das leiblich-sinnliche

Spüren bleibt durch unddurch anästhetisch,wenn es nicht Affärenmit Begriffsweisen –

im Sinne der Spurensuche nach Bedeutsamkeit – eingeht. Allein im Verbund von Spur

und Spüren nimmt die Welt Gestalt an. Nur weil wir mittels Sprache und Semiotik

artikuliertem Sinn auf der Spur sind, können wir uns einem leiblich-sinnlichen Spüren

überlassen, das unsere Sinngebungen immer wieder unterläuft und deren iterative

Reartikulation und damit eine Reorganisation von Begriffskonstellationen fordert.

(Begrifflich bedeutsame) Spuren und (leiblich-sinnliches) Spüren sind zwei Seiten ein

und derselben Medaille der ästhetischen Faszination nicht allein an Ruinen und oszil-

lieren gleichermaßen zwischen dem Subjekt- und Objektpol der Wahrnehmung – im

ersten Fall auf der Suche nach Sinn (Bedeutung), im zweiten Fall auf der Suche nach

reflexives Wahrnehmungsbewußtsein zu produzieren, das die eigene Situiertheit im Raum der

Wahrnehmung erkennt. Raum-Sinn wäre demnach eine selbstreflexive Fähigkeit zu nennen, die

subjektives Empfinden zuläßt, aber dessen Bedingtheiten gleichzeitig zu Bewußtsein kommen

läßt. […] Im Akt der Wahrnehmung des Raumes nehme ich mich beobachtend selbst wahr, nicht

nur den Raum. Ich vergegenwärtige auch die Situation, in der das geschieht – die eigene lebensge-

schichtliche Lage und Gestimmtheit, und den kulturell definierten Blick, die Anschauungsweise,

die ich auf den Raum und meine Befindlichkeit darin anwende.« (Gert Selle: Im Raum sein. Über

Wahrnehmung von Architektur, in: Michael Hauskeller (Hg.):Die Kunst derWahrnehmung. Beiträge zu

einer Philosophie der sinnlichen Erkenntnis, Zug/Schweiz 2003, S. 261–279, hier S. 271–273)

360 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 169f.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 167

Sinnlichkeit (leiblichem Empfinden). Das Verhältnis von Spur und Spüren muss dabei

als ein reziprokes betrachtet werden: Eine Veränderung des einen bringt eine Verände-

rung des anderen mit sich; ein Wandel der Sinngebung verursacht einen Wandel des

leiblich-sinnlichen Befindens; eine Veränderung des leiblich-sinnlichen Befindens zieht

umgekehrt eine Veränderung der Sinngebung nach sich. Dieses dynamische Verhältnis

muss demnach bilateral, nicht unilateral begriffen werden. Die Ruine als paradoxes

Zeichen ist hierfür ein besonders eindrückliches Beispiel. Je nach Auffassungsweise

wird an ihr sehr Unterschiedliches erfahrbar: So umfriedet sie ihre Betrachter als der

Zeit enthobener idyllischer Ort der Ruhe oder versetzt sie in Schauer angesichts von

ZerstörungundVerfall, lässt sie nostalgisch in vergangenenZeiten schwelgenoder ange-

sichts der Zukunft bangen, versetzt sie in eine beflügelte Neugier und Entdeckungslust

oder in melancholische Schwere ob der Vergeblichkeit menschlichen Tuns. In jedem

Fall sind es voraussetzungsreiche Verständnisweisen, die entsprechende Wahrneh-

mungsweisen wecken und umgekehrt ziehen bestimmte Wahrnehmungen veränderte

Verständnisse nach sich. Diesen Zusammenhang von Anschauung und Begriff im Geis-

te Kants an dieser Stelle noch einmal besonders stark zu machen, ist für die weitere

Auseinandersetzung mit den Atmosphären entscheidend, denn hierin unterscheiden

sich die angestellten Überlegungen grundsätzlich von den referierten Positionen zum

Atmosphärenbegriff.

Das leiblich-sinnliche Spüren fühlt sich in Räumeund derenQualitäten ein –darum

geht es imHinblick auf das Atmosphärenerleben. Imnächsten Abschnitt wollenwir ver-

folgen, welche Vorstellungen vom Raum hierfür relevant sind und inwieweit ein gegen-

über denNaturwissenschaften abgewandeltesRaumverständnis dieThematisierungder

Atmosphären für ästhetischeZusammenhänge legitimiert. Für die Atmosphären geht es

dabei umden »Raum leiblichen Spürens, – eines Spürens, das in die unbestimmteWeite

auslangt […]«.361

4.4.2 Ortsraum und Wahrnehmungsraum

Eswar nun bereits in unterschiedlicherHinsicht vomRaumbegriff die Rede,wenn es im

Hinblick auf die ästhetischen Medien um den Bildraum, den eher passiven Bewegtbild-

raum imFilm,den eher interaktivenBewegtbildraum imComputerspiel, erweiterte und

virtuelle Raumerfahrungen sowie zur Erläuterung ästhetischer Raumerlebnisse um den

RaumderWahrnehmung, Raumder Sprache, Raumder Zeichen und den Raumder Ge-

fühle ging. Raum im buchstäblichen Sinne war dabei insofern angesprochen, als es um

ein Verständnis ästhetischer Wahrnehmung im Raum geht. Ästhetische Wahrnehmung

ist immer eineWahrnehmung imRaum,wenngleich der Raumnicht immer Gegenstand

der ästhetischenWahrnehmung ist, schließlich können wir unsere Aufmerksamkeit auf

bestimmte einzelne Gegenstände im Raum oder auf das Zusammenspiel dieser Gegen-

stände als räumliche Qualitäten richten. Das Ruinenästhetische lebt medial wie außer-

medial in eminenterWeise von ästhetischenRaumerfahrungen,diewir als atmosphärisch

in einemnäher zu bestimmendenSinne erleben.Bevorwirweiter auf denBegriff ›Atmo-

361 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Ruinen-Ästhetik

sphäre‹ eingehen, soll zunächst nachgewiesenwerden, umwelchen Raum es geht,wenn

wir von Atmosphären sprechen.

Äquivalent zum Spurbegriff kann man Pape zufolge sagen, »dass ›Spüren‹ meistens

ein Aufspüren von etwas an einer räumlichen Position ist, die in Beziehung zu ande-

ren Positionen und zeitlich vorausgegangenen Prozessen erfasst wird«.362 Während

das Aufspüren von etwas an einer räumlichen Position die Spurensuche im Orts-

raum meint, ging es im Unterschied dazu zuletzt um das leiblich-sinnliche Spüren im

Wahrnehmungsraum, wobei beide Formen der Raumwahrnehmung für das Ruinen-

ästhetische von Interesse sind. Wie lässt sich dieser Unterschied zwischen Orts- und

Wahrnehmungsraum begreifen?

Zur Beantwortung dieser Frage lohnt ein erneuter Blick auf dieTheoriekonstruktio-

nen von Schmitz – auch an dieser Stelle nicht, um sie unhinterfragt zu übernehmen,

sondern weil sie einen Perspektivenwechsel ermöglichen. Grundsätzlich unterscheidet

Schmitz »flächenlose und flächenhaltige Räume«.363 Der flächenhaltige Raum ist der

»Ortsraum«.364 Aus der griechischen Geometrie als erster deduktiver Wissenschaft re-

sultiert die Vorstellung vom Raum als eines flächenhaltigen, in dem flächige Figuren

wie Kreise, Dreiecke und Kegelschnitte sowie Körper nach Maßgabe ihrer Oberflächen

betrachtet werden. Daraus entwickelte sich in der Folge die analytische Koordinaten-

geometrie, die anhand von in der Fläche entwickelten Netzen den Raum überspannt

und das Schema einer wunschgemäß genauen Ortsbestimmung schafft. Heute ist uns

das menschliche Verhältnis zum Raum als Ortsraum besonders durch Technologien

wie Navigationssysteme und das darin zur Anwendung kommende GPS (Global Posi-

tioning System) geläufig, das es jederzeit ermöglicht, mit den entsprechenden Geräten

exakte Ortsbestimmungen vorzunehmen und sich folglich Orientierung im Raum zu

verschaffen.

Entscheidend seien Schmitz zufolge insbesondere die Flächen als »Quellen der Di-

mensionierung«,365 die es erlauben, Stufen der Ausdehnung im Raum durch Dimensi-

onszahlen zu differenzieren, wobei die Eindimensionalität der Linie oder der Strecke,

die Zweidimensionalität der Fläche und die Dreidimensionalität dem Körper zugewie-

sen werden. Ohne Flächen könneman nicht absteigend zu den Strecken als Kanten und

den Punkten als Ecken gelangen. Ohne Flächen und Strecken gäbe es somit keine Mög-

lichkeit,massive Körper als dreidimensionale Volumina zu interpretieren oder ein »Sys-

tem von Orten«366 einzuführen, um mittels Abständen und Lagen angeben zu können,

wo im Sinne von an welcher Stelle sich etwas befindet.367

Im Gegensatz zum Ortsraum bestimmt Schmitz den leiblichen Raum bzw. den Ge-

fühlsraum, dem in der Folge die Atmosphären zugewiesen werden, als einen flächenlo-

sen Raum. Als Beispiel für den flächenlosen Raum führt Schmitz den Raum des Schalls

an. Der Schall beispielsweise eines Gongschlages breitet sich voluminös im Raum aus,

362 H. Pape: Fußabdrücke und Eigennamen, S. 39.

363 H. Schmitz: Atmosphären, S. 9.

364 Ebd.

365 H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 72.

366 H. Schmitz: Atmosphären, S. 9.

367 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 169

jedoch nicht auf dreidimensionaleWeise.Der Schall hat keine Flächen, sondern ein prä-

dimensionalesVolumen.Ähnlich verhält es sichmit bestimmtenWitterungenwieWind,

Nebel oder mit Rauch.368 Solchermaßen flächenlose Räume sind »unerlässliche Voraus-

setzungen, nicht nur psychologisch oder anthropologisch, sondern sogar logisch«369 für

den Ortsraum. Der Ortsraum könne Schmitz zufolge ohne Rekurs auf den flächenlo-

sen Raum gar nicht eingeführt werden. Damit ein Ortsraum aufgespannt werden kann,

müssen ruhende Bezugsobjekte vorausgesetzt werden. Ruhe und Bewegung seien im

Ortsraum jedoch nur als Beharren bzw. Wechsel des Ortes zu definieren. Ortsbestim-

mungen setzen also die Ruhe ihrer Bezugsobjekte voraus,während zugleich die Ruhe im

Ortsraum – verstanden als ein Beharren am Ort – Orte voraussetzt. Ruhe setzt den Ort

und der Ort die Ruhe voraus, womit man in einen Zirkelschluss gerät.370 Schmitzʼ Ver-

ständnis nach ist der flächenlose Raumdie Bedingung dafür, überhaupt einenOrtsraum

mittels LagenundAbständen ausgehend von »gestalthaftenRuheerfahrungen«371 als Be-

zugsobjektendefinieren zu können.Die prädimensionale leiblich-sinnlicheRaumerfah-

rung,die etwasals ruhendoder inBewegungerfasst, ist folglichdieGrundvoraussetzung

dafür, von dort aus Ortsräume setzen und bestimmen zu können. Auch Gernot Böhme

zufolge liegt die leibliche Raumerfahrung vor jeder Körpererfahrung.372 Als eindrückli-

ches Beispiel flächenloser Räume nennt er Farb- und Lichträume, wie sie beispielsweise

der Künstler James Turrell kreiert.373

Mit Schmitzʼ skizzierter Unterscheidung zwischen flächenhaltigen und flächenlo-

sen Räumen sind zwei grundsätzlich konträre Weisen des menschlichen Raumbezuges

angesprochen, die von Gernot Böhme noch einmal auf etwas andere Weise voneinan-

der abgegrenzt werden. Er kontrastiert zunächst im Rückgriff auf die Begriffe ›topos‹

(Aristoteles) und ›spatium‹ (Descartes) den topologischen mit dem metrischen Raum, die

er beide der geometrischen Auffassung des Raumes zuordnet, da sich beide wesentlich

auf Körper beziehen: Körper begrenzen den Raum, der Raum wird als Extension von

Körpern und deren Abmessung betrachtet, im Raum finden Körper eine bestimmte La-

ge und durch den Raum hindurch bewegen sich Körper. Topologie ist die Wissenschaft

von vielfältigen Lage- und Umgebungsbeziehungen, Geometrie die Wissenschaft vom

Formenreichtum metrischer Beziehungen. Aristoteles definiert Raum im Sinne von to-

pos als die innere Oberfläche der umgebenen Körper. Raum ist folglich wesentlich be-

grenzt und zu betrachten als etwas, in dem sich etwas befindet – sprich: als Ort bzw. Or-

te, die sich wechselweise umgeben. Der Raum im Sinne von spatium lässt sich hingegen

als Abstand zwischen Körpern bestimmen. Der Zwischenraum ist somit eine Distanz,

die durchschritten werden kann, oder ein Volumen, das angefüllt wird. Der topologi-

sche ist der Ortsraum, während sich der metrische als Abstandsraum bezeichnen lässt.

ImOrtsraum sindwir körperlich anwesend,während dermetrische Raumder Raum als

368 Vgl. ebd., S. 15.

369 Ebd.

370 Vgl. ebd.

371 Ebd.

372 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 123.

373 Vgl. ebd., S. 119; vgl. dazu auch Eva Schürmann: ErscheinenundWahrnehmen.Eine vergleichende Studie

zur Kunst von James Turrell und der Philosophie Merleau-Pontys, München 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Ruinen-Ästhetik

Medium von Darstellungen ist. Der Ortsraum ist bestimmt durch Umgebungen, Nach-

barschaften und Lagebeziehungen, indessen der metrische Raum sich durch Abstände

und Distanzen definiert. Im Ortsraum befindet man sich, im metrischen Raum stellt

man sichDinge vor.Der geometrische oder auch euklidische Raum – imSinne desOrts-

und Abstandsraumes – ist der Raum, der sich imUnterschied zum leiblichen Raum ver-

messen lässt.374 Der (geo)metrische Raum operiert somit auf der Ebene des Vorstellens,

während der leibliche Raum der Ebene des (Da)Seins zuzuordnen ist.375 Rauh bestimmt

den geometrischen Ortsraum auch als eigenständigen, absoluten Raum unabhängig von

wahrnehmenden Subjekten, der als Behälter oder Container für Objekte, als physikali-

scher, geografisch vermessbarer Raum der Realität gedacht wird. Demgegenüber stellt

er den phänomenalenWahrnehmungsraum als relationalen Raum in Bezug zu wahrneh-

mendenSubjektenals einenvonQualitätengestimmtenRaum,als psychischen, flächen-

losen, nicht abmessbaren Raum derWirklichkeit. Über räumliches Orientierungsvermö-

gen erfassen wir die topografische Struktur des Ortsraumes, während wir uns über das

Empfindendie affektive Struktur desWahrnehmungsraumes erschließen.376DerUnter-

schied zwischen Orts- undWahrnehmungsraum sei vergleichbar mit dem Unterschied

zwischenLandkarte undLandschaft: »Die Landkarte erfasst detailliert die geografischen

Strukturen eines Ortes, die Realität der Dinge ist als verortete Ordnung kartografierbar.

Demgegenüber sindmit Landschaft dieErgriffenheit undEindrücke an spezifischenOr-

ten der Landkarte gemeint, derWechsel vom beschriebenen zum belebten Raum.«377

Schmitzʼ Unterscheidung zwischen flächenhaltigem Ortsraum und flächenlosem

Raum des Leibes kann die ungewünschte Folgerung nach sich ziehen, Flächen seien

für unser leibliches Befinden belanglos. Das wäre nicht zuletzt angesichts der Archi-

tektur zutiefst widersinnig, deren Anziehungskraft gerade darin besteht, uns durch

geschaffene Flächen, Körper und Umgrenzungen in Räume zu involvieren, die sich auf

unser leiblich-sinnliches Befinden auswirken. Gernot Böhme grenzt sich von Schmitzʼ

Konzeption des leiblichen Raumes als flächenlosem Raum ab und hält dagegen fest,

dass es durchaus »ein leibliches Spüren von Flächen«378 gibt. Der Ortsraum und der

Raum leiblich-sinnlichen Spürens fallen deswegen jedoch keineswegs zusammen: »Der

Ortsraum und der Abstandsraum sind wesentlich durch Dinge bestimmt. Der Raum als

Raum der leiblichen Anwesenheit dagegen ist zunächst nichts weiter als die spürbare

unbestimmte Weite, aus der heraus sich durch Artikulation Räume unterschiedlichen

Charakters bilden können.«379 Unter Artikulation versteht Gernot Böhme Orientie-

rungen, Bewegungsanmutungen und Markierungen, die im Raum Konzentrationen,

Richtungen undKonstellationen herbeiführen.380 Für den leiblichenRaum ist dabei ins-

besondere derOrtsraum imSinne des topologischenRaumes relevant.Wir erfahren den

Raum in Bezug zu uns selbst anhand von Nachbarschaften und Umgebungen. Es ist der

374 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 15f.

375 Vgl. ebd., S. 118f.; vgl. auch G. Böhme: Leib, S. 59f.

376 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 128f.

377 Ebd.

378 G. Böhme: Leib, S. 60.

379 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 113.

380 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 171

Raum, der auf meinen Leib und mich als Erlebenden zentriert ist: »Raum wird genuin

erfahren dadurch, dass man im Raum ist. Durch leibliche Anwesenheit.«381 Dabei sind

vor allem Richtungen wie oben/unten, rechts/links sowie vorne/hinten von Bedeutung,

aber auch Enge undWeite, Erhebung undGedrücktsein,Nähe und Ferne,Offenheit und

Geschlossenheit, die genannten Bewegungsanmutungen und -hemmungen, Helligkeit

und Dunkelheit oder Luzidität und Opazität.382 In dieser Hinsicht nimmt der topolo-

gische Raum immer auch Einfluss auf unser leiblich-sinnliches Befinden. Spätestens

im Kapitel zu den Atmosphären der Architektur wird hierauf erneut dezidiert einzugehen

sein.

Der leibliche Raum lässt sich mit Gernot Böhme noch einmal spezifizieren in (i) den

Richtungsraum, der sich nach meinen Bewegungstendenzen richtet, (ii) den anisotro-

pen Raum, der durch die eigene leibliche Gegenwart zentriert ist und (iii) den Raum des

Zusammen- oder Beieinanderseins, der sich wiederum in (iii.a) den Handlungsraum,

(iii.b) denRaumder eigenen leiblichenAnwesenheit und (iii.c) denWahrnehmungsraum

unterteilen lässt. Es handelt sich bei dieser Untergliederung nicht um tatsächlich ge-

trennte Räume, sondern um unterschiedliche Facetten ein und desselben Raumes leib-

licher Gegenwart.383

(iii.a) Der Handlungsraum ist der Spielraum für meine möglichen Handlungen

und Bewegungen.384 Der Raum gewinnt seine Artikulation durch mein Ausgreifen auf

bestimmte Bewegungsziele oder zu behandelnde Objekte und Personen. Gemäß dieser

Richtungen und Intentionen wird der Raum wahrgenommen. Hierbei sind die Flächen

relevant, denn sie limitieren unsere Handlungs- und Bewegungsmöglichkeiten; durch

die Gegebenheiten im objektiven Raum wie Umgrenzungen, Wände, Böden, Decken

und Gegenstände wird das leibliche Spüren des Raumes determiniert. Der topologische

Raum im Sinne der Umgebungen, Nachbarschaften und Lagebeziehungen sowie die in

ihm als objektivem Raum enthaltenen Dinge bestimmen in dieser Hinsicht den Raum

des leiblichen Spürens.

(iii.b) Der Raum der eigenen leiblichen Anwesenheit wird imModus des im vorheri-

gen Kapitel erläuterten doppelten Befindens verspürt:Wie und wo ich mich befinde. In

unserem Befinden spüren wir,wowir uns befinden; anhand unserer Befindlichkeit spü-

ren wir, in welcher Art von objektiv gegebenemRaumwir uns befinden. Unser Befinden

kann eher vom Subjektpol derWahrnehmungssituation seinen Ausgang nehmen, wenn

eine bestimmte innere Befindlichkeit den äußeren Raum stimmt oder eher am Objekt-

pol desWahrgenommenenAnstoßnehmen,wennbestimmteäußereGegebenheitenmit

einer spezifischen Charakteristik sich auf die eigene Befindlichkeit auswirken.Dann er-

fahren wir bestimmte Räume als bedrückend oder erhebend, trüb oder heiter, gemüt-

lich oder unbehaglich und sprechen von der Atmosphäre dieser Räume. Dabei handelt

es sich fortwährend um eine nicht-neutrale Wahrnehmung an einem nicht-neutralen

381 Ebd., S. 110.

382 Vgl. ebd., S. 16, 122.

383 Auch nachfolgend vgl. G. Böhme: Leib, S. 54f.

384 »Raum wird durch menschliches Handeln (wozu auch Wahrnehmung zählt) konstituiert, umge-

kehrt wirken Räume auf das Handeln und die Gefühle zurück.« (G. Lehnert: Raum und Gefühl, S. 11)

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Ruinen-Ästhetik

Ort.385 Unsere psycho-physische Konstitution beeinflusst das am Ort Erlebte, während

sich umgekehrt der Ort auf unsere Verfassung auswirkt.

(iii.c) Der leibliche Raum lässt sich in terminologischer Abgrenzung zum Ortsraum

auch alsWahrnehmungsraum begreifen. Es ist der Raumdes »Seins-bei«386 denDingen

und anderen Personen im Raum, deren Anwesenheit wir leiblich-sinnlich spüren. Die

sinnliche Wahrnehmung ist, wie wir bereits gesehen haben, kein bloßes Konstatieren

von Sinneseindrücken, sondern versetzt uns zuweilen in somatische Zustände affekti-

ver leiblicher Regungen.DasWahrgenommene greift in die »leiblicheÖkonomie«387 ein,

wie Gernot Böhme es benennt. Die Befindlichkeit ist der besondere Sinn für die Quali-

täten des Raumes, in demman sich befindet. Das Befinden darf jedoch nicht als ein ei-

gener Sinn neben den anderen fünf Sinnen gedacht werden, sondern resultiert aus dem

Zusammenwirken der fünf Sinne im Ganzen. Unsere Befindlichkeit ist so gesehen der

undifferenzierte Grund, aus dem einzelsinnliche Verständnisweisen durch Analyse ge-

wonnen und thematisiert werden können. Für den Wahrnehmungsraum entscheidend

ist somit das Zusammenspiel aller fünf Sinne in synästhetischer Hinsicht.388 Die Cha-

rakteristiken bestimmter räumlicher Konfigurationen werden als ein »Zusammenspiel

einer Mannigfaltigkeit von Umgebungsqualitäten«389 wahrgenommen. Der Sehraum,

Hörraum, Duftraum, Geschmacksraum und Tastraum dürfen mit Blick auf das Befin-

den demnach nicht als getrennte Sphären sinnlichen Erlebens gedacht werden, sondern

müssen als ein Ineinander leiblich-sinnlichen Spürens begriffen werden, wenn wir ver-

stehenwollen,wie bestimmte Atmosphären in bestimmten Räumen an bestimmtenOr-

ten Gestalt annehmen.390 Entscheidend für die im weiteren Verlauf zu behandelnden

Atmosphären ist, dass diese nur wahrnehmungsräumlich, nicht aber ortsräumlich auf-

findbar sind.391 Dem Orts- und Abstandsraum sind Atmosphären nicht zuzuweisen –

sie sind vielmehr die Weise, in der uns Orte phänomenal erscheinen und hierfür ist der

Wahrnehmungsraum als Raum leiblich-sinnlicher Anwesenheit der relevante Zugang.

Alle in diesem Kapitel genannten Raumbegriffe sind keineswegs als unterschiedli-

che Räume im buchstäblichen Sinne zu begreifen, als würden sie parallel zueinander

existieren undwir uns entweder in dem einen oder in dem anderen aufhalten. Vielmehr

durchdringen sich die verschiedenen besagten Facetten räumlicherWahrnehmung und

bilden in ihrem Zusammenspiel den Raum in der Weise, wie wir ihn erleben, wenn wir

uns im Raum befinden. Bei Schmitz heißt es dazu: »Leiblicher Raum, Gefühlsraum und

dem Leib entfremdeter Ortsraumwechseln sich im Erleben, Verhalten und Verständnis

des normalen Erwachsenen ohne Ordnung ab und durchdringen einander in zufälliger

Mischung.«392 Auch Rauh betont eine solche Wechselwirkung zwischen demWahrneh-

mungsraum als Raum gestimmter Anwesenheit und demOrtsraum als objektiv gegebe-

ner Raumstruktur. Das »Betroffensein imWahrnehmungsraum« bleibt jederzeit an ein

385 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 91.

386 G. Böhme: Leib, S. 55.

387 Ebd.

388 Vgl. ebd., S. 185.

389 Ebd., S. 187.

390 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 242.

391 Vgl. M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 34.

392 H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 173

»Dasein im Ortsraum« gebunden und der Ortsraum bestimmt in vielfacher Hinsicht,

wie derWahrnehmungsraum erfahren wird.393

Die angestellten Differenzierungen des Raumbegriffs sowie die Überlegungen zum

leiblich-sinnlichen Spüren bereiten denÜbergang zu einer Auseinandersetzungmit den

Atmosphären vor, der im folgenden Abschnitt zu Gefühlen als Atmosphären erfolgt.Das

atmosphärische Erleben soll dabei als eine unter anderen Formen der ästhetischen Auf-

merksamkeit konzipiertwerden.394 ImUnterschiedzueiner bloßenAufmerksamkeit für

einzelne Gegenstände im Raum kommt es im Zuge des atmosphärischen Erscheinens

zu einer Aufmerksamkeit auf das Zusammenspiel der Objekte im Raum: »Der atmo-

sphärische Raumwirkt als Verdichtung, die die Aufmerksamkeit bindet.«395 Im leiblich-

sinnlichen Spüren wird die Atmosphäre weniger in einem Raum, sondern vielmehr als

Raum gewahr.396 Der Raum ist kein Gegenstand, sondern Hintergrund, Horizont und

Spielraum, in dem uns Gegenstände erscheinen können.397 Er muss dabei Gernot Böh-

me zufolge als Totale betrachtet werden: »Im Raum sein heißt, rundherum vom Raum

umgeben zu sein.«398 In einer Aufmerksamkeit für diesen uns umgebenden Raum be-

steht das ästhetische Interesse für das Atmosphärische. Anlass hierzu kann prinzipiell

jeder Raum geben: »Da jeder Raum, mit dem wir es zu tun haben, notwendig auch ein

Wahrnehmungsraum sein muß, Wahrnehmung aber nur bedeutungshaft möglich ist,

ist aller Raum letztlich atmosphärisch durchstimmt […].«399 Der Raum leiblicher Anwe-

senheit ist so gesehen immer ein gestimmter Raum, in dem eine Atmosphäre herrscht –

und sei es auch nur die Atmosphäre öder Langeweile.400 Aus der Einsicht, dass sich jeder

Raum atmosphärisch erleben lässt, folgt jedoch keineswegs, dass wir jeden Raum jeder-

zeit atmosphärisch wahrnehmen – eher das Gegenteil ist der Fall: Oftmals bleibt unsere

alltägliche, intentionaleWahrnehmungmit allerlei Dingen in instrumentellerWeise be-

fasst und achtet gerade nicht in ästhetischer Hinsicht auf die Formationen des uns um-

gebenden Raumes. AtmosphärischesWahrnehmen kann demnach nur eine unter ande-

renWahrnehmungsweisensein. ImAbschnitt zumatmosphärischenErscheinenwerden

wir hierauf zurückkommen.

ImnächstenAbschnitt soll nunderÜbergang zudenAtmosphären vollzogenwerden

und wir wollen sehen, wie im Zwischenbereich zwischen Wahrnehmendem undWahr-

genommenem die Atmosphären Gestalt annehmen: »Im Zusammentreffen von Subjekt

und Objekt amalgamiert der Raum zur Atmosphäre.«401 Im Fokus des Interesses wird

dabei stehen, inwiefern uns Atmosphären immer auch in bestimmte Gefühlslagen ver-

setzen, weshalb sich vom Raum der Gefühle oder im Sinne Schmitzʼ auch von Gefühlen als

393 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 129.

394 Zu unterschiedlichenModi ästhetischer Erfahrung siehe beispielhaft den AbschnittModelle ästhe-

tischer Erfahrung: Kontemplation, Pragmatik, Kritik und Differenz, in: G. Schweppenhäuser: Ästhetik.

Philosophische Grundlagen und Schlüsselbegriffe, S. 22–33.

395 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 128.

396 Vgl. ebd.

397 Vgl. G. Böhme: Atmosphäre, S. 127.

398 Ebd.

399 M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 48.

400 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 18.

401 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Ruinen-Ästhetik

Atmosphären sprechen lässt. Es geht um die Art und Weise, wie uns Räume und die in

ihnen enthaltenen Dinge im leiblich-sinnlichen Spüren emotional anmuten.402

4.4.3 Gefühle als Atmosphären

Die beiden vorausgegangenen Abschnitte zum leiblich-sinnlichen Spüren im Sinne des

doppelten Befindens,wo ich mich im Ortsraum und wie ich mich imWahrnehmungsraum

befinde, solltenGrundverständnisse vorbereiten, auf derenBasis sich die Gefühle als At-

mosphären thematisieren lassen. Dabei gilt es, sich von subjektivistischen Projektions-

thesen zu lösen, wonach wir (innere) Gefühle lediglich auf (äußere) Orte, Personen und

Dinge projizieren. Die Ruinen als Spuren im Raum gehen uns affektiv-emotiv an. Für

diese Ansprache durch Objekte in derWelt ein adäquates Verständnis zu entwickeln, ist

das Ziel der vorliegenden Überlegungen. Zu diesem Zwecke werden wir in diesem Ab-

schnitt noch einmal genauer auf die gefühlsmäßige Dimension des Atmosphärenerle-

bens blicken, um zu fragen: Inwiefern lassen sich Gefühle als Atmosphären verstehen?

Wie zuvor soll uns Schmitzʼ Konzeption – an dieser Stelle: der Gefühle als Atmo-

sphären – als Impuls für die nachfolgende Reflexion dienen. Schmitz liefert folgende

Definition der Gefühle: »Gefühle sind räumlich ergossene Atmosphären und leiblich ergreifen-

deMächte.«403 Die Atmosphärenweist er dem zuvor genannten flächenlosen Raum zu, in

welchem sie bestimmteGebiete oder Bereiche der erlebten Anwesenheit besetzen; bleibt

man konsequent bei Schmitzʼ Konzeption, stellt sich die Frage, wie die Atmosphären lo-

kalisiertwerdensollen,wennder flächenloseRaumgeradenichtderOrts-undAbstands-

raum sein soll, in dem sich überhaupt nur Orte verorten lassen, die von bestimmten At-

mosphären besetzt sein könnten.404 Schmitz denkt, dass uns Gefühle wie Freude, Trau-

er, Zorn, Scham, Furcht, Mut, Ärger, Mitleid und Zufriedenheit in der unwillkürlichen

Lebenserfahrung, d.h. unserer leiblichen Gegenwart angehen: »Gefühle sind räumlich,

aber ortlos, ergossene Atmosphären.«405 Sie sind unmittelbar leiblich spürbar, weil wir

sie als unbestimmt in dieWeite ausgreifende Atmosphären im direkten Umfeld unserer

leiblichen Anwesenheit verspüren. Atmosphären sollen nicht als physikalisch interpre-

tierbare Gebilde im Sinne von bezifferbaren Dimensionsgraden, Lagen, Abständen und

messbaren Größen oder Figuren verstanden werden, als ob wir vollkommen klar ange-

ben könnten,wo und bis wohin sich Atmosphären imRaumausdehnen.406 Zugleich sol-

len sie aber durchaus Phänomene im Raum sein.

AufdieseWeisewerdenAtmosphärenbei Schmitz zu »quasi objektivenGefühlen,die

unbestimmt in dieWeite ergossen sind«.407 Damitwendet er sich gegen die Introjektion

derGefühle,wonachGefühle innerseelische Zustände seien.Nach Schmitzʼ Analyse sind

Gefühle die affektive Betroffenheit durch etwas, das einen von außen her anrührt und so-

mit räumlichen Charakter hat.408 Die Atmosphären sind »von außen andrängende und

402 Vgl. G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 18.

403 H. Schmitz: Atmosphären, S. 30.

404 Vgl. ebd.

405 H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 23.

406 Vgl. ebd.

407 G. Böhme: Leib, S. 140.

408 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 175

ergreifende Gefühlsinstanzen« und sollen als räumliche aber ortlose »Träger von Stim-

mungen« begriffenwerden.409 Als Atmosphären »besetzen Gefühle […] beliebige Gegen-

stände«und»sindmeist inSituationenbefangen«,410wodurch siemitunserem»leiblich-

affektiven Betroffensein«411 als deren Resonanzstelle interagieren. Während sich unse-

re Körper zu bestimmten Zeiten an bestimmten Orten im Raum befinden, wirken sich

uns umgebende Atmosphären dabei auf unser leibliches Befinden imWahrnehmungs-

raumaus.DieFeierlichkeit eines Festes,dieAlbernheit eines ausgelassenenBeisammen-

seins, die zarte morgendliche Stille, die matte abendliche Schwere, die Gedrücktheit ei-

nerTrauerfeier,dieAngespanntheit einerPrüfung,dieAufregungvor einemerstenDate,

die peinliche Berührung unangenehmer sozialer Situationen oder eben die melancholi-

sche Anziehungskraft der Ruinen – all das sind keine bloß innersubjektiven Gefühlsre-

gungen, sondern vielmehr immer auch räumlich erlebte Wahrnehmungsvollzüge. Mal

ist es eher die StimmungderUmgebung,die unser leiblichesGestimmtsein ergreift,wie

im Falle der mitreißenden Feierlichkeit eines Festes; mal ist es eher die eigene, leibliche

Gestimmtheit, welche die Umgebung in eine bestimmte Stimmung versetzt, wie bei der

Nervosität vor Prüfungen und anderen Dates.412

Schmitzʼ Versuch, den ontologischen Status der Gefühle als Atmosphären auf diese

Weise zubestimmen, ist durchaus abenteuerlich, spätestensdann,wennSchmitzdieAt-

mosphären als »Halbdinge«413 konzipiert. Die von der traditionellen Ontologie angestif-

tete Erkenntnistheorie und Sinnespsychologie unterscheide imBereich desWahrnehm-

baren lediglich zwischen Dingen auf der Objektseite und Sinnesdaten, Qualitäten oder

Empfindungen auf der Subjektseite. Unter gehe dabei ein entscheidendes Mittelglied:

Zwischenbereiche, die Schmitz als Halbdinge konzipiert. Zur Veranschaulichung, was

mitHalbdingen gemeint ist,wählt Schmitz das Beispiel der Stimme.Die beimSprechen

oder Singen produzierten Schallwellen seien ein Zusammenhang von Sinnesdaten, der

von der Stimme verschieden und mit ihr nicht gleichzusetzen wäre. Schließlich sprä-

chenwir nicht davon, dass jemandes Stimmewachse,wenn die produzierten Schallwel-

len wachsen. Die Stimme bestehe also nicht darin, in vernehmbaren Sinnesdaten auf-

zugehen. Ebenso wenig sei die Stimme ein Ding, denn Dinge zeichne konstante Dauer

und kausale Mittelbarkeit aus. Mit Blick auf Dinge sei es also immer legitim zu fragen,

wo sie waren, wenn sie zwischenzeitlich nicht erschienen sind. Wenn Dinge in Kausal-

zusammenhängenwirken, sind sie zudem als Ursache verschieden von der Einwirkung,

die sie ausüben,wie das stoßendeDing vomStoß.Beides – konstanteDauer und kausa-

leMittelbarkeit – gelte im Falle der Halbdinge nicht.Mit Blick auf die Stimme fragt nie-

mand,wo siewar,währendman sie nicht vernommenhat, undUrsache undEinwirkung

der Stimme als Lautphänomen gehen einher. Als weitere Beispiele für Halbdinge führt

Schmitz den recht heterogenen Phänomenbereich Schmerzen,Wind, Zeit (in derWeise,

in der sie imZuge von Langeweile oder Zeitdruck auffälligwird) oder auch einbrechende

409 G. Böhme: Atmosphäre, S. 29.

410 H. Schmitz: Atmosphären, S. 104f.

411 Ebd., S. 9.

412 Vgl. H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 23–27.

413 Ebd., S. 53; vgl. auch H. Schmitz: Atmosphären, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Ruinen-Ästhetik

Dämmerung und Nacht an. Es handle sich um wiederholt auftretende Phänomene oh-

ne konstante Dauer, die weder einfach Ding noch Sinnesqualität seien – sondern eben

Halbdinge.414

Für unseren Zusammenhang interessant sind diese Überlegungen insofern, als

Schmitz zufolge der Status des Halbdinges in ontologischer Hinsicht den Gefühlen

als Atmosphären zukommen soll. Dahinter liegt die Intention, die Gefühle möglichst

nach außen zu verlagern und als objektiv im Raum gegebene Atmosphären zu statu-

ieren, ohne sie indessen vollends zu verdinglichen und sich dadurch die Schwierigkeit

einzuhandeln, nicht auf dieselbe Weise wie bei Dingen angeben zu können, wo und in

welcher Beschaffenheit sich die Atmosphären denn nun im Raum befinden. Schmitzʼ

Bestreben, die Gefühle nicht bloß als rein subjektive, private und innerliche Regungen

zu begreifen –wie es seinerMeinung nach die Introjektion der Gefühle verfolgt –, führt

uns in die gewünschte Richtung einer praktikablen Betrachtungsweise, inwiefern uns

gestimmte Räume als Atmosphären emotional affizieren. Schmitz verklärt die Gefühle

in Abgrenzung zur subjektivistischen Introjektion jedoch – trotz seines Rettungsver-

suchs der Erfindung von Halbdingen – allzu stark ins objektivistische Gegenteil. Er

schießt damit über ein adäquates Verständnis der objektiven Dimension von Gefühlen

hinaus, insofern er die Gefühle – wenn auch nur als ›Halbdinge‹ – ontisch verobjekti-

viert. Es kommt letztendlich zu einer unerwünschten Vergegenständlichung und damit

einhergehend zu einer Verselbständigung der Gefühle, die wenig plausibel erscheint.415

Gefühle respektive Atmosphärenwerden für dieWahrnehmenden auf ominöseWeise zu

besitzergreifenden Mächten im Raum. Demgegenüber wäre eine autonomere Position

des erlebenden Subjektes wünschenswert, schließlich scheinen wir doch in der Lage

zu sein, uns zu den uns umgebenden Stimmungen – so überwältigend sie auch sein

mögen – selbstbestimmt verhalten zu können.Die Atmosphären zu einem zusätzlichen

Akteur in derWelt der Dinge und Subjekte zu erklären, lässt die Zusammenhänge nicht

klarer werden.

DemGedanken, dass Atmosphären »etwasDrittes«416 zusätzlich zu Subjekt undOb-

jekt seien, folgen – im Detail jeweils auf unterschiedliche Weise – auch Gernot Böhme,

Hauskeller und Rauh.Gegen diese dreigliedrige Relation (Subjekt–Atmosphäre–Objekt)

und für eine zweigliedrige Konzeption (Subjekt–Objekt) des Atmosphärenbegriffeswird

die vorliegende Studie argumentieren: Atmosphären sind schlicht der Zwischenbereich

zwischen Subjekt undObjekt – das ist der Gegenstand der Auseinandersetzung imHin-

blick auf die Atmosphären, ohne diesen Zwischenbereich deshalb tatsächlich zu einem

Gegenstand zu (v)erklären.Es gibt,wiewir sehenwerden, keinen gutenGrund dafür, die-

sem Zwischenbereich als den Atmosphären einen eigenständigen ontologischen Status

zuzusprechen. Vielmehr sprechen gute Gründe dagegen, die Theorie der Atmosphären

in Richtung einer Verdinglichung der Atmosphären zu betreiben. Es kommt letztlich zu

einer überflüssigenHypostasierungderAtmosphären,die sich stattdessen auch schlicht

auf der Basis vonSubjekt-Objekt-Relationendesmenschlichen In-der-Welt-seins erläu-

tern lassen.

414 Vgl. H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefühle, S. 53f.

415 Vgl. H. Schmitz: Atmosphären, S. 9.

416 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenästhetischen 177

Zutreffend scheint es hingegen zu sein, dass unser affektiv-emotives Befinden eng

an die uns umgebenden räumlichen Situationen gebunden ist.Wir erleben unsere Um-

gebung in bestimmten Qualitäten als gestimmte Räume und sind von ihr entsprechend

betroffen.417 Subjekt- und Objektpol, Innen- und Außenerleben derWahrnehmung tre-

ten unterdessen in ein chiastisches Verhältnis zueinander, wobei sich die Außenwelt als

subjektive Tatsache eines leiblich-sinnlichen Spürens mit der Innenwelt als quasi ob-

jektivem Gefühl eines äußeren, atmosphärisch erlebten Raumes überkreuzen.Wahrge-

nommenes kann allein unter Bezugnahme auf Wahrnehmung und Wahrnehmung nur

im Rekurs aufWahrgenommenes thematisiert werden.418

Geht es um den Raum der Gefühle im Sinne der Atmosphären, tritt »die Beziehung

vonUmgebungsqualitäten undBefindlichkeiten«419 unddamit das »Verhältnis zwischen

innersubjektivem Vorgang und Umgebungsbedingungen«420 als eine Form des leiblich-

sinnlichen Spürens in den Fokus des Interesses. Die leibliche Anwesenheit des »Sich-

Befindens an einem Ort« korreliert harmonisch oder diskrepant mit der Art des »Sich-

Befindens in bestimmterWeise«.421 Ein Raumwird in atmosphärischer Hinsicht auffäl-

lig, wenn das räumliche Sich-Befinden darin eine merkliche Wirkung auf das spürbare

Sich-Befinden hat.422 Wir befinden uns immer in gestimmten Umgebungen: »Denn je-

der Mensch ist immer von Umgebungen umgeben und durch seine Stimmungslage ge-

stimmt.«423 Das heißt jedoch nicht, dass das reziproke Verhältnis von Gestimmtsein der

Umgebung und unserem Befinden darin auch zwangsläufig immer in das Interesse un-

serer Aufmerksamkeit rückt.

Bei Hauskeller wird eine Form der gefühlten Bedeutsamkeit zum Grundmodus des

Wahrnehmens erklärt. In Gefühlen sieht er »die Art und Weise, in der ein Wahrneh-

mungscharakter für ein Wahrnehmungssubjekt Bedeutung gewinnt und so vorrangig

präsent wird«.424 Da alle Wahrnehmung atmosphärisch sei, könne es unter Verweis auf

Ludwig Klages so etwas wie gefühlsfreie Sinneserlebnisse nicht geben. Unsere Wahrneh-

mung sei folglich immer durch unser Befinden in bestimmter Weise durchstimmt. Die

Grundarten des Gefühls seien hierbei durchweg »(lustvolle) Bejahung und (unlustvolle)

Verneinung der Anwesenheit von etwas«.425 Das scheint eine schwer zu haltende Annah-

me zu sein. Schließlich können wir uns in ästhetischen Wahrnehmungsvollzügen auch

gänzlich von unserem Wollen und unseren Intentionen distanzieren. Im Ästhetischen

sind wir gerade nicht permanent dazu aufgefordert, entscheiden zu müssen, ob etwas

zu unserem Leben passt oder nicht, und ob wir uns mit etwas identifizieren können

oder nicht.DasRuinenästhetische ließe sich auf derBasis vonBejahungundVerneinung

417 Vgl. Elisabeth Ströker: Philosophische Untersuchungen zum Raum, Frankfurt a.M.2 1977.

418 »Räume und Gefühle stehen mithin unablässig in produktivem Austausch und konstituieren in

dieser Verschränkung Mentalitäten, Lebensformen und Lebensstile einer Kultur.« (G. Lehnert:

Raum und Gefühl, S. 10)

419 G. Böhme: Architektur und Atmosphäre, S. 125.

420 A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 77.

421 Ebd., S. 91f.

422 Vgl. ebd., S. 93.

423 Ebd., S. 95.

424 M. Hauskeller: Atmosphären erleben, S. 49.

425 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Ruinen-Ästhetik

nicht sonderlichweitreichend erläutern,denndie Anziehungskraft der Ruinen spielt ge-

rade mit beidem und nicht selten in einem paradoxalen Verhältnis zueinander. So sind

wir zuweilen schockiert über das abstoßende Ausmaß des Verfalls und der Zerstörung

und nichtsdestoweniger angezogen von Neugier darüber, was an den entsprechenden

Orten vor sich gegangen ist.

Leib vor Sprache lautet die Devise, der die referierten Phänomenologen nachgehen,

was zunächst genealogisch auch sinnvoll erscheint.Bedeutsamkeit kann jedoch nicht al-

lein auf der Ebene eines leiblich-sinnlichen Spürens erklärt werden. Es bedarf der Sinn-

haftigkeit, deren Artikulation im Medium der Sprache und anderen Zeichensystemen

Gestalt annimmt. Entscheidend ist im Zuge dessen ein Verständnis von Sprache, wo-

nach Vorsprachliches nicht einfach nur in Sprache übersetzt wird; vielmehr befähigen

uns Zeichen und Sprache zuallererst, überhaupt ein differenziertes leiblich-sinnliches

Spüren auszubilden,wiewir in denKapiteln zumRaumderWahrnehmung,RaumderSpra-

che und Raum der Zeichen gesehen haben. Ohne Sprache und Semiotik würden wir uns

auf leiblich-sinnlicher Ebene schlicht imanästhetischen ›Wahrnehmungsbrei‹ bewegen,

weil nichts als etwas Bestimmtes hervortreten könnte und spürbar wäre. Leib und Spra-

che sollte die Devise daher lauten, was auch imHinblick auf die Gefühle einsichtig wird:

Nicht weil wir traurig sind, ist die Trennung von einem geliebtenMenschen bedeutsam,

sondernweil diese bedeutsam ist, stellt sich jenesGefühl ein.Weil etwas bedeutsam ist –

ob wir uns im akuten Zeitpunkt darüber im Klaren sind oder nicht –, erleben wir ein af-

fektivesBetroffensein.Die affektiv-emotiveDimensionunddieBedeutsamkeit scheinen

einherzugehen und sich nicht temporal nacheinander einzustellen.

Das bislang Behandelte sollte die nötigen Vorkenntnisse entfalten, auf deren Basis

sich im nächsten Kapitel die Begriffe ›Aura‹ und ›Atmosphäre‹ untersuchen lassen. Für

unser Thema des ästhetischen Interesses an Ruinen ist dabei entscheidend, allzu star-

re Konzeptionen der ästhetischen Subjekt-Objekt-Relation aufzubrechen. Subjekte be-

finden sich auf eine bestimmte Weise an einem bestimmten Ort, sind affektiv-emotiv

betroffen, spüren Umgebungen als Atmosphären, statt sich nur an den neutralen Ei-

genschaften verstreuter Objekte im Raum zu orientieren. Die Objekte haben eine Au-

ra, Ekstasen, strahlen in den Raum aus, präsentieren sich in einer bestimmten Atmo-

sphäre, statt lediglich eine gewisse Beschaffenheit zu haben, die Subjekte konstatieren

können.426 Solcherlei erweiterte Begriffe des Subjekt- und Objektpols der ästhetischen

Wahrnehmungssituation erlauben ein ganzheitlicheres Verständnis ästhetischer Pro-

zesse. Wir werden im nächsten Kapitel zunächst allgemein auf den Aura- und Atmo-

sphärenbegriff schauen, um nachfolgend spezifischer im Hinblick auf die Ruinen nach

den Atmosphären der Architektur und den Atmosphären der Natur zu fragen, die im Ruinen-

ästhetischen in gewisserWeise in einen Dialog treten.

4.5 Aura und Atmosphäre

Ruinen lassen sich in ästhetischer Hinsicht auf mindestens zwei grundlegend unter-

schiedliche Weisen thematisieren: als ästhetisches Objekt oder als ästhetische Umge-

426 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphäre, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020 - am 13.02.2026, 10:54:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

