IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

278 Wir wollen herausfinden, um

know. [...] The ruin challenges us to unravel its secrets.«
welche Spuren von was es sich handelt, und zwar gleichermaflen in realen Ruinen oder
den isthetischen Reflexionen iiber Ruinen in der Ruinenmalerei und -fotografie, den
Ruinen im Film, Computerspielen in Ruinen oder Ruinen in augmented und virtual reali-
ty. Das verbindet die dsthetische Begegnung mit allen Ruinen: Es handelt sich um eine in
diesen Fallen immer auch dsthetische Spurensuche im Raum, Bildraum, Bewegtbildraum
oder erweiterten und virtuellen Raum als Interpretations-, Imaginations- und Reflexi-
onsvorgang. Nachdem wir nun ausfithrlich auf einen erkennenden Zugang zu Ruinen
im Medium der Sprache und den Zeichen geschaut haben, soll im Nachfolgenden die

Phinomenalitit der Ruinen wieder in das Zentrum der Uberlegungen riicken.

4.4 Raum der Gefiihle

Das bislang Gesagte liuft Gefahr, ein allzu intellektualistisches Verstindnis dsthetischer
Wahrnehmungsvollziige zu suggerieren, als konne Ruinen nur angemessen begegnen,
wer Archiologe, Ethnologe, Historiker, Kunsthistoriker, Architekt oder Asthetiker sei
und das entsprechende Wissen mitbringe, vor dessen Hintergrund die Ruine dann
Gestalt annimmt. Damit wire das Projekt eines adiquaten Verstindnisses der Asthetik
der Ruinen jedoch weitgehend verfehlt. So tragend unsere begriffliche Orientierung
fiir dsthetische Wahrnehmungsvollziige auch ist, das dsthetische Erleben selbst ge-
winnt seinen Sinn gerade nicht allein im begrifflichen Sinne. Es muss einer Asthetik
der Ruinen ebenso um leiblich-sinnliche Erfahrungsweisen gehen, deren tatsichliche
Vollziige in Begriffen allein nicht aufgehen, anderenfalls konnten wir uns mit einer
rein theoretischen Auseinandersetzung mit Ruinen begniigen; es wiirde reichen, wis-
senschaftliche Biicher iiber Ruinen zu lesen, ohne jemals selbst Ruinen aufzusuchen,
Gemalde, Radierungen, Zeichnungen oder Fotografien von Ruinen zu betrachten, Filme
tiber sie zu schauen oder in Videospielen und virtuellen Riumen durch die Ruinen zu
irren. Insbesondere um ein Verstindnis der Faszination an diesen zuletzt genannten
isthetischen Begegnungsweisen geht es der vorliegenden Schrift jedoch. Wir werden
daher in den nun folgenden Kapiteln sehen, inwiefern sich das dsthetische Interesse an
Ruinen als ein atmosphirisches Reflexionsgeschehen betrachten lisst, fiir das im Zu-
sammenspiel mit dem begrifflichen Zugang leiblich-sinnliche Wahrnehmungsvollziige
grundlegend sind. Die zuletzt mit Blick auf Sprache und Zeichen erliuterten Spuren
sowie das leiblich-sinnliche Spiiren sind zwei Seiten ein und derselben Medaille, anhand
derer sich nicht allein das Ruinenisthetische erliutern lisst.*”

Die Forschung zu Ruinen durchzieht immer wieder die Auffassung, dass sich bei de-
ren Betrachtung eine besondere Form von Elegie, Melancholie oder Nostalgie — allge-
meiner gefasst: eine Form der Sentimentalitit — einstelle. Dieses Kapitel wird versuchen,
diese Stimmungen angesichts von Ruinen genauer zu erldutern. Es wird dabei weniger

278 R.Ginsberg: The Aesthetics of Ruins, S. 321.
279 In gleicher Weise lieRRe sich anhand der Begriffe sSpur<und >Spiiren< bspw. die moderne und zeit-
gendssische Kunst thematisieren.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

153


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Ruinen-Asthetik

um subjektive Gefithlslagen gehen als darum, die dsthetische Raumerfahrung von Rui-
nen als ein atmosphirisches Erscheinungsgeschehen zu begreifen, im Zuge dessen wir
objektiven Eigenschaften von Atmosphiren als spezifischen Gestimmtheiten von Riu-
men habhaft werden, die wir im Falle des Ruindsen entsprechend als elegisch, melan-
cholisch oder nostalgisch charakterisieren. Es gilt vor allem der Auffassung entgegenzu-
wirken, dass es angesichts von Ruinen lediglich zu einer Projektion von ohnehin bereits
bestehenden subjektiv-sentimentalen Befindlichkeiten auf den Wahrnehmungsgegen-
stand komme.?*® Vielmehr macht die dsthetische Attraktivitit der Ruinen in besonde-
rem Maf3e aus, dass sich an den Spuren im Raum beim Betrachter ein emotives Affiziert-
sein im Sinne eines leiblich-sinnlichen Spiirens einstellt, weil uns die Ruinen als Vani-
tas-Objekte in besonders existentieller Weise angehen. An Ruinen werden wir im Zuge
situativer, dsthetischer Erfahrungsmomente der Vergianglichkeit des eigenen und jegli-
chen Daseins in eminenter Weise bewusst, wodurch deren Erleben mit den entsprechen-
den emotionalen Empfindungen einhergeht. Spiiren wir also im Folgenden dem Raum
der Gefiihle nach.*®

Um zunichst einige Beispiele fiir die Gefithle im Raum der Ruinen zu nennen:
Schnapp spricht im Zuge seiner Analyse antiker Grabgedichte von einer Art »gelehr-
tem Einklang von Dichtung und Ruine, die der nostalgischen Sicht der Ruinen in der
Renaissance zum Verwechseln ihnlich sieht«.*®* Schon mit Blick auf das im Kapitel
zur Antike bereits vorgestellte Antef-Lied zur Zeit des Alten Agypten nennt Schnapp
eine »Melancholie der menschlichen Existenz«,2® die Bestandteil dieser Art von Poe-
sie der Ruinen ist. Schnapp zufolge werde die Erwihnung eines »Empfindens fiir die

280 »Raum und Cefiihl - die Verbindung liegt auf der Hand. Wir schaffen uns Raume und bewegen
uns in Raumen, in denen wir uns wohl fithlen, meiden solche, die uns unbehaglich sind. Das liegt
nicht nur daran, dass wir méglicherweise unsere Stimmungen und Gefiithle auf Dinge und Orte
projizieren. Es liegt auch an den Rdumen selbst, die ihre ganz eigene Aura besitzen kénnen — sei
es, weil sie sie im Laufe der Zeit erwerben, sei es, dass sie ihnen zugefiigt wird. So kdnnen Raume
Vergangenheit speichern und etwas von den Gefiihlen und Stimmungen absorbieren, die in ih-
nen gelebt worden sind. Das lassen sie uns spiiren — umso eindringlicher, je gréfer die Empathie
der jeweiligen Menschen ist. Beides kommt also zusammen: die Aura der Riume und die Auffas-
sungsfahigkeit der Wahrnehmenden.« (Gertrud Lehnert: Raum und Gefiihl, in: dies. (Hg.): Raum und
Gefiihl. Der Spatial Turn und die neue Emotionsforschung, Bielefeld 2011, S. 9-25, hier S. 9)

281 »Eine Voraussetzung von Gefiihlen ist Intensitit. Intensitit ist eine Modalitat des Empfindens,
fliichtig und inhaltlich unbestimmt, die sich auf Stirke von Eindriicken bezieht und in benenn-
baren Gefiihlen resultieren kann. [..] Intensitdt kommt in der Begegnung mit Menschen, Dingen
oder Riumen zustande, die Aufmerksamkeit erzeugen und die wahrnehmende Personergreifenc.
[..]Intensitaten sind also Quantitiaten von Empfindungen, die zur Qualitit von Erfahrungen beitra-
gen. Intensitaten konnen als Empfindungen wahrgenommen und zu Gefiihlen verdichtet werden
bzw. die Gefithle modellieren. Demgegeniiber sind Gefiihle eher benennbar, zuordenbar, und sie
sind oft gemischten Charakters. In gewissem Sinne funktionieren sie als Synthese oder als Ord-
nungsprinzipien fiir alles das, was im Kérper geschieht und was dem Subjekt von aufien wider-
fahrt.« (C. Lehnert: Raum und Gefiihl, S.16f.); siehe einfiihrend zu den Begriffen >Gefiihl<und sEmo-
tioncauch: Sabine A. Déring: Allgemeine Einleitung: Philosophie der Gefiihle heute, in: dies. (Hg.): Phi-
losophie der Cefiihle, Frankfurt a.M.* 2018, S.12—65.

282 A.Schnapp: Was ist eine Ruine?, S. 69.

283 Ebd,, S.30.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

284 und eine »sentimentale Sicht der Ruinen«*®* besonders in der lateinischen

Ruinen«
Dichtung deutlich: »Damit das Gefiihl fir die Ruinen angesichts der Spuren, die nichts
anderes mehr sind als die Umrisse eines einst blithenden Lebens oder eines auf ein paar
verstreute Steinbrocken reduzierten Bauwerks, zur melancholischen Betrachtung wird,
muss die Zeit ihr Werk getan haben.«*%

Uber die kiinstlichen Ruinen im englischen Landschaftsgarten lautet es bei Maka-
rius: »Die in dem eigentlich so paradiesischen Gartenraum gegenwirtige Verlassenheit
erfillt die Meditation des einsamen Spaziergingers mit Melancholie. [...] Der Dichter ge-
nief3t diesen Garten [...], indem er mit der spiegelbildlichen Beziehung zwischen seiner
melancholischen Stimmung und dem von Pflanzen iiberwucherten Tempel spielt.«**” An
anderer Stelle heifit es: »Die Ruine erregt die Nostalgie nach einem archaischen, auf ewig
verloren gegangenen Sinn;im Gegenzug erkennt sich die Allegorie als verhiillte Wahrheit
in der Ruine wieder.«**® So ist wohl, wie wir bereits im Abschnitt zur Allegorie gesehen
haben, auch am ehesten Benjamins enigmatische Sentenz zu verstehen, wonach die Al-
legorien im Reiche der Gedanken dasjenige sind, als was Ruinen im Reiche der Dinge
erscheinen.?® Allegorien werden so zu einer Art des Verweises auf etwas anderes, des-
sen eineindeutige Bestimmung sich uns grundlegend entzieht. Es geht dabei eher um
eine Art von Kenntnis, Ahnung oder Gespiir von Bedeutsambkeit als um deren tatsichli-
che Erkenntnis in sprachlich bestimmter Hinsicht. Ebensoverhilt es sich mit den Ruinen
im Reiche der materiellen Dinge. In den seltensten Fillen kultivieren wir die archiolo-
gische, historische, kunsthistorische oder ethnologische Expertise, um die Ruinen in ih-
rer urspriinglichen Bedeutsamkeit — sprich: ihrer jeweiligen individuellen Historie vor
dem Hintergrund der allgemeinen Geschichte, in der sie stehen — zu erfassen. Doch die
asthetische Begegnung mit Ruinen kennzeichnet, dass wir eine solche historische Be-
deutsamkeit zumindest spiirend vermuten — sogar auch in den Fillen, in denen wir es
mit rein kiinstlichen Ruinen zu tun haben, von deren Artifizialitit wir zunichst nichts
ahnen.

Die »in den Ruinen wohnende Melancholie«**°

lasst sich grundsitzlich auf zweierlei
entgegengesetzte Weisen fassen: Als melancholischer Blick des Betrachters, wobei die
Melancholie eher auf Seiten des Subjektpols der dsthetischen Erfahrung zu verorten wi-
re, oder als melancholische Atmosphire, die den Ruinen in gewisser Weise anhaftet, wo-
durch sich das Melancholische eher auf Seiten des Objektpols des dsthetischen Gesche-
hens lokalisieren lisst. Das Wort seher« weist darauf hin, dass es sich bei dem Gesagten
um eine theoretische Trennung von Wahrnehmungsvollziigen handelt, die sich so klar

und deutlich im tatsichlichen Erleben oft gar nicht vollziehen lisst. Schliellich strahlt

284 Ebd,S.47.

285 Ebd,, S.53.

286 Ebd.

287 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwiirtige Vergangenheit, S.126.

288 Ebd,S.15.

289 Vgl. ebd.

290 Ebd., S.182; siehe zum Begriff sMelancholie« Raymond Klibansky, Erwin Panofsky u. Fritz Sax|
(Hg.): Saturn und Melancholie. Studien zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und
der Kunst, Gibers. von Christa Buschendorf, Frankfurta.M.? 2019 sowie Hartmut Béhme: Albrecht Dij-
rer Melencolia I. Im Labyrinth der Deutung, Frankfurt a.M.1991.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

155


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Ruinen-Asthetik

manchmal die Stimmung einer Atmosphire auf unser Gemiit aus, wie umgekehrt auch
unsere emotionalen Befindlichkeiten die Stimmung einer erlebten Atmosphire tritben
konnen, und zuweilen greifen beide Bewegungen ineinander. Wir haben es in diesem
Zusammenhang mit einer unaufhebbaren und sich reziprok bestimmenden Interdepen-
denz zu tun, bei der man jeweils nur im konkreten Einzelfall danach fragen kann, woran
die Melancholie eher ihren Anstof genommen hat — im Auflen- oder Innen(er)leben. Wir
werden diesem wechselseitigen Verhiltnis von Subjekt und Objekt in der dsthetischen
Wahrnehmungssituation weiterhin nachgehen.

Um den Unterschied zwischen beiden Formen des gefithlsmiRigen Erlebens niher
zu erliutern, eignet sich das folgende Zitat von Makarius, in dem es iiber die Melancholie
heifdt:

»Sie zeigt die Cegenwart als Ruine und taucht die Zukunft in die Farben der Antike.
Sie verleiht der Gegenwart einen allegorischen Wert: Fiir den Melancholiker ist alles
Ruine, weil alles zur Allegorie wird. Die Allegorie driickt durch den Umweg (ber das
Bild etwas anderes aus, als man sagen will, und schafft damit Distanz zum Sinn. Die-
sem Bruch entspricht die Fremdheit des Melancholikers, sein Gefiihl, den Kontakt zur

Realitit verloren zu haben, die wie versteinert erscheint.«*”'

22 betrachtet die Dinge sozusagen im

Der melancholische oder auch »allegorische Blick«
Lichte ihres Endes. Damit aber ist eine imaginierende Bewusstseinsleistung angespro-
chen, die nicht zwangsliufig etwas mit einer gegenstindlich wahrnehmbaren Form der
Asthetik der Ruinen zu tun haben muss. Der Melancholiker kann auch angesichts des be-
lebten, gesellschaftlichen Treibens einer intakten Grofdstadtumgebung in eine Reflexi-
on iiber die unausweichliche Endlichkeit oder vermeintliche Sinnlosigkeit allen Daseins
verfallen: »[Im] 20. Jahrhundert nimmt der melancholische Blick eine kritische Dimen-
sionan. Leere, Verlust, Sprachlosigkeit sind die zu psychischen Zustinden verinnerlichte
gesellschaftliche Realitit.«** Hartmut Béhme konstatiert mit Blick auf die Moderne, es
»leben sich die erzeugten Dinge mit einer Schnelligkeit ab, als ginge es darum, den Au-
genblick der Erzeugung mit dem des Verldschens zusammentfallen zu lassen. Jedes Ding
ist immer schon Miill, jedes Haus Ruine, jede Industrieanlage ein Friedhof der Technik,
jede Naturbeherrschung deren Zerstorung, jeder Sinnentwurf ein Trimmerplatz, jede
Schonheit eine facies hippocratica, jede Produktion eine Destruktion, jeder Gedanke ein
Bruchstiick. Nur blitzhaft scheinen an den Dingen Bedeutungen auf und verldschen, oh-
ne sich erinnernd zu Erfahrungsspuren zusammenzuschliefien. Dies rehabilitiert das
alte poetologische Verfahren des Melancholikers, die Allegorie, die als Kunstform des
Triitmmerstiicks ein zentrales Medium der Moderne wird.«** An anderer Stelle lautet
es in dhnlicher Hinsicht: »Der Akzeleration als Gesetz des infiniten Modernisierungs-
zwangs hilt der Melancholiker eine Instindigkeit des Blicks entgegen, der dem delirie-
renden Sturm des Fortschritts die Stille der nature morte entreifdt.«*** Bei Bolz heif3t es:

291 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwiirtige Vergangenheit, S.194.
292 G. Raulet: Die Ruinen im dsthetischen Diskurs der Moderne, S.196.
293 M. Makarius: Ruinen. Die gegenwiirtige Vergangenheit, S.196.
294 H.Bohme: Die Asthetik der Ruinen, S.715.

295 H.Bohme: Ruinen— Landschaften, S. 344.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

296 Seel schreibt

iiber die Melancholie, sie sei »[eine] Nachdenklichkeit, die bei allem die Kehrseite im Au-

»Unterm Blick der Melancholie erstreckt sich die Moderne als Ruine [...].«

ge behilt [...]. Melancholisch sind Personen veranlagt, die in allem, was sie bewegt, ein
affektives Bewusstsein der Vergeblichkeit ihrer und iberhaupt aller menschlichen Be-
mithungen mitfithren. Sie sind von einer durch nichts Bestimmtes veranlassten und auf
nichts Bestimmtes gerichteten Trauer umgeben, die es ihnen schwermacht, ihr Dasein
leichtzunehmen.«*”

Die zitierten Textstellen behandeln Formen der Elegie, Melancholie oder Nostalgie,
die sich als individuelle Gemiitsdispositionen begreifen lassen. In dieser subjektiven
Hinsicht soll die Melancholie hier nicht weiter verfolgt werden. Sosehr die genannten
Formen dieser Gemilitsveranlagungen sicherlich ein dsthetisches Interesse an Ruinen
befeuern, als solche Dispositionen fithren sie uns weg vom eigentlichen Thema. Worum
es weiterhin gehen soll, das sind objektiv in der Welt gegebene Phinomene, denen
Menschen wahrnehmend gewahr werden und denen sie elegische, melancholische
oder nostalgische Charakteristiken zusprechen. Der Asthetik der Ruinen muss es um
wahrnehmbare, isthetische Gegenstinde in der Welt wie Ruinen und Bilder, Filme,
Computerspiele und erweiterte und virtuelle Raumtechniken gehen, die im Einzelnen
aufjeweils sehr unterschiedliche Weise ruindse Atmosphiren im bereits beschriebenen
Sinne her- und darstellen, die ihre jeweiligen Rezipienten in die entsprechenden Stim-
mungen dieser Atmosphdren versetzen bzw. sie an diesen Stimmungen teilhaben lassen.

298 der Ruinen zu verstehen ist, werden wir in

Wie ein »atmosphirisches Erscheinen«
den kommenden Abschnitten genauer untersuchen.

Hartmut Béhme nennt die Ruinen unter Hinweis auf Friedrich Schiller »senti-
mentalische Objekte«.”®® Das Ruinenisthetische sei u.a. Ausdruck eines »elegischen

Erinnerns«*®°

an ihren Gegenstinden. Uber die Ruine im Landschaftsbild schreibt er:
»[In] Schonheit und Landschaft nistet sich Verganglichkeit ein und verleiht den arka-
dischen Bildern die Schatten des Elegischen.«<*** Er spricht von der »Melancholie der
Verstreuung, Unerlostheit und Todessehnsucht«,*** die sich angesichts der »melan-

393 einstellt und von der »Melancholie, die sich im

cholischen Versenkung in die Dinge«
Akt des allegorischen Bedeutens mortifizierend in die Dinge einnistet«.>** Mit Blick
auf die kiinstlichen Ruinen im englischen Landschaftsgarten heifdt es: »Gartenbau ist
eine Kunst der Objektivierung von Stimmungen; Ruinenarchitektur ist eine dsthetische
Konstruktion der Melancholie.«** Dieser Form der gefithlsmifligen Charakterisie-
rung von Atmosphiren und Stimmungen an Orten in Riumen, werden wir nun weiter

nachspiiren.

296 N.Bolz: Einleitung. Die Moderne als Ruine, S.17.

297 Martin Seel: 111 Tugenden, 111 Laster. Eine philosophische Revue, Frankfurt a.M. 2012, S. 66.
298 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S.152.

299 H.Bohme: Die Asthetik der Ruinen, S. 706.

300 Ebd, S 712.

301 H.Bohme: Ruinen—Landschaften, S. 371.

302 H.B6hme: Die Asthetik der Ruinen, S. 716.

303 Ebd,S.717.

304 H.Bodhme: Ruinen—Landschaften, S. 343.

305 Ebd,S.358.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

157


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Ruinen-Asthetik
4.4.1 Leiblich-sinnliches Spiiren

Was bedeutet es, den Wahrnehmungsraum als einen Raum des leiblich-sinnlichen Spii-
rens von Atmosphiren, Stimmungen, Ambiente, Klima, Flair und die Wahrnehmungs-
gegenstinde im Hinblick auf deren Aura und Ausstrahlung im Raum zu begreifen? Was
ist mit der Rede vom Raum der Gefiihle gemeint, in dem uns Umgebungen und Objekte
leiblich-sinnlich angehen und in ein bestimmtes Empfinden versetzen? Zur Erliuterung
dieser Fragen werden wir nun noch einmal in verinderter Weise auf den Raum der Wahr-
nehmung schauen, in dem sich die raiumliche Wahrnehmung von Atmosphiren als ein
Sonderfall unter anderen Formen des Wahrnehmens thematisieren lisst.

Um die Wahrnehmung von Atmosphiren sinnvoll reflektieren zu kénnen, ist zu-
nichst die Unterscheidung zwischen Korper und Leib hilfreich. Hermann Schmitz hat
die wohl elaborierteste Leibphinomenologie entwickelt.>*® Im Zuge der von ihm ins Le-
ben gerufenen Neuen Phianomenologie geht es um nichts Geringeres als die Aufhebung der
fiir die Tradition des abendlindischen Denkens prigenden Dichotomie von Geist und
Natur. Die »unwillkiirliche Lebenserfahrung«**” dient Schmitz dabei in phinomenolo-
gischer Manier als einzig annehmbares Fundament philosophischer Theoriebildung.>*®
Es gehtihm insbesondere um die Zuriickweisung etablierter systematischer Umdeutun-
gen und Konstruktionen dieser unmittelbaren leiblichen Lebenserfahrung.>® Bereits
jedwede vergegenstindlichende Auffassung des Menschen und der Welt steht bei ihm
im Verdacht, eine dogmatische Setzung zu sein. Den Ursprung dieses dogmatischen
Ubels sieht Schmitz in einem Paradigmenwechsel, der sich in Griechenland in der
zweiten Hilfte des 5. vorchristlichen Jahrhunderts ereignete und spitestens durch
Platon und Aristoteles prominent durchgesetzt wurde: die Trennung der Welt in eine
private Innenwelt und eine empirische Auflenwelt.*® Diese von Schmitz auf den Namen
»psychologistisch-reduktionistisch-introjektionistische Vergegenstindlichung«<®" ge-
taufte Spaltung der Welt hat dem Denken die bekannten Herausforderungen des Leib-
Seele-Problems bzw. Geist-Materie-Problems und der Subjekt-Objekt-Dichotomien
beschert, die der Philosophie bis heute keine Ruhe lassen.*”> Um diese Weltspaltung
zu iberwinden, sucht Schmitz beharrlich nach Wegen, unser Erleben aus der privaten
Innenwelt zu befreien. Fiir unser Belangen von besonderem Interesse sind hierbei die
Stellung des spiirbaren Leibes sowie Schmitz’ Konzeption der Gefiihle als Atmosphiren,
denn sie beinhalten das Potential, unser leiblich-sinnliches Affiziert-sein angesichts der
Ruinen anders zu denken denn als blof3e Projektion innersubjektiver Gefiihlslagen in

die duflerlich gegebene Wahrnehmungssituation.*™

306 Vgl. Gernot Bohme: Leib: Die Natur, die wir selbst sind, Berlin 2019, S.12; siehe Hermann Schmitz:
System der Philosophie, 10 Bande, Miinchen 2019.

307 Hermann Schmitz: Atmosphdren, Freiburg u. Miinchen? 2016, S. 30.

308 Vgl. G. Bohme: Atmosphiire, S. 29.

309 Vgl. H. Schmitz: Atmosphdren, S. 30.

310 Vgl.ebd,S.7.

311 Ebd.

312 Vgl. Hermann Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefiihle, Bielefeld® 2015, S. 11—15.

313 Vgl. H. Schmitz: Atmosphdren, S. 9.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

Gernot Bohme zufolge, der sich insbesondere mit Blick auf seine Uberlegungen
zum Atmosphirenbegriff auf Schmitz beruft, positioniert sich die Phinomenologie im
Unterschied und in Abgrenzung zu den Naturwissenschaften, die etwa mit Blick auf
Wahrnehmungsvorginge durch die zur Anwendung kommenden reduktionistischen
und formalisierenden Verfahrensweisen schlicht nicht in der Lage sind, ein addquates
Verstindnis der zu erliuternden Prozesse in ihrer Komplexitit zu entwickeln.*™ So
ist z.B. das Sehen als Wahrnehmungsvorgang unzulinglich erliutert, versteht man es
lediglich als einen physikalischen Prozess retinaler Reizaufnahme. Inwiefern sich in
komplexen visuellen Wahrnehmungsvollziigen als einer januskopfigen Titigkeit zwi-
schen Geist und Welt, wie Schiirmann es beschreibt, die Bedeutsamkeit unseres Selbst
und der Welt zeigt, konnen rein naturwissenschaftliche Untersuchungen nicht erkliren.
Es gibt daher gute Griinde dafiir, das leiblich-sinnliche Spiiren in der Weise, in der es
fiir unsere dsthetischen Fragestellungen relevant ist, aus einer anderen Warte heraus in
den Blick zu nehmen. Wie also ist der Leib im Unterschied zum Kérper zu begreifen?

Geradezu grotesk findet Schmitz die Rolle, die dem leiblichen Spiiren im Zuge der
besagten Trennung in die Sphiren des Korpers und des Geistes zukam. Empfindungen
wie HeifShunger und brennender Durst, beklemmende Angst, rasende Wollust, schiit-
telnder Ekel, erhebende Frische, ermattende Midigkeit, aufsteigender Zorn und nieder-
driickender Kummer sind leibliche Regungen, die sich weder duflerlich dem Kdrper oder
bestimmten Korperteilen noch innerlich der Seele zuordnen lassen. Der Leib verschwin-
de gewissermafRen »zwischen Kérper und Seele wie in einer Gletscherspalte«.>” Schmitz
bestimmt den menschlichen Leib als den »Inbegriff alles dessen, was er von sich, als zu
sich selbst gehorig, in der Gegend — nicht immer in den Grenzen - seines Korpers spii-
ren kann, ohne sich der fiinf Sinne Sehen, Hoéren, Tasten, Riechen, Schmecken und des
aus ihren Erfahrungen, besonders denen des Sehens und Tastens, gewonnenen perzep-
tiven Kérperschemas (der habituellen Vorstellung vom eigenen Kérper) zu bedienen«.**
Esverwundert, dass Schmitz den Leib ohne die Sinne denkt. Intuitiv scheinen die einzel-
nen Sinnesvermdogen doch zentral fir das leibliche Spiiren zu sein. Wenn wir das leibli-
che Unbehagen verspiiren, dass uns jemand beobachtet, dann im Zweifel deshalb, weil
wir in der peripheren visuellen Wahrnehmung vernehmen, dass wir beobachtet werden.
Hierbei scheint die sinnliche Wahrnehmung am leiblichen Spiiren zumindest beteiligt
zu sein. Schmitz exkludiert die Einzelsinne aus dem Leibesbegriff jedoch, weil er diese
Aufspaltung der Wahrnehmung in einzelne Sinnesvermdogen bereits fiir eine unzuling-
liche Ubernahme letztlich dogmatischer Schematisierungen der Sinneswahrnehmung
halt, die seitens der Phinomene so gar nicht gegeben seien. Als Gegenargument gegen
die Vorstellung der Wahrnehmung in aufgespaltene Sinnesvermdgen fithrt er insbeson-
dere mit Blick auf die Atmosphiren synisthetische Wahrnehmungsvollziige an. Im Zu-
sammenhang mit diesen wiirde uns klar werden, dass die Trennung in einzelne Sinne
eine gesetzte sei und der >eigentliche« vorhergehende Grundmodus des Wahrnehmens
als ein ganzheitliches leibliches Spiiren vor der Ausdifferenzierung in Einzelsinne ge-
dacht werden miisse. Wir werden im weiteren Verlauf der Uberlegungen sehen, dass es

314 Vgl. G. Bohme: Leib, S.10.
315 H.Schmitz: Atmosphdren, S. 8.
316 Ebd., S.16.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

159


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Ruinen-Asthetik

demgegeniiber gute Griinde gibt, die Sinne durchaus in den Leibesbegriff zu integrie-
ren.

Als leibliche Vorginge nennt Schmitz erstens »die blofRen leiblichen Regungenc, zu
denen er z.B. Schreck, Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Jucken, Stechen, Ekel, Miidig-
keit zdhlt; zweitens »die leiblichen Regungen, die affektives Betroffensein von Gefithlen
sind«, wie Freude, Trauer, Zorn, Scham, Furcht, Mut, Mitleid, Zufriedenheit, Verzweif-
lung; drittens »die gespiirten willkiirlichen und unwillkiirlichen Bewegungen«, wie Ge-
hen, Greifen, Springen, Tanzen, Zittern, Zucken und viertens »die unumkehrbaren leib-
lichen Richtungen«, wie der Blick, das Ausatmen oder das Schlucken.?" Alle diese leibli-
chen Regungen bestimmt Schmitz als flichenlos, um sie von der Kérpervorstellung los-
zuldsen: »Am eigenen Leib kann man keine Flichen spiiren. Nur am eigenen Kérper kann
man sie besehen und betasten.«*™® Das leibliche Spiiren scheint jedoch eng mit dem Kor-
per zusammenzuhingen. Schliefilich kénnen wir Schmerzen durchaus kérperlich loka-
lisieren; die warme Réte im Augenblick der Scham auf der Oberfliche unserer Wangen
erfihlen; der Tanz scheint ein zutiefst korperlicher Vorgang zu sein: Wer dabei seine
Gliedmaf3en nicht geschickt koordiniert, wird auf der Tanzfliche kaum reiissieren; und
auch die Bewegungen des Blicks hingen von den Bewegungen des Kopfes und der Au-
gen ab. Richtig scheint zu sein, dass Kérper-haben und Leib-sein nicht gleichzusetzen
sind.*™ Es fiihlt sich auf eine bestimmte Weise an, pochende Schmerzen zu haben, vor
Scham >im Boden zu versinkens, ekstatisch iber das Tanzparkett zu stolpern oder den
Blick zwischen Entlegenem und Nahem zu wechseln. Dieses leibliche Sich-Spiiren erliu-
tert Schmitz als ein Spiiren von »Leibesinseln«.?*° Er denkt den Leib als »unteilbar fl3-
chenlos ausgedehnt als pradimensionales (d.h. nicht bezifferbar dimensioniertes, z.B.
nicht dreidimensionales) Volumens, das zumeist in einer Dynamik aus »Engung und
Weitung« sowie »protopathischer und epikritischer Tendenz, also dumpfen und spit-
zen Empfindungen gespiirt wird.>* Der Leib sei dabei als ein Verbund von gespiirten
Leibesinseln zu betrachten, die entsprechend pradimensional volumings erfahren wer-
den. Man soll sich das vorstellen wie im Zuge des leiblich spiirbaren Einatmens: Das pri-
dimensionale Volumen sei als eine Art Insel in der Brustgegend zu spiiren. Zu Beginn des
Einatmens iiberwiegt das Gefiihl der Weitung, wihrend sich gegen Ende ein Gefiihl der
Engung einstellt. Auch die Schwimmerin im Wasser erfahre beispielsweise ein solches
pradimensionales Volumen. Das Schallvolumen schriller Pfiffe, die als scharf, spitz und
eng erfahren werden, und dumpfer Gongklinge und Glockenschlige, die als ausladend,
weit und weich anmuten, sind ebenfalls Beispiele, welche die Dynamik von Engung und
Weitung des pridimensionalen Volumens veranschaulichen sollen.?*”> Ohne Schmitz’ ei-
gensinnige Konzeptionen und Terminologien an dieser Stelle weiter zu verfolgen, ge-
schweige denn, sie zu itbernehmen, fithren uns seine Uberlegungen dennoch in Rich-
tung eines breiteren Verstindnisses des leiblichen Empfindens, das es erlaubt, den Leib

317 Ebd, S.16f.

318 Ebd., S.17.

319 Vgl. Madalina Diaconu: Phinomenologie der Sinne, Stuttgart 2013, S. 26—32.
320 H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefiihle, S.16.

321 Ebd, S.16, 22.

322 Vgl. ebd,, S.16; vgl. H. Schmitz: Atmosphdren, S.114.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

als Vermittler zwischen Gestalten, Qualititen, leiblichen Regungen und Gefiihlen zu be-
trachten.?”® Das wird entscheidend werden, wenn an spiterer Stelle die Atmosphiren
in einem unverkiirzten Sinne bestimmt werden sollen, wofiir das leibliche Spiiren eine
zentrale Rolle spielt: »Der Leib ist die Empfangsstation fitr Atmosphiren und wirkt auf
diese zuriick«.?**

Gernot Béhme parallelisiert den Unterschied zwischen Leib und Kérper mit dem Un-
terschied zwischen Selbst- und Fremderfahrung. Der Leib ist demnach unsere eigene
Natur, wie wir sie selbst erfahren, wihrend der Korper unsere eigene Natur ist, wie sie
uns durch den fremden Blick der Anatomie, Physiologie, Medizin und dergleichen er-
scheint.?® Als Kérper ist der Mensch ein Kdrper unter Kérpern im Raum und unterliegt
den entsprechenden Gesetzen. Er kann sich nicht zur selben Zeit am selben Ort wie ein
anderer Korper befinden und er bewegt sich nach den Gesetzen der Mechanik sowie den
Gesetzen der Trigheit und Reibung durch den Raum. Im Alltag besteht unser Dasein zu
einem nicht unerheblichen Anteil darin, mit uns selbst als Kérper umzugehen, wenn wir
bei unseren Bewegungen unaufhoérlich darauf achten, nicht mit anderen Kérpern zu kol-
lidieren.**® Andreas Rauh sieht in der Auffassung vom Menschen als Leib und Menschen
als Korper unter Verweis auf Viktor Gorgé zwei komplementire Weisen des mensch-
lichen Weltbezugs, die sich zwar gegenseitig ausschlief3en, aber dennoch einander er-
ginzen und gleichermafien zum Menschsein gehoren.*”” Wihrend das Kérper-haben in
einem klar umgrenzten, materiellen, objektivierten Dasein im »Ortsraum«**® besteht,
lasst sich das Leib-sein dem in die Welt eingelassenen, medialen, leiblich-sinnlich spiir-

329 33° Dieses ist mein erlebendes Ich

baren Dasein im »Wahrnehmungsraum«** zuordnen.
in der Welt, wihrend jenes die Vergegenstindlichung meines Ichs in einer verobjekti-
vierten Welt ist. Sehr vereinfacht dargestellt, ist das Kérper-haben im Ortsraum der Ge-
genstand der Naturwissenschaften, wihrend sich um ein Verstindnis des Leib-seins im
Wahrnehmungsraum die Phinomenologie, bestimmte Disziplinen der Psychologie und
nicht zuletzt die Asthetik bemiihen. Ein eindriickliches Beispiel fiir den Unterschied zwi-
schen Leib und Kérper ist die sogenannte Intimsphire, die im Alltag nicht selten von Per-
sonen mit einem mangelnden Gespiir fiir die zwischenmenschliche Dynamik von Nihe
und Distanz verletzt wird. Jemand muss nicht erst unseren Korper berithren, um uns be-
reits zu nahe zu treten. Die Sphire leiblich-sinnlichen Spiirens greift wesentlich weiter
in den Raum aus als die gegenstindliche Umgrenzung unseres Korpers durch die Haut.
Und auch invertiert gedacht gilt fiir Gegenstinde im Raum, dass sie nicht allein als fest

umgrenzte Korper im Ortsraum erscheinen, sondern durch die Sphire ihrer Anwesen-

323 Vgl. H. Schmitz: Atmosphdren, S.115.

324 Ebd,S.11.

325 Vgl. Gernot Bohme: Architektur und Atmosphdre, Miinchen? 2013, S.14.

326 Vgl.ebd., S.119.

327 Vgl. Andreas Rauh: Die besondere Atmosphiire. Asthetische Feldforschungen, Bielefeld 2012, S.130.

328 Ebd.

329 Ebd.

330 Aufdie Unterscheidungzwischen Orts- und Wahrnehmungsraum sowie weitere Sondierungen des
Raumbegriffs wird im nachfolgenden Kapitel erneut eingegangen.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

161


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Ruinen-Asthetik

heit in den Wahrnehmungsraum ausstrahlen, wie wir im Abschnitt zum auratischen Er-
scheinen sehen werden.***

Leib und Korper respektive Orts- und Wahrnehmungsraum sind keine voneinander
getrennten Dimensionen des In-der-Welt-seins; sie durchdringen einander vielmehr
wechselseitig und bestimmen unser Befinden in doppelter Hinsicht: Wie ich mich
befinde und wo ich mich befinde. Sich befinden meint, so gesehen, die eigene leibliche
Anwesenheit im Raum spiiren und umfasst zum einen, dass man sich in einem bestimmten
Raum an einem bestimmten Ort befindet und zum anderen, dass man sich auf eine bestimmte
Weise fiihlt, wobei beides zusammenhingt und einhergeht: In meinem Befinden spiire
ich, wo und wie ich mich befinde. Der Zwischenbereich zwischen (objektivem) Raum
und (subjektiver) Befindlichkeit ist dasjenige, was im weiteren Verlauf unter dem Be-
griff sAtmosphire« Kontur gewinnen soll.*®* Fiir das Atmosphirenerleben grundlegend
ist dabei immer ein leiblich-sinnliches Sich-Spiiren in riumlichen Umgebungen.**
Der Zusammenhang der Qualititen von gegebenen Umgebungen und empfunde-
nen Befindlichkeiten lisst sich so in den Blick nehmen.** Das gegenwirtige leiblich-
sinnliche Dasein lisst sich als spiirbare Anwesenheit auf Seiten des Objekts und als
Spiiren der Anwesenheit im Sinne der angesprochenen Befindlichkeit auf Seiten des
Subjekts begreifen.** Die reziproke Verschrinkung des doppelten Befindens »zwischen
wahrnehmendem Dasein und betroffenem Sosein, das Ineins von Wahrnehmung und
Befindlichkeit«**® dient der Erliuterung, inwiefern wir angesichts der Wahrnehmung
von Ruinen in melancholische, nostalgische und elegische Stimmungen verfallen.

Wahrnehmung ist dieser Lesart nach kein neutrales Konstatieren einzelner Sinnes-
daten bzw. Verarbeiten einzelner Sinnesreize, wie es die Sinnesphysiologie suggeriert,
sondern immer zugleich auch ein Eingehen in die eigene leibliche Befindlichkeit ange-
sichts des Wahrgenommenen, wie es sich in phinomenologischer Hinsicht bestimmen

lisst.>” Der »leiblichen Verankerung der Wahrnehmung«*®®

wird demgemif} Rechnung
getragen. Besonders fiir die riumliche Wahrnehmung von Atmosphiren gilt, dass sie
sich nicht einzelsinnlich vollzieht, sondern erst in einem Zusammenspiel der Sinne zum
Tragen kommt. Im bereits skizzierten doppelten Befinden sieht Gernot Bbhme den »spe-
zifischen Sinn fiir das Darin-Sein«.** Im Spiiren unserer eigenen leiblich-sinnlichen An-
wesenheit werden wir zugleich dem Raum und seiner Qualititen gewahr, in dem wir uns

befinden. Das leiblich-sinnliche Spiiren des Raumes umfasst indessen nicht allein die

331 Vgl.ebd,, S.131.

332 Vgl. G. Bhme: Architektur und Atmosphire, S.122.

333 Vgl. C. Bohme: Atmosphire, S. 31; sieche auch den Abschnitt Eigenleibliche Reflexion als Potenzial, in:
Marie Ulber: Landschaft und Atmosphire. Kiinstlerische Ubersetzungen, Bielefeld 2017, S. 49-52 und
hier insb. S. 52: »Eindriickliche atmosphérische Erlebnisse kénnen zu einer leiblichen Reflexion
fithren. Dabei werden das leibliche Beriihrtwerden von der Umgebung bewusst sowie der Kontakt
zum eigenen Leib hergestellt.«

334 Vgl. G. Bbhme: Atmosphire, S.16.

335 Vgl.ebd., S.247.

336 A.Rauh: Die besondere Atmosphiire, S.118.

337 Vgl. G. Bhme: Atmosphidre, S.139; vgl. auch A. Rauh: Die besondere Atmosphdre, S.141,167.

338 A.Rauh: Die besondere Atmosphire, S.122.

339 G.Bohme: Architektur und Atmosphdre, S.110.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

bereits im Kapitel zur Wahrnehmung angesprochenen fiinf Sinne Sehen, Héren, Haut-
sinne, Riechen und Schmecken.?*° Hinzu treten z.B. Schmerzsinn, Tast- und Drucksinn,
Kiltesinn und Gleichgewichtssinn als gefithlsmafiige leibliche Regungen, die klarerwei-
se nicht losgeldst von den Sinnen, sondern im Verbund mit diesen agieren.>*

Der Leib ist also mehr als die funf Sinne zusammengenommen: »Die Leiblichkeit
ist der einzelsinnlichen Anschauung entzogen, dennoch sinnlich durch die Uberstei-
gung der Sinne in synisthetischer Hinsicht.«*** Das leibliche Befinden lisst sich nicht
auf die Sinneswahrnehmung reduzieren, sondern sollte als Erweiterung im Verbund mit
der einzelsinnlichen Wahrnehmung gedacht werden. Insofern wird deutlich, inwiefern
wir bestimmte Riume und Orte als bedriickend, erhebend, beengend, offen usw. erle-
ben. Dabei handelt es sich um Charakterisierungen der leiblichen Befindlichkeit, auf
die wir zu sprechen kommen, wenn wir die Qualititen rdaumlicher Konstellationen be-
nennen wollen. Die weite Leere des verlassenen Times Square in I am Legend und die be-
klemmende Enge der ruindsen lost places in Silent Hill gewinnen im Rickgriff auf das leib-
lich-sinnliche Spiiren vor Ort ihren Sinn, sosehr es sich auch um eine mediale Dar- und
Herstellung der entsprechenden Raumerfahrungen handelt. Im Spiel sind hierbei stets
»Verschrinkungen und Uberschneidungen mehrerer Sinnesmodalititen im Spiiren der
Wahrnehmungssituation«.>*® Es ist ein Ineinander der Sinne, das unsere leibliche Be-

34 als ein ganz-

findlichkeit mittragt. Das leiblich-sinnliche »Spiiren im >Hier und Jetzt«
heitliches Zusammenkommen der unterschiedlichen Sinnesmodalititen ist auf Subjekt-
seite die Grundvoraussetzung dafiir, auf Objektseite Atmosphiren als Umgebungsquali-
titen wahrnehmen zu kénnen.>* Da »die biophysischen Grundlagen der verschiedenen

346 erleben wir unsere

Individuen [...] weitgehend identisch sind und konstant bleiben,
leiblich-sinnlichen Befindlichkeiten durchaus in dhnlicher Weise, was wir in der gelin-
genden intersubjektiven Verstindigung dariiber im Medium der Sprache feststellen — so
intrasubjektiv und privat uns unser Befinden im Einzelnen auch vorkommen mag.

Das Zusammenspiel der Sinne umfasst zweierlei Verstindnisweisen: Das simulta-
ne und momentane Zusammenkommen unterschiedlicher Sinnesbereiche in der gege-
benen Wahrnehmungssituation und die Synisthesie.**” Demnach kohirieren die Sin-
nesmodalititen zum einen, weil wir die Atmosphire einer Ruine multisensorisch erfah-
ren: Wir sehen zerfallene Steinfassaden im Wald, riechen modernde Holzbalken, hiren das
Knarzen der Biume, spiiren die Kithle eines Gemauers und fiihlen uns leiblich beklemmt
oder befliigelt angesichts dieses riumlichen Wahrnehmungserlebnisses. Die begriffliche
Trennung des Erlebten in einzelne Sinnesbereiche wird phinomenal nicht auch zwangs-
ldufig getrennt voneinander erfahren; vielmehr bildet sich das Zusammenspiel der er-

340 Vgl. M. Diaconu: Phinomenologie der Sinne, S. 53—95.

341 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphiire, S.115.

342 Ebd, S.132.

343 Ebd, S. 80.

344 Ebd., S.129.

345 Vgl.ebd., S.89.

346 Michael Hauskeller: Atmosphiren erleben. Philosophische Untersuchungen zur Sinneswahrnehmung,
Berlin 1995, S. 45.

347 Zum Begriff sSyndsthesie« siehe auch: M. Diaconu: Phidnomenologie der Sinne, S. 96102 u. M. Seel:
Asthetik des Erscheinens, S. 57-60.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

163


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Ruinen-Asthetik

lebten Atmosphire als ein Ineinander der Qualititen vor Ort. Zum anderen lsst sich das
Zusammenspiel der Einzelsinne als buchstibliche Synisthesie, als »Mit-Empfindung«**®
begreifen: »Im allgemeinen versteht man unter Synisthesie [...] das Auftreten einer Sin-
nesempfindung in einem Sinnesbereich, der nicht dufierlich gereizt wird, bei gleichzei-
tigem (oder unmittelbar vorhergehendem) Auftreten einer zweiten Empfindung in ei-
nem anderen Sinnesbereich, der gereizt wird, wobei beide Empfindungen in eins flie-
Ben kénnen.«** Synisthesie benennt psycho-physische Phinomene, im Zuge derer ein
Sinnesreiz nicht nur die ihm primir entsprechende Wahrnehmung, sondern zeitgleich
in einem oder mehreren anderen Sinnesbereichen Wahrnehmungen oder Vorstellungen
hervorruft. So wird z.B. beim Phonismus (dem Farbenhéoren) im Zuge des Sehens einer
bestimmten Farbe zugleich ein akustischer Ton wahrgenommen, wihrend beim Photis-
mus (dem Tonsehen) mit einem Ton oder Gerdusch einhergehend eine bestimmte Farbe
vernommen wird.>°

In einem strengen Sinne treten solche Phinomene nur selten bzw. nur bei bestimmten
Menschen oder unter Einfluss psychoaktiver Substanzen auf. In einem moderaten Sin-

31 Das »Ineinander

ne ist »ein synisthetischer Faktor in jeder Wahrnehmung wirksame.
der Sinne« ist etwas, das »auf latente oder offene Weise in aller Wahrnehmung mafgeb-
lich ist«.>*> In Abgrenzung und Unterstiitzung der einzelnen Sinne untereinander sind
sie »aufeinander abgestimmte Krifte der riumlichen und zeitlichen Orientierung des
Leibes, ohne deren Kooperation er — angefangen beim Gleichgewicht — keine Stabilitit
gewinnen kénnte«.>* Die zentrale Stellung der Synisthesie fiir die Wahrnehmung zeigt
sich u.a. daran, dass wir nicht selten Sinneswahrnehmungen bestimmter Sinnesberei-
che durch entlehnte Terminologien zur Klassifikation von Wahrnehmungen aus anderen
Sinnesbereichen charakterisieren. Klinge haben eine bestimmte Farbe, Téne sind spitz
oder dumpf, Farben haben einen bestimmten Ton, blofy Gesehenes ruft bestimmte olfak-
torische oder gustatorische Assoziationen hervor und umgekehrt konnen Geschmicker
und Geriiche zur Reminiszenz von einst Gesehenem, Gehortem oder Ertastetem werden.
Daraus konnte man schliefien, dass sich das leibliche Spiiren im synisthetischen Sin-
ne als ein Erfahren vor der Ausdifferenzierung in Einzelsinne verstehen lisst. Das Spii-
ren wire demnach nicht an einzelne Sinnesorgane gebunden, sondern vollzége sich syn-
isthetisch, d.h. in »Einheit und Verbund der Sinneserfahrung«,** die ihren Ausgangs-
punktam eigenen Leib nimmt. Es soll an dieser Stelle jedoch nicht iibereigentliche, der
vertrauten Wahrnehmung zugrundeliegende Formen leiblicher Wahrnehmung speku-
liert werden. Wir sind es gewohnt, unsere Wahrnehmung in getrennten Sinnesbereichen
zu thematisieren und daran sollte sich eine Reflexion tiber das leiblich-sinnliche Spiiren
zunichst auch orientieren. Sinnvoll erscheint es hingegen, die Wahrnehmung nicht im

348 Wolfhart Henckmann: Syniisthesie, in: Lexikon der Asthetik, hg. v. Wolfhart Henckmann u. Konrad
Lotter, Miinchen? 2004, S. 360f,, hier S.360.

349 M. Hauskeller: Atmosphdren erleben, S. 55.

350 Vgl. Wolfhart Henckmann: Syniisthesie, in: Lexikon der Asthetik, hg. v. Wolfhart Henckmann u. Kon-
rad Lotter, Miinchen? 2004, S. 360f., hier S. 360.

351  Ebd.
352 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 59.
353 Ebd.

354 A.Rauh: Die besondere Atmosphire, S.130.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

Sinne der Sinnesphysiologie nach einem Reiz-Reaktions-Schema zu denken oder Wahr-
nehmung als blof3es Konstatieren von Sinnesdaten zu begreifen — die Sache ist, wie wir
sehen, komplizierter. Unser leibliches Dasein und damit einhergehend unsere sinnliche
Wahrnehmung sollten vielmehr allzeit als ganzheitliches Fundament des In-der-Welt-
seins gedacht werden. Schliefilich bleibt auch das, was wir Geist, Psyche oder Bewusst-
sein nennen, an unsere leibliche Existenz gebunden und nimmt von dieser ihren Aus-
gang, will man nicht vom Reich der Seelen triumen, die sich voriibergehend in unseren
Korpern inkarnieren.

Die Konzeption des leiblich-sinnlichen Spiirens wird komplexer, je weiter man den
Begriff des Leibes in Richtung der geistigen und kognitiven Vermégen hin 6ffnet. Haus-
keller zufolge lisst der Leibesbegriff keine Differenzierung von Kérperlichem und Geis-
tigem zu. Wie Schmitz versteht er unter dem leiblichen Weltbezug jene unwillkiirliche
Lebenserfahrung vor jeglicher Ausdifferenzierung, die als einzig verlisslicher Ausgangs-
punkt des In-der-Welt-seins akzeptiert wird.>* Konsequenterweise ist es bei Hauskeller
nicht »das reine, erkennende Bewuf3tsein, sondern der Leib, der zuerst die Sprache der
Gefiihle zu verstehen lernt«.?*® Nicht durch konventionelle Zeichen, d.h. Semiotik und
Sprache, werden wir demnach in die Welt der Gefiihle sozialisiert, sondern durch die Art
und Weise, wie wir behandelt werden. So werden Zuneigung und Ablehnung im Kindes-
alter unmittelbar am eigenen Leibe durch die leibliche Nihe und Distanz der elterlichen
Firsorge erfahren. Entwicklungsgeschichtlich tragen und prigen diese frithen Leiber-
fahrungen unser spiteres Dasein in kaum zu tiberschitzender Weise, woran auch die
Psychologie bekanntermafen nicht miide wird zu erinnern. Unser leiblich-sinnliches
Befinden in bestimmten Situationen wird u.a. von jenen frithen Leiberfahrungen getra-
gen. Rauh fasst dieses leibliche Gedichtnis neben anderen Aspekten unter den Begriff

%7 um zu erliutern, inwiefern das jeweili-

der »aisthetischen Hintergrunderfahrung,
ge momentane leiblich-sinnliche Spiiren von einem erinnerten leiblich-sinnlichen Spii-
ren durchzogen ist. Die Wahrnehmungsweise des Spiirens ist ein gegenwartsgebunde-
nes Gewahrwerden der anwesenden Umgebung in der eigenen leiblichen Anwesenheit,
ganz im Sinne des bereits erliuterten doppelten Befindens, das eine Aufmerksamkeit
zugleich fiir uns selbst und unsere Welt hervorbringt und erfordert.>*® Fiir dieses Erle-
ben im Hier und Jetzt sind jedoch meist Faktoren relevant, die iiber das jetzt und hier

Gegebene hinausgehen.* Ein solchermaflen erweiterter Wahrnehmungsbegriff 6ffnet

355 Vgl. M. Hauskeller: Atmosphdren erleben, S. 43, Anm. 31.

356 Ebd.,S.52.

357 A.Rauh: Die besondere Atmosphiire, S. 154—157.

358 Vgl.ebd., S.127.

359 GertSelle spekuliertim Zusammenhang mit der Raumwahrnehmung von Architekturen iiber eine
weitreichende Form von>Raum-Sinn«»Von einem Raum-Sinn zu sprechen, hilft zu verdeutlichen,
was alles in der Raumwahrnehmung zusammenlduft. Raum-Sinn wére zu beschreiben als Produkt
einer multisensorisch grundierten Entwicklung von Empfindsamkeiten gegeniiber dem umbau-
ten Raum, wobei Empfindsamkeit hier eine Wahrnehmungsfahigkeit meint, die sowohl die phy-
sischen Gegebenheiten als auch die immateriellen Dimensionen des Raumes und die psychohis-
torischen Beteiligungen des wahrnehmenden Subjekts vor dem Fond einer kollektiven Wahrneh-
mungs- und Deutungsgeschichte zur Anschauung zu bringen verstiinde. [...] Man muf} realisieren,
dafd man sich im Raum einer gesellschaftlich-historisch definierten Form der Wahrnehmungswei-
se, gleichsam im Raster vorgeformter Sinnlichkeit und Sinnsuche befindet. Und man hatte [..] ein

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

165


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Ruinen-Asthetik

sich nicht allein zugunsten leiblicher Aspekte, sondern auch hinsichtlich kognitiver Ver-
mogen: Erinnerungen, daraus resultierende Erwartungen, Assoziationen, Konnotatio-
nen, Beftrchtungen, Hoffnungen, Begierden und Intentionen unterschiedlichster Art
verleihen dem jeweils Gegebenen bestimmte Nuancen, die nicht an und fiir sich gegeben
sind, sondern nur im Zusammenspiel mit uns als Wahrnehmenden Gestalt gewinnen.>*
Das fithrt uns jedoch in den Bereich von Interpretation, Imagination und Reflexion, die
letztlich auch unser leiblich-sinnliches In-der-Welt-sein tragen, womit wir wieder im
Raum der Griinde und somit bei der tragenden Rolle der Sprache fiir unsere leiblich-
sinnliche Wahrnehmung angelangt wiren, wie es im Kapitel zum Raum der Sprache und
dem Bedeutungsholismus thematisiert wurde.

Wir sehen hieran, dass die Konzeption eines rein phinomenalen Spiirens mit Blick
auf komplexe menschliche Wahrnehmungsvollziige zu kurz greift. Es reicht nicht, die
sogenannte unwillkiirliche Lebenserfahrung zum alleinig hinnehmbaren Fundament
der Theoriebildung zu erkliren, sie als blof3e Leiberfahrung zu reflektieren und von
hier aus alle Bereiche des In-der-Welt-seins erliutern zu wollen. Am Beispiel der ais-
thetischen Hintergrunderfahrung zeigt sich, dass Rauh in die Leibphinomenologie
etwas durch die Hintertiir wieder hineinholt, das sich auf Basis des Leibes allein nicht
hinreichend erliutern lisst: Die Rolle von Sprache und Semiotik fir unser In-der-
Welt-sein. Unser Uberzeugungshaushalt und Erfahrungshorizont artikuliert sich nun
einmal in der Sprache, wenn davon in irgendeiner bestimmten Weise etwas fir unser
jetziges leiblich-sinnliches Befinden relevant sein soll, obgleich wir klarerweise nicht
jederzeit dazu in der Lage sind, Besagtes zu verbalisieren. Vor diesem Hintergrund des
sprachlichen Ganzen im Sinne des behandelten Sprachholismus bildet sich die Welt in
epistemologischer Hinsicht als eine Bestimmte, und das ist nichts, was sich einzig und
allein von der unmittelbaren Leiberfahrung her verstehen lief3e. Das leiblich-sinnliche
Spiiren bleibt durch und durch anisthetisch, wenn es nicht Affiren mit Begriffsweisen —
im Sinne der Spurensuche nach Bedeutsamkeit — eingeht. Allein im Verbund von Spur
und Spiiren nimmt die Welt Gestalt an. Nur weil wir mittels Sprache und Semiotik
artikuliertem Sinn auf der Spur sind, konnen wir uns einem leiblich-sinnlichen Spiiren
tiberlassen, das unsere Sinngebungen immer wieder unterliuft und deren iterative
Reartikulation und damit eine Reorganisation von Begriffskonstellationen fordert.
(Begrifflich bedeutsame) Spuren und (leiblich-sinnliches) Spiiren sind zwei Seiten ein
und derselben Medaille der dsthetischen Faszination nicht allein an Ruinen und oszil-
lieren gleichermafRen zwischen dem Subjekt- und Objektpol der Wahrnehmung — im
ersten Fall auf der Suche nach Sinn (Bedeutung), im zweiten Fall auf der Suche nach

reflexives Wahrnehmungsbewufitsein zu produzieren, das die eigene Situiertheit im Raum der
Wahrnehmung erkennt. Raum-Sinn wire demnach eine selbstreflexive Fahigkeit zu nennen, die
subjektives Empfinden zulafit, aber dessen Bedingtheiten gleichzeitig zu Bewufstsein kommen
1aft. [..] Im Akt der Wahrnehmung des Raumes nehme ich mich beobachtend selbst wahr, nicht
nurden Raum. Ich vergegenwartige auch die Situation, in der das geschieht —die eigene lebensge-
schichtliche Lage und Gestimmtheit, und den kulturell definierten Blick, die Anschauungsweise,
die ich auf den Raum und meine Befindlichkeit darin anwende.« (Gert Selle: Im Raum sein. Uber
Wahrnehmung von Architektur, in: Michael Hauskeller (Hg.): Die Kunst der Wahrnehmung. Beitrdge zu
einer Philosophie der sinnlichen Erkenntnis, Zug/Schweiz 2003, S. 261—279, hier S. 271-273)
360 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphiire, S. 169f.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

Sinnlichkeit (leiblichem Empfinden). Das Verhiltnis von Spur und Spiiren muss dabei
als ein reziprokes betrachtet werden: Eine Verinderung des einen bringt eine Verande-
rung des anderen mit sich; ein Wandel der Sinngebung verursacht einen Wandel des
leiblich-sinnlichen Befindens; eine Verinderung des leiblich-sinnlichen Befindens zieht
umgekehrt eine Verinderung der Sinngebung nach sich. Dieses dynamische Verhiltnis
muss demnach bilateral, nicht unilateral begriffen werden. Die Ruine als paradoxes
Zeichen ist hierfiir ein besonders eindriickliches Beispiel. Je nach Auffassungsweise
wird an ihr sehr Unterschiedliches erfahrbar: So umfriedet sie ihre Betrachter als der
Zeit enthobener idyllischer Ort der Ruhe oder versetzt sie in Schauer angesichts von
Zerstorung und Verfall, lisst sie nostalgisch in vergangenen Zeiten schwelgen oder ange-
sichts der Zukunft bangen, versetzt sie in eine befliigelte Neugier und Entdeckungslust
oder in melancholische Schwere ob der Vergeblichkeit menschlichen Tuns. In jedem
Fall sind es voraussetzungsreiche Verstindnisweisen, die entsprechende Wahrneh-
mungsweisen wecken und umgekehrt ziehen bestimmte Wahrnehmungen verinderte
Verstindnisse nach sich. Diesen Zusammenhang von Anschauung und Begriff im Geis-
te Kants an dieser Stelle noch einmal besonders stark zu machen, ist fiir die weitere
Auseinandersetzung mit den Atmosphiren entscheidend, denn hierin unterscheiden
sich die angestellten Uberlegungen grundsitzlich von den referierten Positionen zum
Atmosphirenbegriff.

Das leiblich-sinnliche Spiiren fiihlt sich in Raume und deren Qualititen ein — darum
geht esim Hinblick auf das Atmosphirenerleben. Im nichsten Abschnitt wollen wir ver-
folgen, welche Vorstellungen vom Raum hierfiir relevant sind und inwieweit ein gegen-
iber den Naturwissenschaften abgewandeltes Raumverstindnis die Thematisierung der
Atmosphiren fir dsthetische Zusammenhinge legitimiert. Fiir die Atmosphiren geht es
dabei um den »Raum leiblichen Spiirens, — eines Spiirens, das in die unbestimmte Weite
auslangt [...J«.>

4.4.2 Ortsraum und Wahrnehmungsraum

Es war nun bereits in unterschiedlicher Hinsicht vom Raumbegriff die Rede, wenn es im
Hinblick auf die dsthetischen Medien um den Bildraum, den eher passiven Bewegtbild-
raum im Film, den eher interaktiven Bewegtbildraum im Computerspiel, erweiterte und
virtuelle Raumerfahrungen sowie zur Erliuterung dsthetischer Raumerlebnisse um den
Raum der Wahrnehmung, Raum der Sprache, Raum der Zeichen und den Raum der Ge-
fithle ging. Raum im buchstiblichen Sinne war dabei insofern angesprochen, als es um
ein Verstindnis dsthetischer Wahrnehmung im Raum geht. Asthetische Wahrnehmung
istimmer eine Wahrnehmung im Raum, wenngleich der Raum nicht immer Gegenstand
der dsthetischen Wahrnehmung ist, schliefilich kénnen wir unsere Aufmerksamkeit auf
bestimmte einzelne Gegenstinde im Raum oder auf das Zusammenspiel dieser Gegen-
stinde als riumliche Qualititen richten. Das Ruinenisthetische lebt medial wie aufRer-
medial in eminenter Weise von dsthetischen Raumerfahrungen, die wir als atmosphdrisch
in einem niher zu bestimmenden Sinne erleben. Bevor wir weiter auf den Begriff>Atmo-

361 G.Bohme: Architektur und Atmosphire, S.113.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

167


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Ruinen-Asthetik

sphire< eingehen, soll zunichst nachgewiesen werden, um welchen Raum es geht, wenn
wir von Atmosphiren sprechen.

Aquivalent zum Spurbegriff kann man Pape zufolge sagen, »dass >Spiiren« meistens
ein Aufspiiren von etwas an einer raumlichen Position ist, die in Beziehung zu ande-
ren Positionen und zeitlich vorausgegangenen Prozessen erfasst wird«.**> Wihrend
das Aufspiiren von etwas an einer riumlichen Position die Spurensuche im Orts-
raum meint, ging es im Unterschied dazu zuletzt um das leiblich-sinnliche Spiiren im
Wahrnehmungsraum, wobei beide Formen der Raumwahrnehmung fiir das Ruinen-
asthetische von Interesse sind. Wie ldsst sich dieser Unterschied zwischen Orts- und
Wahrnehmungsraum begreifen?

Zur Beantwortung dieser Frage lohnt ein erneuter Blick auf die Theoriekonstruktio-
nen von Schmitz — auch an dieser Stelle nicht, um sie unhinterfragt zu itbernehmen,
sondern weil sie einen Perspektivenwechsel ermoglichen. Grundsitzlich unterscheidet
Schmitz »flichenlose und flichenhaltige Riume«.>®* Der flichenhaltige Raum ist der
»Ortsraum«.>** Aus der griechischen Geometrie als erster deduktiver Wissenschaft re-
sultiert die Vorstellung vom Raum als eines flichenhaltigen, in dem flichige Figuren
wie Kreise, Dreiecke und Kegelschnitte sowie Korper nach Maf3gabe ihrer Oberflichen
betrachtet werden. Daraus entwickelte sich in der Folge die analytische Koordinaten-
geometrie, die anhand von in der Fliche entwickelten Netzen den Raum itberspannt
und das Schema einer wunschgemif3 genauen Ortsbestimmung schafft. Heute ist uns
das menschliche Verhiltnis zum Raum als Ortsraum besonders durch Technologien
wie Navigationssysteme und das darin zur Anwendung kommende GPS (Global Posi-
tioning System) geldufig, das es jederzeit ermdglicht, mit den entsprechenden Geriten
exakte Ortsbestimmungen vorzunehmen und sich folglich Orientierung im Raum zu
verschaffen.

Entscheidend seien Schmitz zufolge insbesondere die Flichen als »Quellen der Di-
mensionierung«,*® die es erlauben, Stufen der Ausdehnung im Raum durch Dimensi-
onszahlen zu differenzieren, wobei die Eindimensionalitit der Linie oder der Strecke,
die Zweidimensionalitit der Fliche und die Dreidimensionalitit dem Kérper zugewie-
sen werden. Ohne Flichen kénne man nicht absteigend zu den Strecken als Kanten und
den Punkten als Ecken gelangen. Ohne Flichen und Strecken gibe es somit keine Mog-
lichkeit, massive Korper als dreidimensionale Volumina zu interpretieren oder ein »Sys-
tem von Orten<*®® einzufithren, um mittels Abstinden und Lagen angeben zu kénnen,
wo im Sinne von an welcher Stelle sich etwas befindet.>”

Im Gegensatz zum Ortsraum bestimmt Schmitz den leiblichen Raum bzw. den Ge-
fithlsraum, dem in der Folge die Atmosphiren zugewiesen werden, als einen flichenlo-
sen Raum. Als Beispiel fiir den flichenlosen Raum fithrt Schmitz den Raum des Schalls
an. Der Schall beispielsweise eines Gongschlages breitet sich voluminés im Raum aus,

362 H.Pape: FufSabdriicke und Eigennamen, S. 39.

363 H.Schmitz: Atmosphdren, S. 9.

364 Ebd.

365 H.Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefiihle, S. 72.
366 H.Schmitz: Atmosphdren, S. 9.

367 Vgl. ebd.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

jedoch nicht auf dreidimensionale Weise. Der Schall hat keine Flichen, sondern ein pri-
dimensionales Volumen. Ahnlich verhilt es sich mit bestimmten Witterungen wie Wind,
Nebel oder mit Rauch.**® Solchermafien flichenlose Riume sind »unerlissliche Voraus-
setzungen, nicht nur psychologisch oder anthropologisch, sondern sogar logisch«*® fiir
den Ortsraum. Der Ortsraum konne Schmitz zufolge ohne Rekurs auf den flichenlo-
sen Raum gar nicht eingefithrt werden. Damit ein Ortsraum aufgespannt werden kann,
miissen ruhende Bezugsobjekte vorausgesetzt werden. Ruhe und Bewegung seien im
Ortsraum jedoch nur als Beharren bzw. Wechsel des Ortes zu definieren. Ortsbestim-
mungen setzen also die Ruhe ihrer Bezugsobjekte voraus, wihrend zugleich die Ruhe im
Ortsraum — verstanden als ein Beharren am Ort — Orte voraussetzt. Ruhe setzt den Ort
und der Ort die Ruhe voraus, womit man in einen Zirkelschluss gerit.*”® Schmitz’ Ver-
stindnis nach ist der flichenlose Raum die Bedingung dafiir, iiberhaupt einen Ortsraum
mittels Lagen und Abstinden ausgehend von »gestalthaften Ruheerfahrungen«*” als Be-
zugsobjekten definieren zu konnen. Die pridimensionale leiblich-sinnliche Raumerfah-
rung, die etwas als ruhend oder in Bewegung erfasst, ist folglich die Grundvoraussetzung
dafiir, von dort aus Ortsriume setzen und bestimmen zu kénnen. Auch Gernot B6hme

372 Als eindriickli-

zufolge liegt die leibliche Raumerfahrung vor jeder Korpererfahrung.
ches Beispiel flichenloser Riume nennt er Farb- und Lichtriume, wie sie beispielsweise
der Kiinstler James Turrell kreiert.?”?

Mit Schmitz’ skizzierter Unterscheidung zwischen flichenhaltigen und flichenlo-
sen Riumen sind zwei grundsitzlich kontrire Weisen des menschlichen Raumbezuges
angesprochen, die von Gernot Bohme noch einmal auf etwas andere Weise voneinan-
der abgegrenzt werden. Er kontrastiert zunichst im Riickgriff auf die Begriffe >topos«
(Aristoteles) und sspatium< (Descartes) den topologischen mit dem metrischen Raum, die
er beide der geometrischen Auffassung des Raumes zuordnet, da sich beide wesentlich
auf Korper beziehen: Kérper begrenzen den Raum, der Raum wird als Extension von
Korpern und deren Abmessung betrachtet, im Raum finden Kdrper eine bestimmte La-
ge und durch den Raum hindurch bewegen sich Kérper. Topologie ist die Wissenschaft
von vielfiltigen Lage- und Umgebungsbeziehungen, Geometrie die Wissenschaft vom
Formenreichtum metrischer Beziehungen. Aristoteles definiert Raum im Sinne von to-
pos als die innere Oberfliche der umgebenen Kérper. Raum ist folglich wesentlich be-
grenzt und zu betrachten als etwas, in dem sich etwas befindet — sprich: als Ort bzw. Or-
te, die sich wechselweise umgeben. Der Raum im Sinne von spatium lasst sich hingegen
als Abstand zwischen Kérpern bestimmen. Der Zwischenraum ist somit eine Distanz,
die durchschritten werden kann, oder ein Volumen, das angefiillt wird. Der topologi-
sche ist der Ortsraum, wihrend sich der metrische als Abstandsraum bezeichnen lisst.
Im Ortsraum sind wir kérperlich anwesend, wihrend der metrische Raum der Raum als

368 Vgl.ebd., S.15.

369 Ebd.

370 Vgl. ebd.

371 Ebd.

372 Vgl. G. Bhme: Architektur und Atmosphdre, S.123.

373 Vgl.ebd.,S.119; vgl. dazu auch Eva Schiirmann: Erscheinen und Wahrnehmen. Eine vergleichende Studie
zur Kunst von James Turrell und der Philosophie Merleau-Pontys, Miinchen 2000.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

169


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Ruinen-Asthetik

Medium von Darstellungen ist. Der Ortsraum ist bestimmt durch Umgebungen, Nach-
barschaften und Lagebeziehungen, indessen der metrische Raum sich durch Abstinde
und Distanzen definiert. Im Ortsraum befindet man sich, im metrischen Raum stellt
man sich Dinge vor. Der geometrische oder auch euklidische Raum — im Sinne des Orts-
und Abstandsraumes - ist der Raum, der sich im Unterschied zum leiblichen Raum ver-
messen lisst.>”* Der (geo)metrische Raum operiert somit auf der Ebene des Vorstellens,
wihrend der leibliche Raum der Ebene des (Da)Seins zuzuordnen ist.>”” Rauh bestimmt
den geometrischen Ortsraum auch als eigenstindigen, absoluten Raum unabhingig von
wahrnehmenden Subjekten, der als Behilter oder Container fiir Objekte, als physikali-
scher, geografisch vermessbarer Raum der Realitit gedacht wird. Demgegeniiber stellt
er den phinomenalen Wahrnehmungsraum als relationalen Raum in Bezug zu wahrneh-
menden Subjekten als einen von Qualititen gestimmten Raum, als psychischen, flichen-
losen, nicht abmessbaren Raum der Wirklichkeit. Uber raumliches Orientierungsverms-
gen erfassen wir die topografische Struktur des Ortsraumes, wihrend wir uns iiber das
Empfinden die affektive Struktur des Wahrnehmungsraumes erschlieften.?”® Der Unter-
schied zwischen Orts- und Wahrnehmungsraum sei vergleichbar mit dem Unterschied
zwischen Landkarte und Landschaft: »Die Landkarte erfasst detailliert die geografischen
Strukturen eines Ortes, die Realitit der Dinge ist als verortete Ordnung kartografierbar.
Demgegeniiber sind mit Landschaft die Ergriffenheit und Eindriicke an spezifischen Or-
ten der Landkarte gemeint, der Wechsel vom beschriebenen zum belebten Raum.«*”
Schmitz’ Unterscheidung zwischen flichenhaltigem Ortsraum und flichenlosem
Raum des Leibes kann die ungewiinschte Folgerung nach sich ziehen, Flichen seien
fiir unser leibliches Befinden belanglos. Das wire nicht zuletzt angesichts der Archi-
tektur zutiefst widersinnig, deren Anziehungskraft gerade darin besteht, uns durch
geschaffene Flichen, Kérper und Umgrenzungen in Riume zu involvieren, die sich auf
unser leiblich-sinnliches Befinden auswirken. Gernot Bohme grenzt sich von Schmitz’
Konzeption des leiblichen Raumes als flichenlosem Raum ab und hilt dagegen fest,
dass es durchaus »ein leibliches Spiiren von Flichen«<®”® gibt. Der Ortsraum und der
Raum leiblich-sinnlichen Spiirens fallen deswegen jedoch keineswegs zusammen: »Der
Ortsraum und der Abstandsraum sind wesentlich durch Dinge bestimmt. Der Raum als
Raum der leiblichen Anwesenheit dagegen ist zunichst nichts weiter als die spiirbare
unbestimmte Weite, aus der heraus sich durch Artikulation Riume unterschiedlichen
Charakters bilden kénnen.«*”” Unter Artikulation versteht Gernot Béhme Orientie-
rungen, Bewegungsanmutungen und Markierungen, die im Raum Konzentrationen,
Richtungen und Konstellationen herbeifiihren.**° Fiir den leiblichen Raum ist dabei ins-
besondere der Ortsraum im Sinne des topologischen Raumes relevant. Wir erfahren den
Raum in Bezug zu uns selbst anhand von Nachbarschaften und Umgebungen. Es ist der

374 Vgl. G. Bhme: Architektur und Atmosphire, S. 15f.
375 Vgl ebd., S.118f; vgl. auch G. Bhme: Leib, S. 59f.
376 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphiire, S.128f.
377 Ebd.

378 G.Bdhme: Leib, S. 60.

379 G.Bohme: Architektur und Atmosphire, S.113.
380 Vgl. ebd.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

Raum, der auf meinen Leib und mich als Erlebenden zentriert ist: »Raum wird genuin
erfahren dadurch, dass man im Raum ist. Durch leibliche Anwesenheit.«*®! Dabei sind
vor allem Richtungen wie oben/unten, rechts/links sowie vorne/hinten von Bedeutung,
aber auch Enge und Weite, Erhebung und Gedriicktsein, Nihe und Ferne, Offenheit und
Geschlossenheit, die genannten Bewegungsanmutungen und -hemmungen, Helligkeit
und Dunkelheit oder Luziditit und Opazitit.*®* In dieser Hinsicht nimmt der topolo-
gische Raum immer auch Einfluss auf unser leiblich-sinnliches Befinden. Spitestens
im Kapitel zu den Atmosphiren der Architektur wird hierauf erneut dezidiert einzugehen
sein.

Der leibliche Raum lisst sich mit Gernot Bohme noch einmal spezifizieren in (i) den
Richtungsraum, der sich nach meinen Bewegungstendenzen richtet, (ii) den anisotro-
pen Raum, der durch die eigene leibliche Gegenwart zentriert ist und (iii) den Raum des
Zusammen- oder Beieinanderseins, der sich wiederum in (iii.a) den Handlungsraum,
(iii.b) den Raum der eigenen leiblichen Anwesenheit und (iii.c) den Wahrnehmungsraum
unterteilen lisst. Es handelt sich bei dieser Untergliederung nicht um tatsichlich ge-
trennte Riume, sondern um unterschiedliche Facetten ein und desselben Raumes leib-
licher Gegenwart.*®

(iii.a) Der Handlungsraum ist der Spielraum fiir meine moglichen Handlungen
und Bewegungen.?®* Der Raum gewinnt seine Artikulation durch mein Ausgreifen auf
bestimmte Bewegungsziele oder zu behandelnde Objekte und Personen. Gemaf3 dieser
Richtungen und Intentionen wird der Raum wahrgenommen. Hierbei sind die Flichen
relevant, denn sie limitieren unsere Handlungs- und Bewegungsmaglichkeiten; durch
die Gegebenheiten im objektiven Raum wie Umgrenzungen, Winde, Boden, Decken
und Gegenstinde wird das leibliche Spiiren des Raumes determiniert. Der topologische
Raum im Sinne der Umgebungen, Nachbarschaften und Lagebeziehungen sowie die in
ihm als objektivem Raum enthaltenen Dinge bestimmen in dieser Hinsicht den Raum
des leiblichen Spiirens.

(iii.b) Der Raum der eigenen leiblichen Anwesenheit wird im Modus des im vorheri-
gen Kapitel erliuterten doppelten Befindens verspiirt: Wie und wo ich mich befinde. In
unserem Befinden spiiren wir, wo wir uns befinden; anhand unserer Befindlichkeit spii-
ren wir, in welcher Art von objektiv gegebenem Raum wir uns befinden. Unser Befinden
kann eher vom Subjektpol der Wahrnehmungssituation seinen Ausgang nehmen, wenn
eine bestimmte innere Befindlichkeit den dufleren Raum stimmt oder eher am Objekt-
pol des Wahrgenommenen Anstof nehmen, wenn bestimmte duflere Gegebenheiten mit
einer spezifischen Charakteristik sich auf die eigene Befindlichkeit auswirken. Dann er-
fahren wir bestimmte Riume als bedriickend oder erhebend, triitb oder heiter, gemiit-
lich oder unbehaglich und sprechen von der Atmosphire dieser Riume. Dabei handelt
es sich fortwihrend um eine nicht-neutrale Wahrnehmung an einem nicht-neutralen

381 Ebd, S.110.

382 Vgl.ebd, S.16,122.

383 Auch nachfolgend vgl. G. Bhme: Leib, S. 54f.

384 »Raum wird durch menschliches Handeln (wozu auch Wahrnehmung zihlt) konstituiert, umge-
kehrt wirken Raume auf das Handeln und die Gefiihle zuriick.« (G. Lehnert: Raum und Gefiihl, S. 11)

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

m


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Ruinen-Asthetik

Ort.*® Unsere psycho-physische Konstitution beeinflusst das am Ort Erlebte, wihrend
sich umgekehrt der Ort auf unsere Verfassung auswirke.

(iii.c) Der leibliche Raum lisst sich in terminologischer Abgrenzung zum Ortsraum
auch als Wahrnehmungsraum begreifen. Es ist der Raum des »Seins-bei«**¢ den Dingen
und anderen Personen im Raum, deren Anwesenheit wir leiblich-sinnlich spiiren. Die
sinnliche Wahrnehmung ist, wie wir bereits gesehen haben, kein blofRes Konstatieren
von Sinneseindriicken, sondern versetzt uns zuweilen in somatische Zustinde affekti-
ver leiblicher Regungen. Das Wahrgenommene greift in die »leibliche Okonomie«**” ein,
wie Gernot Bohme es benennt. Die Befindlichkeit ist der besondere Sinn fir die Quali-
titen des Raumes, in dem man sich befindet. Das Befinden darf jedoch nicht als ein ei-
gener Sinn neben den anderen finf Sinnen gedacht werden, sondern resultiert aus dem
Zusammenwirken der funf Sinne im Ganzen. Unsere Befindlichkeit ist so gesehen der
undifferenzierte Grund, aus dem einzelsinnliche Verstindnisweisen durch Analyse ge-
wonnen und thematisiert werden konnen. Fiir den Wahrnehmungsraum entscheidend
ist somit das Zusammenspiel aller fiinf Sinne in synisthetischer Hinsicht.**® Die Cha-
rakteristiken bestimmter riumlicher Konfigurationen werden als ein »Zusammenspiel

einer Mannigfaltigkeit von Umgebungsqualititen<®®

wahrgenommen. Der Sehraum,
Hoérraum, Duftraum, Geschmacksraum und Tastraum diirfen mit Blick auf das Befin-
den demnach nicht als getrennte Sphiren sinnlichen Erlebens gedacht werden, sondern
miissen als ein Ineinander leiblich-sinnlichen Spiirens begriffen werden, wenn wir ver-
stehen wollen, wie bestimmte Atmosphiren in bestimmten Riumen an bestimmten Or-

399 Entscheidend fiir die im weiteren Verlauf zu behandelnden

ten Gestalt annehmen.
Atmosphiren ist, dass diese nur wahrnehmungsriumlich, nicht aber ortsraumlich auf-
findbar sind.*** Dem Orts- und Abstandsraum sind Atmosphiren nicht zuzuweisen —
sie sind vielmehr die Weise, in der uns Orte phinomenal erscheinen und hierfiir ist der
Wahrnehmungsraum als Raum leiblich-sinnlicher Anwesenheit der relevante Zugang.
Alle in diesem Kapitel genannten Raumbegriffe sind keineswegs als unterschiedli-
che Riume im buchstiblichen Sinne zu begreifen, als wiirden sie parallel zueinander
existieren und wir uns entweder in dem einen oder in dem anderen aufhalten. Vielmehr
durchdringen sich die verschiedenen besagten Facetten riumlicher Wahrnehmung und
bilden in ihrem Zusammenspiel den Raum in der Weise, wie wir ihn erleben, wenn wir
uns im Raum befinden. Bei Schmitz heifdt es dazu: »Leiblicher Raum, Gefithlsraum und
dem Leib entfremdeter Ortsraum wechseln sich im Erleben, Verhalten und Verstindnis
des normalen Erwachsenen ohne Ordnung ab und durchdringen einander in zufilliger
Mischung.«*** Auch Rauh betont eine solche Wechselwirkung zwischen dem Wahrneh-
mungsraum als Raum gestimmter Anwesenheit und dem Ortsraum als objektiv gegebe-
ner Raumstruktur. Das »Betroffensein im Wahrnehmungsraumc« bleibt jederzeit an ein

385 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphiire, S. 91.

386 G.Bohme: Leib, S. 55.

387 Ebd.

388 Vgl.ebd., S.185.

389 Ebd., S.187.

390 Vgl. G. Bohme: Atmosphire, S. 242.

391 Vgl. M. Hauskeller: Atmosphdren erleben, S. 34.

392 H.Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefiihle, S. 74.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen 173

»Dasein im Ortsraum« gebunden und der Ortsraum bestimmt in vielfacher Hinsicht,
wie der Wahrnehmungsraum erfahren wird.>*

Die angestellten Differenzierungen des Raumbegriffs sowie die Uberlegungen zum
leiblich-sinnlichen Spiiren bereiten den Ubergang zu einer Auseinandersetzung mit den
Atmosphiren vor, der im folgenden Abschnitt zu Gefithlen als Atmosphiren erfolgt. Das
atmosphirische Erleben soll dabei als eine unter anderen Formen der dsthetischen Auf-
merksamkeit konzipiert werden.*®* Im Unterschied zu einer bloRen Aufmerksamkeit fiir
einzelne Gegenstinde im Raum kommt es im Zuge des atmosphirischen Erscheinens
zu einer Aufmerksambkeit auf das Zusammenspiel der Objekte im Raum: »Der atmo-
sphirische Raum wirkt als Verdichtung, die die Aufmerksambkeit bindet.«*** Im leiblich-
sinnlichen Spiiren wird die Atmosphire weniger in einem Raum, sondern vielmehr als
Raum gewahr.*® Der Raum ist kein Gegenstand, sondern Hintergrund, Horizont und
Spielraum, in dem uns Gegenstinde erscheinen kénnen.**” Er muss dabei Gernot Béh-
me zufolge als Totale betrachtet werden: »Im Raum sein heif3t, rundherum vom Raum
umgeben zu sein.«**® In einer Aufmerksambkeit fiir diesen uns umgebenden Raum be-
steht das dsthetische Interesse fiir das Atmosphirische. Anlass hierzu kann prinzipiell
jeder Raum geben: »Da jeder Raum, mit dem wir es zu tun haben, notwendig auch ein
Wahrnehmungsraum sein muf}, Wahrnehmung aber nur bedeutungshaft moglich ist,
ist aller Raum letztlich atmosphirisch durchstimmt [...].«<**” Der Raum leiblicher Anwe-
senheit ist so gesehen immer ein gestimmter Raum, in dem eine Atmosphire herrscht —
und sei es auch nur die Atmosphire 6der Langeweile.**® Aus der Einsicht, dass sich jeder
Raum atmosphirisch erleben lisst, folgt jedoch keineswegs, dass wir jeden Raum jeder-
zeit atmosphirisch wahrnehmen — eher das Gegenteil ist der Fall: Oftmals bleibt unsere
alltdgliche, intentionale Wahrnehmung mit allerlei Dingen in instrumenteller Weise be-
fasst und achtet gerade nicht in isthetischer Hinsicht auf die Formationen des uns um-
gebenden Raumes. Atmosphirisches Wahrnehmen kann demnach nur eine unter ande-
ren Wahrnehmungsweisen sein. Im Abschnitt zum atmosphirischen Erscheinen werden
wir hierauf zuriickkommen.

Im nichsten Abschnitt soll nun der Ubergang zu den Atmosphiren vollzogen werden
und wir wollen sehen, wie im Zwischenbereich zwischen Wahrnehmendem und Wahr-
genommenem die Atmosphiren Gestalt annehmen: »Im Zusammentreffen von Subjekt
und Objekt amalgamiert der Raum zur Atmosphire.«*** Im Fokus des Interesses wird
dabei stehen, inwiefern uns Atmosphiren immer auch in bestimmte Gefiihlslagen ver-
setzen, weshalb sich vom Raum der Gefiihle oder im Sinne Schmitz’ auch von Gefiihlen als

393 A.Raubh: Die besondere Atmosphiire, S.129.

394 Zuunterschiedlichen Modi dsthetischer Erfahrung siehe beispielhaft den Abschnitt Modelle dsthe-
tischer Erfahrung: Kontemplation, Pragmatik, Kritik und Differenz, in: G. Schweppenhauser: Asthetik.
Philosophische Grundlagen und Schliisselbegriffe, S. 22—33.

395 A.Rauh: Die besondere Atmosphiire, S.128.

396 Vgl. ebd.

397 Vgl. C. Bhme: Atmosphiire, S.127.

398 Ebd.

399 M. Hauskeller: Atmosphdren erleben, S. 48.

400 Vgl. G. Bbhme: Architektur und Atmosphdre, S.18.

401 A. Rauh: Die besondere Atmosphire, S.141.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Ruinen-Asthetik

Atmosphiren sprechen lisst. Es geht um die Art und Weise, wie uns Riume und die in

ihnen enthaltenen Dinge im leiblich-sinnlichen Spiiren emotional anmuten.***

4.4.3 Gefiihle als Atmospharen

Die beiden vorausgegangenen Abschnitte zum leiblich-sinnlichen Spiiren im Sinne des
doppelten Befindens, wo ich mich im Ortsraum und wie ich mich im Wahrnehmungsraum
befinde, sollten Grundverstindnisse vorbereiten, auf deren Basis sich die Gefiihle als At-
mosphiren thematisieren lassen. Dabei gilt es, sich von subjektivistischen Projektions-
thesen zu lésen, wonach wir (innere) Gefithle lediglich auf (Aulere) Orte, Personen und
Dinge projizieren. Die Ruinen als Spuren im Raum gehen uns affektiv-emotiv an. Fiir
diese Ansprache durch Objekte in der Welt ein addquates Verstindnis zu entwickeln, ist
das Ziel der vorliegenden Uberlegungen. Zu diesem Zwecke werden wir in diesem Ab-
schnitt noch einmal genauer auf die gefithlsmifige Dimension des Atmosphirenerle-
bens blicken, um zu fragen: Inwiefern lassen sich Gefiihle als Atmosphiren verstehen?

Wie zuvor soll uns Schmitz’ Konzeption — an dieser Stelle: der Gefiihle als Atmo-
sphiren — als Impuls fiir die nachfolgende Reflexion dienen. Schmitz liefert folgende
Definition der Gefiihle: »Gefiihle sind raumlich ergossene Atmosphiren und leiblich ergreifen-
de Miichte.«* Die Atmosphiren weist er dem zuvor genannten flichenlosen Raum zu, in
welchem sie bestimmte Gebiete oder Bereiche der erlebten Anwesenheit besetzen; bleibt
man konsequent bei Schmitz’ Konzeption, stellt sich die Frage, wie die Atmosphiren lo-
kalisiert werden sollen, wenn der flichenlose Raum gerade nicht der Orts- und Abstands-
raum sein soll, in dem sich iiberhaupt nur Orte verorten lassen, die von bestimmten At-
mosphiren besetzt sein konnten.*** Schmitz denkt, dass uns Gefithle wie Freude, Trau-
er, Zorn, Scham, Furcht, Mut, Arger, Mitleid und Zufriedenheit in der unwillkiirlichen
Lebenserfahrung, d.h. unserer leiblichen Gegenwart angehen: »Gefiihle sind raumlich,
aber ortlos, ergossene Atmosphiren.«** Sie sind unmittelbar leiblich spiirbar, weil wir
sie als unbestimmt in die Weite ausgreifende Atmosphiren im direkten Umfeld unserer
leiblichen Anwesenheit verspiiren. Atmosphiren sollen nicht als physikalisch interpre-
tierbare Gebilde im Sinne von bezifferbaren Dimensionsgraden, Lagen, Abstinden und
messbaren Grofien oder Figuren verstanden werden, als ob wir vollkommen klar ange-
ben kénnten, wo und bis wohin sich Atmosphiren im Raum ausdehnen.** Zugleich sol-
len sie aber durchaus Phinomene im Raum sein.

Auf diese Weise werden Atmosphiren bei Schmitz zu »quasi objektiven Gefithlen, die
unbestimmt in die Weite ergossen sind«.*”” Damit wendet er sich gegen die Introjektion
der Gefiihle, wonach Gefiihle innerseelische Zustinde seien. Nach Schmitz’ Analyse sind
Gefiihle die affektive Betroffenheit durch etwas, das einen von aufen her anrithrt und so-
mit riumlichen Charakter hat.*®® Die Atmosphiren sind »von aufRen andringende und

402 Vgl. G. Bohme: Architektur und Atmosphdre, S.18.
403 H.Schmitz: Atmosphdren, S. 30.

404 Vgl. ebd.

405 H.Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefiihle, S. 23.
406 Vgl. ebd.

407 G.Bohme: Leib, S.140.

408 Vgl. ebd.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

ergreifende Gefiihlsinstanzen« und sollen als riumliche aber ortlose »Triger von Stim-
mungen« begriffen werden.** Als Atmosphiren »besetzen Gefiihle [...] beliebige Gegen-
stinde« und »sind meist in Situationen befangen«,*® wodurch sie mit unserem »leiblich-

affektiven Betroffensein«*"

als deren Resonanzstelle interagieren. Wihrend sich unse-
re Korper zu bestimmten Zeiten an bestimmten Orten im Raum befinden, wirken sich
uns umgebende Atmosphiren dabei auf unser leibliches Befinden im Wahrnehmungs-
raum aus. Die Feierlichkeit eines Festes, die Albernheit eines ausgelassenen Beisammen-
seins, die zarte morgendliche Stille, die matte abendliche Schwere, die Gedriicktheit ei-
ner Trauerfeier, die Angespanntheit einer Priifung, die Aufregung vor einem ersten Date,
die peinliche Berithrung unangenehmer sozialer Situationen oder eben die melancholi-
sche Anziehungskraft der Ruinen — all das sind keine blof} innersubjektiven Gefiihlsre-
gungen, sondern vielmehr immer auch riumlich erlebte Wahrnehmungsvollziige. Mal
ist es eher die Stimmung der Umgebung, die unser leibliches Gestimmtsein ergreift, wie
im Falle der mitreifSenden Feierlichkeit eines Festes; mal ist es eher die eigene, leibliche
Gestimmtheit, welche die Umgebung in eine bestimmte Stimmung versetzt, wie bei der
Nervositit vor Priifungen und anderen Dates.**

Schmitz’ Versuch, den ontologischen Status der Gefiihle als Atmosphiren auf diese
Weise zu bestimmen, ist durchaus abenteuerlich, spitestens dann, wenn Schmitz die At-
mosphiren als »Halbdinge«* konzipiert. Die von der traditionellen Ontologie angestif-
tete Erkenntnistheorie und Sinnespsychologie unterscheide im Bereich des Wahrnehm-
baren lediglich zwischen Dingen auf der Objektseite und Sinnesdaten, Qualititen oder
Empfindungen auf der Subjektseite. Unter gehe dabei ein entscheidendes Mittelglied:
Zwischenbereiche, die Schmitz als Halbdinge konzipiert. Zur Veranschaulichung, was
mit Halbdingen gemeint ist, wahlt Schmitz das Beispiel der Stimme. Die beim Sprechen
oder Singen produzierten Schallwellen seien ein Zusammenhang von Sinnesdaten, der
von der Stimme verschieden und mit ihr nicht gleichzusetzen wire. Schliefilich spra-
chen wir nicht davon, dass jemandes Stimme wachse, wenn die produzierten Schallwel-
len wachsen. Die Stimme bestehe also nicht darin, in vernehmbaren Sinnesdaten auf-
zugehen. Ebenso wenig sei die Stimme ein Ding, denn Dinge zeichne konstante Dauer
und kausale Mittelbarkeit aus. Mit Blick auf Dinge sei es also immer legitim zu fragen,
wo sie waren, wenn sie zwischenzeitlich nicht erschienen sind. Wenn Dinge in Kausal-
zusammenhingen wirken, sind sie zudem als Ursache verschieden von der Einwirkung,
die sie ausiiben, wie das stofRende Ding vom Stof3. Beides — konstante Dauer und kausa-
le Mittelbarkeit — gelte im Falle der Halbdinge nicht. Mit Blick auf die Stimme fragt nie-
mand, wo sie war, wihrend man sie nicht vernommen hat, und Ursache und Einwirkung
der Stimme als Lautphidnomen gehen einher. Als weitere Beispiele fiir Halbdinge fithrt
Schmitz den recht heterogenen Phinomenbereich Schmerzen, Wind, Zeit (in der Weise,
inder sie im Zuge von Langeweile oder Zeitdruck auffillig wird) oder auch einbrechende

409 G.Bohme: Atmosphire, S. 29.

410 H. Schmitz: Atmosphidren, S.104f.

411 Ebd., S.9.

412 Vgl. H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Cefiihle, S. 23—27.
413 Ebd., S.53; vgl. auch H. Schmitz: Atmosphiren, S. 39.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

175


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Ruinen-Asthetik

Dimmerung und Nacht an. Es handle sich um wiederholt auftretende Phinomene oh-
ne konstante Dauer, die weder einfach Ding noch Sinnesqualitit seien — sondern eben
Halbdinge.**

Fiir unseren Zusammenhang interessant sind diese Uberlegungen insofern, als
Schmitz zufolge der Status des Halbdinges in ontologischer Hinsicht den Gefiihlen
als Atmosphiren zukommen soll. Dahinter liegt die Intention, die Gefithle moglichst
nach auflen zu verlagern und als objektiv im Raum gegebene Atmosphiren zu statu-
ieren, ohne sie indessen vollends zu verdinglichen und sich dadurch die Schwierigkeit
einzuhandeln, nicht auf dieselbe Weise wie bei Dingen angeben zu kdnnen, wo und in
welcher Beschaffenheit sich die Atmosphiren denn nun im Raum befinden. Schmitz’
Bestreben, die Gefiihle nicht blof3 als rein subjektive, private und innerliche Regungen
zu begreifen — wie es seiner Meinung nach die Introjektion der Gefiihle verfolgt —, fithrt
uns in die gewiinschte Richtung einer praktikablen Betrachtungsweise, inwiefern uns
gestimmte Riume als Atmosphiren emotional affizieren. Schmitz verklirt die Gefithle
in Abgrenzung zur subjektivistischen Introjektion jedoch - trotz seines Rettungsver-
suchs der Erfindung von Halbdingen — allzu stark ins objektivistische Gegenteil. Er
schiefRt damit tiber ein adiquates Verstindnis der objektiven Dimension von Gefithlen
hinaus, insofern er die Gefithle - wenn auch nur als >Halbdinge« — ontisch verobjekti-
viert. Es kommt letztendlich zu einer unerwiinschten Vergegenstindlichung und damit
einhergehend zu einer Verselbstindigung der Gefiihle, die wenig plausibel erscheint.*
Gefiihle respektive Atmosphiren werden fiir die Wahrnehmenden auf omingse Weise zu
besitzergreifenden Michten im Raum. Demgegeniiber wire eine autonomere Position
des erlebenden Subjektes wiinschenswert, schliellich scheinen wir doch in der Lage
zu sein, uns zu den uns umgebenden Stimmungen — so iiberwiltigend sie auch sein
mogen — selbstbestimmt verhalten zu kdnnen. Die Atmosphiren zu einem zusitzlichen
Akteur in der Welt der Dinge und Subjekte zu erkliren, lisst die Zusammenhinge nicht
klarer werden.

#6 zusitzlich zu Subjekt und Ob-

Dem Gedanken, dass Atmosphiren »etwas Drittes«
jekt seien, folgen — im Detail jeweils auf unterschiedliche Weise — auch Gernot Bohme,
Hauskeller und Rauh. Gegen diese dreigliedrige Relation (Subjekt—Atmosphire—Objekt)
und fiir eine zweigliedrige Konzeption (Subjekt—Objekt) des Atmosphirenbegriffes wird
die vorliegende Studie argumentieren: Atmosphiren sind schlicht der Zwischenbereich
zwischen Subjekt und Objekt — das ist der Gegenstand der Auseinandersetzung im Hin-
blick auf die Atmosphiren, ohne diesen Zwischenbereich deshalb tatsichlich zu einem
Gegenstand zu (v)erkliren. Es gibt, wie wir sehen werden, keinen guten Grund dafiir, die-
sem Zwischenbereich als den Atmosphiren einen eigenstindigen ontologischen Status
zuzusprechen. Vielmehr sprechen gute Griinde dagegen, die Theorie der Atmosphiren
in Richtung einer Verdinglichung der Atmosphiren zu betreiben. Es kommt letztlich zu
einer tiberfliissigen Hypostasierung der Atmosphiren, die sich stattdessen auch schlicht
auf der Basis von Subjekt-Objekt-Relationen des menschlichen In-der-Welt-seins erliu-
tern lassen.

414 Vgl. H. Schmitz: Der Leib, der Raum und die Gefiihle, S. 53f.
415 Vgl. H. Schmitz: Atmosphdren, S. 9.
416  A.Rauh: Die besondere Atmosphiire, S. 97.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Theoretische Reflexion: Begriffe des Ruinenasthetischen

Zutreffend scheint es hingegen zu sein, dass unser affektiv-emotives Befinden eng
an die uns umgebenden riumlichen Situationen gebunden ist. Wir erleben unsere Um-
gebung in bestimmten Qualititen als gestimmte Riume und sind von ihr entsprechend
betroffen.*” Subjekt- und Objektpol, Innen- und Aulenerleben der Wahrnehmung tre-
ten unterdessen in ein chiastisches Verhiltnis zueinander, wobeli sich die Auflenwelt als
subjektive Tatsache eines leiblich-sinnlichen Spiirens mit der Innenwelt als quasi ob-
jektivem Gefiihl eines dufleren, atmosphirisch erlebten Raumes itberkreuzen. Wahrge-
nommenes kann allein unter Bezugnahme auf Wahrnehmung und Wahrnehmung nur
im Rekurs auf Wahrgenommenes thematisiert werden.*®

Geht es um den Raum der Gefiihle im Sinne der Atmosphiren, tritt »die Beziehung
von Umgebungsqualititen und Befindlichkeiten«*?
innersubjektivem Vorgang und Umgebungsbedingungen«

und damit das »Verhiltnis zwischen
42 als eine Form des leiblich-
sinnlichen Spiirens in den Fokus des Interesses. Die leibliche Anwesenheit des »Sich-
Befindens an einem Ort« korreliert harmonisch oder diskrepant mit der Art des »Sich-
Befindens in bestimmter Weise«.**' Ein Raum wird in atmosphirischer Hinsicht auffil-
lig, wenn das riumliche Sich-Befinden darin eine merkliche Wirkung auf das spiirbare
Sich-Befinden hat.*** Wir befinden uns immer in gestimmten Umgebungen: »Denn je-
der Mensch ist immer von Umgebungen umgeben und durch seine Stimmungslage ge-
stimmt.«*? Das heifdt jedoch nicht, dass das reziproke Verhiltnis von Gestimmtsein der
Umgebung und unserem Befinden darin auch zwangsliufig immer in das Interesse un-
serer Aufmerksambkeit riickt.

Bei Hauskeller wird eine Form der gefithlten Bedeutsamkeit zum Grundmodus des
Wahrnehmens erklirt. In Gefiithlen sieht er »die Art und Weise, in der ein Wahrneh-
mungscharakter fiir ein Wahrnehmungssubjekt Bedeutung gewinnt und so vorrangig
prisent wird«.*** Da alle Wahrnehmung atmosphirisch sei, konne es unter Verweis auf
Ludwig Klages so etwas wie gefiihlsfreie Sinneserlebnisse nicht geben. Unsere Wahrneh-
mung sei folglich immer durch unser Befinden in bestimmter Weise durchstimmt. Die
Grundarten des Gefiihls seien hierbei durchweg »(lustvolle) Bejahung und (unlustvolle)
Verneinung der Anwesenheit von etwas«.*** Das scheint eine schwer zu haltende Annah-
me zu sein. Schliefilich kénnen wir uns in dsthetischen Wahrnehmungsvollziigen auch
ginzlich von unserem Wollen und unseren Intentionen distanzieren. Im Asthetischen
sind wir gerade nicht permanent dazu aufgefordert, entscheiden zu miissen, ob etwas
zu unserem Leben passt oder nicht, und ob wir uns mit etwas identifizieren kénnen
oder nicht. Das Ruinenisthetische liefe sich auf der Basis von Bejahung und Verneinung

417 Vgl. Elisabeth Stroker: Philosophische Untersuchungen zum Raum, Frankfurt a.M.> 1977.

418 »Riaume und Gefiihle stehen mithin unabléssig in produktivem Austausch und konstituieren in
dieser Verschrankung Mentalititen, Lebensformen und Lebensstile einer Kultur.« (G. Lehnert:
Raum und Gefiihl, S.10)

419 G. Bohme: Architektur und Atmosphdre, S.125.

420 A.Rauh: Die besondere Atmosphiire, S. 77.

421 Ebd., S. 91f.

422 Vgl.ebd,, S. 93.

423 Ebd., S.95.

424 M. Hauskeller: Atmosphdren erleben, S. 49.

425 Ebd.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces

77


https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Ruinen-Asthetik

nicht sonderlich weitreichend erliutern, denn die Anziehungskraft der Ruinen spielt ge-
rade mit beidem und nicht selten in einem paradoxalen Verhiltnis zueinander. So sind
wir zuweilen schockiert iiber das abstoRende Ausmafd des Verfalls und der Zerstérung
und nichtsdestoweniger angezogen von Neugier dariiber, was an den entsprechenden
Orten vor sich gegangen ist.

Leib vor Sprache lautet die Devise, der die referierten Phinomenologen nachgehen,
was zunichst genealogisch auch sinnvoll erscheint. Bedeutsamkeit kann jedoch nicht al-
lein auf der Ebene eines leiblich-sinnlichen Spiirens erklirt werden. Es bedarf der Sinn-
haftigkeit, deren Artikulation im Medium der Sprache und anderen Zeichensystemen
Gestalt annimmt. Entscheidend ist im Zuge dessen ein Verstindnis von Sprache, wo-
nach Vorsprachliches nicht einfach nur in Sprache tibersetzt wird; vielmehr befihigen
uns Zeichen und Sprache zuallererst, iiberhaupt ein differenziertes leiblich-sinnliches
Spiiren auszubilden, wie wir in den Kapiteln zum Raum der Wahrnehmung, Raum der Spra-
che und Raum der Zeichen gesehen haben. Ohne Sprache und Semiotik wiirden wir uns
aufleiblich-sinnlicher Ebene schlicht im anisthetischen >Wahrnehmungsbrei<bewegen,
weil nichts als etwas Bestimmtes hervortreten kénnte und spiirbar wire. Leib und Spra-
che sollte die Devise daher lauten, was auch im Hinblick auf die Gefiihle einsichtig wird:
Nicht weil wir traurig sind, ist die Trennung von einem geliebten Menschen bedeutsam,
sondern weil diese bedeutsam ist, stellt sich jenes Gefiihl ein. Weil etwas bedeutsam ist —
ob wir uns im akuten Zeitpunkt dariiber im Klaren sind oder nicht -, erleben wir ein af-
fektives Betroffensein. Die affektiv-emotive Dimension und die Bedeutsambkeit scheinen
einherzugehen und sich nicht temporal nacheinander einzustellen.

Das bislang Behandelte sollte die notigen Vorkenntnisse entfalten, auf deren Basis
sich im nichsten Kapitel die Begriffe >Aura< und >Atmosphire« untersuchen lassen. Fiir
unser Thema des idsthetischen Interesses an Ruinen ist dabei entscheidend, allzu star-
re Konzeptionen der dsthetischen Subjekt-Objekt-Relation aufzubrechen. Subjekte be-
finden sich auf eine bestimmte Weise an einem bestimmten Ort, sind affektiv-emotiv
betroffen, spiiren Umgebungen als Atmosphiren, statt sich nur an den neutralen Ei-
genschaften verstreuter Objekte im Raum zu orientieren. Die Objekte haben eine Au-
ra, Ekstasen, strahlen in den Raum aus, prisentieren sich in einer bestimmten Atmo-
sphire, statt lediglich eine gewisse Beschaffenheit zu haben, die Subjekte konstatieren
kénnen.*¢ Solcherlei erweiterte Begriffe des Subjekt- und Objektpols der dsthetischen
Wahrnehmungssituation erlauben ein ganzheitlicheres Verstindnis dsthetischer Pro-
zesse. Wir werden im nichsten Kapitel zunichst allgemein auf den Aura- und Atmo-
sphirenbegriff schauen, um nachfolgend spezifischer im Hinblick auf die Ruinen nach
den Atmosphdren der Architektur und den Atmosphdren der Natur zu fragen, die im Ruinen-
isthetischen in gewisser Weise in einen Dialog treten.

4.5 Aura und Atmosphare

Ruinen lassen sich in isthetischer Hinsicht auf mindestens zwei grundlegend unter-
schiedliche Weisen thematisieren: als dsthetisches Objekt oder als dsthetische Umge-

426 Vgl. A. Rauh: Die besondere Atmosphiire, S. 95.

13.02.2026, 10:54:58. /de/e Acces



https://doi.org/10.14361/9783839468029-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

