Soziale Arbeit 3.2016

DAS SOZIALE

IN DER EVOLUTION
Eckart Nebel

Zusammenfassung | Was ist sozial? Wann
ist jemand sozial? Kénnen wir iberhaupt nicht
sozial sein? Wie kann die Fahigkeit zu uneigen-
niitzigem Verhalten in der Evolution entstanden
sein? Im sozialwissenschaftlichen Diskurs fehlt
eine griindliche Auseinandersetzung mit den
evolutionaren Urspriingen der menschlichen Spe-
zies. Die Evolutionswissenschaften sind jedoch
eine Fundgrube fiir Fragen nach dem Sozialen.
Ergebnisse aus der evolutiondren Anthropologie,
der Soziobiologie und der Evolutionspsychologie
lassen es zu, Fragen nach dem Sozialen jetzt in
neuer Weise zu formulieren und teilweise auch
zu beantworten.

Abstract | What is social? When is someone
acting in a socially responsible way? Can we be
unsocial at all? How could the ability to act un-
selfishly have emerged in evolution? Social sci-
ence discourse fails to thoroughly deal with the
evolutionary origins of the human kind. Never-
theless, evolution sciences are a treasure trove
for questions about social issues. Results from
evolutionary anthropology, sociobiology and evo-
lutionary psychology offer clues for posing and
partly answering such questions in new ways.

Schliisselworter » Anthropologie
» Biologie » Evolution » Sozialverhalten
» Theorie

Einleitung | Fir die Soziale Arbeit als Profession
und Praxis wie auch als wissenschaftliche Disziplin ist
eine Begriffsbestimmung des Sozialen zur Schérfung
des Profils immer wieder von Neuem notwendig. Ent-
gegen dem gewohnten Blickwinkel, aus dem heraus
gefragt wird, wie die Gesellschaft oder der einzelne
Mensch sozialer werden kdnnen, wird hier die Frage
gestellt, wie es dazu kommen konnte, dass mit dem
Menschen in der Evolution eine Spezies entstand, die
so auBerordentlich kooperativ ist. Die evolutionare
Perspektive sollte in den Sozialwissenschaften nicht
langer weitgehend ignoriert oder einfach hdppchen-
weise unreflektiert in die jeweilige Argumentation
eingebaut werden.

Deshalb werden in diesem Beitrag sowohl die
deterministischen Erklarungsansatze der evolutiona-
ren Psychologie als auch die Deutungshoheit der Evo-
lutionsbiologie als vermeintliche Leitwissenschaft in
Bezug auf soziale Phanomene hinterfragt. Eine Bezug-
nahme auf den Begriff der Evolution im sozialwissen-
schaftlichen Kontext ohne eine prazise Erlduterung
des darwinistischen Erklarungsmodells und damit
eine Abgrenzung gegeniiber immer noch wirkmach-
tigen sozialdarwinistischen Vereinnahmungen und
Vereinfachungen flihrt zu Missverstandnissen und
Halbwahrheiten.

Die Hinwendung zu den evolutionéren Urspriingen
des Sozialen ist in keiner Weise deterministisch zu
verstehen. Im Gegenteil geht es darum, die Offenheit
der Prozesse, die mit der Entwicklung von Kooperation
verbunden sind, zu betonen. , Nichts kann mit uns
oder in uns geschehen, was unsere Biologie nicht er-
laubt, aber unsere Biologie legt nicht fest, was in uns
geschieht” (Maturana, Verden-Zéller 1994, S.12). Die
Verschrankung biologischer und kultureller Prozesse
in der frlihen Menschheitsgeschichte wie auch in der
psychischen Entwicklung jedes heranwachsenden
Kindes wird nicht von der einen oder anderen Seite
dominiert. Kultur und Natur sind keine Gegensatze.
Beides sind offene und je fir sich unvorhersehbare
Prozesse.

Die philosophische Anthropologie, die sich am
Anfang des vorigen Jahrhunderts als Antwort auf die
bis dahin in der Biologie gewonnenen Erkenntnisse
formierte, liefert eine philosophische Einordnung der
Debatte um das Verhaltnis des Menschen als Natur-
wesen zu der Natur des Menschen. In diesem Zusam-
menhang ist der Ansatz von Helmuth Plessner beson-
ders interessant, da dieser, ausgehend von der leib-
haftigen Existenz des Menschen und seiner Eingebun-
denheit in die nattrlichen Lebensbedingungen, , die
Angewiesenheit des Menschen auf ein Gegen(iber”
(Plessner 1982, S. 89) betont.

In der sozialwissenschaftlichen Diskussion sind An-
satze, die die Ergebnisse der Evolutionswissenschaften
aufgreifen, oft dem Vorwurf des Konservativismus und
Biologismus ausgesetzt. Es heiBt dann ,Wer auf die
Natur verweise, der beharre auf dem Gegebenen und
verweigere sich jedem Fortschritt wie jeder Vielfalt”
(llies 2006, S. 314). Dieser Vorwurf verkehrt sich je-
doch in sein Gegenteil, wenn man ein Verstandnis

21673.216.36, am 10.01.2026, 01:52:21. Inhalt.
mit, far

far oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82

Soziale Arbeit 3.2016

von Evolution entwickelt, in dem Veranderung und

Vielfalt paradigmatisch sind. , Flexible Offenheit eben-
so wie Variationsbreite sind [...] ein Selektionsvorteil
auf individueller wie allgemeiner Ebene. Eine langfris-
tige evolutiondre Bestandigkeit ist nur als Folge eines
steten Wandels, fortwéhrender Innovation und dyna-
mischer Anpassung zu erreichen” (lllies 2006, S. 314).

Der Begriff des Sozialen | Das Soziale ist per se
ein schillernder und hart umkampfter Begriff. ,Was
das ,Soziale" ist, dariiber besteht keine Einigkeit in den
Sozialwissenschaften: Somit kann man das ,Soziale'
als umkampften Begriff mit zentraler strategischer
Bedeutung fir die Positionierung der Subjekte inner-
halb gesellschaftlicher Orte und Institutionen verste-
hen” (Weber 1998, S.591). In der Alltagssprache wird
mit dem Adjektiv sozial, in Abgrenzung zu unsozial
oder asozial, meist ein Verhalten bezeichnet, das
menschenfreundlich und gemeinniitzig angelegt ist.
Ganz anders in der Wissenschaft: ,Im wissenschaft-
lichen Sprachgebrauch versteht man darunter nicht
helfendes oder solidarisches Verhalten, sondern
die Tatsache, dass ein Individuum sein Verhalten in
Abhangigkeit von den Erwartungen und Reaktionen
anderer requliert”(Schaub; Zenke 2000, S.518). Diese
Formulierung ist fiir die folgenden Ausfiihrungen inso-
fern wichtig, als es in dieser Definition erst einmal nur
um gegenseitige Erwartungen und Reaktionen geht,
also um einen wie auch immer gearteten gemeinsa-
men Zukunftshorizont und noch nicht um kooperati-
ves oder helfendes Verhalten. Der helfende Aspekt
sozialer Verhaltensweisen wird im wissenschaftlichen
Sprachgebrauch als , prosoziales Verhalten” bezeich-
net. ,Prosoziales Verhalten ist [...] jede Hilfeleistung,
der die Intention zugrunde liegt, bediirftigen anderen
Personen Erleichterung oder Besserung ihrer augen-
blicklichen Lebenssituation zu verschaffen. Diese Defi-
nition schlieBt sowohl altruistisches als auch helfendes
Verhalten als Wiedergutmachung fir selbst erhaltene
Hilfe mit ein” (Rippe 2011, S. 854).

Etymologisch leitet sich das Adjektiv sozial aus
dem Lateinischen socialis , teilnehmend, in Verbin-
dung stehend” ab und bedeutet so viel wie , die
Gesellschaft betreffend, gesellig”. Mit dem Begriff
der ,Soziabilitdt" bezeichnet man das , Angewiesen-
sein des Menschen auf soziale Kontakte fir die Ent-
faltung seiner spezifischen Lernfahigkeit. Neigung
zur Geselligkeit und Fahigkeit zur sozialen Anpas-
sung” (Schaub, Zenke 2000, S.515). Dieser Begriff

Stand up!

Ein Freund aus Sachsen erzahlte mir kiirzlich
einen Spruch, den er penetranten Pegida-Hetzern
gern entgegen halt — sofern sie nicht erkennbar
betrunken sind oder der Ort des Zusammentreffens
nicht zu einsam gelegen ist: , Selbstversténdlich
klauen dir Auslander deinen Job! — Aber wenn dir
jemand ohne Geld, Kontakte und Sprachkenntnisse
deinen Job wegnehmen kann, bist du vielleicht
einfach nur Sch....”

Auch ohne ausgeschriebenes Schlusswort ist
klar, worauf der Aphorismus hinauslauft. Im ameri-
kanischen Original wird er tbrigens dem Stand-up-
Comedian Louis C. K. zugeschrieben.

Stand up! erhdlt angesichts der pogrom-
ahnlichen Menschenauflaufe, die zunehmend in
Sachsen, aber auch andernorts in Deutschland zu
beobachten sind, eine zusatzliche Bedeutung.
Manchmal hilft bitterer Humor, dagegen aufzu-
stehen. Immer aber sind Zivilcourage und wirklicher
Mut erforderlich, um fiir Nachstenliebe oder auch
nur eine sachliche Diskussion einzustehen.

Respekt dafir!

Burkhard Wilke
wilke@dzi.de

21673.216.36, am 10.01.2026, 01:52:21. Inhalt.
mit, far

far oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen



mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82
mailto:wilke@dzi.de

Soziale Arbeit 3.2016

ist insofern von Bedeutung fir diese Ausfiihrungen,
als er das existenzielle Angewiesensein des Menschen
auf die Sphare des Sozialen definiert.

Evolutionstheorie | Bis weit ins 19. Jahrhundert
hinein war die Biologie im Wesentlichen beschrei-
bend und klassifizierend. Es herrschte ein weitgehend
statisches Weltbild vor, in dem Entwicklung nicht
vorgesehen war. Leitwissenschaft war die Physik,
die mit Galileo und spéter mit Newton den Anspruch
einer kausalen und nachprifbaren Erkldrung der
Welt lieferte. Bald nach Newton flihrten Erkenntnisse
einer beginnenden geologischen Chronologie dazu,
dass die biblischen Zeitangaben zum Alter der Erde
bezweifelt wurden. James Hutton (1726-1797) sprach
von einem groBen Schrecken, der ihn angesichts der
Tiefe der Zeit" befalle. Auch die Funde von Fossilien
brachten das statische Weltbild ins Wanken. Wer
waren diese Tierarten, wann hatten sie gelebt und
warum waren sie ausgestorben? Fiir solche Fragen
gab es bis zur Verdffentlichung des ersten Werkes
von Darwin keine plausible Erklarung.

Die Evolutionstheorie nach Darwin beruht auf einer
Argumentationskette, in der finf Fakten miteinander
verbunden werden: Die Geburtenrate von deutlich
mehr als einem Nachkommen pro Elternteil, die in
der Natur Uberall zu beobachten ist, ist das erste
Ausgangsfaktum. Das zweite Faktum besteht darin,
dass bei endlichen Ressourcen eben kein exponentiel-
les Wachstum der PopulationsgroBe zu beobachten
ist. Das flhrt drittens dazu, dass es unter den Popula-
tionsmitgliedern zu einem Kampf ums Dasein kommt,
bei dem es nur wenigen gelingt, fortpflanzungsfahige
Nachkommen groBzuziehen. Als viertes Faktum kommt
hinzu, dass zwei Individuen einer Spezies nie vollkom-
men gleich sind. Die kleinen Variationen bewirken
Unterschiede in den Reproduktionschancen und sind
oft vererbbar. Aus den vier beschriebenen Fakten fol-
gerte Darwin schlieBlich, dass es flnftens eine natiir-
liche Selektion gabe. Auf diese Weise war eine nicht
theologische Erklarung fir die Herkunft und Vielfalt
der biologischen Welt gefunden worden, die allerdings
in Bezug auf die Stellung des Menschen in der Natur
weitreichende Folgen hatte: ,Am Tor zum Paradies
steht seither der Affe” (Wimmer u.a. 1996, S. 21).

Wenn wir den Blick von dem evolutionaren Erkla-
rungsschema abwenden und die Implikationen, die
damit verbunden sind, ins Auge fassen, fallt zualler-

erst auf, ,dass alle Lebewesen einen gemeinsamen
Ursprung haben, der vor drei bis maximal vier Milliar-
den Jahren lag; aus diesem gemeinsamen ,Urahn" ha-
ben sich die heutigen Lebewesen durch fortgesetzte
Aufspaltung entwickelt” (Roth 2010, S. 27). Unsere
leibhaftige Existenz teilen wir mit allem Lebendigen.
Hier liegt die Grundlage von Bewusstsein und Kultur
ebenso wie die von Vernunft und intentionalem Han-
deln. Unsere biologische Herkunft ist weniger eine
determinierende Einschrankung als vielmehr eine

. Weise der Vernetztheit des Organismus im Geflige
seiner Uberlebensbeziehungen” (List 2009, S.7). Wir
sind verbunden, aber nicht gefesselt. Oder noch ein-
mal aus einer anderen Perspektive: ,Den allumfas-
senden Kontext fiir die Evolution des Bewusstseins
bildet die Matrix des Lebens selbst, die Biosphare”
(Donald 2008, S. 106).

Die darwinsche Evolutionstheorie verneint auf evi-
dente und konsequente Weise die Vorstellung einer
Sonderstellung des Menschen in der Natur. Trotzdem
bleibt aber die Tatsache bestehen, dass sich der homo
sapiens von den anderen Primaten fundamental
unterscheidet: ,Wir sind die am weitesten verbreitete
und mit Abstand zahlreichste Primatenart — mehr als
sieben Milliarden Exemplare zahlen zu unserer Spezies
im Vergleich zu ein paar Hunderttausend Menschen-
affen insgesamt” (Suddendorf 2014, S. 33). Dieser Fakt
ist erklarungsbedirftig. Wie kann es dazu gekommen
sein, dass sich der homo sapiens dermaBen ausge-
breitet und inzwischen sogar die Erde soweit veran-
dert hat, dass man von einem neuen Erdzeitalter, dem
Anthropozan spricht, wahrend die anderen Primaten
in ihren 6kologischen Nischen verharrten? Kénnte es
sein, dass gerade die Ausbildung sozialer und proso-
zialer Verhaltensweisen zu dieser explosiven Ausbrei-
tung beigetragen hat?

Evolutionéres Denken — Missverstandnisse
und ihre Folgen | Ob der Mensch als Krone der
Schdpfung gesehen wird, auf den die evolutiondre
Entwicklung folgerichtig zulaufe, die Kultur als din-
ner Firnis auf der eigentlich animalischen Natur des
Menschen gesehen wird oder der Mensch als durch
die Kultur verdorben, seinem urspriinglichen Wesen
entfremdet — jede dieser Denkfiguren setzt einen un-
vereinbaren Gegensatz von Natur und Kultur voraus.
Auch mit der darwinschen Evolutionstheorie konnten
diese Dichotomien nicht tiberwunden werden. Im
Gegenteil haben die unheilvollen Vereinnahmungen

21673.216.36, am 10.01.2026, 01:52:21. Inhalt.
mit, far

far oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82

Soziale Arbeit 3.2016

des Entwicklungsgedankens durch politische Ideolo-
gien im 20. Jahrhundert verheerende Folgen gehabt.
Die erste und untergriindig bis heute sehr wirkungs-
machtige Fehlinterpretation ist der sogenannte Sozi-
aldarwinismus, in dem behauptet wird, der Kampf
von jedem gegen jeden sei das Grundparadigma und
in diesem Kampf gehe es um die Durchsetzung des
Starkeren gegeniiber dem Schwacheren. Im Titel sei-
nes 1859 erschienenen Hauptwerks ,Uber die Entste-
hung der Arten durch nattirliche Zuchtwahl oder die
Erhaltung der begiinstigten Rassen im Kampfe ums
Dasein” hatte Darwin dieses Missverstandnis selbst
schon angelegt. Das Schlagwort vom Kampf hat An-
lass zu vielen Fehlinterpretationen gegeben, gegen
die sich Darwin selbst erfolglos zu wehren versuchte.

Der Sozialdarwinismus verkiirzte die Botschaft
der Evolutionstheorie auf den Kampf aller gegen alle
und den Sieg der tiberlegenen Rassen und (ibertrug
diese Interpretation von der Biologie auf die Gesell-
schaft. Im Kontext der Theorie von Darwin ist mit
Kampf aber vielmehr eine Konkurrenz gemeint, die
sich aus der Knappheit der Ressourcen ergibt. Fitness
ist in diesem Zusammenhang die Anpassung eines
Individuums an seine spezifische Umwelt, kann also
immer nur in gegenseitiger Riickkopplung zwischen
der sich entwickelnden Spezies und der sich entwi-
ckelnden Umwelt gesehen werden. Es geht bei die-
sem Kampf daher nicht um eine Selektion der egois-
tisch Starksten, sondern um Anpassung. Da dieses
Prinzip aber fiir alle lebenden Organismen gilt, pas-
sen sich in einem fortlaufenden Prozess der Wand-
lung alle Lebewesen an ihre sich selbst auch wan-
delnden Umwelten an. Evolution ist nicht
vorhersehbar, nicht gerichtet und nicht determiniert.

Avristoteles, der haufig als erster Biologe bezeichnet
wird, stellte eine scala naturae, eine Stufenleiter auf,
in die er die Lebewesen von den einfachsten Lebens-
formen bis hin zum Menschen in einer aufsteigen-
den Linie einordnete. Die Idee einer Stufenleiter, auf
deren oberster Sprosse der Mensch stehe, wurde auch
nach der darwinschen Entdeckung der evolutiondren
Mechanismen nicht aufgegeben. Die vielen, oft auch
satirisch gemeinten Profilbilder, in denen sich aus dem
Affen auf vier Beinen in mehreren Stufen der moderne
Mensch entwickelt, illustrieren diese Sichtweise. , Zwar
ist inzwischen allgemein bekannt, dass wir von Affen
abstammen, aber oft wird dies in dem Sinne missver-
standen, dass wir uns aus Schimpansen entwickelt

hétten” (Suddendorf 2014, S. 17). Die gemeinsame
Abstammung heiBt aber lediglich, dass wir mit den
heute lebenden Primaten gemeinsame Vorfahren
teilen. Nach neueren genetischen Analysen von
ossilfunden hat sich die Linie der Hominiden von
den (ibrigen Primaten vor etwa sechs Millionen
Jahren abgespalten.

Die Idee einer Sonderstellung des Menschen auBer-
halb der Natur, die von der biblischen Schépfungsle-
gende bis zur Selbsterméchtigung des individuellen
Erkenntnissubjekts durch die Vernunft in der Aufkla-
rung reicht, wirkt in der teleologischen Betrachtung
der Evolution bis heute. In dieser Sichtweise steht der
Mensch der Natur antagonistisch gegeniiber. Die An-
nahme eines grundsatzlichen Gegensatzes von Natur
und Vernunft unterstellt, dass die Triebe und Instinkte
im Menschen, also der Anteil der Natur, gleichwertige
Gegenspieler der Vernunft und jedes selbstbestimm-
ten Verhaltens sind. Die Anthropologie des 20. Jahr-
hunderts hat jedoch den Menschen als ein instinkt-
reduziertes Wesen herausgestellt. ,Wir haben viel-
faltige Anlagen, die aber nur dann etwas bewirken
konnen, wenn das Denken hinzutritt” (lllies 2006,
S.121). Ohne ein soziokulturelles Umfeld kann sich
kein Denken entwickeln. Andererseits bleibt das
Denken immer aufs Engste verbunden mit der orga-
nischen Natur, also unserer leibhaftigen Existenz.
,Wir sind von Natur aus Kulturwesen” (ebd., S.122).
Bei jedem menschlichen Verhalten handelt es sich
um ein wechselseitiges Geschehen, in welchem sich
die scheinbaren Dichotomien von Natur und Kultur,
Affekten und Denken, Kérper und Geist, Vernunft
und Trieb aufldsen.

Die andere Seite der Medaille dieser antagonisti-
schen Betrachtungsweise ist die Idee vom Menschen
als einem Tier mit kulturellem Anstrich. Hier wird die
menschliche Kultur nur als ein hauchdtinner Firniss
Uber dem tierischen Kern des Menschen gesehen.
Kultur sei nur ein scheinbarer Fortschritt, in Wirklich-
keit seien wir ,nackte Affen” die mit den von ihnen
selbst geschaffenen Fakten und Artefakten nicht um-
zugehen wiissten. Aus diesem Blickwinkel erscheint
der Mensch als domestizierter Affe (Weber 2011), der
seine Triebregungen nur miihsam bekampfen kann.

Wenn Medaillen drei Seiten hatten, so ware hier
die dritte zu nennen: die Annahme, es gabe einen ur-
spriinglichen, sozusagen unschuldigen Naturzustand

21673.216.36, am 10.01.2026, 01:52:21. Inhalt.
mit, far

far oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82

Soziale Arbeit 3.2016

des Menschen, oft verkdrpert in der Figur des , edlen
Wilden”, Dieser Zustand sei mit fortschreitender Zivi-
lisierung der Gesellschaft verloren gegangen. Alle My-
then vom Paradies oder von vergangenen Goldenen
Zeitaltern sind Ausfiihrungen dieser Vorstellungen.
Darin spiegelt sich die , Utopie des unverbildeten,
nattirlichen Menschen” (Plessner 1982, S. 66). Letzt-
lich lauft diese Lesart auf eine ,Deutung der Zivilisa-
tion als eines Stindenfalls der Natur” (ebd.) hinaus.

Evolutionswissenschaften als Leitwissen-
schaft? — Von der Genese zur Geltung | Der Bio-
loge und Ameisenforscher Edward O. Wilson pragte
1975 mit seinem Buch , Sociobiology: A New Synthe-
sis” den Begriff der Soziobiologie. Darin erweiterte
er in einer Gesamtschau seine Forschungen Uber die
sozialen Insekten auf das Wechselspiel zwischen Evo-
lution und sozialen Verhaltensweisen bei Tieren und
auch Menschen und skizzierte die mdgliche Bedeu-
tung der Ergebnisse der Verhaltensforschung fiir das
menschliche Sozialverhalten. , Die neue Biologie
werde, so vermutet er, Psychologie und Soziologie
ersetzen und Phdnomene wie Kultur und Ethik erkla-
ren” (lllies 2006, S. 99). Wahrend in der Soziobiologie
die Verhaltensebene untersucht wird, wendet sich
die Evolutionspsychologie den zugrunde liegenden
psychischen Prozessen zu. Diese werden in isolierbare
Einheiten unterteilt, die als informationsverarbeitende
Algorithmen oder Entscheidungsregeln gesehen
werden, ,die im Selektionsumfeld der friihen Homini-
den positiv ausgelesen wurden, weil sie die Fitness
ihrer Trager steigerten” (ebd., S. 100). Das mensch-
liche Bewusstsein wird als , adaptive tool box" oder
,Schweizer Messer”bezeichnet, mit deren Hilfe unse-
ren Vorfahren die , Navigation in sozialen Umwelten”
(Schwab 2004, S. 26) gelingen konnte. Die Rede vom
Bewusstsein als einem Werkzeugkasten erinnert nicht
von ungeféhr an eine mechanistische Herangehens-
weise. So werden grundlegende Probleme wie Nah-
rungsbeschaffung, Flucht vor Raubfeinden, Kampf
um Ressourcen, Partnerwerbung und -bindung ange-
nommen, die sich Uiber Generationen hinweg gestellt
haben. Es wird vermutet, fiir die Losung dieser Prob-
leme hatten sich jeweils spezifische ,tools" entwickelt.

+Evolutionspsychologen oder Soziobiologen
reduzieren haufig Verhaltensweisen oder individuelle
Charakteristika auf einen Ablauf genetischer Program-
me, ohne sie damit in ihrer Eigenart zu erfassen”
(lllies 2006, S. 113). Viele Erklarungen fir komplexe

Phanomene sozialer und kultureller Art der Soziobio-
logie und evolutionéren Psychologie sind reine Vermu-
tungen. Sie beruhen auf dem sogenannten ,time-lag”:
Die Anfange der Menschheit werden allgemein vor
zwei Millionen Jahren verortet. Bis zur Entwicklung
des Ackerbaus vor zirka 10 000 Jahren lebten die
Menschen zu 99 Prozent ihrer Zeit in kleinen Grup-
pen als Jager und Sammler. , Die Entwicklung eines
komplexen organischen Designs, wie jenes unseres
Gehirns und damit unserer Psyche, schreitet jedoch
nur langsam voran. So ist es unwahrscheinlich, dass
unsere Spezies komplexe evolutionsbiologische Adap-
tionen an neuere Umweltbedingungen, selbst an
Ackerbau, entwickelt hat" (Schwab 2004, S. 29). Aus
diesem , time-lag” wird nun geschlossen, dass sich
unsere Motivationen und Verhaltensweisen wie auch
unsere sozialen Strukturen direkt aus den Lebens-
bedingungen des damaligen Selektionskontextes
erklaren lassen miissten. Ubersehen wird hierbei,

in welcher Form Erbanlagen und Umwelt einander
gegenseitig beeinflussen.

Sowohl der Ubergang von den Jager- und Samm-
lerkulturen zu sesshaften Kulturen mit Ackerbau und
Viehzucht vor zirka 10 000 Jahren (neolithische Revo-
lution) als auch der Ubergang von Agrarkulturen zur
modernen, von Technik gepragten Kulturen vor 250
Jahren (industrielle Revolution) haben die Lebens-
und Umweltbedingungen radikal verandert. ,Alle
unsere eventuell im Pleistozan selektierten geneti-
schen Eigenschaften interagieren mit diesen neuen
Lebens- und Umweltbedingungen und bringen dabei
Verhaltensformen hervor, die womdglich stark von
denen unserer eiszeitlichen Vorfahren abweichen”
(Buller 2009, S. 62). Der Selektionskontext, in dem
sich bestimmte Eigenschaften entwickelt haben, hat
sich inzwischen zum Teil so sehr verandert, dass Ver-
haltensweisen, die vormalig positive Anpassungen
darstellten, jetzt zu einem Nachteil werden. Ein Bei-
spiel ist unsere Vorliebe fir Fett und siiBe Speisen.
Die energiereiche Nahrung war in knappen Zeiten
iiberlebenswichtig, wahrend sie heute, wo Nahrung
im Uberfluss vorhanden ist, zu Fettleibigkeit und
Gesundheitsproblemen fiihrt.

Soziobiologie und Evolutionspsychologie arbeiten
oft mit Modellen, in denen kulturelle Phanomene kau-
sal aus Variabilitdt und Selektion abgeleitet werden.
Die meisten Kulturphdnomene lassen sich in dieser
Sicht als biologische Anpassungen erklaren. Heutige

21673.216.36, am 10.01.2026, 01:52:21. Inhalt.
mit, far

far oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82

Soziale Arbeit 3.2016

soziale Strukturen in ihrer Genese per Kausalerklarung
aus der evolutionaren Vergangenheit der Menschheit
abzuleiten, bedarf schon eines gewissen hypotheti-
schen Mutes. Aus den Hypothesen aber auf die Gel-
tung dieser Strukturen zu schlieBen, ist wissenschaft-
lich endgiltig fragwirdig. Von den deskriptiven auf
die ethischen Satze zu schlieBen, ist ein naturalisti-
scher Fehlschluss.

Die Natur des Menschen, der Mensch als
Naturwesen — anthropologische Fragestellun-
gen | Nach dem Ersten Weltkrieg begannen in
Deutschland die Philosophen Max Scheler, Arnold
Gehlen und Helmuth Plessner unter Bezugnahme auf
das biologische Wissen ihrer Zeit Fragestellungen
dahingehend zu entwickeln, ,worin sich der Mensch
vom Tier unterscheidet, worin die spezifischen Bedin-
gungen des Menschen bestehen und was die conditio
humana ausmacht” (Wulf 2004, S. 43). Dieser Ansatz,
der wissenschaftsgeschichtlich unter dem Begriff der
Philosophischen Anthropologie zusammengefasst
wird, zeichnet sich dadurch aus, dass der Mensch hier
immer als biologisches und gleichermaBen kulturelles
Wesen gesehen wird. ,Der Mensch ist nach Auffas-
sung der Philosophischen Anthropologie also weder
einem biologischen noch einem sozialen Schicksal
ausgeliefert” (Wimmer u.a. 1996, S.16).

Ausgehend von der Phdnomenologie nach Edmund
Husserl entwickelte die Philosophische Anthropologie
einen Forschungsansatz jenseits von Empirismus und
Rationalismus. Aus dieser Sicht gibt es keine Wahr-
nehmung, die zuerst nur im Individuum selbst statt-
findet und dann die Welt als AuBen analysiert (Ratio-
nalismus), aber genauso wenig eine Wahrnehmung,
die die Welt auBen erkennt und dann sich selbst als
Individuum in dieser Welt (Empirismus). Fiir die pha-
nomenologische Perspektive findet immer beides in
einem Wahrnehmungsakt statt. In der Philosophischen
Anthropologie widmet sich das Erkenntnisinteresse
der Autoren einer beschreibenden Methode, in der
jedem Wesen eine Intentionalitat zugeschrieben wird.
Der Biologe Adolf Portmann, der anthropologische
Fragen aus naturwissenschaftlicher Sicht stellt, postu-
liert eine , Innerlichkeit, welche inneres Erleben einer
erfahrenen Welt ist und zudem das Erleben eigenen
Verhaltens zu dieser erlebten Welt" (Portmann 1956,
S. 8). Mit dem Begriff der Innerlichkeit beschreibt
Portmann eine Eigenschaft, die er jedem organischen
Leben zuschreibt. Neben den messbaren GréBen von

Stoffwechsel, Wachstum, Bewegung, Fortpflanzung,
Vererbung und Entwicklung beschreibt die Kategorie
der Innerlichkeit eine Eigenschaft, die auf die auto-
nome Selbsttatigkeit des Lebendigen hinweist. Das
kurzschlieBende Denken, welches jeder morphologi-
schen Form notwendigerweise eine unmittelbare
evolutiondre Funktion zuweist, wird durch den Hin-
weis auf die Eigengesetzlichkeit des Lebendigen in
seine Schranken verwiesen (Portmann 1974, S. 140).

Helmuth Plessner entwickelt in seinem Hauptwerk
.Die Stufen des Organischen und der Mensch” die
Kategorie der Positionalitat, anhand derer er das bio-
logische Leben aus philosophischer Perspektive unter-
sucht. Bei der Beschreibung der organischen Lebens-
formen unterscheidet er zwischen der offenen, wu-
chernden Organisation der Pflanzen und der geschlos-
senen gestalthaften Organisation des tierischen Bau-
plans und nennt Letztere zentrisch: , Das Tier lebt aus
seiner Mitte heraus in seine Mitte hinein, aber es lebt
nicht als Mitte [...] es bildet ein auf es selbst rlickbe-
zligliches System, ein Sich, aber es erlebt nicht — sich”
(Plessner 1982, S. 9). Im Gegensatz dazu bezeichnet
er den Menschen als ein exzentrisches Wesen: ,Ist
das Leben des Tieres zentrisch, so ist das Leben des
Menschen, ohne die Zentrierung aufzugeben, exzen-
trisch” (ebd,. S. 10). Was macht nun den Unterschied
aus? Fir Plessner ist der entscheidende Moment die
Méglichkeit der Reflexivitat: , Er lebt und erlebt nicht
nur, sondern er erlebt sein Erleben. lhm ist der Um-
schlag vom Sein innerhalb des eigenen Leibes zum
Sein auBerhalb des Leibes ein unaufhebbarer Doppel-
aspekt der Existenz, ein wirklicher Bruch seiner Natur.
Er lebt diesseits und jenseits des Bruches, als Kdrper
und Seele und als die psychophysische Einheit dieser
Sphéren” (ebd., 5.10). Christoph Wulf fasst diese Sicht-
weise des Menschen in einem Dreischritt zusammen:
,Er hat einen Kérper, mit dem er die Erfahrung einer
ihm entgegenstehenden AuBenwelt macht; er ist im
Korper, mit einer Seele und einem Innenleben; von
einem auBerhalb des Kérpers liegenden, nicht realen
Blickpunkt aus kann er die beiden anderen Modi und
den unhintergehbaren Wechsel zwischen Innen und
AuBen wahrnehmen” (Wulf 2004, S. 49).

Festzuhalten bleibt an dieser Stelle: Die Mdglich-
keit, sich selbst von auBerhalb des eigenen Stand-
punkts wahrzunehmen, ist grundlegend fir die Ent-
stehung der spezifisch menschlichen Form des sozia-
len Miteinanders. Das , AuBersichsein” hat zur Folge,

21673.216.36, am 10.01.2026, 01:52:21. Inhalt.
mit, far

far oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82

Soziale Arbeit 3.2016

dass ein Leben, welches einfach nur den organischen
Bediirfnissen folgt, fiir Menschen in einem kulturellen
Kontext nicht mehr mdglich ist. ,Der Mensch lebt

nur, indem er ein Leben fiihrt" (Plessner 1982, S.16).
Exzentrizitdt macht aus einem umweltgebundenen,
in geschlossenen Funktionskreisen existierenden
Organismus ein weltoffenes Subjekt in offenen Hand-
lungskreisen (Wulf 2004, S. 59).

In seinen Reflektionen iiber verschiedene Theo-
rieansatze zur Entstehung von Kultur unterscheidet
Plessner zwischen einer biologistisch-utilitaristischen
und einer psychologistischen Auffassung: , Die erste
macht den Menschen zu einem gesunden, die zweite
zu einem kranken Tier. Beide sehen ihn primar als Tier,
als Raubtier oder Haustier, und versuchen, das Epi-
phanomen der geistigen AuBerungen seines Wesens
aus biologischen Prozessen herzuleiten. Darin liegt
ihr Kardinalfehler (der aufs Schlagendste die Unfahig-
keit demonstriert, den Menschen als Menschen und
doch als Naturwesen in einer Perspektive zu sehen)”
(Plessner 1982, S. 23). Diese doppelte Perspektive ist
grundlegend auch fiir die vorliegenden Untersuchun-
gen. Um die Urspriinge des Sozialen zu verstehen,
ist es notwendig, sich immer wieder aus den Denk-
mustern einer Unvereinbarkeit und Gegensatzlichkeit
von Natur und Kultur zu befreien.

Auch aus einer Perspektive, die in der biologischen
und kulturellen Herkunft des Menschen keinen Gegen-
satz sieht, bleibt jedoch die Frage bestehen, was den
Menschen von den anderen Spezies unterscheidet.
Was ist es, das ihn in den letzten 10 000 Jahren das
Gesicht des Planeten so grundlegend hat verdndern
lassen? Welche Kriterien kénnen helfen, den Unter-
schied zwischen Mensch und Tier prazise und gleich-
zeitig offen zu bestimmen? Ist es der Werkzeug-
gebrauch, ist es die Entwicklung von Symbolen und
Sprache, ist es die Fahigkeit, das Gegentiber als
intentionalen Akteur zu deuten, oder ist es noch
etwas anderes?

Helmuth Plessner bestimmt, ,wo die Grenze tieri-
scher und menschlicher Werkzeugproduktion liegt:
Das Tier weiB nicht, was es tut. Es behalt wohl die
Handlung mit kiinstlichen Hilfsmitteln im Ged&chtnis
und kann sie i.A. reproduzieren, aber es merkt nicht
den mit dem Handlungsergebnis geschaffenen Sach-
verhalt” (Plessner 1982, S. 29). Dieser Sachverhalt
beinhaltet, da er auf einer kontingenten Handlung

beruht, immer auch die Mdglichkeit, sich anders dar-
zustellen. , Kein Tier weiB, was eine Ursache ist, kein
Tier kann sich wundern” (Brandt 2009, S.7). Diese
Fahigkeit, sich zu wundern, das heit Annahmen
aufzustellen und sie dann nicht bestatigt zu finden —
woraus kann sie sich entwickelt haben? Wenn Tiere
nicht dber ein ,sich selbst thematisierendes Eigen-
leben” (ebd., S.10) verfiigen, kann genau dieses
selbstreflexive und gleichzeitig nach auBen gewen-
dete Eigenleben die spezielle menschliche Kognition
erklaren. Es handelt sich hier also weder um den
defizitaren Verlust einer verlorenen Unschuld noch
um die plotzlich aus dem Nichts auftauchende Féhig-
keit zum Gebrauch von Symbolen, sondern um die
Entwicklung eines Bewusstseins von sich selbst in
Bezug auf Andere in einem grundlegenden Sinn:
.[...] s0 beruht der geistige Charakter der Person in
der Wir-Form des eigenen Ichs, in dem durchaus ein-
heitlichen Umgriffensein und Umgreifen der eigenen
Lebensexistenz nach dem Modus der Exzentrizitat.
Wir, nicht eine beliebige Gruppe, die zu sich wir sagt,
sondern die damit bezeichnete Sphare als solche ist
das, was allein in Strenge Geist heiBen darf” (Plessner
1982, S.14-15).

Diese Sphére des Wir, das heiBt eines Geistes, der
miteinander geteilt wird, genauer zu bestimmen, ist
weiteren Ausfiihrungen vorbehalten.

Eckart Nebel ist Theaterregisseur, Sozialarbeiter
(BA) und Lehrbeauftragter an der Alice Salomon
Hochschule Berlin. Er arbeitet in der Begleiteten
Elternschaft fiir Menschen mit psychosozialem
Untersttitzungsbedarf bei COMES e.V. in Berlin.
E-Mail: eck.art@gmx.de

Literatur

Brandt, Reinhard: Kénnen Tiere denken? — Ein Beitrag zur
Tierphilosophie. Frankfurt am Main 2009

Buller, David J.: Vier Trugschliisse der populdren Evolutions-
psychologie. In: Spektrum der Wissenschaft, Spezial 1: Die
Evolution der Evolution. Heidelberg 2009

Donald, Merlin: Triumph des Bewusstseins. Die Evolution
des menschlichen Geistes. Stuttgart 2008

Illies, Christian: Philosophische Anthropologie im biologi-
schen Zeitalter. Zur Konvergenz von Moral und Natur. Frank-
furt am Main 2006

List, Elisabeth: Ethik des Lebendigen. Weilerswist 2009
Maturana, Humberto R.; Verden-Zéller, Gerda: Liebe und
Spiel. Die vergessenen Grundlagen des Menschseins. Heidel-
berg 1994

Plessner, Helmuth: Mit anderen Augen. Aspekte einer philo-

21673.216.36, am 10.01.2026, 01:52:21. Inhalt.
mit, far

far oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen



mailto:eck.art@gmx.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82
mailto:eck.art@gmx.de

Soziale Arbeit 3.2016

sophischen Anthropologie. Stuttgart 1982

Portmann, Adolf: Zoologie und das neue Bild des Men-
schen. Hamburg 1956

Portmann, Adolf: An den Grenzen des Wissens. Vom
Beitrag der Biologie zu einem neuen Weltbild. Wien und
Dusseldorf 1974

Rippe, Hans-Jorg: Sozialverhalten. In: Deutscher Verein fir
offentliche und private Fiirsorge e.V. (Hrsg.): Fachlexikon
der sozialen Arbeit. Baden-Baden 2011

Roth, Gerhard: Wie einzigartig ist der Mensch? Die lange
Evolution der Gehirne und des Geistes. Heidelberg 2010
Schaub, Horst; Zenke, Karl: Sozialverhalten. Sozialibitat. In:
Schaub, Horst; Zenke, Karl (Hrsg.): Worterbuch Padagogik.
Minchen 2000

Schwab, Frank: Evolution und Emotion. Evolutionare Pers-
pektiven in der Emotionsforschung und der angewandten
Psychologie. Stuttgart 2004

Suddendorf, Thomas: Der Unterschied. Was den Mensch
zum Menschen macht. Berlin 2014

Weber, Klaus: Sozial. In: Grubitzsch, Siegfried; Weber, Klaus
(Hrsg.): Psychologische Grundbegriffe. Ein Handbuch. Rein-
beck 1998

Weber, Peter F.: Der domestizierte Affe. Die Evolution des
menschlichen Geistes. Etsdorf am Kamp 2011

Wimmer, Michael; Wulf, Christoph; Diekmann, Bernhard
(Hrsg.): Das zivilisierte Tier — Zur historischen Anthropologie
der Gewalt. Frankfurt am Main 1996

Wulf, Christoph: Anthropologie. Geschichte, Kultur, Philo-
sophie. Reinbeck 2004

* Bei der Druckvorbereitung
dieses Beitrags ist der Redak-
tion ein Fehler unterlaufen.
Der urspriingliche Titel

«DAS KANN ICH NICHT
MEHR VERANTWORTEN!
Ethische Reflexion

in der Sozialen Arbeit"”
wurde versehentlich gekdirzt.

ETHISCHE REFLEXION

IN DER SOZIALEN ARBEIT*
Ruth GroBmaB

Zusammenfassung | In der Praxis miissen
Sozialarbeiterinnen und Sozialarbeiter standig
Verantwortung ibernehmen, nicht nur in fach-
lich-methodischer Hinsicht und im Umgang mit
Ressourcen, sondern auch in einem moralischen
Sinn. In Teambesprechungen oder in der Super-
vision hért man haufig Klagen tiber Uberforde-
rung und dber Schwierigkeiten, den Bediirfnis-
sen der Klientel gerecht zu werden. Der Artikel
diskutiert die Notwendigkeit von Ethik in der
Sozialen Arbeit und die Méglichkeiten, durch
ethische Reflexion bessere Handlungsentschei-
dungen zu treffen.

Abstract | Social workers have to assume
responsibility, not only for the proper applica-
tion of methods and the sharing of resources,
but somehow in a moral sense as well. Practi-
tioners (in team meetings or in supervision)
often complain about excessive demands at
work and difficulties to meet client’s needs
appropriately. The article discusses why ethical
reflection is necessary and how ethical reflec-
tion can help to make decisions about what to
do in challenging situations and relationships.

Schliisselwérter » Soziale Arbeit
» Praxis » Ethik » Reflexion » Methode
» Handlungskompetenz

Einleitung | StoBseufzer wie den im Titel aufge-
griffenen hért man in den sozialen Arbeitsfeldern im-
mer mal wieder. Wer sich so duBert, geht zum einen
ganz selbstverstandlich davon aus, dass es im beruf-
lichen Handeln der Sozialen Arbeit etwas zu verant-
worten gibt, und formuliert zum anderen die Erfahrung
einer Grenze, die vermutlich weniger mit Fachwissen
oder Kompetenz zu tun hat als vielmehr mit einer
Uberforderung hinsichtlich des wahrgenommenen
Hilfebedarfs oder einer zu treffenden Entscheidung.

Solche Uberforderungen werden oft auf fehlende
Ressourcen oder eine unzureichende Personalaus-
stattung zuriickgefuhrt, auf etwas also, das durch
politische MaBnahmen zu verdndern ware. Es bleibt

21673.216.36, am 10.01.2026, 01:52:21. Inhalt.
mit, far

far oder In KI-Systemen, Ki-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82

