
So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
16

82

     Zusammenfassung | Was ist sozial? Wann 
ist jemand sozial? Können wir überhaupt nicht 
sozial sein? Wie kann die Fähigkeit zu uneigen-
nützigem Verhalten in der Evolution entstanden 
sein? Im sozialwissenschaftlichen Diskurs fehlt 
eine gründliche Auseinandersetzung mit den 
evolutionären Ursprüngen der menschlichen Spe-
zies. Die Evolutionswissenschaften sind jedoch 
eine Fundgrube für Fragen nach dem Sozialen. 
Ergebnisse aus der evolutionären Anthropologie, 
der Soziobiologie und der Evolutionspsychologie 
lassen es zu, Fragen nach dem Sozialen jetzt in 
neuer Weise zu formulieren und teilweise auch 
zu beantworten.

     Abstract | What is social? When is someone 
acting in a socially responsible way? Can we be 
unsocial at all? How could the ability to act un-
selfishly have emerged in evolution? Social sci-
ence discourse fails to thoroughly deal with the 
evolutionary origins of the human kind. Never-
theless, evolution sciences are a treasure trove 
for questions about social issues. Results from 
evolutionary anthropology, sociobiology and evo-
lutionary psychology offer clues for posing and 
partly answering such questions in new ways.

Schlüsselwörter  Anthropologie 
 Biologie  Evolution  Sozialverhalten 

 Theorie

     Einleitung | Für die Soziale Arbeit als Profession 
und Praxis wie auch als wissenschaftliche Disziplin ist 
eine Begriffsbestimmung des Sozialen zur Schärfung 
des Profils immer wieder von Neuem notwendig. Ent-
gegen dem gewohnten Blickwinkel, aus dem heraus 
gefragt wird, wie die Gesellschaft oder der einzelne 
Mensch sozialer werden können, wird hier die Frage 
gestellt, wie es dazu kommen konnte, dass mit dem 
Menschen in der Evolution eine Spezies entstand, die 
so außerordentlich kooperativ ist. Die evolutionäre 
Perspektive sollte in den Sozialwissenschaften nicht 
länger weitgehend ignoriert oder einfach häppchen-
weise unreflektiert in die jeweilige Argumentation 
eingebaut werden. 

Das Soziale 
in der Evolution
     Eckart Nebel      Deshalb werden in diesem Beitrag sowohl die 

deterministischen Erklärungsansätze der evolutionä-
ren Psychologie als auch die Deutungshoheit der Evo-
lutionsbiologie als vermeintliche Leitwissenschaft in 
Bezug auf soziale Phänomene hinterfragt. Eine Bezug-
nahme auf den Begriff der Evolution im sozialwissen-
schaftlichen Kontext ohne eine präzise Erläuterung 
des darwinistischen Erklärungsmodells und damit 
eine Abgrenzung gegenüber immer noch wirkmäch-
tigen sozialdarwinistischen Vereinnahmungen und 
Vereinfachungen führt zu Missverständnissen und 
Halbwahrheiten.

     Die Hinwendung zu den evolutionären Ursprüngen 
des Sozialen ist in keiner Weise deterministisch zu 
verstehen. Im Gegenteil geht es darum, die Offenheit 
der Prozesse, die mit der Entwicklung von Kooperation 
verbunden sind, zu betonen. „Nichts kann mit uns 
oder in uns geschehen, was unsere Biologie nicht er-
laubt, aber unsere Biologie legt nicht fest, was in uns 
geschieht“ (Maturana; Verden-Zöller 1994, S. 12). Die 
Verschränkung biologischer und kultureller Prozesse 
in der frühen Menschheitsgeschichte wie auch in der 
psychischen Entwicklung jedes heranwachsenden 
Kindes wird nicht von der einen oder anderen Seite 
dominiert. Kultur und Natur sind keine Gegensätze. 
Beides sind offene und je für sich unvorhersehbare 
Prozesse.

     Die philosophische Anthropologie, die sich am 
Anfang des vorigen Jahrhunderts als Antwort auf die 
bis dahin in der Biologie gewonnenen Erkenntnisse 
formierte, liefert eine philosophische Einordnung der 
Debatte um das Verhältnis des Menschen als Natur-
wesen zu der Natur des Menschen. In diesem Zusam-
menhang ist der Ansatz von Helmuth Plessner beson-
ders interessant, da dieser, ausgehend von der leib-
haftigen Existenz des Menschen und seiner Eingebun-
denheit in die natürlichen Lebensbedingungen, „die 
Angewiesenheit des Menschen auf ein Gegenüber“ 
(Plessner 1982, S. 89) betont.

     In der sozialwissenschaftlichen Diskussion sind An-
sätze, die die Ergebnisse der Evolutionswissenschaften 
aufgreifen, oft dem Vorwurf des Konservativismus und 
Biologismus ausgesetzt. Es heißt dann „Wer auf die 
Natur verweise, der beharre auf dem Gegebenen und 
verweigere sich jedem Fortschritt wie jeder Vielfalt“ 
(Illies 2006, S. 314). Dieser Vorwurf verkehrt sich je-
doch in sein Gegenteil, wenn man ein Verständnis 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:52:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82


So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
16

DZ
I K

O
LU

M
NE

83

von Evolution entwickelt, in dem Veränderung und 
Vielfalt paradigmatisch sind. „Flexible Offenheit eben-
so wie Variationsbreite sind [...] ein Selektionsvorteil 
auf individueller wie allgemeiner Ebene. Eine langfris-
tige evolutionäre Beständigkeit ist nur als Folge eines 
steten Wandels, fortwährender Innovation und dyna-
mischer Anpassung zu erreichen“ (Illies 2006, S. 314).

     Der Begriff des Sozialen | Das Soziale ist per se 
ein schillernder und hart umkämpfter Begriff. „Was 
das ‚Soziale‘ ist, darüber besteht keine Einigkeit in den 
Sozialwissenschaften: Somit kann man das ‚Soziale‘ 
als umkämpften Begriff mit zentraler strategischer 
Bedeutung für die Positionierung der Subjekte inner-
halb gesellschaftlicher Orte und Institutionen verste-
hen“ (Weber 1998, S. 591). In der Alltagssprache wird 
mit dem Adjektiv sozial, in Abgrenzung zu unsozial 
oder asozial, meist ein Verhalten bezeichnet, das 
menschenfreundlich und gemeinnützig angelegt ist. 
Ganz anders in der Wissenschaft: „Im wissenschaft
lichen Sprachgebrauch versteht man darunter nicht 
helfendes oder solidarisches Verhalten, sondern 
die Tatsache, dass ein Individuum sein Verhalten in 
Abhängigkeit von den Erwartungen und Reaktionen 
anderer reguliert“ (Schaub; Zenke 2000, S. 518). Diese 
Formulierung ist für die folgenden Ausführungen inso-
fern wichtig, als es in dieser Definition erst einmal nur 
um gegenseitige Erwartungen und Reaktionen geht, 
also um einen wie auch immer gearteten gemeinsa-
men Zukunftshorizont und noch nicht um kooperati-
ves oder helfendes Verhalten. Der helfende Aspekt 
sozialer Verhaltensweisen wird im wissenschaftlichen 
Sprachgebrauch als „prosoziales Verhalten“ bezeich-
net. „Prosoziales Verhalten ist [...] jede Hilfeleistung, 
der die Intention zugrunde liegt, bedürftigen anderen 
Personen Erleichterung oder Besserung ihrer augen-
blicklichen Lebenssituation zu verschaffen. Diese Defi-
nition schließt sowohl altruistisches als auch helfendes 
Verhalten als Wiedergutmachung für selbst erhaltene 
Hilfe mit ein“ (Rippe 2011, S. 854).

     Etymologisch leitet sich das Adjektiv sozial aus 
dem Lateinischen socialis „teilnehmend, in Verbin-
dung stehend“ ab und bedeutet so viel wie „die 
Gesellschaft betreffend, gesellig“. Mit dem Begriff 
der „Soziabilität“ bezeichnet man das „Angewiesen-
sein des Menschen auf soziale Kontakte für die Ent-
faltung seiner spezifischen Lernfähigkeit. Neigung 
zur Geselligkeit und Fähigkeit zur sozialen Anpas-
sung“ (Schaub; Zenke 2000, S. 515). Dieser Begriff 

Stand up!
     Ein Freund aus Sachsen erzählte mir kürzlich 
einen Spruch, den er penetranten Pegida-Hetzern 
gern entgegen hält – sofern sie nicht erkennbar 
betrunken sind oder der Ort des Zusammentreffens 
nicht zu einsam gelegen ist: „Selbstverständlich 
klauen dir Ausländer deinen Job! – Aber wenn dir 
jemand ohne Geld, Kontakte und Sprachkenntnisse 
deinen Job wegnehmen kann, bist du vielleicht 
einfach nur Sch….“

     Auch ohne ausgeschriebenes Schlusswort ist 
klar, worauf der Aphorismus hinausläuft. Im ameri-
kanischen Original wird er übrigens dem Stand-up-
Comedian Louis C. K. zugeschrieben. 

     Stand up! erhält angesichts der pogrom-
ähnlichen Menschenaufläufe, die zunehmend in 
Sachsen, aber auch andernorts in Deutschland zu 
beobachten sind, eine zusätzliche Bedeutung. 
Manchmal hilft bitterer Humor, dagegen aufzu
stehen. Immer aber sind Zivilcourage und wirklicher 
Mut erforderlich, um für Nächstenliebe oder auch 
nur eine sachliche Diskussion einzustehen. 
Respekt dafür!

     Burkhard Wilke
     wilke@dzi.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:52:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82
mailto:wilke@dzi.de


84

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
16

ist insofern von Bedeutung für diese Ausführungen, 
als er das existenzielle Angewiesensein des Menschen 
auf die Sphäre des Sozialen definiert. 

     Evolutionstheorie | Bis weit ins 19. Jahrhundert 
hinein war die Biologie im Wesentlichen beschrei-
bend und klassifizierend. Es herrschte ein weitgehend 
statisches Weltbild vor, in dem Entwicklung nicht 
vorgesehen war. Leitwissenschaft war die Physik, 
die mit Galileo und später mit Newton den Anspruch 
einer kausalen und nachprüfbaren Erklärung der 
Welt lieferte. Bald nach Newton führten Erkenntnisse 
einer beginnenden geologischen Chronologie dazu, 
dass die biblischen Zeitangaben zum Alter der Erde 
bezweifelt wurden. James Hutton (1726-1797) sprach 
von einem großen Schrecken, der ihn angesichts der 
„Tiefe der Zeit“ befalle. Auch die Funde von Fossilien 
brachten das statische Weltbild ins Wanken. Wer 
waren diese Tierarten, wann hatten sie gelebt und 
warum waren sie ausgestorben? Für solche Fragen 
gab es bis zur Veröffentlichung des ersten Werkes 
von Darwin keine plausible Erklärung.

     Die Evolutionstheorie nach Darwin beruht auf einer 
Argumentationskette, in der fünf Fakten miteinander 
verbunden werden: Die Geburtenrate von deutlich 
mehr als einem Nachkommen pro Elternteil, die in 
der Natur überall zu beobachten ist, ist das erste 
Ausgangsfaktum. Das zweite Faktum besteht darin, 
dass bei endlichen Ressourcen eben kein exponentiel-
les Wachstum der Populationsgröße zu beobachten 
ist. Das führt drittens dazu, dass es unter den Popula-
tionsmitgliedern zu einem Kampf ums Dasein kommt, 
bei dem es nur wenigen gelingt, fortpflanzungsfähige 
Nachkommen großzuziehen. Als viertes Faktum kommt 
hinzu, dass zwei Individuen einer Spezies nie vollkom-
men gleich sind. Die kleinen Variationen bewirken 
Unterschiede in den Reproduktionschancen und sind 
oft vererbbar. Aus den vier beschriebenen Fakten fol-
gerte Darwin schließlich, dass es fünftens eine natür-
liche Selektion gäbe. Auf diese Weise war eine nicht 
theologische Erklärung für die Herkunft und Vielfalt 
der biologischen Welt gefunden worden, die allerdings 
in Bezug auf die Stellung des Menschen in der Natur 
weitreichende Folgen hatte: „Am Tor zum Paradies 
steht seither der Affe“ (Wimmer u.a. 1996, S. 21).

     Wenn wir den Blick von dem evolutionären Erklä-
rungsschema abwenden und die Implikationen, die 
damit verbunden sind, ins Auge fassen, fällt zualler-

erst auf, „dass alle Lebewesen einen gemeinsamen 
Ursprung haben, der vor drei bis maximal vier Milliar-
den Jahren lag; aus diesem gemeinsamen ‚Urahn‘ ha-
ben sich die heutigen Lebewesen durch fortgesetzte 
Aufspaltung entwickelt“ (Roth 2010, S. 27). Unsere 
leibhaftige Existenz teilen wir mit allem Lebendigen. 
Hier liegt die Grundlage von Bewusstsein und Kultur 
ebenso wie die von Vernunft und intentionalem Han-
deln. Unsere biologische Herkunft ist weniger eine 
determinierende Einschränkung als vielmehr eine 
„Weise der Vernetztheit des Organismus im Gefüge 
seiner Überlebensbeziehungen“ (List 2009, S. 7). Wir 
sind verbunden, aber nicht gefesselt. Oder noch ein-
mal aus einer anderen Perspektive: „Den allumfas-
senden Kontext für die Evolution des Bewusstseins 
bildet die Matrix des Lebens selbst, die Biosphäre“ 
(Donald 2008, S. 106).

     Die darwinsche Evolutionstheorie verneint auf evi-
dente und konsequente Weise die Vorstellung einer 
Sonderstellung des Menschen in der Natur. Trotzdem 
bleibt aber die Tatsache bestehen, dass sich der homo 
sapiens von den anderen Primaten fundamental 
unterscheidet: „Wir sind die am weitesten verbreitete 
und mit Abstand zahlreichste Primatenart – mehr als 
sieben Milliarden Exemplare zählen zu unserer Spezies 
im Vergleich zu ein paar Hunderttausend Menschen-
affen insgesamt“ (Suddendorf 2014, S. 33). Dieser Fakt 
ist erklärungsbedürftig. Wie kann es dazu gekommen 
sein, dass sich der homo sapiens dermaßen ausge-
breitet und inzwischen sogar die Erde soweit verän-
dert hat, dass man von einem neuen Erdzeitalter, dem 
Anthropozän spricht, während die anderen Primaten 
in ihren ökologischen Nischen verharrten? Könnte es 
sein, dass gerade die Ausbildung sozialer und proso-
zialer Verhaltensweisen zu dieser explosiven Ausbrei-
tung beigetragen hat? 

     Evolutionäres Denken – Missverständnisse 
und ihre Folgen | Ob der Mensch als Krone der 
Schöpfung gesehen wird, auf den die evolutionäre 
Entwicklung folgerichtig zulaufe, die Kultur als dün-
ner Firnis auf der eigentlich animalischen Natur des 
Menschen gesehen wird oder der Mensch als durch 
die Kultur verdorben, seinem ursprünglichen Wesen 
entfremdet – jede dieser Denkfiguren setzt einen un-
vereinbaren Gegensatz von Natur und Kultur voraus. 
Auch mit der darwinschen Evolutionstheorie konnten 
diese Dichotomien nicht überwunden werden. Im 
Gegenteil haben die unheilvollen Vereinnahmungen 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:52:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82


85

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
16

des Entwicklungsgedankens durch politische Ideolo-
gien im 20. Jahrhundert verheerende Folgen gehabt.
Die erste und untergründig bis heute sehr wirkungs-
mächtige Fehlinterpretation ist der sogenannte Sozi-
aldarwinismus, in dem behauptet wird, der Kampf 
von jedem gegen jeden sei das Grundparadigma und 
in diesem Kampf gehe es um die Durchsetzung des 
Stärkeren gegenüber dem Schwächeren. Im Titel sei-
nes 1859 erschienenen Hauptwerks „Über die Entste-
hung der Arten durch natürliche Zuchtwahl oder die 
Erhaltung der begünstigten Rassen im Kampfe ums 
Dasein“ hatte Darwin dieses Missverständnis selbst 
schon angelegt. Das Schlagwort vom Kampf hat An-
lass zu vielen Fehlinterpretationen gegeben, gegen 
die sich Darwin selbst erfolglos zu wehren versuchte. 

     Der Sozialdarwinismus verkürzte die Botschaft 
der Evolutionstheorie auf den Kampf aller gegen alle 
und den Sieg der überlegenen Rassen und übertrug 
diese Interpretation von der Biologie auf die Gesell-
schaft. Im Kontext der Theorie von Darwin ist mit 
Kampf aber vielmehr eine Konkurrenz gemeint, die 
sich aus der Knappheit der Ressourcen ergibt. Fitness 
ist in diesem Zusammenhang die Anpassung eines 
Individuums an seine spezifische Umwelt, kann also 
immer nur in gegenseitiger Rückkopplung zwischen 
der sich entwickelnden Spezies und der sich entwi-
ckelnden Umwelt gesehen werden. Es geht bei die-
sem Kampf daher nicht um eine Selektion der egois-
tisch Stärksten, sondern um Anpassung. Da dieses 
Prinzip aber für alle lebenden Organismen gilt, pas-
sen sich in einem fortlaufenden Prozess der Wand-
lung alle Lebewesen an ihre sich selbst auch wan-
delnden Umwelten an. Evolution ist nicht 
vorhersehbar, nicht gerichtet und nicht determiniert.

     Aristoteles, der häufig als erster Biologe bezeichnet 
wird, stellte eine scala naturae, eine Stufenleiter auf, 
in die er die Lebewesen von den einfachsten Lebens-
formen bis hin zum Menschen in einer aufsteigen-
den Linie einordnete. Die Idee einer Stufenleiter, auf 
deren oberster Sprosse der Mensch stehe, wurde auch 
nach der darwinschen Entdeckung der evolutionären 
Mechanismen nicht aufgegeben. Die vielen, oft auch 
satirisch gemeinten Profilbilder, in denen sich aus dem 
Affen auf vier Beinen in mehreren Stufen der moderne 
Mensch entwickelt, illustrieren diese Sichtweise. „Zwar 
ist inzwischen allgemein bekannt, dass wir von Affen 
abstammen, aber oft wird dies in dem Sinne missver-
standen, dass wir uns aus Schimpansen entwickelt 

hätten“ (Suddendorf 2014, S. 17). Die gemeinsame 
Abstammung heißt aber lediglich, dass wir mit den 
heute lebenden Primaten gemeinsame Vorfahren 
teilen. Nach neueren genetischen Analysen von 
ossilfunden hat sich die Linie der Hominiden von 
den übrigen Primaten vor etwa sechs Millionen 
Jahren abgespalten.

     Die Idee einer Sonderstellung des Menschen außer-
halb der Natur, die von der biblischen Schöpfungsle-
gende bis zur Selbstermächtigung des individuellen 
Erkenntnissubjekts durch die Vernunft in der Aufklä-
rung reicht, wirkt in der teleologischen Betrachtung 
der Evolution bis heute. In dieser Sichtweise steht der 
Mensch der Natur antagonistisch gegenüber. Die An-
nahme eines grundsätzlichen Gegensatzes von Natur 
und Vernunft unterstellt, dass die Triebe und Instinkte 
im Menschen, also der Anteil der Natur, gleichwertige 
Gegenspieler der Vernunft und jedes selbstbestimm-
ten Verhaltens sind. Die Anthropologie des 20. Jahr-
hunderts hat jedoch den Menschen als ein instinkt-
reduziertes Wesen herausgestellt. „Wir haben viel-
fältige Anlagen, die aber nur dann etwas bewirken 
können, wenn das Denken hinzutritt“ (Illies 2006, 
S. 121). Ohne ein soziokulturelles Umfeld kann sich 
kein Denken entwickeln. Andererseits bleibt das 
Denken immer aufs Engste verbunden mit der orga
nischen Natur, also unserer leibhaftigen Existenz. 
„Wir sind von Natur aus Kulturwesen“ (ebd., S. 122). 
Bei jedem menschlichen Verhalten handelt es sich 
um ein wechselseitiges Geschehen, in welchem sich 
die scheinbaren Dichotomien von Natur und Kultur, 
Affekten und Denken, Körper und Geist, Vernunft 
und Trieb auflösen.

     Die andere Seite der Medaille dieser antagonisti-
schen Betrachtungsweise ist die Idee vom Menschen 
als einem Tier mit kulturellem Anstrich. Hier wird die 
menschliche Kultur nur als ein hauchdünner Firniss 
über dem tierischen Kern des Menschen gesehen. 
Kultur sei nur ein scheinbarer Fortschritt, in Wirklich-
keit seien wir „nackte Affen“, die mit den von ihnen 
selbst geschaffenen Fakten und Artefakten nicht um-
zugehen wüssten. Aus diesem Blickwinkel erscheint 
der Mensch als domestizierter Affe (Weber 2011), der 
seine Triebregungen nur mühsam bekämpfen kann.

     Wenn Medaillen drei Seiten hätten, so wäre hier 
die dritte zu nennen: die Annahme, es gäbe einen ur-
sprünglichen, sozusagen unschuldigen Naturzustand 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:52:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82


86

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
16

des Menschen, oft verkörpert in der Figur des „edlen 
Wilden“. Dieser Zustand sei mit fortschreitender Zivi-
lisierung der Gesellschaft verloren gegangen. Alle My-
then vom Paradies oder von vergangenen Goldenen 
Zeitaltern sind Ausführungen dieser Vorstellungen. 
Darin spiegelt sich die „Utopie des unverbildeten, 
natürlichen Menschen“ (Plessner 1982, S. 66). Letzt-
lich läuft diese Lesart auf eine „Deutung der Zivilisa-
tion als eines Sündenfalls der Natur“ (ebd.) hinaus.

     Evolutionswissenschaften als Leitwissen-
schaft? – Von der Genese zur Geltung | Der Bio-
loge und Ameisenforscher Edward O. Wilson prägte 
1975 mit seinem Buch „Sociobiology: A New Synthe-
sis“ den Begriff der Soziobiologie. Darin erweiterte 
er in einer Gesamtschau seine Forschungen über die 
sozialen Insekten auf das Wechselspiel zwischen Evo-
lution und sozialen Verhaltensweisen bei Tieren und 
auch Menschen und skizzierte die mögliche Bedeu-
tung der Ergebnisse der Verhaltensforschung für das 
menschliche Sozialverhalten. „Die neue Biologie 
werde, so vermutet er, Psychologie und Soziologie 
ersetzen und Phänomene wie Kultur und Ethik erklä-
ren“ (Illies 2006, S. 99). Während in der Soziobiologie 
die Verhaltensebene untersucht wird, wendet sich 
die Evolutionspsychologie den zugrunde liegenden 
psychischen Prozessen zu. Diese werden in isolierbare 
Einheiten unterteilt, die als informationsverarbeitende 
Algorithmen oder Entscheidungsregeln gesehen 
werden, „die im Selektionsumfeld der frühen Homini
den positiv ausgelesen wurden, weil sie die Fitness 
ihrer Träger steigerten“ (ebd., S. 100). Das mensch
liche Bewusstsein wird als „adaptive tool box“ oder 
„Schweizer Messer“ bezeichnet, mit deren Hilfe unse
ren Vorfahren die „Navigation in sozialen Umwelten“ 
(Schwab 2004, S. 26) gelingen konnte. Die Rede vom 
Bewusstsein als einem Werkzeugkasten erinnert nicht 
von ungefähr an eine mechanistische Herangehens-
weise. So werden grundlegende Probleme wie Nah-
rungsbeschaffung, Flucht vor Raubfeinden, Kampf 
um Ressourcen, Partnerwerbung und -bindung ange-
nommen, die sich über Generationen hinweg gestellt 
haben. Es wird vermutet, für die Lösung dieser Prob-
leme hätten sich jeweils spezifische „tools“ entwickelt.

     „Evolutionspsychologen oder Soziobiologen 
reduzieren häufig Verhaltensweisen oder individuelle 
Charakteristika auf einen Ablauf genetischer Program-
me, ohne sie damit in ihrer Eigenart zu erfassen“ 
(Illies 2006, S. 113). Viele Erklärungen für komplexe 

Phänomene sozialer und kultureller Art der Soziobio-
logie und evolutionären Psychologie sind reine Vermu-
tungen. Sie beruhen auf dem sogenannten „time-lag“: 
Die Anfänge der Menschheit werden allgemein vor 
zwei Millionen Jahren verortet. Bis zur Entwicklung 
des Ackerbaus vor zirka 10 000 Jahren lebten die 
Menschen zu 99 Prozent ihrer Zeit in kleinen Grup-
pen als Jäger und Sammler. „Die Entwicklung eines 
komplexen organischen Designs, wie jenes unseres 
Gehirns und damit unserer Psyche, schreitet jedoch 
nur langsam voran. So ist es unwahrscheinlich, dass 
unsere Spezies komplexe evolutionsbiologische Adap-
tionen an neuere Umweltbedingungen, selbst an 
Ackerbau, entwickelt hat“ (Schwab 2004, S. 29). Aus 
diesem „time-lag“ wird nun geschlossen, dass sich 
unsere Motivationen und Verhaltensweisen wie auch 
unsere sozialen Strukturen direkt aus den Lebens
bedingungen des damaligen Selektionskontextes 
erklären lassen müssten. Übersehen wird hierbei, 
in welcher Form Erbanlagen und Umwelt einander 
gegenseitig beeinflussen. 

     Sowohl der Übergang von den Jäger- und Samm-
lerkulturen zu sesshaften Kulturen mit Ackerbau und 
Viehzucht vor zirka 10 000 Jahren (neolithische Revo-
lution) als auch der Übergang von Agrarkulturen zur 
modernen, von Technik geprägten Kulturen vor 250 
Jahren (industrielle Revolution) haben die Lebens- 
und Umweltbedingungen radikal verändert. „Alle 
unsere eventuell im Pleistozän selektierten geneti-
schen Eigenschaften interagieren mit diesen neuen 
Lebens- und Umweltbedingungen und bringen dabei 
Verhaltensformen hervor, die womöglich stark von 
denen unserer eiszeitlichen Vorfahren abweichen“ 
(Buller 2009, S. 62). Der Selektionskontext, in dem 
sich bestimmte Eigenschaften entwickelt haben, hat 
sich inzwischen zum Teil so sehr verändert, dass Ver-
haltensweisen, die vormalig positive Anpassungen 
darstellten, jetzt zu einem Nachteil werden. Ein Bei-
spiel ist unsere Vorliebe für Fett und süße Speisen. 
Die energiereiche Nahrung war in knappen Zeiten 
überlebenswichtig, während sie heute, wo Nahrung 
im Überfluss vorhanden ist, zu Fettleibigkeit und 
Gesundheitsproblemen führt.

     Soziobiologie und Evolutionspsychologie arbeiten 
oft mit Modellen, in denen kulturelle Phänomene kau-
sal aus Variabilität und Selektion abgeleitet werden. 
Die meisten Kulturphänomene lassen sich in dieser 
Sicht als biologische Anpassungen erklären. Heutige 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:52:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82


87

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
16

soziale Strukturen in ihrer Genese per Kausalerklärung 
aus der evolutionären Vergangenheit der Menschheit 
abzuleiten, bedarf schon eines gewissen hypotheti-
schen Mutes. Aus den Hypothesen aber auf die Gel-
tung dieser Strukturen zu schließen, ist wissenschaft-
lich endgültig fragwürdig. Von den deskriptiven auf 
die ethischen Sätze zu schließen, ist ein naturalisti-
scher Fehlschluss.

     Die Natur des Menschen, der Mensch als 
Naturwesen – anthropologische Fragestellun-
gen | Nach dem Ersten Weltkrieg begannen in 
Deutschland die Philosophen Max Scheler, Arnold 
Gehlen und Helmuth Plessner unter Bezugnahme auf 
das biologische Wissen ihrer Zeit Fragestellungen 
dahingehend zu entwickeln, „worin sich der Mensch 
vom Tier unterscheidet, worin die spezifischen Bedin-
gungen des Menschen bestehen und was die conditio 
humana ausmacht“ (Wulf 2004, S. 43). Dieser Ansatz, 
der wissenschaftsgeschichtlich unter dem Begriff der 
Philosophischen Anthropologie zusammengefasst 
wird, zeichnet sich dadurch aus, dass der Mensch hier 
immer als biologisches und gleichermaßen kulturelles 
Wesen gesehen wird. „Der Mensch ist nach Auffas-
sung der Philosophischen Anthropologie also weder 
einem biologischen noch einem sozialen Schicksal 
ausgeliefert“ (Wimmer u.a. 1996, S. 16).

     Ausgehend von der Phänomenologie nach Edmund 
Husserl entwickelte die Philosophische Anthropologie 
einen Forschungsansatz jenseits von Empirismus und 
Rationalismus. Aus dieser Sicht gibt es keine Wahr-
nehmung, die zuerst nur im Individuum selbst statt-
findet und dann die Welt als Außen analysiert (Ratio-
nalismus), aber genauso wenig eine Wahrnehmung, 
die die Welt außen erkennt und dann sich selbst als 
Individuum in dieser Welt (Empirismus). Für die phä-
nomenologische Perspektive findet immer beides in 
einem Wahrnehmungsakt statt. In der Philosophischen 
Anthropologie widmet sich das Erkenntnisinteresse 
der Autoren einer beschreibenden Methode, in der 
jedem Wesen eine Intentionalität zugeschrieben wird. 
Der Biologe Adolf Portmann, der anthropologische 
Fragen aus naturwissenschaftlicher Sicht stellt, postu-
liert eine „Innerlichkeit, welche inneres Erleben einer 
erfahrenen Welt ist und zudem das Erleben eigenen 
Verhaltens zu dieser erlebten Welt“ (Portmann 1956, 
S. 8). Mit dem Begriff der Innerlichkeit beschreibt 
Portmann eine Eigenschaft, die er jedem organischen 
Leben zuschreibt. Neben den messbaren Größen von 

Stoffwechsel, Wachstum, Bewegung, Fortpflanzung, 
Vererbung und Entwicklung beschreibt die Kategorie 
der Innerlichkeit eine Eigenschaft, die auf die auto-
nome Selbsttätigkeit des Lebendigen hinweist. Das 
kurzschließende Denken, welches jeder morphologi-
schen Form notwendigerweise eine unmittelbare 
evolutionäre Funktion zuweist, wird durch den Hin-
weis auf die Eigengesetzlichkeit des Lebendigen in 
seine Schranken verwiesen (Portmann 1974, S. 140).

     Helmuth Plessner entwickelt in seinem Hauptwerk 
„Die Stufen des Organischen und der Mensch“ die 
Kategorie der Positionalität, anhand derer er das bio-
logische Leben aus philosophischer Perspektive unter-
sucht. Bei der Beschreibung der organischen Lebens-
formen unterscheidet er zwischen der offenen, wu-
chernden Organisation der Pflanzen und der geschlos-
senen gestalthaften Organisation des tierischen Bau-
plans und nennt Letztere zentrisch: „Das Tier lebt aus 
seiner Mitte heraus in seine Mitte hinein, aber es lebt 
nicht als Mitte [...] es bildet ein auf es selbst rückbe-
zügliches System, ein Sich, aber es erlebt nicht – sich“ 
(Plessner 1982, S. 9). Im Gegensatz dazu bezeichnet 
er den Menschen als ein exzentrisches Wesen: „Ist 
das Leben des Tieres zentrisch, so ist das Leben des 
Menschen, ohne die Zentrierung aufzugeben, exzen-
trisch“ (ebd,. S. 10). Was macht nun den Unterschied 
aus? Für Plessner ist der entscheidende Moment die 
Möglichkeit der Reflexivität: „Er lebt und erlebt nicht 
nur, sondern er erlebt sein Erleben. Ihm ist der Um-
schlag vom Sein innerhalb des eigenen Leibes zum 
Sein außerhalb des Leibes ein unaufhebbarer Doppel-
aspekt der Existenz, ein wirklicher Bruch seiner Natur. 
Er lebt diesseits und jenseits des Bruches, als Körper 
und Seele und als die psychophysische Einheit dieser 
Sphären“ (ebd., S.10). Christoph Wulf fasst diese Sicht-
weise des Menschen in einem Dreischritt zusammen: 
„Er hat einen Körper, mit dem er die Erfahrung einer 
ihm entgegenstehenden Außenwelt macht; er ist im 
Körper, mit einer Seele und einem Innenleben; von 
einem außerhalb des Körpers liegenden, nicht realen 
Blickpunkt aus kann er die beiden anderen Modi und 
den unhintergehbaren Wechsel zwischen Innen und 
Außen wahrnehmen“ (Wulf 2004, S. 49).

     Festzuhalten bleibt an dieser Stelle: Die Möglich-
keit, sich selbst von außerhalb des eigenen Stand-
punkts wahrzunehmen, ist grundlegend für die Ent-
stehung der spezifisch menschlichen Form des sozia-
len Miteinanders. Das „Außersichsein“ hat zur Folge, 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:52:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82


88

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
16

dass ein Leben, welches einfach nur den organischen 
Bedürfnissen folgt, für Menschen in einem kulturellen 
Kontext nicht mehr möglich ist. „Der Mensch lebt 
nur, indem er ein Leben führt“ (Plessner 1982, S. 16). 
Exzentrizität macht aus einem umweltgebundenen, 
in geschlossenen Funktionskreisen existierenden 
Organismus ein weltoffenes Subjekt in offenen Hand-
lungskreisen (Wulf 2004, S. 59).

     In seinen Reflektionen über verschiedene Theo
rieansätze zur Entstehung von Kultur unterscheidet 
Plessner zwischen einer biologistisch-utilitaristischen 
und einer psychologistischen Auffassung: „Die erste 
macht den Menschen zu einem gesunden, die zweite 
zu einem kranken Tier. Beide sehen ihn primär als Tier, 
als Raubtier oder Haustier, und versuchen, das Epi-
phänomen der geistigen Äußerungen seines Wesens 
aus biologischen Prozessen herzuleiten. Darin liegt 
ihr Kardinalfehler (der aufs Schlagendste die Unfähig-
keit demonstriert, den Menschen als Menschen und 
doch als Naturwesen in einer Perspektive zu sehen)“ 
(Plessner 1982, S. 23). Diese doppelte Perspektive ist 
grundlegend auch für die vorliegenden Untersuchun-
gen. Um die Ursprünge des Sozialen zu verstehen, 
ist es notwendig, sich immer wieder aus den Denk-
mustern einer Unvereinbarkeit und Gegensätzlichkeit 
von Natur und Kultur zu befreien.

     Auch aus einer Perspektive, die in der biologischen 
und kulturellen Herkunft des Menschen keinen Gegen-
satz sieht, bleibt jedoch die Frage bestehen, was den 
Menschen von den anderen Spezies unterscheidet. 
Was ist es, das ihn in den letzten 10 000 Jahren das 
Gesicht des Planeten so grundlegend hat verändern 
lassen? Welche Kriterien können helfen, den Unter-
schied zwischen Mensch und Tier präzise und gleich-
zeitig offen zu bestimmen? Ist es der Werkzeug
gebrauch, ist es die Entwicklung von Symbolen und 
Sprache, ist es die Fähigkeit, das Gegenüber als 
intentionalen Akteur zu deuten, oder ist es noch 
etwas anderes? 

     Helmuth Plessner bestimmt, „wo die Grenze tieri-
scher und menschlicher Werkzeugproduktion liegt: 
Das Tier weiß nicht, was es tut. Es behält wohl die 
Handlung mit künstlichen Hilfsmitteln im Gedächtnis 
und kann sie i.A. reproduzieren, aber es merkt nicht 
den mit dem Handlungsergebnis geschaffenen Sach-
verhalt“ (Plessner 1982, S. 29). Dieser Sachverhalt 
beinhaltet, da er auf einer kontingenten Handlung 

beruht, immer auch die Möglichkeit, sich anders dar-
zustellen. „Kein Tier weiß, was eine Ursache ist, kein 
Tier kann sich wundern“ (Brandt 2009, S. 7). Diese 
Fähigkeit, sich zu wundern, das heißt Annahmen 
aufzustellen und sie dann nicht bestätigt zu finden – 
woraus kann sie sich entwickelt haben? Wenn Tiere 
nicht über ein „sich selbst thematisierendes Eigen
leben“ (ebd., S. 10) verfügen, kann genau dieses 
selbstreflexive und gleichzeitig nach außen gewen-
dete Eigenleben die spezielle menschliche Kognition 
erklären. Es handelt sich hier also weder um den 
defizitären Verlust einer verlorenen Unschuld noch 
um die plötzlich aus dem Nichts auftauchende Fähig
keit zum Gebrauch von Symbolen, sondern um die 
Entwicklung eines Bewusstseins von sich selbst in 
Bezug auf Andere in einem grundlegenden Sinn: 
„[...] so beruht der geistige Charakter der Person in 
der Wir-Form des eigenen Ichs, in dem durchaus ein-
heitlichen Umgriffensein und Umgreifen der eigenen 
Lebensexistenz nach dem Modus der Exzentrizität. 
Wir, nicht eine beliebige Gruppe, die zu sich wir sagt, 
sondern die damit bezeichnete Sphäre als solche ist 
das, was allein in Strenge Geist heißen darf“ (Plessner 
1982, S. 14-15).

     Diese Sphäre des Wir, das heißt eines Geistes, der 
miteinander geteilt wird, genauer zu bestimmen, ist 
weiteren Ausführungen vorbehalten. 

Literatur 
Brandt, Reinhard: Können Tiere denken? – Ein Beitrag zur 
Tierphilosophie. Frankfurt am Main 2009
Buller, David J.: Vier Trugschlüsse der populären Evolutions-
psychologie. In: Spektrum der Wissenschaft, Spezial 1: Die 
Evolution der Evolution. Heidelberg 2009
Donald, Merlin: Triumph des Bewusstseins. Die Evolution 
des menschlichen Geistes. Stuttgart 2008
Illies, Christian: Philosophische Anthropologie im biologi-
schen Zeitalter. Zur Konvergenz von Moral und Natur. Frank-
furt am Main 2006
List, Elisabeth: Ethik des Lebendigen. Weilerswist 2009
Maturana, Humberto R.; Verden-Zöller, Gerda: Liebe und 
Spiel. Die vergessenen Grundlagen des Menschseins. Heidel-
berg 1994
Plessner, Helmuth: Mit anderen Augen. Aspekte einer philo-

Eckart Nebel ist Theaterregisseur, Sozialarbeiter 
(BA) und Lehrbeauftragter an der Alice Salomon 
Hochschule Berlin. Er arbeitet in der Begleiteten 
Elternschaft für Menschen mit psychosozialem 
Unterstützungsbedarf bei COMES e.V. in Berlin. 
E-Mail: eck.art@gmx.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:52:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:eck.art@gmx.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82
mailto:eck.art@gmx.de


89

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
3.

20
16

sophischen Anthropologie. Stuttgart 1982
Portmann, Adolf: Zoologie und das neue Bild des Men-
schen. Hamburg 1956
Portmann, Adolf: An den Grenzen des Wissens. Vom 
Beitrag der Biologie zu einem neuen Weltbild. Wien und 
Düsseldorf 1974
Rippe, Hans-Jörg: Sozialverhalten. In: Deutscher Verein für 
öffentliche und private Fürsorge e.V. (Hrsg.): Fachlexikon 
der sozialen Arbeit. Baden-Baden 2011
Roth, Gerhard: Wie einzigartig ist der Mensch? Die lange 
Evolution der Gehirne und des Geistes. Heidelberg 2010
Schaub, Horst; Zenke, Karl: Sozialverhalten. Sozialibität. In: 
Schaub, Horst; Zenke, Karl (Hrsg.): Wörterbuch Pädagogik. 
München 2000 
Schwab, Frank: Evolution und Emotion. Evolutionäre Pers-
pektiven in der Emotionsforschung und der angewandten 
Psychologie. Stuttgart 2004
Suddendorf, Thomas: Der Unterschied. Was den Mensch 
zum Menschen macht. Berlin 2014
Weber, Klaus: Sozial. In: Grubitzsch, Siegfried; Weber, Klaus 
(Hrsg.): Psychologische Grundbegriffe. Ein Handbuch. Rein-
beck 1998
Weber, Peter F.: Der domestizierte Affe. Die Evolution des 
menschlichen Geistes. Etsdorf am Kamp 2011
Wimmer, Michael; Wulf, Christoph; Diekmann, Bernhard 
(Hrsg.): Das zivilisierte Tier – Zur historischen Anthropologie 
der Gewalt. Frankfurt am Main 1996
Wulf, Christoph: Anthropologie. Geschichte, Kultur, Philo
sophie. Reinbeck 2004

     Zusammenfassung | In der Praxis müssen 
Sozialarbeiterinnen und Sozialarbeiter ständig 
Verantwortung übernehmen, nicht nur in fach-
lich-methodischer Hinsicht und im Umgang mit 
Ressourcen, sondern auch in einem moralischen 
Sinn. In Teambesprechungen oder in der Super-
vision hört man häufig Klagen über Überforde-
rung und über Schwierigkeiten, den Bedürfnis-
sen der Klientel gerecht zu werden. Der Artikel 
diskutiert die Notwendigkeit von Ethik in der 
Sozialen Arbeit und die Möglichkeiten, durch 
ethische Reflexion bessere Handlungsentschei-
dungen zu treffen.

     Abstract | Social workers have to assume 
responsibility, not only for the proper applica-
tion of methods and the sharing of resources, 
but somehow in a moral sense as well. Practi
tioners (in team meetings or in supervision) 
often complain about excessive demands at 
work and difficulties to meet client’s needs 
appropriately. The article discusses why ethical 
reflection is necessary and how ethical reflec-
tion can help to make decisions about what to 
do in challenging situations and relationships.

Schlüsselwörter  Soziale Arbeit 
 Praxis  Ethik  Reflexion  Methode 

 Handlungskompetenz

     Einleitung | Stoßseufzer wie den im Titel aufge-
griffenen hört man in den sozialen Arbeitsfeldern im-
mer mal wieder. Wer sich so äußert, geht zum einen 
ganz selbstverständlich davon aus, dass es im beruf-
lichen Handeln der Sozialen Arbeit etwas zu verant-
worten gibt, und formuliert zum anderen die Erfahrung 
einer Grenze, die vermutlich weniger mit Fachwissen 
oder Kompetenz zu tun hat als vielmehr mit einer 
Überforderung hinsichtlich des wahrgenommenen 
Hilfebedarfs oder einer zu treffenden Entscheidung.

     Solche Überforderungen werden oft auf fehlende 
Ressourcen oder eine unzureichende Personalaus-
stattung zurückgeführt, auf etwas also, das durch 
politische Maßnahmen zu verändern wäre. Es bleibt 

Ethische Reflexion 
in der Sozialen Arbeit*
     Ruth Großmaß

* Bei der Druckvorbereitung 
dieses Beitrags ist der Redak-
tion ein Fehler unterlaufen. 
Der ursprüngliche Titel
„Das kann ich nicht 
mehr verantworten! 
Ethische Reflexion 
in der Sozialen Arbeit“
wurde versehentlich gekürzt.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:52:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-3-82

