Kapitel 3:
Die Sakralisierung der Verfassung:
Die deutsche Kopftuchdebatte

Auf den ersten Blick scheint es, als habe es in Deutschland bis vor Kurzem
keine »wirkliche« Kopftuchdebatte gegeben. Von wenigen Ausnahmen abge-
sehen, konnen Schiilerinnen in Deutschland generell mit Kopftuch die Schule
besuchen.! Wenn das Kopftuch hier auf Abwehr stie, so lediglich im berufli-
chen Alltag.” Doch diese kleineren Auseinandersetzungen stiefen auf wenig
offentliches Echo und blieben auf die lokale Ebene beschriankt. Der Fall der
Lehrerin Fereshta Ludin ist ein wenig anders gelagert, weil ihre Absicht, mit
Kopftuch an einer staatlichen Schule zu unterrichten, erstmals eine breitere
Debatte ausgeldst hat, die sich nach und nach auch auf die Bundesebene aus-
weitete.

Im Juli 1998 lehnte das Stuttgarter Oberschulamt das Gesuch der Lehrerin
ab, ein Kopftuch beim Unterrichten in einer 6ffentlichen Schule zu tragen.
Mit diesem religidsen Symbol werde die staatliche Neutralitit angetastet, der

1 1982 wurden beispielsweise Kopftuch tragende Méadchen von einer staatlichen
Schule in Niirnberg verwiesen mit der Begriindung, die Schule sei eine »offent-
liche Einrichtung, die nach christlichen Prinzipien funktioniert« (die tageszei-
tung, 8.5.1995). In Berlin schlugen die Behorden 1985 ein generelles Kopftuch-
verbot in staatlichen Bildungseinrichtungen vor, das jedoch nicht in die Praxis
umgesetzt wurde. Das Berliner Verwaltungsgericht entschied letztlich zugunsten
der bedeckten Erzieherin mit dem Argument, dass das Kopftuch Ausdruck eines
individuellen Glaubensbekenntnisses und nicht generell ein Zeichen fiir Bekeh-
rungseifer sei. Parallel zu dieser Entscheidung adressierte allerdings der Berliner
Senat einen Brief an staatliche Schulen, in dem er die Lehrer aufrief, die Schiile-
rinnen dazu zu bewegen, das Kopftuch freiwillig abzunehmen (ebd.).

2 Annita Kalpaka und Nora Réthzel (1994) analysieren den Fall einer Kopftuch
tragenden Erzieherin, die vom Dienst suspendiert wurde, weil sie mit ihrer
Kopfbedeckung den Kindern ein Negativbeispiel fiir weibliche Unterdriickung
vermitteln wiirde.

103

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

eine Lehrkraft verpflichtet sei, so die Begriindung. Das Kopftuch sei ein Zei-
chen kultureller Abgrenzung, weil es das Bekenntnis zum Islam ostentativ
nach auflen trage. Die damalige baden-wiirttembergische Ministerin fiir Kul-
tur und Sport Annette Schavan unterstiitzte diese Entscheidung mit dem &hn-
lichen Argument, dass das Kopftuch ein Ausdruck von »kultureller Segrega-
tion« sei und Ludin davon abhalte, ihrer Funktion als staatlich angestellte
Lehrerin nachzugehen (Frankfurter Rundschau, 14.7.1998).

In der Zwischenzeit stand die Person Ludin zunehmend im Medienlicht,
wurde Hauptthema von Zeitungsberichten, Radiobeitrigen und erschien in
TV-Talkshows, um sich iiber den Fall und ihre Motive, das Kopftuch zu tra-
gen, zu dullern. In diesen Interviews betonte sie mehrfach, dass fiir sie das
Kopftuch Ausdruck eines personlichen religiosen Bekenntnisses zum Islam
sei, auf das sie nicht verzichten konne. Vielfach driickte sie auch ihre Abnei-
gung gegeniiber islamisch legitimierten politischen Bewegungen oder Partei-
en aus und duflerte sich gegen eine forcierte Verschleierungspolitik (Der
Spiegel, 20.7.1998; Die Zeit, 31/98; die tageszeitung, 22.9.2003). Ludins Me-
dienprisenz weist einen wichtigen Unterschied zum franzosischen Fall auf,
bei dem es einerseits nicht immer um konkrete Personen ging und bei dem die
jungen betroffenen Frauen andererseits sehr viel seltener dffentlich zu Wort
kamen.

Im Landesparlament Baden-Wiirttembergs wurde Schavans Entscheidung
einstimmig von allen Parteien begriilt, wo der Fall bereits 1997 diskutiert
worden war. Diese beiden Parlamentsdebatten hatten die Republikaner initi-
iert und bei dieser Gelegenheit fiir ein generelles Kopftuchverbot an staatli-
chen Schulen auch fiir Schiilerinnen plddiert. Die einzige Partei, die zunéchst
zurlickhaltender reagierte, war die FDP. Der FDP-Abgeordnete Dieter Klein-
mann rief dabei vor allem das Prinzip der Religionsfreiheit ins Gedéchtnis,
das er durch das Kopftuchverbot fiir eine Lehrerin angegriffen sah. Letztlich
stimmte aber auch die FDP mit der Parlamentsmehrheit iiberein, dass Ludin
nicht mit Kopftuch an einer staatlichen Schule unterrichten diirfe. Auch Poli-
tiker anderer Bundesldnder driickten ihre Zustimmung iiber diese Entschei-
dung aus, gefolgt vom Deutschen Philologenverband. Eine etwas kritischere
Haltung nahmen der Bischof der evangelischen Landeskirche, verschiedene
Auslidnderverbénde, die Gewerkschaft Erziehung und Wissenschaft sowie
einige Intellektuelle und Zeitungsredakteure ein. Damit wird deutlich, dass
auch die an den deutschen Debatten beteiligten Politiker und Intellektuellen
iibliche Allianzen und Oppositionen iiberschritten.

Die offentliche Auseinandersetzung 1998 ebbte recht bald wieder ab,
nachdem eine juristische Entscheidung auf sich warten lie und Ludin in einer
islamischen Privatschule in Berlin zu arbeiten begann. Als in den darauf fol-
genden Jahren die verschiedenen richterlichen Instanzen (1999 und 2002) Fe-
reshta Ludins Gesuch, mit Kopftuch zu unterrichten, ablehnten, fand der Fall

104

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

in der deutschen Presse kaum noch ein Echo. Erst mit dem Urteil des Verfas-
sungsgerichts im Herbst 2003 setzte eine zweite grolere Debatte ein, die bis-
herige Ausmafe deutlich iiberschritt. Dass nun erneut weite Teile der politi-
schen und intellektuellen Offentlichkeit das Wort ergriffen, liegt nicht allein
daran, dass es sich um die hochste richterliche Instanz Deutschlands handelte.
Wesentlicher erscheint der Inhalt des Richterspruchs selbst, der wegen seiner
Uneindeutigkeit Diskussionen provozierte und auBlerdem erstmals — zumin-
dest in Teilen — zugunsten des Kopftuchs ausfiel. Das Bundesverfassungsge-
richt entschied, dass das Kopftuch fiir eine Lehrerin nur ein Einstellungshin-
dernis sein konnte, wenn die Bundesldnder eine entsprechende rechtliche Ba-
sis dafiir schaffen wiirden.’

Obwohl auch diese Kontroverse quantitativ nicht vergleichbar mit den
franzdsischen Kopftuchdebatten ist, bietet sie in qualitativer Hinsicht ein dhn-
liches Analysepotenzial. Abgesehen davon ist natiirlich allein schon die Fra-
ge, warum das Kopftuch in Deutschland vergleichsweise milder in der Offent-
lichkeit debattiert wurde, ein Aspekt der vergleichenden Analyse, der im Ver-
lauf der Untersuchung zu beriicksichtigen sein wird. Ein wesentliches Ele-
ment, das ich bereits im Vorfeld fiir ein besseres Verstidndnis der Diskurs-
strukturen fiir erwdhnenswert halte, ist die starke féderale Tradition Deutsch-
lands, die auch fiir die Dynamiken der Debatten eine wichtige Rolle spielt.
Der deutsche Foderalismus mit seinen relativ unabhéngigen Landesregierun-
gen hat eine Reihe von lokal geprigten, politischen Kulturen hervorgebracht,
die auch und vor allem im Bildungswesen wirksam sind. Moglicherweise hit-
te die Kopftuchfrage in einem Bundesland wie Hamburg oder Nordrhein-
Westfalen keine bundesweite Debatte ausgeldst, weil dort Kopftuch tragende
Lehrerinnen nicht mit denselben Argumenten am Unterrichten gehindert wor-
den wiren wie im christlich gepriagten und traditionsgemdfl CDU-regierten
Baden-Wiirttemberg. Diese regionalen Unterschiede werden auch in den ver-
schiedenen Regelungen der einzelnen Landesregierungen auf der Basis des
Verfassungsgerichtsurteils vom Herbst 2003 deutlich. Obgleich also auch in
Deutschland die Kopftuchdebatte bereits 1998 eine bundesweite Dimension
enthielt, ist das Thema generell sehr viel stirker auf lokaler Ebene behandelt
worden als in Frankreich — einem Land, das fiir seine ausgeprégte zentralisti-
sche Tradition bekannt ist.

Wiahrend in Frankreich auBBerdem gerade viele Intellektuelle ihre Stimme
gegen das Kopftuch erhoben, ergriffen ihre deutschen Kollegen das Wort
weitaus zogerlicher. Wenn sie sich duflerten, so geschah dies meist eher zur
Verteidigung der muslimischen Lehrerin. Die starke Involvierung von Intel-
lektuellen in Frankreich weist auf grundlegend unterschiedliche Traditionen

3 Vgl. BVerfG, 2 BvR 1436/02 of 3/6/03, Absatz-Nr. (1-140), http://bverfg.de/
entscheidungen/rs20030924 2bvr143602.html, letzter Zugriff 28.10.2006.

105

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

der Rolle von 6ffentlichen Intellektuellen in beiden Gesellschaften hin und
sollte daher nicht unbeachtet bleiben. Wenngleich hier natiirlich kein Raum
fiir eine grundlegende Reflexion ist, sollte man sich vergegenwértigen, dass
Intellektuelle in Frankreich im Zuge der weitreichenden Verédnderungsprozes-
se der Franzosischen Revolution traditionsgemil eine sehr viel sichtbarere
offentliche, soziale und politische Rolle innehaben als jene in Deutschland.
Wihrend in Frankreich der Begriff des Intellektuellen vornehmlich positiv
konnotiert ist, besonders verstirkt seit der Dreyfus-Affare, hafteten ihm in
Deutschland recht lange eher negative Assoziationen an (Bering 1978). Erst
nach dem Zweiten Weltkrieg erlangten Intellektuelle einen breiteren 6ffentli-
chen Einfluss, ausgeldst insbesondere durch die Gruppe 47.* Eine Kultur »of-
fentlicher Intellektueller« und damit auch eine ausgepriagte Debattenkultur
etablierte sich in Deutschland also erst relativ spat und ist nach wie vor anders
geprigt als in Frankreich. Wéhrend franzosische Intellektuelle 6ffentlich zu
unterschiedlichsten gesellschaftlichen Themen Stellung beziehen, auch wenn
sie auf bestimmten Gebieten keinerlei Sachkenntnis haben, neigen sie in
Deutschland eher zur dffentlichen Zuriickhaltung. Das bestimmende Thema
offentlicher Debatten in Deutschland war lange Zeit die nationalsozialistische
Herrschaft, der Holocaust und die damit verbundene Problematik der Vergan-
genheitsbewiltigung. Auch die unterschiedliche Kolonialgeschichte der bei-
den Lénder mag erkldren, warum Einwanderungsfragen lange Zeit nicht auf
der Agenda offentlicher Intellektueller in Deutschland standen.

Doch obwohl die Debatte um das Kopftuch in Deutschland weitaus weni-
ger sensationstrachtig verlief als in Frankreich, so ging sie auch rasch iiber die
urspriingliche Thematik hinaus. Auch hier stie} die Frage nach der Legitimi-
tat des islamischen Kopftuchs der Lehrerin eine breitere Diskussion um das
Selbstverstidndnis der deutschen Gesellschaft im Hinblick auf den Islam und
Muslime an und brachte Themen auf die 6ffentliche Agenda, die zuvor in die-
ser Form nicht diskutiert worden waren.

Zwischen staatlicher Neutralitat
und christlichem Erbe

Betrachtet man den dichteren und politisch wirksameren Diskurs, in dem sich
die Autoren gegen die Prisenz des Kopftuchs an staatlichen Schulen ausspra-
chen, féllt zunéchst ein sehr viel moderaterer und weniger polemischer Ton
der Autoren im Vergleich zu Frankreich auf. Dies wird allein auf visueller

4 Die Gruppe 47 ist ein Zusammenschluss von Intellektuellen im Anschluss an
den Zweiten Weltkrieg auf Initiative von Alfred Andersch und Walter Kolben-
hoff. Das Kernziel bestand darin, ein Forum fiir Kommunikation und Diskussion
fiir Konzeptionen einer demokratischen Kultur nach der totalitdren Herrschaft zu
griinden.

106

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

Ebene deutlich. Wihrend die franzosischen Presseberichte zur Illustration
vollstandig verschleierte Frauen zeigten, beschrinkte sich das Bildmaterial in
Deutschland zumeist auf die zur Debatte stehende Lehrerin. Auch in den
Schlagzeilen war eher vom Kopftuch, etwas seltener vom Schleier und nur in
Ausnahmefillen vom Tschador (z.B. bei Schwarzer, Emma, 2/97; Frankfurter
Rundschau, 2.6.2003) die Rede. Doch nutzten auch in Deutschland eine Reihe
von Autoren die Kopftuchfrage fiir eine grundlegende Auseinandersetzung
mit dem Islam und neigten dazu, ihrer Ablehnung gegeniiber dieser Religion
recht offenkundig Ausdruck zu verleihen. Dariiber hinaus reflektiert auch die-
ser Diskurs die Uberzeugung, dass das Kopftuch und mit ihm 6ffentlich sicht-
bare Formen von muslimischer Religiositit eindeutig definierbare Kategorien
seien, die grundsétzlich mit deutschen Prinzipien kollidieren wiirden.

Das Kernelement der Selbstreferenzen war im deutschen Fall die Verfas-
sung. Hauptargument war hier, dass das islamische Kopftuch einer Lehrerin
mit der Neutralitdit der Verfassung unvereinbar sei, deren Grundlagen zu
einem wesentlichen Teil in staatlichen Bildungseinrichtungen reprasentiert
wiirden. In ihrer Rolle als Beamtin und Représentantin des Staates gelte fiir
Lehrer ein »MaiBigungsgebot und die Pflicht zur Neutralitit«, wie es der
CDU-Landesfraktionschef Giinther Oettinger formulierte (Parlamentsdebatte
Baden-Wiirttemberg vom 15.7.1998). Das Kopftuch einer Lehrerin wurde da-
mit als Widerspruch zu den Tugenden gedeutet, die Beamte in Deutschland
traditionell zu verkdrpern hétten. Diese Betonung der Tugend der Neutralitét
und Zuriickhaltung ist nur vor dem Hintergrund der recht spezifischen Bedeu-
tung des Beamten in der deutschen politischen Kultur zu verstehen. So gilt ein
Beamter gegeniiber sozialen Konflikten als immunisiert und zugleich als Tra-
ger und Reprisentant des Gemeinwohls (vgl. Schiffauer 2005). Einem Beam-
ten obliegt nicht nur die Aufgabe, den Staat zu représentieren, sondern er soll
diesem auch regelrecht »dienen« und in dieser Funktion seine Personlichkeit
und seine personlichen religidsen oder politischen Bindungen neutralisieren.
Diese Forderung blieb daher nicht auf die Lehrinhalte beschrénkt, sondern
wurde, dhnlich wie in Frankreich, auf nach auflen getragene Bekenntnisse der
Lehrenden erweitert.

Dennoch sollte nicht in Vergessenheit geraten, dass es in Frankreich glei-
chermallen Lehrer und Schiiler waren, die zur Neutralitdt angemahnt wurden,
wihrend es in der deutschen Version ausschlielich um die Lehrkrifte ging,
die ihre Schiiler durch politisch bzw. religios definierte Kleidungscodes nicht
beeinflussen sollten. Ungeachtet dieses Unterschieds offenbart dieses Argu-
ment ebenfalls einen Trennungsgedanken zwischen ritualisierter Privatsphére
und neutralisierten Offentlichen Rdumen. In ihrem Privatbereich konne die
Lehrerin tragen, was auch immer sie wolle, so die Argumentation, doch in
ihrer Funktion als Staatsdienerin mdge sie duBerlich neutral erscheinen, da
das Kopftuch als Ausdruck konfessioneller Missionierung gedeutet wurde und

107

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

damit als Widerspruch zu den Grundwerten der deutschen Gesellschaft. Eini-
ge Autoren wie der Sozialwissenschaftler Nils-Arne Miinch (Freitag, 13.2.
2004) konkretisierten diesen Widerspruch:

»Wer in einem Kernbereich unserer Gesellschaft arbeiten will, wer eine Position
haben will, in der er zwangsldufig zum Vorbild fiir die ndchste Generation wird,
sollte sich zu dieser Gesellschaft bekennen, sich fiir sie entscheiden und Normen wie
Gleichberechtigung, Sdkularismus und das Recht auf individuelle Selbstentfaltung
vorleben.«

Unabhéngig von den problematischen Implikationen der zugrunde liegenden
Idee von Neutralitit selbst mdchte ich in diesem Zusammenhang den Blick
auf den stidndigen Wechsel zwischen dem Narrativ der »Neutralitdt« und der
Spezifizierung der vermeintlich neutralen 6ffentlichen Sphére lenken. Hier
tritt die Widerspriichlichkeit des Neutralititsgedankens ans Tageslicht. So
wurde vielfach der »christlich-abendlédndische« Hintergrund der deutschen
Gesellschaft unterstrichen. Interessanterweise argumentierten nicht nur Ver-
treter der christlichen Parteien mit dem »christlichen Erbe«, das sie als die
Quelle der politischen Errungenschaften des gegenwirtigen Deutschlands be-
trachteten, sondern auch Vertreter der anderen etablierten Parteien (siche auch
Karakasoglu 1999a). Im Gegensatz zu dem Bild von der »gemeinsamen
Welt« mit neutralen und abstrakten menschlichen Einzelwesen, das den do-
minanten Diskurs Frankreichs bestimmte, hoben die deutschen Kommentato-
ren vielfach den christlichen Charakter der deutschen Gesellschaft hervor, den
sie genealogisch mit dem Neutralitdtsbegriff verbanden. So stellte Jiirgen
Riittgers (Parlamentsdebatte Nordrhein-Westfalen vom 2.10.2003) beispiels-
weise fest: »Die Verpflichtung des Staates zur weltanschaulichen Neutralitét
darf nach unserer Auffassung nicht aufgeweicht werden. Es darf nicht iiberse-
hen werden, dass diese Neutralitit eine lange Geschichte und selbst ein welt-
anschauliches Fundament hat. Sie wurzelt im Werteverstandnis der christlich-
abendldndischen, der humanistischen und der aufkldrerischen Tradition.«
Ahnlich argumentierte der baden-wiirttembergische SPD-Abgeordnete Peter
Wintruff (Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg vom 4.2.2004) spezifischer
mit Blick auf legitime und illegitime religiése Symbole in deutschen Schulen:

»Anders als das Kopftuch gehort das Kreuz zum abendlédndischen Kulturkreis, zu
unserer Tradition und hat dort einen hohen Rang als religiéses Zeugnis fiir Nachs-
tenliebe, Toleranz und Wahrung der unantastbaren Menschenwiirde [...]. Wir be-
kennen uns zum Auftrag unserer Landesverfassung, unsere Kinder auf der Grundla-
ge christlicher und abendléndischer Kulturwerte zu erziehen. Die an unseren Schu-
len gebotene staatliche Neutralitdt darf — anders als in einem laizistischen Staat —
sehr wohl religidse AuBerungen dulden, aber eben nur solche, die den im Grundge-
setz festgelegten Menschenrechten nicht widersprechen.«

108

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

So wurde das Trennungspostulat zwischen politischer und religidser Sphére in
Deutschland anders gewichtet und weniger als eine rigorose Grenze zwischen
offentlichem und privatem Raum gesehen. Dennoch konstruierte sich die
Gemeinschaft von Deutschen dhnlich wie in Frankreich auch hier vor allem
als Gegenkategorie zu gldubigen bzw. 6ffentlich sichtbaren Muslimen. Auch
hier wurde das Kopftuch per se als Beeinflussung und als Ubergriff auf die
normativen Grundlagen Deutschlands, so vor allem auf die Neutralitdt staatli-
cher Institutionen gedeutet. Nur waren diese Grundlagen diesem Verstindnis
nach christlicher Prigung. Die markierende Grenze zwischen einem Vorher,
das vor Beginn der Aufklarung angesiedelt war, und einem Nachher ist folg-
lich im deutschen dominanten Diskurs nicht vorzufinden. Im Gegenteil ver-
mengten die Autoren entweder die Narrative Aufkldrung und Christentum,
oder sie argumentierten mit einer direkten und ungebrochenen Kontinuitét
zwischen christlichen Werten und den Errungenschaften der Aufklarung. Im
Gegensatz zu Frankreich ldsst sich in Deutschland also eine direkte Fusion
von christlichen Werten und Aufkléarungswerten beobachten.

Der ausdriickliche Verweis auf den christlichen Charakter der deutschen
Gesellschaft findet vor allem in den neueren rechtlichen Regelungen beim
Grofiteil der Landesregierungen eine noch deutlichere Auspragung und Legi-
timation, weil sich die Landesverfassungen auch auf die »christlichen und
abendlindischen Bildungs- und Kulturwerte« bezichen.” Die Landtagsdebat-
ten und -entscheidungen gegeniiber Kopftuch tragenden Lehrerinnen im An-
schluss an das Verfassungsgerichtsurteil von 2003 verweisen daher oft nach-
driicklicher auf den christlichen Gehalt der (Landes-)Verfassung (vgl. Parla-
mentsdebatten Baden-Wiirttemberg vom 4.2.2004 und Bayern vom 17.3.2004).

Die Besinnung auf einen christlichen Ursprung der deutschen Verfassung,
den diese Autoren zu erhalten oder zu rekonstruieren versuchten, mag auch
erkldren, warum Symbole christlichen Ursprungs in diesem Diskurs nicht als
bedenklich erachtet wurden. Eher wurde die Prisenz des Kopftuchs an staatli-
chen Schulen sogar als eine Zurlickdrangung des »christlich-abendldndischen
Erbes« gewertet. Es ist daher nicht verwunderlich, dass in diesem Zusam-
menhang vielfach wieder das Kruzifix-Urteil ins Gespriach kam. Wahrend
man dadurch auf der einen Seite die christliche Substanz — symbolisiert durch
das Kreuz — zuriickgedringt sah, befiirchtete man andererseits eine Aufwer-
tung des Islam — symbolisiert durch das Kopftuch. Demzufolge war ein von
einem einzelnen Individuum getragenes religioses Symbol gleichbedeutend
mit einem von staatlicher Seite angebrachten Kreuz. In diesem Argument
spiegelt sich die Auffassung wider, das Kopftuch reprisentiere an sich eine
kollektive Form des Islam, von der man befiirchtete, dass sie die moralischen

5 Siehe z.B. Landesverfassung von Baden-Wiirttemberg, Art. 12 Abs. 1, Art. 15
Abs. 1, sowie Art. 135. der Landesverfassung von Bayern.

109

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

und kulturellen Grundlagen der deutschen Gesellschaft unterminieren wiirde.
Zudem wird bei dem Vergleich des Kopftuchs mit dem Kreuz »die Dimen-
sion der habituellen und korperbezogenen Praktik [...] konsequent zugunsten
der reinen Sichtbarkeit des Symbols ausgeschaltet«, wie Armando Salvatore
es formuliert (2006: 5).

Der flieBende Ubergang vom neutralen Charakter der Verfassung zum
Verweis auf das christliche Erbe der deutschen Gesellschaft, begleitet vom
eingrenzenden Begriff »westlich«, ist ein geldufiges Muster 6ffentlicher De-
batten, das sich auch in anderen Diskursen zur Beschreibung des Verhéltnis-
ses zwischen westlichen und islamisch geprégten Gesellschaften wiederfindet.
Das unspezifische Label »abendldndisch« kann hier als Marker fiir die Vor-
stellung von historisch geprigten substanziellen Unterschieden zwischen geo-
politisch eingrenzbaren »Zivilisationen« gelten, die auf einer gemeinsamen
Kultur und Religion basieren. Es verweist auch auf die vielfach diskutierte
These, die vor allem von Samuel Huntington gepriagt wurde (1996), wonach
die »westliche Welt« aufgefordert wird, ihre Werte gegeniiber den als grund-
sdtzlich anders konstruierten sozialen Ordnungen zu verteidigen, so vor allem
gegeniiber der »islamischen Zivilisation«. Ein wesentliches Element dieses
Diskurses ist die Behauptung, die Trennung zwischen Politik und Religion sei
eine ausschlieBlich westliche Errungenschaft und stelle einen der grundle-
gendsten Unterschiede zur politischen Verfasstheit des Islam dar.

Das Paradigma unterschiedlicher »Zivilisationen« (im deutschen Diskurs
haufiger »Kulturen«, vgl. Elias 1992 [1976]) beteuert in diesem Fall die Ex-
klusivitdt der christlich-westlichen Grundlage des sidkularen Verfassungsstaa-
tes. Auf diese Weise wird nicht nur der pluralistische Charakter einer Gesell-
schaft geleugnet, dem eine sdkulare Verfassung jedoch grundsétzlich zur
Existenz verhelfen konnte, sondern der christlich-westlichen Hemisphére wird
auch das (Deutungs-)Monopol des Sakularitdtstheorems zugesprochen. Wie
Heiner Bielefeldt argumentiert (1998: 479; 2003: 48-58), ist diese »kulturelle
Inkorporation« (2003: 48) vor allem dazu geeignet, eine inhérent christlich
basierte Vorstellung von Sakularitit zu konstruieren. Demnach wird die all-
mihlich vollzogene Trennung zwischen politischer und religidser Sphére als
wesentliches Charakteristikum christlicher Gesellschaften gedeutet, wihrend
der Islam als inhédrent politische Religion im Sinne einer Gegenkategorie kon-
struiert wird. Hier offenbart sich entsprechend ein grundlegender Unterschied
zwischen Deutschland und Frankreich bei den Deutungen des Sékularitéts-
paradigmas. Im Gegensatz zu Frankreich, wo die Trennung zwischen Reli-
gion und Politik vornehmlich als Resultat des Bruches zur christlichen Ver-
gangenheit gedeutet wird, zeichnet sich im deutschen (dominanten) Diskurs
die Vorstellung von einer Kontinuitdt zwischen Christentum und zeitgendssi-
schem sidkularen Verfassungsstaat ab.

110

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

An dieser Stelle sei allerdings hervorgehoben, dass der affirmative Ver-
weis auf den christlichen Gehalt der Verfassung keineswegs grundsitzlich in
einen Uberlegenheitsdiskurs miinden muss, der andere religidse Traditionen
ausschlieBt oder als durchweg gegensitzlich konstruiert. Vor allem in der
jingeren Kopftuchdebatte von 2003/2004 zeigt sich, dass ein positives Be-
kenntnis zur christlichen Tradition durchaus ganz andere Konnotationen mit
sich bringen kann. Ungeachtet mancher Stimmen von kirchlichen Autorititen
(vgl. Oestreich 2004: 95-98) oder Theologen (Schieder 2001) zeigt dies die
Rede von Johannes Rau wohl am deutlichsten auf (die tageszeitung,
26.1.2004). So schlug Rau vor, dass gerade wegen des privilegierten Charak-
ters der Religion in Deutschland auch Religionsbekenntnisse von Muslimen
respektabel und legitim seien. Wiahrend er sowohl die Tradition des Reli-
gionsprivilegs als auch das Prinzip der Religionsfreiheit verteidigte, wies Rau
gemeinsam mit einigen kirchlichen Autoritéten ausdriicklich eine Laisierung
des Staates nach franzdsischem Vorbild zuriick.

Auf der anderen Seite zeigt sich vor allem in der jiingeren Debatte im
Diskurs der Kopftuchgegner eine deutliche Zunahme jener Stimmen, die ex-
plizit nicht auf den christlichen Charakter der deutschen Gesellschaft verwie-
sen und sich eher am Vorbild des laizistischen Frankreichs orientierten (vgl.
Der Spiegel, 40/03; Schwarzer in Frankfurter Rundschau, 2.6.2003; Akgiin
2003). Zu den prominentesten Vertreterinnen dieser Position gehdren zweifel-
los Alice Schwarzer oder die SPD-Abgeordnete Lale Akgiin, deren Kommen-
tare sich durch einen ausdriicklich laizistischen bis atheistischen Tonfall aus-
zeichneten. Hier wird die Auffassung vertreten, dass Deutschland grundsitz-
lich religiose und politische Angelegenheiten voneinander trennen und schritt-
weise zu einer De-Institutionalisierung der Kirche gelangen solle. Nicht un-
bedingt generell mit einer strikteren Trennung zwischen Kirche und Staat
sympathisierend, scheinen diese Autoren eher um die rechtlichen Privilegien
besorgt zu sein, die der Religionsstatus in Deutschland potenziell auch fiir
Muslime mit sich bringt (siehe nichstes Kapitel).

Trotz dieser unterschiedlichen Nuancen wird auch beim deutschen Mehr-
heitsdiskurs deutlich, dass die Unterscheidung zwischen erlaubten und gedch-
teten religiosen Symbolen ebenfalls auf dem durchweg politischen Charakter
beruht, der dem Symbol des Kopftuchs und mit ihm dem Islam beigemessen
wurde. Daraus erklart sich teilweise auch, warum die Autoren in Deutschland
héufig mit dem Toleranzbegriff argumentierten und dabei das Kopftuch als
Merkmal eines Ubertritts des Tolerierbaren bewerteten. Entsprechend war
vielfach die Rede davon, dass eine bedeckte Lehrerin »Intoleranz« symboli-
siere, weil sie ein religioses Symbol trage, das eine »intolerante« religidse
Praxis, ndmlich weibliche Unterdriickung, zum Ausdruck bringe. In dieser
Hinsicht wurde also auch in Deutschland eine Kopftuch tragende Frau als
Negativpendant zu einer unbedeckten, emanzipierten Frau und daher als An-

111

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

griff auf grundlegende Prinzipien der deutschen Gesellschaft betrachtet. So
wurde vermittelt, das Kopftuch als eindeutiges Signal geschlechtlicher Re-
pression kollidiere mit dem »Geist der Toleranz, auf dem die deutsche Ge-
sellschaft basiere, wie es die Griinen-Abgeordnete Birgit Bender in Baden-
Wiirttemberg formulierte (die tageszeitung, 21.7.1998). Jirgen Riittgers (Die
Welt, 15.7.1998) aulerte sich ein wenig deutlicher: »Das Kopftuch ist in Tei-
len des Islams weithin Ausdruck eines religiosen Anspruchs, der mit dem To-
leranzgebot unseres Grundgesetzes nicht vereinbar ist.« Insofern war das
Kopftuch als Sinnbild einer intoleranten Norm nicht zu tolerieren.

Es lohnt sich, den hier zugrunde gelegten Toleranzbegriff etwas niher zu
beleuchten, weil es sich dabei um einen entscheidenden Begriff der Selbstre-
ferenz handelt. So ging es nicht allein darum, den »intoleranten« Charakter
des Kopftuchs zu unterstreichen, sondern auch darum, auf diese Weise die
eigene Toleranz hervorzuheben. Die AuBerung des CDU-Abgeordneten Her-
mann Seimetz (Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg von 1997) verdeut-
licht diese Verbindung besonders klar: »Frau Ludin wollte die Belastbarkeit
unserer Toleranz testen, anstatt selbst ein gewisses Mall an Verstindnis fiir
unseren bekenntnisneutralen Staat aufzubringen. Bekenntnisneutralitit 1dsst
sich mit dem Tragen eines Kopftuchs meines Erachtens nicht vereinbaren.«

Durch die Markierung der Grenzen der eigenen Toleranz wird zugleich
das Selbstbild einer im Grunde toleranten Gesellschaft gezeichnet: Es gibt
einen toleranten Kern, der jedoch dort seine Grenzen findet, wo er mit der
Intoleranz des Anderen konfrontiert wird. Damit wird das eigene tolerante
Potenzial auf- und die fehlende Toleranz des Anderen abgewertet. Einige Au-
toren boten hier ein Korrektiv zur »falsch verstandenen Toleranz« an, wie
etwa die ehemalige Frauenministerin Renate Schmidt (Emma, 3/2004):

»Toleranz bedeutet fliir mich nicht Beliebigkeit, sondern: Von einem festen eigenen
Standpunkt auf andere zugehen und ihnen klarmachen, was unsere Verfassung,
unsere Demokratie von Menschen in unserem Land erwartet. Wir wollen auf keinen
Fall die Unterdriickung von Frauen! Das miissen wir auch den hiesigen islamischen
Organisationen unmissverstandlich klarmachen. Doch auch da gibt es natiirlich gute,
mit denen man etwas erreichen kann — und andere, mit denen man nicht zusammen-
arbeiten sollte. Ich betone noch einmal: Wir miissen zu einem wahren Verstidndnis
von Toleranz kommen — und uns vor falscher Toleranz hiiten.«

Ungeachtet der Logik, wonach »unser« toleranter Charakter mit der Intole-
ranz des »Anderen« kollidiert, liegt darin eine weitere und eher generelle Bot-
schaft verborgen, die nahezu wie eine Umkehrung des Toleranzprinzips
klingt. Schavan (Parlamentsdebatte vom 15.7.1998) machte dies besonders
deutlich:

112

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

»Wenn Sie so wollen, ist es ein Punkt, der um so bedeutsamer ist [...], als friedli-
ches Miteinander von Religionen eben im Zweifelsfall nicht nur dazu berechtigt,
dass die Beteiligten Toleranz von anderen sich selbst gegeniiber erwarten, sondern
auch verlangt, dass alle Beteiligten bereit sind zur Konzession, zur Diskretion, nur
Toleranz anderen gegeniiber in der eigenen Religionsgemeinschaft und im Blick auf
Mitglieder anderer Religionsgemeinschaften.«

Obgleich der Begriff eine Fiille von Bedeutungen enthilt, wird Toleranz vor-
nehmlich in pluralistisch verfassten Gesellschaftsordnungen wirksam und
zielt auf Mehrheiten-Minderheiten-Konstellationen ab, in denen Minderheiten
um die Anerkennung von kulturellen oder religidsen Normen oder Aus-
drucksformen kdmpfen, die der Mehrheit nicht unbedingt geldufig oder die
nicht rechtlich verankert sind. Obwohl vielfach von der »Gegenseitigkeit« der
Toleranz die Rede war, kehrten die Autoren dieses Prinzip quasi um, indem
sie vorschlugen, eine Minderheit — in diesem Fall durch eine Muslimin mit
offentlich sichtbarer, nicht-christlicher Religiositét représentiert — solle ihren
toleranten Charakter gegeniiber der Mehrheit unter Beweis stellen. Stellt man
sich vor, dass eine Muslimin in Deutschland 6ffentlich bekunden wiirde, sie
toleriere diese oder jene christliche bzw. nichtreligidse Praxis oder Lebens-
weise, so werden die iiblichen Konnotationen des Toleranzbegriffs rhetorisch
verkehrt. Obwohl solche Bekenntnisse den vielfach als »intolerant« wahrge-
nommenen Muslimen héufig abverlangt werden, so gibt es dariiber hinaus
aufgrund des Minderheitenstatus des Islam kaum ein 6ffentliches Forum, bei
dem Muslime dazu Stellung beziehen konnten.

Damit wird zugleich eine gewisse Ambivalenz deutlich, die dem Tole-
ranzbegriff generell innewohnt. Auf der einen Seite impliziert der Begriff
immer eine positive Selbstbeschreibung, indem er die eigene Generositit und
die Kapazitit, mit kultureller Differenz umzugehen, zum Ausdruck bringt.
Auf der anderen Seite weist allein die Moglichkeit, in der Entscheidungsposi-
tion zu sein, eine bestimmte religidse, kulturelle Praktik oder Lebensform zu
»tolerieren« oder nicht, auf den Machtfaktor hin, der dem Toleranzbegriff
zwangsldufig zugrunde liegt. Michael Walzer (1997: 53f.) macht iiberspitzt
auf diese Machtkonstellationen aufmerksam, wenn er beobachtet: »Jemanden
zu tolerieren bedeutet in der Machtposition zu sein, toleriert zu werden, im-
pliziert eine Position der Unterlegenheit.«’ In diesem Sinne indizierten jene,

6 Es gibt allerdings eine ganze Fiille von anderen Implikationen dieses Begriffs,
die Walzer im Verlauf seiner Untersuchung nicht unberiicksichtigt 1dsst. Beson-
ders in philosophischen Ansdtzen haben eine Reihe von Autoren versucht, das
Konzept zu redefinieren und eher im Sinne eines gegenseitigen Respekts und als
Motor fiir gleich verteilte Chancen fiir kulturelle Ausdrucksformen zu begreifen
(z.B. Heyd 1996). Diese Versionen setzen jedoch eine balanciertere Machtsitua-
tion voraus, als sie in Einwanderungskontexten gemeinhin vorliegt. Eine sinn-
volle Konzeptualisierung nimmt beispielsweise Rainer Forst (2002: 212) vor,

113

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

die die Moglichkeit hatten, sich 6ffentlich dariiber zu &uflern, ob das Kopftuch
nun zu tolerieren sei oder nicht, zugleich die eigene Machtposition und ver-
wiesen damit auf die recht enge Grenze, die sich zwischen Integration und
Zuriickweisung auftut, weil sie von arbitrdren Machtkonstellationen abhéngig
ist.

In einem Interview mit Giovanna Borradori weist Jacques Derrida (Borra-
dori 2003: 16) auf den inhérent christlichen Hintergrund des Toleranzbegriffs
hin und bemerkt, dass »Toleranz zunéchst eine Form von Charité [...]« gewe-
sen sei. Giovanna Borradori fiigt ergdnzend hinzu: »Der religidose Ursprung
und Fokus von Toleranz macht den Begriff zu einem Uberbleibsel einer pa-
ternalistischen Geste, in der der Andere nicht als gleichwertiger Partner ak-
zeptiert wird, sondern als untergeordnet, vielleicht als assimiliert, in jedem
Fall aber in seiner Differenz missdeutet wird.« Heiner Bielefeldt (2003: 24-
31) optiert daher dafiir, eine »staatliche Toleranzpolitik« aufzugeben, was er
als wesentlichen Schritt der Umsetzung des Prinzips der Religionsfreiheit be-
trachtet. Ob man mit diesen Beobachtungen nun iibereinstimmen mag oder
nicht, so ergeben sich daraus in jedem Fall einige grundlegende Fragen, die
wohl im Hinterkopf bewahrt werden sollten, wenn der Toleranzbegriff be-
dient wird (vgl. auch Karakasoglu 1999b): Wer toleriert wen mit welchen
Werten, Interessen und Absichten? Wer ist iberhaupt in der Position, die To-
leranzfrage zu stellen, zu debattieren und zu entscheiden?

Die Toleranzproblematik markiert in Deutschland ein geldufiges Themen-
feld, wenn es um »multikulturelle Fragen« (Joppke/Lukes 1999) geht, und
scheint auch vergleichsweise grofleren Stellenwert einzunehmen als in franzo-
sischen Debatten (vgl. Heitmeyer/Dollase 1996). Die relativ groe Bedeu-
tung, die diesem Begriff als Selbstreferenz der deutschen Gesellschaft zu-
kommt, muss zweifellos auch vor dem Hintergrund der nationalsozialisti-
schen Vergangenheit betrachtet werden, von der man sich in Kultivierung
eines positiven Selbstbildes abzugrenzen versuchte. Mit dem Verweis auf den
»toleranten Charakter« der deutschen Gesellschaft galt es in Abgrenzung zur
antisemitischen und rassistischen Vergangenheit, ein positiveres Selbstbild zu
konstruieren und die eigenen Entwicklungskapazititen zu unterstreichen. Im
Gegensatz dazu scheinen franzosische Intellektuelle oder Politiker sehr viel
weniger die Pflicht zu verspliren, sich von ihrer Vergangenheit abzugrenzen,
wenngleich der Kolonialismus mittlerweile auch dort zu einem Thema 6ffent-
licher Selbstreflexionen avanciert ist. Dies wird allein dadurch deutlich, dass
der in Deutschland so bedeutende Begriff »Vergangenheitsbewiltigung« in
Frankreich nicht existiert und, wenn iiberhaupt, so schlicht im deutschen Ori-

der einen Konflikt zwischen zwei konkurrierenden Versionen von Toleranz
ausmacht. Die erste qualifiziert er als »permission-conception«, die zweite als
»respect-conception«.

114

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

ginal verwendet wird. Die Last der Vergangenheit in Deutschland mag auch
in Teilen erkldren, warum die Stimmen zum Kopftuch hier vergleichsweise
zuriickhaltend geblieben sind, wie im nédchsten Unterkapitel deutlich werden
wird.

Ich mochte aber zunédchst zusammenfassen. Es ist klar geworden, dass
analog zum Prinzip der laicité in der franzdsischen Debatte der Riickgriff auf
die Verfassung in Deutschland eine willkommene Referenz war, um Vorbe-
halte gegen das Kopftuch zum Ausdruck zu bringen und zu legitimieren. Die-
se Referenz ist einerseits vage und abstrakt genug, um das Projektionsfeld
verschiedener selbstreferenzieller Elemente zu bilden. Zugleich ist sie spezi-
fisch genug, um eine Gemeinschaft zu konstruieren, die bestimmte Religions-
formen von vornherein ausschlieft. So diente die Verfassung als Grundlage,
um ein gemeinsames Terrain abzustecken, das auf verschiedenen Prinzipien
basierte und damit das »eigene« kulturelle, politische und symbolische Kapi-
tal reprisentierte — so insbesondere die Neutralitit staatlicher Einrichtungen,
ein christlich-abendlédndisches Fundament und damit verbunden: Toleranz.
Nicht zuletzt weil auf abstrakten menschenrechtlichen Prinzipien basierend,
eignete sich die Verfassung als glaubwiirdigere Referenz als der weitaus strit-
tigere Begriff der (deutschen) »Kultur«. Bei genauem Hinsehen lésst sich je-
doch feststellen, dass die Verfassung hier eine ganz dhnliche Funktion wie der
sonst in Deutschland geldufige Kulturbegriff einnahm. So wurde auch damit
ein exklusives, neutralisiertes und distinktives wir markiert, das bestimmte
religiose Praktiken bzw. Ausdrucksformen ausschloss. Bei den genaueren
Charakterisierungen des Kopftuchs wird deutlich, dass die Kommentatoren
einen normativ gepragten Kulturbegriff durchaus (wieder) einfiihrten.

Das islamische Kopftuch: Zwischen politischem
Aktivismus und kultureller Segregation

Im Gegensatz zu Frankreich weist der dominante Diskurs in Deutschland sehr
viel weniger klare Konturen einer weiblichen muslimischen Identitit auf, die
einen eindeutigen Gegensatz zur »deutschen Frau« bildete. Entsprechend wa-
ren die Kommentare auch weitaus zuriickhaltender, wenn es um eine Kontu-
rierung der Symbolik des Kopftuchs ging, wenngleich auch im deutschen
Diskurs eine Polaritidt zwischen »westlich-emanzipierter« und »muslimisch-
unterdriickter« Frau gezeichnet wurde. Sieht man sich die Bedeutungen an,
die dem Kopftuch beigemessen wurden, so kristallisieren sich zwei wesentli-
che Elemente heraus. Einerseits unterstrichen die Autoren dhnlich wie in
Frankreich den »politischen« Charakter der Verschleierung. Andererseits be-
tonten sie, das Kopftuch sei eine »kulturelle« Segregation und daher Aus-
druck einer differenten »Kultur«.

115

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Erwidhnenswert scheint zunéchst, dass eine Reihe von Autoren behaupte-
te, dass das Kopftuch keine islamische Pflicht sei, im Prinzip einer »unislami-
schen« Tradition entspringe und daher fiir eine muslimische Lehrerin uner-
heblich sei. Alice Schwarzer (Emma, 2/1997), die vor allem in der jlingsten
Kontroverse zu einer der wortstirksten, feministisch argumentierenden Geg-
nerinnen des Kopftuchs mit breiter Mediendffentlichkeit avancierte, bemerkte
beispielsweise: »So wenig, wie der Islam das Kopftuch >auferlegt(, so wenig
scheint dieses Kopftuch reine Privatsache der Referendarin Ludin zu sein.«
Ahnlich 4uBerte Schavan (Presseerklirung 119/98), dass das Kopftuch nicht
zu den religidsen Pflichten einer muslimischen Frau gehére, weil die Mehr-
heit der muslimischen Frauen weltweit kein Kopftuch tragen wiirde. Mit ihrer
AuBerung wiederholte bzw. verdffentlichte Schavan gewissermaBen das, was
ihr der Politikwissenschaftler Bassam Tibi geraten hatte, der sich insbesonde-
re in die erste Debatte aktiv einschaltete. In einem eigenen Beitrag (Der Ta-
gesspiegel, 16.7.1998) erginzte Tibi, dass das Kopftuch eine »postkoranische
Erfindung« sei. Dieser Befund findet in seinen Publikationen zum Islam in
Deutschland zahlreiche Bestitigungen, in denen er betont, das Kopftuch sei
unter dem Einfluss des »Islamismus aus arabischen Landern« importiert wor-
den (vgl. z.B. Tibi 2000: 45).

Nach dieser Logik widersprach das Kopftuch nicht nur deutschen Prinzi-
pien, sondern wurde auch fiir die islamische Theologie und Praxis als illegi-
tim erachtet. Damit ist eine grundlegendere Problematik angesprochen, die fiir
einen westlichen Blick auf islamische Praktiken gewissermallen symptoma-
tisch ist. Bis in die Kolonialzeit ldsst sich unter westlichen Wissenschaftlern
eine Tendenz zuriickverfolgen, in Kollaboration mit lokalen politischen Kraf-
ten legitime und vor allem »authentische« Formen des Islam zu kennzeichnen
(vgl. Said 1995 [1978]; Stauth 1993).

Die generalisierende Behauptung, das Kopftuch widerspreche eigentlich
dem Islam, erscheint noch problematischer, wenn man sich vergegenwartigt,
dass damit die Stimmen jener vollstdndig missachtet werden, die es fiir sich
als eine religiose Pflicht erachten. Welche eigene Position man auch immer
dazu einnehmen mag, mit einer solch apodiktischen Feststellung wird schlicht
eine ganze Reihe von islamischen Wissenschaftlern und Theologen ignoriert,
die das Kopftuch als einen untrennbaren Teil des islamischen Dogmas be-
trachten. Problematischer fiir den konkreten Fall ist jedoch, dass die Autoren
mit dieser Behauptung es schlichtweg ablehnten, den Worten der Lehrerin
selbst ein Gewicht beizumessen. Ludin unterstrich mehrfach, dass fiir sie das
Kopftuch eine religiose Pflicht und damit Teil ihrer Personlichkeit als fromme
Muslimin sei. Entweder behaupteten die Kommentatoren, Ludins Motive sei-
en nicht repriasentativ, oder sie gaben vor, die »versteckten« Botschaften des
Kopftuchs im Grunde besser zu kennen als bedeckte Frauen selbst. Wahrend
das Verfassungsgericht diese Logik unterbrach, indem es sowohl die eigenen

116

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

Deutungen der Lehrerin als auch die Berichte der Sozialwissenschaftlerin Ya-
semin Karakasoglu, die mit Kopftuch tragenden Lehramtsanwirterinnen ge-
arbeitet hatte, in die Urteilsfindung einband, fiihrten die meisten Bundeslén-
der sie nach dem Verfassungsgerichtsurteil erneut ein. Bevor es in Baden-
Wiirttemberg zur Verabschiedung des Gesetzes zum Ausschluss von Kopf-
tuch tragenden Lehrerinnen kam, konsultierte das Parlament beispielsweise
die Anwiltin Seyran Ates als »muslimische Reprisentantin«. Ahnlich wie
Tibi, ist auch Ates bekannt fiir ihre unzweideutige Ablehnung des Kopftuchs,
wobei sie als »Frauenrechtlerin« ihren Schwerpunkt auf den »repressiven Ge-
halt« des Kopftuchs legt.

Die Beschreibung des Kopftuchs als Abweichung vom eigentlichen Islam
lieB vor allem Raum, um dieses Symbol mit anderen Inhalten zu fiillen, die
von religiésen Bedeutungen entfernt waren. Dieses Argument wurde, wie an-
gedeutet, nicht allein durch die Stimmen der nicht-muslimischen Mehrheits-
gesellschaft kanalisiert, sondern auch durch Intermediére, die sich selbst 6f-
fentlich als Muslime bezeichneten und dem Argument durch die »Stimme des
Anderen« grofieres Gewicht und mehr Glaubwiirdigkeit einbrachten. Bassam
Tibi ist dafiir zweifellos das prominenteste Beispiel. Er trat explizit gegen das
Kopftuch auf und verwies darauf, dass »der Schleier ein sehr gefdhrliches
Instrument der zivilisatorischen Abgrenzung« sei (Der Tagesspiegel, 16.7.
1998). Als enger Verbiindeter Samuel Huntingtons ist es nicht verwunderlich,
dass Tibi in diesem Zusammenhang das Zivilisationsparadigma bediente. Mit
der Reflexion seines eigenen Hintergrundes als »liberaler«, »demokratischer«
oder »sdkularer« Muslim ist er jedoch weit davon entfernt, die These eines
»Zusammenpralls der Zivilisationen« unvoreingenommen zu reproduzieren.
Vielmehr schwebt Tibi etwas vor, fiir das er selbst den Begriff »Euro-Islam«
gepragt hat. Unter »Euro-Islam« versteht Tibi einen an die normativen Pra-
missen Europas angepassten Islam, der sich das européische Sékularisierungs-
modell zueigen macht (z.B. 2000: 53). Es scheint wichtig, hier einen Augen-
blick zu verweilen, nicht nur weil Tibi in der deutschen Offentlichkeit als
»muslimischer Wissenschaftler« einen recht privilegierten Platz einnimmt,
sondern auch weil die von ihm favorisierte Version eines »Euro-Islam« gene-
reller den Kern der 6ffentlichen Debatte iiber den Islam in Deutschland wi-
derspiegelt und damit nicht zuletzt auch die Diskussion iiber sichtbare Formen
des Islam — wie das Kopftuch — tangiert.

Tibi strukturiert seine Argumente zum »Euro-Islam« entlang eines norma-
tiven Ansatzes und der Vision von einem modernen und vollstindig sdkulari-
sierten Europa, wobei er unhinterfragt einen Konsens iiber geteilte »europdi-
sche« Normen zugrunde legt. Aus dieser Perspektive hélt Tibi Muslime dazu
an, sie mogen ihre Religiositit von offentlichen und vor allem politischen
Formen befreien und ausschlieBlich auf den privaten Raum beschréanken. Nur
eine solche Privatisierung des Religiosen, so Tibis Kernargument, kdnne de-

117

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

mokratischen Frieden stiften. Zugleich legt der Politikwissenschaftler einen
inhdrent liberalen und demokratischen Kern westeuropéischer Offentlichkei-
ten zugrunde, der den Muslimen als Modell gelten soll, um ihre Religion
grundlegend zu reformieren. Tibi geht sogar noch einen Schritt weiter und
spricht von einer »islamischen Reformation« nach christlichem Vorbild (z.B.
2000 und 2001), wodurch der Modellcharakter christlich-sdkularer Gesell-
schaften noch deutlicher zum Tragen kommt. Auf diese Weise legitimiert Ti-
bis Kategorie eines »Euro-Islam« offenkundig nur eine Version des Islam, die
sich am »europdischen aufgekldrten Wertesystem« orientiert (2000: 36).

Einer der problematischsten Aspekte in Tibis Argumentation ist wohl die
Exklusivitdt, mit der er seinen Ansatz présentiert, wihrend er all jene, die sei-
ner Euro-Islam-Version nicht uneingeschrinkt zustimmen, schlicht als »Isla-
misten« bezeichnet (ebd.: 54 und 249). Seine Unterteilung in »gute« (inte-
grierte) und »schlechte« (abgesonderte) Muslime ist vor allem so schwerwie-
gend, weil Tibi eine einflussreiche Rolle als Experte in der deutschen Offent-
lichkeit zukommt. Mit seinem repetitiven Bekenntnis zu einer »moderaten«
Version des Islam ist er in der deutschen Offentlichkeit zu einer willkomme-
nen Figur avanciert, nicht zuletzt weil er als Experte des Islam und zugleich
mit der Stimme eines Muslims spricht.

Als einer der prominentesten Autoren reiht sich Tibi damit in eine wach-
sende Gruppe von islamisch geprigten Wissenschaftlern, Aktivisten oder Po-
litikern ein, die das Kopftuch 6ffentlich ablehnen und ihm eine privatisierte
Version des Islam entgegenstellen.” Am bekanntesten und erfolgreichsten
diirfte gegenwirtig die Sozialwissenschaftlerin Necla Kelek sein, die mit
ihrem Buch Die fremde Braut (2005) grofles Renommee erzielt hat. Zumeist
sind es eigene Negativerfahrungen mit dem Islam, die diese Autoren zu einer
tendenzidsen Verurteilung des Islam an sich veranlassen, die sie nun aus der
Perspektive der »Betroffenen« und als Wissenschaftler bzw. Politiker legiti-
mieren und dabei dhnlich wie Tibi den westlichen Liberalismus preisen. Vor
allem bei Frauen wie Kelek, der SPD-Politikerin Lale Akgiin oder auch der
Anwiltin Seyran Ates tritt eine scherenschnittartige Unterteilung von musli-
mischen Frauen in Deutschland in zwei Kategorien zutage: Frauen, die sich —
wie sie selbst — durch entschlossene Distanzierung vom Islam und Aneignung
dominanter Normen »emanzipiert« haben und solche, die die Unterdriickung
durch den Islam unmiindig reproduzieren.

Wihrend Muslime in Deutschland zuvor vom Prozess der Wissenspro-
duktion und -zirkulation ausgeschlossen waren, sind sie nun zunehmend daran

7 So z.B. die Reaktion dreier Berliner Politikerinnen mit tiirkischem Hintergrund
(Dilek Kolat und Ulker Radziwill, SPD und Evrim Baba, PDS) auf den von Ma-
rieluise Beck initiierten offenen Brief »Wider eine Lex Kopftuch« als »blaudu-
gig, naiv und oberflachlich« (Berliner Zeitung, 6.12.2003) oder Namo Aziz in
Die Zeit, 30.7.1998, Die Zeit, 2.10.2003.

118

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

beteiligt. Dafiir ist die Kopftuchdebatte freilich nur eines von vielen Beispie-
len.® Die gute Neuigkeit daran ist, dass Muslime nunmehr eine Sffentliche
Stimme erhalten haben und zu Agenten der Diskursbildung iiber den Islam in
der deutschen Offentlichkeit geworden sind. Wenn man allerdings bedenkt,
welche Art von Diskurs dffentliche Aufmerksamkeit und Anerkennung erhilt,
so haftet dieser guten Nachricht ein etwas bitterer Nachgeschmack an. Denn
im Prinzip setzt der Diskurs dieser Figuren den dominanten Diskurs vor allem
im Hinblick auf seine paternalistischen Ziige fort: Nun gibt nicht mehr nur die
nicht-muslimische Offentlichkeit Muslimen vor, wie eine »emanzipierte,
»moderne« Frau auszusehen habe, sondern Musliminnen selbst iibernechmen
diese Funktion und gewinnen umso mehr Plausibilitét, als sie aus der »Bin-
nenperspektive« sprechen.

Der Erfolg dieser »muslimischen Expertinnen, der sich vor allem in der
Publikationsrezeption und durch ihre hohe 6ffentliche Visibilitdt bemerkbar
macht, deutet auf die Angleichung einer wachsenden Zahl von Muslimen an
vorherrschende Bilder und sogar auf eine Internalisierung des Stigmas der
Andersartigkeit hin. Thr Diskurs ist 6ffentlich so wirksam, weil diese Frauen
selbst »Betroffene« sind und es zugleich geschafft haben, sich aus den »Fes-
seln der Tradition« zu befreien. Damit gelten sie als erfolgreiche Beispiele fiir
die vorherrschende Version von Integration. Mit ihrem »selbstkritischen«
Binnenblick stillen sie das Bediirfnis, »das Andere« zu erfassen und sein »In-
neres« zu durchdringen. So sind sie in der 6ffentlichen Wahrnehmung sowohl
Représentantinnen einer »anderen Kultur« als auch deren glaubwiirdigste Kri-
tikerinnen.

Obwohl es in Frankreich mit der staatlich unterstiitzten Bewegung Ni pu-
tes Ni soumises eine dhnliche Entwicklung gibt (hierzu kritisch Guénif-Soui-
lamas/Macé 2004), scheint dieses Bediirfnis, in das »Innere« der anderen
»Kultur« vorzudringen, trotz oder vielleicht gerade aufgrund der fehlenden
Kolonialvergangenheit in Deutschland ganz besonders ausgeprigt zu sein.
Dies wird deutlich, wenn man sich beispielsweise die Reaktionen auf Keleks
Buch ansieht, die vor allem den personlichen Charakter ihrer Darstellungen
priesen und es als einen »Faustschlag auf den Schidel« werteten, der »uns
aufwecken, uns die Augen 6ffnen« solle (Heribert Prantl, Laudatio anldsslich
der Verleihung des Geschwister-Scholl-Preises, 14.11.2005). Die geldufige

8 Das jiingste Beispiel ist die sogenannte »Islamkonferenz«, die Innenminister
Wolfgang Schiuble kiirzlich als Forum fiir einen Dialog zwischen muslimischen
Reprisentanten und der Politik initiiert hat. Die Zusammensetzung der vertrete-
nen Muslime hat allerdings eine Kritikwelle vor allem unter 6ffentlich engagier-
ten Muslimen ausgeldst. Beanstandet wurde vor allem, dass Frauen wie Necla
Kelek oder Seyran Ates als ausgesprochene und offensive Gegnerinnen des Is-
lam schwerlich als Représentantinnen fiir muslimische Belange gelten kénnten
(vgl. die tageszeitung, 29.9.2006).

119

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Auffassung, ein Augenzeugenbericht konne einen gesamten »Kulturkreis«
widerspiegeln, deutet auf eine recht problematische, in Deutschland zugleich
aber gingige Auffassung hin, dass sich Kulturen aus dem Inneren heraus
kompakt »verstehen« lieen.

Bei Autoren wie Tibi oder Kelek, die beide als Politikberater in Einwan-
derungsfragen agieren, ist ein weiteres ethisch relevantes Problem angespro-
chen, ndmlich die Rolle und Position von Experten und Beratern in solch
heiklen Féllen wie der Decodierung von religiosen Symbolen und der Frage
um die Legitimitdt des islamischen Kopftuchs in staatlichen Institutionen,
insbesondere wenn solche Experten sich selbst als Repridsentanten einer gan-
zen religiosen Gemeinschaft priasentieren und gemeinhin auch als solche an-
erkannt werden. Denkt man iiber die Produktion und Zirkulation von Wissen
iber den Islam nach, so sollte man sich ihr erhebliches Gewicht nicht nur
durch die hohe Medienprésenz, sondern auch bei ganz konkreten politisch-
rechtlichen Entscheidungen vor Augen halten.

Es geht mir hier nicht darum zu beurteilen, welche Stimme nun prinzipiell
»richtig« oder »falsch« ist. Was ich an der Rezeption dieser Art von muslimi-
schen Akteuren und deren Inkorporierung in die Prozesse der Gesetzgebung
vielmehr bemerkenswert finde, ist der selektive Blick, mit dem bestimmte
Ideen in der Offentlichkeit als »authentischer« und andere als weniger glaub-
wiirdig erachtet werden. Anders ausgedriickt, wihrend die Worte von selbst-
ernannten »sikularen« und »liberalen« Muslimen authentifiziert werden, wer-
den jene von offentlich sichtbaren Muslimen aufler Kraft gesetzt. Es scheint
sogar, als wire die Inkorporierung eines liberalen Diskurses iiber Religion im
Allgemeinen und Feminismus im Besonderen, gekoppelt mit einer Zuriick-
weisung und Denunzierung des Islam als Ursprung fiir Geschlechterungleich-
heit zu einem elementaren Mittel geworden, um sich als Muslim 6ffentlich
Gehor zu verschaffen. In dieser Hinsicht unterscheiden sich Frankreich und
Deutschland wiederum kaum voneinander (vgl. Mas 2006).

Die Schieflage, die aus solch einseitig produziertem Expertenwissen ent-
stehen kann, hat Schavan in der jiingsten Auseinandersetzung noch einmal
bestdtigt (Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg vom 4.2.2004):

»Es sind unsere [sic!] muslimischen Mitbiirgerinnen und Mitbiirger, die uns darauf
hinweisen, dass das Kopftuch auch fiir eine bestimmte Auslegung des Islam im Sin-
ne des politischen Islamismus steht — also auch mit einer politischen Botschaft ver-
bunden sein kann — und im Islam zunehmend als ein Zeichen der kulturellen Ab-
grenzung gewertet wird.«

Sieht man sich nun etwas konkreter die Inhalte an, die dem Kopftuch in die-

sem Diskurs zugeschrieben wurden, so lautete das Kernargument auch hier,
dass es sich um ein »politisches« und proselytisches Symbol handeln wiirde.

120

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

Das Kopftuch wurde als Zeichen gedeutet, das »mit den Grundwerten unserer
Demokratie nichts im Sinn« habe, wie es Ulrich Maurer (Frankfurter Rund-
schau, 10.7.1998) ausdriickte. Der SPD-Innensenator von Berlin Ehrhart Kor-
ting (die tageszeitung, 6.10.2003) &uflerte sich dhnlich, dass das Kopftuch
Bestandteil »einer fundamentalistisch und aggressiv nach auflen getragenen
Grundhaltung gegen das westliche Wertesystem und die Emanzipation der
Frau« sei. Auch die Vertreterin der baden-wiirttembergischen Griinen-Frak-
tion Birgit Bender stellte fest, mit dem »Kopftuch wird der Demokratie kein
Gefallen getan« (die tageszeitung 21.7.1998). So wurde dhnlich wie in Frank-
reich unterstellt, dass eine politisch-gesetzliche Entscheidung gegen das
Kopftuch im Interesse der muslimischen Frauen sei, die als Opfer islamisti-
scher Intoleranz wahrgenommen wurden. Auch hier richtete sich das Kopf-
tuch einer Lehrerin »gegen die Interessen von Midchen und jungen Frauen
tirkischer Abstammung [...], die sich mit den Grundwerten unserer Gesell-
schaft identifizieren und sich integrieren wollen«, wie Ulrich Maurer (Frank-
furter Rundschau, 10.7.1998) bemerkte.

Die politischen Implikationen, die dem Kopftuch unterstellt wurden, ver-
hielten sich auch hier antithetisch zur bestehenden Gesellschaftsordnung. So
wurden auch im deutschen Diskurs recht problematische Parallelen zu Extre-
mismen gezogen. Wer das Kopftuch im Unterricht erlaube, miisse auch »das
Tragen des roten Sterns oder neofaschistischer Symbole genehmigen«, kon-
statierte der CDU-Politiker Otto Hauser (Frankfurter Rundschau, 1.3.1997).
Schwarzer (Emma, 2/97) betitelte einen ihrer Beitrdge gegen das Kopftuch
mit »Kopftuch und Hakenkreuz«. Auf diese Weise ging die Vorstellung vom
Kopftuch als politischem Symbol weit liber eine einzelne Muslimin hinaus,
die ihre religiésen Beziige »offentlich« sichtbar macht. Vielmehr wurde das
Kopftuch als ein Symbol reprisentiert, mit dem sich ein klares politisches
Projekt verband, das ebenso wie in Frankreich das Ziel habe, den sidkularen
Staat zu zersetzen.

Die Furcht vor den politischen Implikationen der Verschleierung kombi-
nierte sich zumeist mit dem Argument, das Kopftuch sei ein forciertes und
den Frauen auferlegtes Symbol. Annette Schavan, die in der jiingeren Kopf-
tuchdebatte zwar unterschiedliche Implikationen der Kopftuchsymbolik ein-
raumte, hob diesen Zusammenhang dennoch sehr deutlich hervor:

»Das Kopftuch als ein auch politisches Symbol ist Teil einer Unterdriickungsge-
schichte der Frau. Es kann fiir eine Auslegung des Islam im Sinne des Islamismus
stehen, die mit dem Grundsatz der Gleichberechtigung von Mann und Frau nicht
vereinbar ist. Damit ist es auch nicht vereinbar mit einem Verfassungswert, der in
unserem Grundgesetz verankert ist.« (Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg vom
4.2.2004)

121

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Es wird deutlich, dass auch in diesem Verstindnis eine Kopftuch tragende
Frau ein Gegenmodell zu einem als einheitlich konstruierten »deutschen«
oder »westlichen« Rollenverstindnis darstellte. So waren Verschleierungs-
praktiken der Interpretation der Kommentatoren zufolge »mit Vorstellungen
iiber Moral und Geschlechterrollen verbunden, die seit dem 19. Jahrhundert
hierzulande uniiblich geworden sind und zu Recht nicht mehr gelehrt werden«
(Nils-Arne Miinch in Freitag, 13.2.2004). Auch hier implizierte »Emanzipa-
tion« unausweichlich, sich des Kopftuchs als Symbol patriarchaler Gesell-
schaftsstrukturen entledigt zu haben.

Die Uberzeugung, Fereshta Ludin sei eine Art Exporteurin fundamentalis-
tischen Gedankenguts, lie8 sich auch nicht durch ihre eigenen Worte zerstreu-
en. Obwohl sie mehrfach bekundet hatte, sie trage das Kopftuch aus innerer
Religiositidt und wende sich zugleich gegen forcierte Verschleierungspoliti-
ken, wurden ihre Worte in der Logik dieses Diskurses entweder schlicht igno-
riert oder als Ausnahme abgetan, da sie die eigentliche Problematik der Ver-
schleierung nicht erfassen wiirde. Dieser Mechanismus basiert insbesondere
darauf, dass die zur Debatte stehende Lehrerin sowohl mit ihren Worten als
auch mit ihrem gesamten Auftreten gewissermallen das Bild von der passiven
und unterdriickten muslimischen Frau zerstorte, das dieser Diskurs dennoch
ungehindert reproduzierte. Schavans (Pressemitteilung 119/98) AuBerung
macht diese Problematik besonders deutlich. Wéhrend sie von dem konkreten
Fall abstrahierte, schrieb die Ministerin:

»[Alufgrund ihrer Vorbildfunktion, die sie als Représentantin des Staates innehat,
muss von Frau Ludin erwartet werden konnen, dass sie — unabhéngig von ihrer eige-
nen Uberzeugung — um die tatsichliche Gefahr der Vereinnahmung des Kopftuchs
auch als politisches Symbol weil und die damit verbundene Signalwirkung, nicht
zuletzt fiir die Situation anderer Frauen im Islam, sieht.«

Ahnlich argumentierte auch Wolfgang Thierse (2004), der feststellte: »Im
Kopftuchstreit haben wir mit der Schwierigkeit zu kdmpfen, dass sich hinter
dem religiosen Motiv, ein Kopftuch zu tragen, das politische Motiv verbirgt,
die Diskriminierung der Frau zu verfestigen statt sie aufzuheben.« Andere
Autoren, wie einschldgig Schwarzer (Emma, 2/97), drehten Ludins Worte
schlichtweg um mit dem Hinweis, die wahren Motive ihrer Verschleierung zu
kennen. Obgleich die konkreten Konturen der verschleierten muslimischen
Frau in diesem Diskurs vergleichsweise vage blieben, waren die Bedeutungen
des Kopftuchs auch hier dekontextualisiert, delokalisiert und wurden vor-
nehmlich mit Bezug auf selektive Referenzen beschrieben, die das Stereotyp
von Muslimen als Reprisentanten einer inegalitiren Gesellschaftsordnung
untermalten. Zudem betonten auch die deutschen Kommentatoren mehrfach,
das Kopftuchverbot fiir Lehrerinnen sei im Grunde genommen zum Wohl der

122

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

muslimischen Frauen und allgemein im »Interesse der Frauenpolitik« (Sei-
metz, Parlamentsdebatte von Baden-Wiirttemberg 1997) bzw. korrespondiere
mit dem »Geist der Gleichheit« (Bender, die tageszeitung, 21.7.1998).

Die Uberzeugung, es handele sich beim Kopftuch eindeutig um ein for-
ciertes Symbol, mag auch erkldren, warum das hdufig angefiihrte Argument,
ein Verbot verstole moglicherweise gegen das Prinzip der Religionsfreiheit,
von diesem Diskurszirkel konsequent zuriickgewiesen wurde. Das Argument
der Religionsfreiheit wurde hier vor allem fiir nichtig erklért, weil das Kopf-
tuch selbst als Symbol der Unfreiheit und der Beeinflussung gewertet wurde,
was vor allem mit dem vielfach vorgebrachten Begriff der »negativen Reli-
gionsfreiheit« seinen Ausdruck fand (z.B. Lale Akgiin in die tageszeitung,
16.2.2004; die tageszeitung, 14.12.2004). Dabei wurde eine doppelte Perspek-
tive bemiiht, einerseits die der Schiiler, die durch das offenkundige religiose
Bekenntnis einer Kopftuch tragenden Lehrerin in ihrer eigenen Freiheit einge-
schriankt seien, und andererseits die der Lehrerin selbst, deren religiose Praxis
letztlich als Ausdruck eines internalisierten Zwangs interpretiert wurde. Nils-
Arne Miinch (Freitag, 13.2.2004) driickte dies besonders klar aus:

»Es ist ja auch der erklarte Sinn der Verhiillung, Frauen zu einem >zuriickhaltendenc¢
Auftreten in der Offentlichkeit anzuhalten oder sie von der Offentlichkeit auszusper-
ren. Dagegen spricht auch nicht, dass islamische Frauen dies hiufig anders erleben.
Selbstverstindlich konnen repressive Strukturen verinnerlicht werden, bis sie von
eigenen Wiinschen nicht mehr zu unterscheiden sind. Fiir Unterdriickte ohne Hoff-
nung auf Befreiung — und fiir viele Frauen in patriarchalen Gesellschaften besteht
diese Hoffnung nicht — ist dies hiufig sogar die einzige Moglichkeit, ihr Los zu er-
tragen: Das Unterbewusstsein wehrt sich und deutet die Unterdriickung um: Sie wird
plotzlich als »gottgewollt« empfunden — oder als besonderer Schutz.«

Die filschlich Freien mussten dieser Logik zufolge in ihrer Freiheit einge-
schrinkt werden, um wieder zur wahren Freiheit zu gelangen, die sie durch
die Abgabe an ihre Religionsgemeinschaft eingebiilt hatten. Man sollte sie
sozusagen zwingen, sich vom eigens verinnerlichten Zwang zu befreien (siche
auch Ostermann 1997). Dieses Argument offenbart einen universalistischen
Freiheitsbegriff, der im Projekt des westlichen Liberalismus verwurzelt ist
(vgl. Gray 2000). Indem die Uberschreitung individueller Freiheitsrechte hier
allein den Anderen zugeschrieben wurde, legitimierten die Autoren letztlich
einen sanften Freiheitsentzug, indem sie bedeckte Frauen dazu aufriefen, sich
der Mehrheitsnorm anzupassen. Auch hier ernannten sich einige Kommenta-
toren zu Fiirsprechern der muslimischen Frau, die es zu retten galt. Ein weite-
res Zitat von Ulrich Maurer (Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg 15.7.
1998) verdeutlicht diese Haltung und leitet zugleich zum nichsten Aspekt der
Debatte tiber:

123

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

»Wir haben sehr viele Méadchen mit tiirkischen Eltern in unseren Schulen. Ich glau-
be, dass beispielsweise diese Madchen, von denen sich viele beziiglich der gleichbe-
rechtigten Rolle der Frau fiir das Verstindnis unseres Landes und unserer Kultur
entscheiden, die Unterstiitzung, ja geradezu die Parteinahme des deutschen Staates
und der deutschen Gesellschaft verdienen und dass wir keine Signale setzten sollten,
die in die entgegengesetzte Richtung weisen.«

Somit wird auch im deutschen dominanten Diskurs die Uberzeugung vieler
Kommentatoren sichtbar, ein Kopftuchverbot sei fiir junge Musliminnen im
Prinzip ein Akt der Befreiung und keine Bestrafung.

Bemerkenswert an Maurers Aussage ist dariiber hinaus die Art und Weise,
wie er eine recht deutliche Polaritdt zwischen »dem Verstidndnis unserer Ge-
sellschaft« oder »unserer Kultur« und anderen Gesellschaftskonzeptionen
oder Kulturen herstellt, die hier jedoch unspezifisch bleiben. Hier wird die
Durchdringung dieses Diskurses mit einer offenkundig kulturalistischen Spra-
che deutlich. Die Vermutung der politischen Symbolik des Kopftuchs war im
deutschen Fall folglich haufig gekoppelt mit dem Argumentationsstrang, der
die kulturelle Dimension akzentuierte. Schavan (Parlamentsdebatte Baden-
Wiirttemberg vom 15.7.1998) driickte diese Verquickung in einer Rede im
Landesparlament mit der AuBerung aus, das Kopftuch sei ein »Symbol von
kultureller Abgrenzung und damit ein politisches Symbol [...]«. Ein kultura-
listischer Unterton findet sich auch bei der hdufigen Verwendung von Begrif-
fen wie »tiirkische Mitbiirger« (Oettinger, Parlamentsdebatte Baden-Wiirt-
temberg vom 15.7.1998) oder bei dem Verweis auf Menschen eines »anderen
Kulturkreises« (Wintruff, Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg vom 4.2.
2004). Diese Begrifflichkeit kann als symptomatisch gelten und verweist auf
eine Tradition in Deutschland, wonach Einwanderer zunéchst als Représen-
tanten einer distinktiven ethnischen Gemeinschaft und erst im zweiten Schritt
als Biirger eines Gemeinwesens betrachtet werden. Diesem Ansatz liegt ein
normativer und auf Stabilitdt ausgerichteter Kulturbegriff zugrunde. Demnach
existiert ein gemeinsam geteilter Konsens {iber Normen und Werte, der kons-
titutiv fiir die »Kultur« der deutschen Mehrheitsgesellschaft ist — eine Ge-
meinschaft der Deutschen an sich, die unabhingig von gesellschaftlichen Dy-
namiken bestehen bleibt und im Gegensatz zur »Kultur« der Einwanderer
steht. Uberdies suggeriert der Diskurs von undurchdringbaren kulturellen
Grenzen, der sich zunichst im Begriff des »Kulturkonflikts«’ und dann all-

9 Die These vom Kulturkonflikt, dem nicht-europdische Einwanderer in Deutsch-
land ausgesetzt seien, wurde insbesondere von der Migrationsforschung geprigt
(Barath 1978; Schrader/Nikles/Griese 1979; Thoméd-Venske 1981). Die Autoren
sahen vor allem die zweite Generation muslimischer Einwanderer von einem
stindigen Widerstreit zwischen zwei vollstindig voneinander abweichenden
Kultursystemen geprigt. Nicht selten wurde auch eine direkte Verbindung zwi-
schen dem daraus resultierenden Konfliktpotenzial und einer kriminellen Dis-

124

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

mahlich in der Rhetorik von »Parallelgesellschaften« manifestierte, dass Kul-
turen stabile und statische Gebilde seien, in die sich Minderheiten schlicht
einfligen miissten.

Damit folgt der Diskurs einer gewissen Tradition in Deutschland, die eng
mit dem Nationenverstindnis verkniipft ist.'"” Ganz besonders deutlich lieB
sich dieser Ansatz auch in der teilweise polemisch gefiihrten Debatte um die
Reform des deutschen Staatsbiirgerschaftsrechts 1999 erkennen,'' in der iiber-
kommene Konstruktionen wie »Schicksalsgemeinschaft« oder »Kulturnation«
(z.B. Rupert Scholz in Die Welt, 13.11.1998) auftauchten, also Begriffe, die
die Tradition eines romantisch-konservativen Nationen- und Kulturverstand-
nisses wiederbelebten. Eine genaue Lektiire insbesondere der Stimmen gegen
die Einfiihrung der doppelten Staatsbiirgerschaft liefert ein einschligiges
Zeitzeugnis fir die in Deutschland verbreitete Auffassung, in der Staatsbiir-
gerschaft driicke sich gleichsam die Zugehorigkeit zu einem fest umschlos-
senen Kulturkreis aus, der wiederum exklusiv zu sein habe. Bemerkenswert
bei dieser Diskussion war vor allem die Vermengung von Kultur, Identitat
und Nationalitdt, wie sie durch Formulierungen wie »ein Glaube, eine Kultur,
ein Pass« (Rolf Mares in Welt am Sonntag, 7.2.1999) zum Ausdruck kommt.
Demzufolge bildete die Staatsbiirgerschaft nicht nur einen von vielen Be-
zugspunkten der Identitdt eines Menschen. Der Pass selbst stiftete und konsti-
tuierte diese Identitdt. Entsprechend symbolisierten zwei Pdsse zwei vonein-

position von tiirkischen Einwanderern hergestellt (so z.B. Barath 1978). Kritisch
dazu siche Boos-Niinning/Nieke (1982), Auernheimer (1988) oder Bommes
1996.

10 Bis in die jlingste Vergangenheit hinein spiegelt das deutsche Staatsbiirger-
schaftsrecht ein {iber viele Jahrzehnte tradiertes, romantisch-volkisch begriinde-
tes Nationenverstdndnis wider. Beginnend bei Herder, der eine »genetisch de-
terminierte Volksseele« anpries, bis hin zur gravierendsten Ausprigung im Na-
tionalsozialismus hat sich in der deutschen Geschichte immer wieder die Idee
von einem homogenen Abstammungsvolk durchsetzen konnen. Dieter Obern-
dorfer (1991: 34-52) analysiert historisch das Spannungsverhiltnis zwischen den
freiheitlichen, offenen Werten der Nationalstaatsidee und dem volkischen Den-
ken, das in Deutschland mit der Romantik seinen Anfang nahm (siehe auch
Brubaker 1992 oder Kristeva 1988: 262-267).

11 Eine offentliche Diskussion um die Anderung des deutschen Staatsbiirger-
schaftsrechts hat bereits zu Beginn der 1990er Jahre begonnen. Im Zuge des Re-
gierungswechsels im Oktober 1998 und der von der SPD/Die Griinen initiierten
grundlegenden Reform zugunsten einer Erweiterung des Bodenrechts (seit 2000
in Kraft) nahm die Debatte allerdings nie zuvor gekannte Ausmalle an. Ein be-
sonders umstrittenes Thema war dabei die von der neuen Regierung angedachte
Duldung der doppelten Staatsbiirgerschaft zugunsten einer erleichterten Einbiir-
gerung (vgl. Dokumente der Integrationsbeauftragten des Bundes, www.bund.de).
Neben einer bundesweiten Unterschriftenkampagne, die vor allem die hessische
CDU/CSU gegen die Durchsetzung des Reformvorhabens eingeleitet hatte, fand
eine rege Offentliche Debatte in den deutschen Medien statt.

125

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ander abweichende Identititen, die in stindigem Widerstreit zueinander ste-
hen."?

Durch solcherlei Analogien ldsst sich ein bestimmtes Diskursfeld erfas-
sen, das der exemplarisch untersuchte Fall konkretisiert. Es handelt sich hier
meines Erachtens um eine Rhetorik, die in Deutschland in regelméBigen Ab-
stinden auftaucht und nicht allein mit machtpolitischer Interessenpolitik in
Verbindung zu bringen ist, sondern eine grundlegendere Problematik beim
Umgang mit Differenz widerspiegelt. Fiir den Kopftuchfall ist jedoch spezi-
fisch, dass durchaus auch Kritiker eines iiberkommenen romantischen
Staatsbiirgerschaftsverstdndnisses — wie etwa Bassam Tibi — das Phinomen
der Verschleierung in Deutschland mit dhnlich polarisierenden Argumenten
charakterisierten und sich dabei ebenso einer kulturalistischen Sprache be-
dienten. Zudem wurde eine nahezu unhinterfragte Gleichsetzung von Einwan-
derern oder »Ausldndern« mit »Tiirken« und von »Tiirken« mit dem Islam
deutlich.

Die fiir diesen Diskurs kennzeichnende Kombination von kulturellen und
politischen Elementen ist in einer kulturalistischen Rhetorik verankert, die
sich auch in der deutschen Islamwissenschaft findet (vgl. Al-Azmeh 1996;
Stauth 1993). Georg Stauth (1993) untersucht spezifisch Diskurse von deut-
schen Orientalisten und Islamwissenschaftlern, die im Verlauf des 19. Jahr-
hunderts produziert worden sind. Stauth zufolge sei in deutschen Orientdis-
kursen keine solch enge Verbindung zwischen Wissen und Macht zu ver-
zeichnen wie etwa in Frankreich oder auch Grof3britannien, da sich deutsche
Autoren primér auf Textstudien konzentrierten und von einer Eigenart gepragt
waren, die Stauth als »Innerlichkeit« identifiziert:

»Anders als etwa die anderen europidischen und spezifisch die franzésischen und
englischen Stile der Referenz auf die orientalische Kultur hat bereits im Mittelalter
die islamisch-germanische Beziehung zum Orient nicht unter dem Zeichen der rei-
nen Politik, sondern ganz unter dem Zeichen der Zivilisation und der Seele gestan-
den.« (Ebd.: 65)

12 Ahnlichkeiten zu diesem Kulturverstindnis weist auch die Leitkultur-Debatte
auf, die interessanterweise abermals von Bassam Tibi in Gang gesetzt wurde.
Wihrend ihm dabei allerdings entlang seines Paradigmas vom »Euro-Islam«
cher eine europdische, also génzlich transnationale oder universalistische Va-
riante einer Leitkultur vorschwebte, miinzten Friedrich Merz (Siiddeutsche Zei-
tung, 23.10.2000; 26.10.2000) und andere konservative Krifte Tibis Ansatz in
ein Pladoyer fiir eine nationale Leitkultur um. Obwohl zugleich vielfach kriti-
siert, flammt die Diskussion um eine deutsche Leitkultur regelméBig auf. Sie re-
flektiert ein weitverbreitetes Unbehagen vor allem seitens der politischen Elite
gegeniiber der wachsenden kulturellen und religidsen Pluralisierung der deut-
schen Gesellschaft, das sich in der zyklischen Revitalisierung von normativ-
konservativen Kulturkonzepten manifestiert.

126

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

In der Kopftuchdebatte war der Kulturbegriff normativer Pragung zumeist mit
einem spezifischen Verstdndnis von Integration verbunden, das kulturelle
Konformitét einforderte. Ein offenes Bekenntnis zum muslimischen Hinter-
grund symbolisierte somit eine Art von kultureller Differenz, die dhnlich wie
in Frankreich nicht mit dem zugrunde liegenden Verstidndnis von Integration
in Einklang zu bringen war. Ein kulturalistisch gepragter Integrationsbegriff
wird im deutschen Fall insbesondere deutlich, wenn man sich vor Augen hélt,
dass die zur Debatte stehende Lehrerin nicht zuletzt aufgrund ihres Bildungs-
niveaus und ihres sozialen Status als gesellschaftlich »integriert« gelten konn-
te. Zudem hatte Ludin schon lange vor der Debatte die deutsche Staatsbiirger-
schaft angenommen. Es war also kulturelle Konformitét, die als Beweis fiir
eine gelungene »Integration« galt. Entsprechend implizierte die durch das
Kopftuch offenkundig nach auBlen getragene Andersartigkeit »kulturelle Ab-
grenzung«, wie es mehrfach hie8 (Tibi, Der Tagesspiegel, 16.7.1998; Peter
Frisch, Verfassungsschutzprisident, in Siiddeutsche Zeitung, 15.4.1997). Nils-
Arne Miinch (Freitag, 13.2.2004) brachte dieses Integrationsverstindnis auf
den Punkt:

»Das Offnen unserer Schulen fiir das Kopftuch fordert nicht die Integration der
Muslime, sondern das Ausbreiten eben jener Parallelgesellschaft, deren wesentliche
Merkmale ein vormodernes, anti-emanzipatorisches Normensystem und Abgren-
zung nach auBen sind. Mit einem Wort: Desintegration.«

Eine gelungene Integration setzte folglich die Aufgabe kultureller Ausdrucks-
formen voraus, die sich mit dem vorkonstituierten homogenen Wir nicht ver-
standen, an das es sich anzupassen galt.

Es ist erwdhnenswert, dass die Besorgnis {liber die Integrationsfahigkeit
der Nachfolgegenerationen tiirkischer Einwanderer vor allem im Diskurs der
CDU/CSU (bis auf wenige Ausnahmen) eine recht neuartige Erscheinung
darstellt, die sich erstmals massiv im Zusammenhang mit den Diskussionen
um die Reform des Staatsbiirgerschaftsrechts herauskristallisiert hat. Entspre-
chend war die deutsche Staatsbiirgerschaft in der mehrheitlichen Meinung der
CDU weniger als Instrument der rechtlichen und sozialen Integration gemeint,
sondern eher als Ziel, das sich am Ende eines erfolgreichen kulturellen Adap-
tionsprozesses darbot.

Allerdings sollte nicht die interne Diversitit des Diskurses vergessen wer-
den. Beispielsweise nahmen einige Politiker die erste Kopftuchdebatte zum
Anlass, um fiir eine Reform des traditionell restriktiven Staatsbiirgerschafts-
rechts zu pladieren. Betrachtet man allerdings die konkreten Implikationen
von Mitgliedschaft dieser Autoren etwas genauer, so wird deutlich, dass auch
die Kritiker des deutschen Staatsbiirgerschaftsrechts ein ganz dhnliches Kon-
zept von Integration teilten. Die Argumentation war hier dhnlich wie im »Al-

127

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ternativdiskurs« in Frankreich: Kopftuch tragenden Frauen miissten nur die
gleichen politischen Rechte zugesprochen werden, damit sie sich aus freien
Stiicken kulturell adaptierten. In diesem Sinne war das hier vertretene kultur-
alistisch geprégte Verstidndnis von Integration nicht auf eine bestimmte Grup-
pierung beschrinkt, sondern wurde von den meisten Kommentatoren geteilt,
wenngleich in unterschiedlicher Nuancierung. Es handelt sich hier um einen
Integrationsbegriff, der in Deutschland auch iiber die Kopftuchdebatte hinaus
prigend ist (vgl. Rauer/Schmidtke 2001).

Blickt man abschlieend auf die Kernargumente dieses Diskurses, so wird
deutlich, dass auch die Mehrheit der deutschen Kommentatoren dem Kopf-
tuch seine religiose Dimension aberkannte. Stattdessen kategorisierten sie es
unter kulturellen Pramissen, gekoppelt mit dem Argument, von der Norm ab-
weichende kulturelle Ausdrucksformen seien eine suspekte Form des politi-
schen Aktivismus. Beide Komponenten galten als Illustration dafiir, dass die
Praxis der Verschleierung im Grunde »etwas Anderes« symbolisiere, als von
der Lehrerin behauptet und représentiert, und damit keinen legitimen Platz an
deutschen staatlichen Schulen erhalten konnte. Die Betonung der kulturellen
Andersartigkeit des Kopftuchs zementierte einerseits kulturelle Differenzen
von Muslimen und konstruierte sie auf der anderen Seite zu etwas grundsétz-
lich Illegitimem in deutschen Bildungseinrichtungen.

Die kulturalistische Durchdringung der Rhetorik im deutschen Diskurs ist
auch aus vergleichender Perspektive interessant. Wahrend in Frankreich das
Hauptaugenmerk auf der universellen Struktur der franzdsischen Gesellschaft
lag, wurde in Deutschland ausdriicklich ein kulturell umgrenztes Erbe vertei-
digt. Dieser Unterschied weist auf eine gewisse »alte« Polaritdt zwischen
Universalismus und Differenzialismus hin oder — im Sinne von Norbert Elias
(1992 [1976]) — zwischen »Kultur« und »Zivilisation, fiir die die deutschen
und franzdsischen Gesellschaftsordnungen als exemplarisch gelten konnen.
Dies manifestiert sich auch und vor allem in zwei verschiedenen Traditionen
von Nationalstaatsmodellen — der zivil-politischen und der ethnischen. Zu
einem gewissen Grad tauchten diese iiber Jahrhunderte kultivierten und tra-
dierten Unterschiede in den Auseinandersetzungen um die Priasenz und of-
fentliche Sichtbarkeit kultureller Differenzen in den Kopftuchdebatten wieder
auf. Wihrend das universalistische Paradigma im Falle Frankreichs im Narra-
tiv der »gemeinsamen Welt« begriindet lag, durchzog den deutschen Fall eine
kulturalistische Deutungstradition, buchstabiert in der verteidigten Emphase
der »christlich-abendlédndischen« Struktur Deutschlands und der gleichzeiti-
gen Entlarvung des Kopftuchs als kulturelle Abgrenzung.

Ich wiirde dennoch einer von Adrian Favell (2003) geduflerten Skepsis
folgen gegeniiber einer allzu unreflektierten Reproduktion der klassischen
These von zwei kontrdren Nationalstaatsmodellen, die vermeintlich zwei von-
einander abweichende Wege der Integration von Einwanderern generiere —

128

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

politische Eingliederung versus ethnisch basierter Differenzialismus. Beide
Traditionen sind offenkundig sehr viel komplexer und widerspriichlicher, als
es in der Unterteilung in zwei Idealtypen anklingt. Fiir die vorliegende Studie
erscheint jedoch noch wesentlicher, dass beide Modelle beim Umgang mit
religids-kultureller Pluralitit recht dhnliche ausschlieBende Effekte mit sich
bringen konnen. Beim Differenzialismus erfolgt die Gegeniiberstellung zwi-
schen Mehrheitsgesellschaft und kulturellen Abweichungen explizit unter Be-
rufung auf eigene und fremde Andersartigkeit und auf eine kulturell geprigte
Konzeption von Gemeinschaften. In universalistischen Diskursen erfolgt sie
mit einem Gleichheitspostulat, das jedoch selbst Parallelen zum verurteilten
Differenzialismus zur Folge haben kann und sogar noch exklusivere Effekte
fiir nicht-konforme, vor allem religiés begriindete kulturelle Ausdrucksformen
zeitigen kann. Denn alles Nichtkonforme ist auch hier auf zweifache Weise
storend. Einerseits weil es die Norm und vermeintliche Uniformitit der
Mehrheit hinterfragt, auf der anderen Seite, weil es eine unzuldssige Partiku-
laritdt 6ffentlich zum Ausdruck bringt. So sind beide Versionen — Differenzia-
lismus und Universalismus — in ihren ausschlieBenden Effekten miteinander
verwandt: die erste durch die Abwehr des Andersartigen, die zweite durch
seine Gleichmachung.

Trotz der liberalen Staatsbiirgerschaftstradition in Frankreich scheint hier
volle Mitgliedschaft nur unter der Bedingung mdglich zu sein, dass religids-
kulturelle Differenzen auf einem offentlichen Niveau aufgegeben werden,
wodurch sie ihre Kraft zur Hinterfragung des Konsenses frither oder spéter
einbiiflen. So war das Kopftuch in beiden Féllen als Zeichen einer distinktiven
»politischen Religion« bzw. einer »segregativen Kultur« nicht Teil des domi-
nanten Selbstverstidndnisses. Bei der nachfolgenden Analyse des minoritiren
Diskurses iiber das Kopftuch in Deutschland wird tiberdies deutlich, dass ein
differenzialistischer Ansatz oder gar eine kulturalistische Rhetorik nicht un-
bedingt mit einem exklusiven oder auf Homogenitét ausgerichteten Selbstver-
stindnis einhergehen miissen und dass der 6ffentliche Diskurs in Deutschland
keineswegs allein von einem ethnisch definierten und exklusiven Nationen-
verstidndnis gepragt ist.

Die Verfassung als Instrument
religios-kultureller Pluralisierung

Ahnlich wie in der franzosischen Debatte bildeten die Kommentatoren, die
vom dominanten Diskurs abwichen, auch im deutschen Fall eine Minderheit.
Die Beitrdge stammten in erster Linie von Intellektuellen und wurden vorwie-
gend in der tageszeitung publiziert, die bekanntlich eine »alternative« Bericht-
erstattung verfolgt und sich traditionell interkulturellen Fragen widmet. Ob-
gleich die tageszeitung gewiss zur Kategorie der Qualitdtspresse gehort, ist

129

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

ihre Auflagenzahl und Zirkulation vergleichsweise marginal, was unter ande-
rem aus finanzbedingten Schwierigkeiten resultiert, mit denen diese Zeitung
seit ihrer Griindung zu k&impfen hatte (vgl. Die Zeit, 15.4.2004).

Dieser Diskurs offenbart sowohl ein grundlegend abweichendes Verstind-
nis von der deutschen Verfassung als auch eine divergierende Interpretation
der Prdsenz von nicht-christlichen religidsen Symbolen in 6ffentlichen Réu-
men. Die Motivation der Autoren, sich an der Debatte zu beteiligen, scheint
jedoch nicht in erster Linie darin zu bestehen, dem Kopftuch spezifische Be-
deutungen zuzuweisen. Vielmehr ging es auch hier vorwiegend um eine Kri-
tik am dominanten Diskurs zur Kopftuchfrage und genereller um den Umgang
mit religiés-kultureller Vielfalt in der deutschen Offentlichkeit. Besonders in
der ersten Debatte verband sich damit das Pladoyer fiir eine Revision des
deutschen Staatsbiirgerschaftsverstéindnisses.

Auch in diesem Diskurs diente die Verfassung als selbstreferenzieller
Rahmen. Dennoch wurde der Akzent hier stirker auf die Grundrechte gelegt,
die die Verfassung den Biirgern ungeachtet ihres kulturellen oder religidsen
Hintergrunds oder ihrer gesellschaftlichen Funktionen garantieren sollte. In
diesem Sinne verwiesen die Autoren weniger auf den »christlichen« Gehalt
oder Ursprung der Verfassungsprinzipien, sondern insistierten eher auf deren
»neutralen« Charakter gegeniiber religiosen Bekenntnissen. Damit offenbar-
ten sie gleichsam eine génzlich andere Interpretation des Neutralitdtsprinzips
als der dominante Diskurs. Diese Autoren beschrinkten den Neutralitétsbe-
griff strikt auf den Staatsapparat, der sich ihrer Auffassung nach gegeniiber
religiosen Bekenntnissen seiner Biirger, Beamte eingeschlossen, neutral zu
verhalten habe. Eine Lehrerin und Beamtin wurde in erster Linie als ein Indi-
viduum betrachtet und nicht primér als Reprdsentantin des Staates, wihrend
die Verfassung als ein Instrument religids-kultureller Pluralisierung galt:
»Denn nicht die christliche Tradition, sondern der liberale, aufgeklérte demo-
kratische Verfassungsstaat mit seiner toleranten Offenheit fiir kulturelle Plura-
litdt ist der eigentliche Wert, den es zu verteidigen gilt«, schrieb beispielswei-
se der Religionswissenschaftler Gerhard Besier (Die Welt, 19.1.2004). Die
Publizistin Dilek Zaptcioglu (die tageszeitung, 18.7.1998) verkniipfte dieses
Argument mit einer Kritik an der Idee einer Neutralisierung der Personlich-
keit von Beamten im 6ffentlichen Dienst, wie sie etwa der erste Diskurszirkel
vorgeschlagen hatte:

»Kein Unterricht ist von den Werten und Normen befreit, die dieser Teil der Welt
fiir sich geschaffen und als universell giiltig erklért hat und gegen die es in der iibri-
gen Welt in unserer Zeit so groBe Widerstdnde gibt. So ist eine Lehrerin mit dem
Kreuz um den Hals in deutschen Schulen eine alltdgliche Erscheinung, die ins Bild
passt, wihrend eine Lehrerin mit Kopftuch eben fehl am Platz ist. Weil sie islamisch
ist.«

130

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

Die Autoren reklamierten zudem, dass staatliche Autorititen nicht in 6ffentli-
che Institutionen eindringen sollten, beispiclsweise indem sie bestimmte
Kleidernormen oder -vorschriften aufstellten, wonach bestimmte Symbole
bzw. Kleidungsstiicke als illegitim gewertet wurden. Winfried Kretschmann
(Parlamentsdebatte Baden-Wiirttemberg von 1997) von den baden-wiirttem-
bergischen Griinen hob beispielsweise hervor: »Unsere Verfassung sieht vor,
dass wir ein pluralistischer Rechtsstaat sind, in dem jeder nach seiner Fasson
selig werden kann. Wir sind ein Staat, der ausdriicklich Religionsfreiheit vor-
sicht, und wir sind alle dazu in der Lage, sie zu ertragen.« Jan Philipp
Reemtsma (Le Monde Diplomatique, 12.8.2005) ging noch einen Schritt wei-
ter und gab zu bedenken, dass einem sékularen Staat nicht die Definitionsho-
heit iiber Kleidungsstiicke wie dem Kopftuch zukommen diirfe:

»Der sdkulare Staat hat sich nicht darum zu kiimmern, was eine Kleidung fiir den
oder die Religiose(n) »bedeutet<. Wie will er das auch tun? Es mag sein, dass eine
Frau den Schleier trigt, weil sie offensiv ihre Uberzeugung zur Schau stellen will
und signalisieren, dass sie sich eine islamisch-fromme Gesellschaft wiinscht, in der
alle Frauen den Schleier tragen. Es mag sein, dass eine Frau den Schleier tragt, weil
sie einfach den Geboten folgt, die sie fiir sich als verbindlich bestimmt hat. Wer will
das wissen? Der sdkulare Staat hat sich darum nicht zu kiimmern, er darf es gar nicht
wissen wollen. Wohl darf und muss er iiber die weltanschauliche Neutralitit seiner
offentlichen Schulen wachen, aber das tut er, indem er iiber die gelehrten Inhalte
wacht und dariiber, wie seine Lehrerinnen und Lehrer sie darbieten. Findet dort reli-
gidse Indoktrination statt, kann er Lehrer entlassen und in hoffnungslosen Féllen
Berufsverbote aussprechen.«

Anstatt mit bestimmten Auflagen gegeniiber religiosen Ausdrucksformen as-
soziiert, verstand sich Neutralitét hier also vorwiegend im Sinne des Prinzips
der Religionsfreiheit, die als elementares Recht der deutschen Verfassung
hervorgehoben wurde. Vor allem in juristischen Kreisen wurde das Recht auf
Religionsfreiheit vielfach aufgegriffen und diskutiert (vgl. Debus 1999; Hill-
gruber 1999; Bockenforde 2001 und Siiddeutsche Zeitung, 16.1.2004; Wiese
in die tageszeitung, 13.10.2006)."”* Dem hier verfochtenen Begriff von Reli-
gionsfreiheit liegt die Betonung des individuellen Bekenntnisses zugrunde, so
vor allem das Recht jedes Einzelnen, fiir sich selbst zu entscheiden, welcher
Religion er oder sie angehort, und die Moglichkeit, dies in vollstindiger Frei-
heit zu bestimmen, ohne dabei negative Folgen im Schul- oder Berufsalltag
befiirchten zu miissen (vgl. z.B. Rau, die tageszeitung, 26.1.2004).

13 Einen Uberblick iiber die Argumentationsstriinge der in die Debatte involvierten
Juristen insbesondere nach dem Verfassungsgerichtsurteil findet sich z.B. in
Oestreich 2004: 67-77.

131

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Das Pladoyer fiir eine konsequente Einhaltung des Religionsfreiheitsge-
bots wurde in einigen Fillen mit Bezug auf den Toleranzbegriff verbunden,
der hier jedoch anders interpretiert wurde als im zuvor analysierten Diskurs.
Hier wurde das Recht, religiose Bekenntnisse in 6ffentlichen Raumen zu &u-
Bern, als Akt der Toleranz gewertet, insbesondere weil dieses Recht nicht der
Mehrheit vorbehalten war, sondern auch fiir religiose Minderheiten geltend
gemacht wurde. Dieser Ansatz betrachtete Toleranz als eine Tugend, die eine
Gesellschaft im Umgang mit religids-kultureller Pluralisierung zu kultivieren
habe. In diesem Sinne schrieb beispielsweise die Sozialdemokratin Carla Bre-
genzer (Stuttgarter Nachrichten, 26.5.1997), dass eine Kopftuch tragende
Lehrerin potenziell imstande sei, die »Toleranz von amtlicher Seite vorzule-
ben [...]«. In dieser Logik représentierte die Lehrerin mit Kopftuch als Zei-
chen von Differenz und Andersartigkeit sogar »ein Signal fiir Toleranz und
Respekt«, wie Dilek Zaptcioglu (die tageszeitung, 18.7.1998) schrieb. Wih-
rend der dominante Diskurs die Lehrerin aufforderte, ihre eigene Toleranz
unter Beweis zu stellen, indem sie ihr Kopftuch beim Unterrichten abnehme,
baten die Autoren dieses Diskurses die deutsche Mehrheitsgesellschaft, ihren
toleranten Charakter zu demonstrieren, indem sie eine von der Norm abwei-
chende Variante von Differenz akzeptiere. In diesem Punkt erweist sich die
Argumentation also als vollstindig entgegengesetzt, obgleich auf dieselben
Begriffe rekurriert wurde.

Mit dem Appell, Toleranz zu bekréftigen, indem man eine Kopftuch tra-
gende Lehrerin einstellte, optierten die Autoren genereller fiir neue Strategien
im Umgang mit religioser Pluralisierung in Deutschland. Ein wesentlicher
Aspekt war dabei eine zuweilen substanzielle Kritik an der Art und Weise,
wie die deutsche Politik und Offentlichkeit bislang mit dem Ph&nomen der
dauerhaften Einwanderung umgegangen war, die sich im Umgang mit dem
Kopftuch symbolisch kondensierte. Die Abgeordnete der Griinen (bzw.
gegenwartige Geschéftsfithrerin der Heinrich-Boll-Stiftung) Birgit Laubach
(die tageszeitung, 3.8.1998) hob beispielsweise hervor, die Praxis der Ableh-
nung einer Kopftuch tragenden Lehrerin sei symptomatisch fiir die deutsche
Gesellschaft und ihren »Assimilationsdruck auf Ausldnderinnen, ohne wirk-
lich assimilieren zu wollen«.

Damit spielte dieser Diskurs auf die diinne Linie zwischen Assimilierung
und Exklusion an, die der von Eliten gestiitzten Forderung nach Assimilie-
rung héufig zugrunde liegt. Zygmunt Bauman (1992) hat in seinem Buch 4m-
bivalenz und Moderne aufschlussreich die Mechanismen der Assimilierung
untersucht, insbesondere in einem Kapitel, das sich mit der Rolle der Juden
im modernen Europa, vor allem in Deutschland beschiftigt. Im Vordergrund
stand ein ambitioniertes Assimilationsprojekt, das Bauman den »Unkraut ja-
tenden Gértnern« der Moderne zuschreibt. Dabei galt es, jedwede Differenz
zu tberwinden: Die Juden galten als »progressiv¢, wenn sie danach strebten,

132

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

die herrschenden Muster nachzuahmen und alle Spuren der urspriinglichen
Muster auszuldschen. Sie wurden als >zurlickgebliebenc« etikettiert, solange sie
den traditionellen Mustern die Treue hielten oder nicht geeignet und schnell
genug waren, sich ihrer restlichen Spuren zu entledigen« (ebd.: 139). Die
Paradoxie des Assimilationsprojekts bestand darin, dass die vermeintliche
Andersartigkeit der Juden trotz Konformititspostulaten von den Antisemiten
immer wieder entlarvt wurde. Sie forderten Assimilation, gleichzeitig aber
behaupteten sie, es gibe Kategorien, die nicht assimilierbar seien und produ-
zierten damit letztlich erneut Differenz: »Jede Uberwindung scheinbarer Ge-
gensdtze war fiir die Antisemiten eine Maske, hinter der sich nur der unver-
besserliche Jude verbarg« (ebd.). Damit zeigt Bauman, dass Assimilation und
Exklusion recht dicht beieinander liegen konnen. Das Paradox des Projekts
der Assimilierung bestand darin, dass Juden einerseits dem Druck der Assimi-
lierungspolitik unterworfen waren, dass sie aber andererseits von der Mehr-
heitsgesellschaft dieses Aktes als unfdhig erachtet wurden, weil man ihnen
immer wieder »unverbesserliches Judentum« unterstellte.

Steven Uhly (die tageszeitung, 24.7.1998) trieb seine Kritik an der deut-
schen Einwanderungspolitik noch etwas weiter als die meisten anderen Auto-
ren. Er schrieb, die Furcht vor dem islamischen Kopftuch in Deutschland sei
in erster Linie ein Symptom fiir den weitverbreiteten Mechanismus, eindeuti-
ge Unterschiede zwischen Eigenem und Fremdem zu errichten und eine Norm
zu konstruieren, die auf einer vermeintlich homogenen nationalen Identitét
basiert:

»Die Fereshta Ludins dieses Landes sind unser Spiegel, sie treten individuell in Er-
scheinung und stdren damit unseren Massenindividualismus. Deshalb muss Fereshta
Ludin mit einer Gruppierung — in diesem Fall den islamistischen Fundamentalisten —
identifiziert werden. Andernfalls miissten wir zugeben, dass wir nichts iiber die Frau
wissen, auller dass sie selbst niemanden zwingen will, ein Kopftuch zu tragen. Und
wenn wir ein bisschen iiberlegten, kimen wir an den Punkt, an dem wir auch zuge-
ben miissten, dass wir iiber uns selbst und iiber unsere schone Nationalkultur nicht
viel sagen kdnnen.«

Mit seinem Beitrag spielte Uhly auf die leidige Frage nach den Koordinaten
der »deutschen Identitdt« an, ein hiufig diskutiertes und seit 1945 zugleich
tabuisiertes Thema in Deutschland:

»[E]igentlich ist unser sogenanntes Ausldnderproblem nur eine sekundire Erschei-
nung eines deutsch-deutschen Konflikts. Und der lautet: Was heifit es eigentlich,
deutsch zu sein, wenn alle so tun, als wiissten sie es und als wire es etwas ganz Tol-
les, und man aber spiirt, dass beides nicht die Wahrheit ist?«

133

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Gerhard Besier (Die Welt, 19.1.2004) konkretisierte das Argument und kom-
mentierte, der Exklusivitdtsanspruch des im Kopftuchstreit in Erscheinung
tretenden »Sékularchristentums« bringe in erster Linie die Suche nach einer
verloren geglaubten kollektiven Identitdt zum Ausdruck. Wéhrend die Kom-
mentatoren des dominanten Diskurses die Frage nach den Koordinaten des
»Deutschtums« fiir gegeben hinzunehmen schienen oder eine normativ ge-
pragte Version von deutscher Identitit zugrunde legten, die religios-kulturelle
Minderheiten adaptieren sollten, betrachteten die Autoren dieses Diskurszir-
kels die Inhalte einer kollektiven »deutschen Identitdt« als strittig und wan-
delbar. Damit kommentierten sie den Fall im Rahmen einer seit der Nach-
kriegszeit charakteristischen Problematik, wonach das Tabu, ein gemeinsames
Selbstverstindnis zu formulieren, von Anfang an mit einer starken Emotiona-
lisierung der Fragestellung einherging, gepaart mit der sporadisch aufflam-
menden Tendenz, allein die positiven Aspekte des »Deutschtums« zu zele-
brieren.

Ein korrespondierendes Thema dieses Diskurses war entsprechend die
Kritik am dominanten Kulturverstdndnis. So unterstrichen die Autoren, die
Vorstellung von einer homogenen Nationalkultur, in die sich Einwanderer
und deren Nachfolgegenerationen einfiigen miissten, sei angesichts der fakti-
schen Pluralitit der deutschen Gesellschaft obsolet. Micha Brumlik (die ta-
geszeitung, 27.7.1998) argumentierte beispielsweise, dass Prisenz und Parti-
zipation von Einwanderern die deutsche Kultur grundsitzlich beeinflussen
wiirden, was nicht durch ein romantisches und exklusives Verstindnis von
Kultur verdrangt werden diirfe. Nach Brumlik sollte die Anerkennung von
kultureller Pluralitdt in eine verdnderte Integrationsstrategie miinden, gemeint
als reziproker Prozess und weniger im Sinne einer einseitigen Anpassung von
Einwanderern an eine dominante Norm. Ahnlich widersprachen auch einige
Politiker der Vorstellung, eine Kopftuch tragende Lehrerin sei per se ein Bei-
spiel fiir gescheiterte Integration von Muslimen (vgl. Landtagsdebatten von
Baden-Wiirttemberg vom 15.7.1998 und 4.2.2004). Dieser Interpretation zu-
folge konnte eine Kopftuch tragende Lehrerin den Schiilern sogar als positi-
ves Beispiel dienen, indem sie ihre soziale und wirtschaftliche Integration in
die deutsche Gesellschaft verdeutliche, wihrend sie zugleich Elemente eines
differenten religids-kulturellen Hintergrundes kenntlich mache.

Damit tritt ein recht anderes Bild von der deutschen Verfassung zutage als
im ersten Diskurs. Die Autoren interpretierten sie als ein Vehikel, das flexibel
genug sein miisse, um der wachsenden religids-kulturellen Pluralisierung ge-
recht zu werden, indem sie das Recht auf freien Ausdruck von religidsen Be-
kenntnissen aller Religionen garantiere. Im Gegensatz zum dominanten Dis-
kurs machten die Autoren folglich bei den durch die Verfassung gestiitzten
Grundwerten keine Einschrankung, entweder indem sie 6ffentliche und priva-
te Sphdren strikt voneinander trennten oder indem sie das Recht auf Reli-

134

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

gionsfreiheit einer bestimmten Religion vorzubehalten versuchten. Erst in der
jiingeren Debatte begannen die Kommentatoren dieses Diskurszirkels mit ei-
ner genaueren Examinierung der Kopftuchpraxis in Deutschland und bezogen
sich damit hauptsichlich auf soziologische Studien, in denen Kopftuch tra-
gende Frauen selbst zu Wort gekommen waren (siehe Einleitung). Interessan-
terweise zog auch das Verfassungsgericht vor seinem Urteil Experten zu Rate,
die mit jungen Frauen personlich gesprochen hatten, und lie diese Erkennt-
nisse in das Urteil einflieBen. Damit nahmen die Richter Abstand von Konsul-
tationen von Islamwissenschaftlern bzw. von Experten, deren Forschungs-
schwerpunkte sich auf islamische Kontexte richten. Hier 1dsst sich ein wichti-
ger Schritt beobachten von der abstrakten Beschreibung des Kopftuchs mit
universellen Inhalten hin zu einer soziologisch gestiitzten Kontextualisierung
der Kopftuchpraxis innerhalb der deutschen Gesellschaft.

Die Quintessenz dieser Konsultierungen ergab ein komplexes Bild der
Kopftuchpraxis in deutschen bzw. europédischen Kontexten. So hoben Auto-
rinnen wie Marieluise Beck (die tageszeitung, 28.7.2003; siche auch »Aufruf
eine Lex Kopftuch«) den vieldeutigen Charakter des Kopftuchs hervor und
gaben zu bedenken, dass ein generelles Verbot dieser Pluralitit nicht gerecht
werde. Obgleich es auch politische Implikationen der Verschleierung gebe, so
die Argumentation, so sei ein verallgemeinernder Verdacht, das Kopftuch als
ein Signal gegen die Integrationsbereitschaft in die deutsche Mehrheitsgesell-
schaft zu interpretieren, empirisch nicht haltbar. Bemerkenswert an Becks
Beitrdgen zur Kopftuchdebatte ist neben ihrer differenzierten Auseinanderset-
zung mit der Symbolik des Kopftuchs ihre reflexive Position zur religios-
kulturellen Pluralisierung der deutschen Gesellschaft:

»In einer pluralistischen Gesellschaft muss die Balance zwischen generellen Normen
und differenten Lebensstilen immer neu gefunden werden. Dies erfordert Kompro-
misse von allen Beteiligten. Angesichts der islamischen Realitit in unserem Land
bedarf es neuer Verhandlungen. Es geht eben nicht nur um den Umgang mit dem
Islam, es geht auch immer um das Selbstverstindnis unserer Gesellschaft.« (die ta-
geszeitung, 28.7.2003)

Hier lasst sich nicht nur ein bedeutender Unterschied in den Argumentations-
linien der beiden Diskurse feststellen, sondern auch ein Unterschied zum Mi-
noritdtsdiskurs in der franzosischen Kopftuchdebatte. Die Kommentatoren in
Deutschland verbanden ihren Appell gegen ein generelles Kopftuchverbot
nicht mit einer bestimmten Auflage, etwa die Frauen damit zu ermutigen, das
Kopftuch irgendwann wieder abzulegen. Genereller wird hier keine vorgege-
bene Norm als Richtlinie zugrunde gelegt. Dieser Unterschied wird noch
deutlicher, wenn man sich das hier vertretene Pladoyer fiir eine pluralistische
Version von Mitgliedschaft anschaut, das besonders deutlich in der Debatte

135

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

von 1998 hervortritt, als das deutsche Staatsbiirgerschaftsrecht noch nicht re-
formiert war. Neben einem Plddoyer fiir eine grundsdtzliche und rechtliche
Reform des iiberholten Staatsbiirgerschaftsrechts traten die Kommentatoren
generell fiir ein verdndertes Verstdndnis von Zugehdrigkeit ein.

Im Gegensatz zum dominanten Diskurs wurde kulturelle Vielfalt nicht als
Begrenzung von Zugehorigkeit zum deutschen Gemeinwesen betrachtet, son-
dern gewissermalBen als notwendige Voraussetzung. Wir konnten die hier ver-
tretene Version von Mitgliedschaft »multikulturelle Staatsbiirgerschaft« nen-
nen (Koenig 2003: 146). Eine bedeckte Lehrerin war mit und weniger trotz
duBerer Differenz als volles Mitglied der deutschen Gesellschaft akzeptiert.
Hier zeigen sich gleichsam signifikante Unterschiede zur Argumentation der
franzdsischen Autoren, die eine Kopftuch tragende Frau letztlich erst dann als
volles Mitglied der franzosischen Gesellschaft anerkannten, wenn sie sich
nichtkonformer Differenz entledigte. Brumlik (die tageszeitung, 27.7.1998)
driickte diesen Gedanken besonders treffend aus:

»Eine derart vielféltige, in sich gebrochene nationale Kultur ist im iibrigen das strik-
te Gegenteil eines verbindlichen Wertehimmels. Sie integriert, indem sie in einer fiir
alle verbindlichen Sprache eine Vielzahl sogar widerspriichlicher Lebenswege arti-
kuliert und es den heranwachsenden Individuen ermdglicht, eine verantwortliche
Wahl ihrer eigenen Lebensform zu treffen.«

Wenn man diesen Diskurs politisch-theoretisch verortet, so kommt die hier
vertretene Form von Mitgliedschaft Charles Taylors (1993) Ideen einer Poli-
tik der Anerkennung sehr nahe und korrespondiert genereller mit Ansdtzen
des Multikulturalismus. Der Beginn der sogenannten »Identitatspolitiken« hat
im Verlauf der 1980er Jahre vor allem in amerikanischen Kontexten zur Aus-
arbeitung von alternativen politischen Projekten des empowerment unterprivi-
legierter subalterner Gruppen gefiihrt. Zunichst waren es Strategien, die als
Reaktion auf rassistische Auswiichse ansetzten, aber auch generell gegen he-
gemoniale Diskurse gerichtet waren. Es ging dabei darum, kulturelle Diffe-
renz anzuerkennen und in gewisser Hinsicht sogar zu institutionalisieren, an-
statt sie an ein normatives Ideal von einer einheitlichen Nationalkultur zu bin-
den.

Im Gegensatz zu Frankreich wurde der Begriff Multikulturalismus in
Deutschland zumindest nicht von vornherein tabuisiert, ehe man ihn 6ffent-
lich diskutiert hatte. Dennoch ist der theoretische und auch praktische Gehalt
der Multikulturalismus-Debatte auch in Deutschland eher niedrig, insbesonde-
re wenn wir sie mit Ansétzen aus dem angloamerikanischen Raum verglei-
chen (z.B. Kymlicka 1991; Taylor 1993; Walzer 1996; Modood 2005). Eine
kurze Bestandsaufnahme zeigt, dass der Begriff in den friihen 1990er Jahren
allenfalls von einigen Wissenschaftlern und Politikern als Gegenargument zur

136

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

dominierenden Darstellung von einer homogenen deutschen Kultur aufgegrif-
fen wurde (vgl. Leggewie 1990; Oberndorfer 1991 und 1995; Cohn-Bendit/
Schmid 1992). Obwohl es ganz unterschiedliche Ansitze des Multikultura-
lismus gibt,14 tendierten die Modelle hierzulande vor allem dazu, kulturelle
Differenzen als »Bereicherung« der Gesellschaft zu betrachten. Die deutsche
Version vom Multikulturalismus fokussierte sich auf die Modalititen der
Staatsangehorigkeit innerhalb der eng gesteckten Grenzen des restriktiven
Staatsangehorigkeitsrechts und seiner langen Tradition in Deutschland. Die
kleine Gruppe von Wissenschaftlern und Politikern forderte eine Verédnderung
des ethnisch definierten Konzepts der Nationalitit und eine substanzielle Re-
form des Staatsangehorigkeitsrechts. Christian Joppke (1995: 20) bemerkt
daher, dass sich der Multikulturalismus in Deutschland nur zweitrangig mit
Einwanderern beschéftige, weil es in erster Linie um eine Auseinandersetzung
mit sich selbst gehe. Anstatt also konkrete Modalitidten zum Umgang mit kul-
tureller Pluralitit auszuarbeiten, bestand das vorrangige Ziel darin, zu zeigen,
dass Deutschland zu einem Einwanderungsland geworden ist — eine Tatsache,
die noch heute gern von wichtigen gesellschaftlichen Kriften geleugnet wird.

Dies muss noch einmal vor dem Hintergrund des traditionell restriktiven
Staatsbiirgerschaftsrechts in Deutschland betrachtet werden. In den Pionierge-
sellschaften der theoretischen wie politisch implementierten Ansédtze zum
Multikulturalismus (insbesondere USA und Kanada) ging es um die Frage,
wie man den religids-kulturellen Partikularititen gerecht werden konnte in-
nerhalb einer von vornherein pluralistisch verfassten Gesellschaft, die sich
aber dennoch an universellen Ordnungsprinzipien orientiert. Hier hingegen
drehte sich die Debatte um den noch ausstehenden Schritt, {iberhaupt erst
einmal die rechtliche Grundlage fiir politische Gleichheit zu schafften. Damit
ist mit dem verdnderten Staatsbiirgerschaftsrecht im Grunde erst die Voraus-
setzung geschaffen worden, iiber das Spannungsverhéltnis von Gleichheit und
Differenz zu diskutieren.

Betonenswert scheint mir vor allem zu sein, dass diese Ansdtze im Hin-
blick auf den politischen Umgang mit kultureller Pluralitdt in Deutschland
bislang mehr oder minder erfolglos geblieben sind. Abgesehen von der Re-
form des Staatsangehdrigkeitsrechts im Jahre 1999 verhallten die Rufe der
Multikulturalisten weitgehend. Threm Diskurs folgte keine sichtbare Verdnde-
rung der Politik, die nun kulturelle und religidse Pluralitét in der Gesellschaft
einbezogen hitte. Dariiber hinaus blieb die Tatsache, dass kulturelle und reli-
giose Vielfalt einen unvermeidlichen Einfluss auf das nationale Selbstver-

14 Multikulturalismus wird zumeist als Strategie theoretisiert, die von oben nach
unten diktiert wird, um die »Probleme« von Minderheiten zu bewiltigen. Diese
theoretisierte Form dient aber auch der Konkretisierung von »Kultur« oder wird
als Teil einer liberalen Tradition betrachtet, deren Ziel es ist, eine Umgliederung
einzelner Gemeinschaften zu verhindern.

137

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

stindnis ausiiben und langfristig die normativen Voraussetzungen der »auf-
nehmenden Gesellschaften« verdndern wiirde, unberiicksichtigt.

Einige Autoren trugen stattdessen zur Gestaltung einer folkloristisch ge-
pragten Version des Multikulturalismus bei, die sich in dem Begriff multikulti
kondensiert. Das Konzept multikulti, das inzwischen Teil deutscher Alltags-
sprache geworden ist, fokussierte sich auf miteinander zu vereinbarende kul-
turelle Unterschiede und warb fiir eine folkloristisch gepriagte Koexistenz der
Deutschen mit ihren »Auslidndern«. Mit der Idee von multikulti stellten sich
jedoch weder substanzielle Veranderungen auf institutioneller Ebene ein noch
verband sich damit eine ernsthafte Auseinandersetzung mit Problematiken der
religids-kulturellen Pluralisierung. Mark Terkessidis (die tageszeitung, 1.8.
1998) hat dieses Verstindnis von Multikulturalismus aufschlussreich als
»Doner-Prinzip« bezeichnet und schrieb im Zusammenhang mit der Kopf-
tuchdebatte:

»[A]nerkannt wurden nur solche Differenzen, die genieffbar waren, Differenzen,
welche die eigene Kultur bereichern konnten. Alle anderen kulturellen Unterschiede
— besonders jene, die im weiteren Umfeld der islamischen Religion auftauchten —
galten als Ausdruck einer engstirnigen, potenziell gewalttitigen, »vormodernen<
Tradition, die sich an der normativen Westlichkeit abschleifen miisse, um schlief3-
lich wie die eigene Kultur auch zu einem rein privaten Lebensstil zu werden. [...]
Anders gesagt: Es gibt eine gute Differenz, die sich im Doner-Prinzip verkorpert,
und eine schlechte, gefahrliche, die im Kopftuch ihren Ausdruck findet.« (Hervor-
hebung im Original)

Damit wurde der Multikulturalismus in Deutschland gewissermaf3en zu einem
Objekt der Lacherlichkeit, ehe er ernsthaft als Alternative zur »Integration-Se-
gregation-Sackgasse« diskutiert wurde (vgl. Blaschke 2000). Matthias Koenig
(2003: 199) bemerkt treffend:

»Anders als im Fall der britischen Integrationspolitik blieb die Semantik des >Multi-
kulturalismus< aber zumeist auf Vorstellungen eines folkloristischen Miteinanders
von Deutschen und »>Auslédndern< beschrénkt und war daher im sozialwissenschaftli-
chen Diskurs leicht kritisierbar.«

Interessant am deutschen Fall ist weiterhin, dass hier die Rhetorik von multi-
kulti in einen festen Glauben ilibergegangen ist, dass Deutschland ernsthaft
multikulturelle Politikstrategien verfolgt und institutionalisiert hitte. Dies
wird bei der derzeitig florierenden Rhetorik vom »Scheitern des Multikultura-
lismus« deutlich, die auch im Rahmen der Kopftuchdebatte aufgegriffen wur-
de: »Wir glauben, dass der Multikulturalismus, wie er vor allem von den Grii-
nen vertreten wurde, ein Irrweg war. Stichworte wie Ehrenmorde oder Zwangs-
verheiratung sind Ausdruck einer gescheiterten Integrationspolitik, die nichts

138

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

mit Toleranz und Vielfalt zu tun hat« (Gerhard Papke, FDP-Fraktionsvorsit-
zender in NRW in die tageszeitung, 26.10.2005). Die Ermordung des hollén-
dischen Filmemachers Van Gogh hat zu einer weiteren Delegitimierung des
Multikulturalismus in der deutschen Offentlichkeit beigetragen. Mit der kriti-
schen Auseinandersetzung mit dem »niederldndischen« Modell des Multikul-
turalismus wurde damit gewissermaBlen die gesamte Diskussion um alternati-
ve Strategien im Umgang mit religios-kultureller Pluralitdt »lebendig begra-
ben« (Amir-Moazami 2005), wenngleich sich in der gesellschaftlichen Praxis
eine Art von »de facto« Multikulturalismus durchgesetzt hat, wie im Hinblick
auf die Institutionalisierung des Islam im ndchsten Kapitel zu zeigen sein
wird.

Auch beim hier untersuchten Diskurs zur Kopftuchfrage klingen zudem
ein folkloristisch gepragter Multikulturalismus-Ansatz und vielfach auch eine
monolithische Auffassung von Kultur an. So wurde beispielsweise behauptet,
eine Kopftuch tragende Lehrerin sei unausweichlich imstande »Briicken zu
bauen« (Bregenzer, Stuttgarter Nachrichten, 26.5.1997) oder das Kopftuch
als solches »stiftet eine Identitit«, wie es der Islamwissenschaftler Peter Hei-
ne formulierte (Der Spiegel, 30/98). Die Betonung des Reichtums von kultu-
rellem Austausch, die sich in der Metapher des Briickenbildens widerspiegelt,
reflektiert eine Problematik des Multikulturalismus, die nicht in erster Linie
den dynamischen Charakter von kultureller Pluralisierung und kulturellem
Austausch betont. Vielmehr tendiert dieser Diskurs dazu, kulturelle Eigenar-
ten zu konservieren, und erachtet Vielfalt als einen Wert an sich. Damit of-
fenbart sich ein kulturrelativistisches Argument, das moglicherweise dem an-
gefochtenen Diskurs von kulturellen Entitdten ndher kommt als erwiinscht.
Ahnlich wie beim Verweis auf die Notwendigkeit des Erhalts einer Identitit
riskiert dieses Argument, Grenzen zu zementieren, anstatt den ersehnten
»Dialog« anzuregen. Indem kultureller Reichtum und Besonderheit zelebriert
werden, lauft man Gefahr, kulturelle Differenzen letztlich zu bestérken.

Wie die Autoren Homi Bhabha (1990) oder Ayse Caglar (1997) in ihrer
Kritik am Multikulturalismus betonen, sind multikulturalistische Ansitze
nicht selten selbst Bestandteil von Dichotomien, die sie zu durchkreuzen ver-
suchen. Der Multikulturalismus mag in der Tat dazu fithren, kollektive Identi-
téten erst zu konstruieren und dabei Minderheiten auf separate und separierba-
re Einheiten zu reduzieren, die sich unter einem gemeinsamen Label von Re-
ligion, Kultur oder Politik konstituieren. Pierre-André Taguieff (1988), der
die verschiedenen Spielarten rassistischer Ideologien untersucht, entschliisselt
auch die Stereotypenbildung des, wie er es nennt, Antirassismus. Der auf den
Rassismus reagierende Antirassismus ist demnach selbst von einer Freund-
Feind-Logik nicht génzlich frei, gegen die er sich eigentlich wendet. In seiner
These von der »Verdoppelung des Rassismus« im Antirassismus zeigt Tagui-
eff auf, wie beide Gegenspieler auf ihre Weise einem Ideal von Reinheit an-

139

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

héngen und Hybridisierung in letzter Konsequenz fiir unangebracht erklaren.
Indem multikulturalistische Politikkonzepte mit fragwiirdigen Kategorisie-
rungen wie »native«, »black community«, »muslimische Gemeinschaft« oder
fiir den deutschen Zusammenhang eher mit iiblichen Konfigurationen wie
»Bewahrung der kulturellen Identitdt von Migrantenkindern« operieren, nei-
gen sie zu problematischen Vereinheitlichungen, obwohl sie eigentlich auf
gesellschaftliche Pluralisierung antworten wollen. So ist zum Beispiel kaum
zu ibersehen, dass eine Politik der Anerkennung, wie sie Charles Taylor
(1993) formuliert, an einigen Punkten zu iiberdenken ist. Insbesondere der in
Taylors Arbeiten zentrale Begriff der Authentizitit legt die Einzigartigkeit
und Undurchléssigkeit kultureller Identititen zugrunde, die Taylor im Namen
der Selbstbestimmung einzufrieren geneigt ist. Zwar argumentiert Taylor zu-
ndchst mit der Originalitit, der Authentizitit des Individuums und nicht in
erster Linie mit Gruppenidentititen. In seinem konkreten Ansatz zur Politik
der Anerkennung erweitert er diese Urspriinglichkeit allerdings auf ganze
Kulturkreise.

Einer wohlgemeinten Absicht entspringend, tendieren also auch Ansitze
zum Multikulturalismus dazu, Differenz zu festigen. Homi K. Bhabha (1990:
208) bringt diese Ambivalenz auf den Punkt, wenn er schreibt, dass der Mul-
tikulturalismus beides versuche, »dem dynamischen Prozess der Artikulation
von kultureller Differenz gerecht zu werden und ihn unter Kontrolle zu brin-
gen, indem ein auf einer Norm basierender Konsens verwaltet wird«.

Dariiber hinaus spiegelt die Uberbetonung des »kulturellen« Aspekts des
Kopftuchs auch in diesem Diskurs eine fiir multikulturalistische Anséitze recht
geldufige Konfiguration wider. Vorwiegend mit nationaler, ethnischer oder
linguistischer Pluralitét beschéftigt, haben die meisten Anséitze des Multikul-
turalismus den religiosen Faktor bislang nicht ernsthaft genug in die Analyse
einbezogen."> Matthias Koenig (2003: 15) argumentiert in diesem Zusam-
menhang, dass die meisten Theoretiker multikulturalistischer Ansétze die sé-
kulare Verfasstheit liberaler Demokratien als gegeben hinnehmen und aus
diesem Grund Religion stark vernachldssigen.

Wenn man nun riickblickend die verschiedenen Interpretationen des deut-
schen Grundgesetzes rekapituliert, die in den beiden untersuchten Diskursen
auftraten, ldsst sich eine interessante Analogie zum franzosischen Fall fest-
stellen. So wichen die konkreten Konnotationen und Interpretationen der Rol-
le, des Platzes und des Hintergrunds der Verfassung in beiden Diskursen in
entscheidenden Punkten voneinander ab. Und auch den Begriffen, die die
Verfassung charakterisierten, wurden unterschiedliche, bisweilen wider-
spriichliche Bedeutungen zugeschrieben. Die gleiche Referenz offenbart also
zwei kontrastierende und konkurrierende Interpretationen: In der ersten Ver-

15 Fiir eine beachtenswerte Ausnahme, siche Modood 1997 und 2005.

140

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 3: SAKRALISIERUNG DER VERFASSUNG

sion schrinkte die Verfassung aufgrund ihres christlichen Ursprungs religiose
Bekenntnisse im o6ffentlichen Raum ein. In der zweiten Interpretation hin-
gegen reprasentierte diese Institution ein Medium gegen die Hegemonie einer
bestimmten (religiosen) Kultur, wéhrend das religiose Bekenntnis nicht allein
auf den privaten Bereich beschrankt wurde. Hier ldsst sich eine Art Spiegel-
bild zum franzosischen Fall und den verschiedenen Begriffsverwendungen
der laicité nachweisen, wenngleich unterschiedliche nationale Diskurstradi-
tionen gewiss zu unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen in der Debatte
fiihrten. Um die kontrastierenden Interpretationen fiir den deutschen Kontext
besser nachvollziehen zu kdnnen, werde ich im nichsten Unterkapitel noch
einmal einige Schritte zuriickgehen und einerseits den Ort des »Religidsen« in
der deutschen Offentlichkeit schematisch rekonstruieren und andererseits die
fiir beide Diskurse charakteristische Bedeutung der deutschen Verfassung
etwas néher beleuchten.

141

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 08:12:59.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

