
Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das
anthropologische Quadrat

Gesa Lindemann

Abstract

Die Theorie gesellschaftlicher Grenzregime führt die Frage nach den Grenzen von Vergesell-
schaftung mit der Frage nach der Differenzierung von Gesellschaften zusammen. Vergesell-
schaftung von ihren Grenzen her zu denken, heißt die Frage nach dem moralischen Status von
Beteiligten zu stellen. Die Art und Weise, wie Gesellschaften diese Frage beantworten, hängt
mit der Art ihrer Differenzierung zusammen. Der Beitrag skizziert die Struktur der modernen
Grenzziehung zwischen Personen und anderen Wesen, untersucht das Verhältnis zwischen
der Analyse gesellschaftlicher Grenzregime zu anderen Grenzregimeanalysen und arbeitet die
Bedeutung des modernen gesellschaftlichen Grenzregimes für das normative Selbstverständnis
der Moderne heraus.

Schlagwörter

Grenzen des Sozialen, anthropologisches Quadrat, Mensch, Staat

Einleitung

Es gehört zu den wichtigen Einsichten der Gesellschaftstheorie, dass Gesellschaft nicht mit
staatlich begrenzten Gesellschaften gleichgesetzt werden kann. Bereits 1971 hatte Niklas Luh-
mann (vgl. 1971/2005) den Begriff „Weltgesellschaft“ eingeführt und darauf aufmerksam
gemacht, dass die moderne, von ihm als funktional differenziert bezeichnete Gesellschaft nicht
bzw. nicht ausschließlich mit Bezug auf den Staat begriffen werden könne. Vielmehr sei diese
Gesellschaft in sachlich ausdifferenzierte Kommunikationssphären untergliedert: Wirtschaft,
Politik, Recht, Wissenschaft usw. (vgl. Luhmann 1997, Bd. 2, S. 743ff.). Einzig das Rechtssys-
tem sowie das politische System bzw. der Staat seien regional begrenzt, während die Systeme
Wirtschaft und Wissenschaft nur als weltgesellschaftlich ausgreifende Funktionssysteme zu
begreifen seien. Nicht die regionale und politische Begrenzung, sondern die weltgesellschaftli-
che Orientierung seien das zentrale Merkmal der modernen Gesellschaft. Es ist daher leicht
einzusehen, dass die Grenzen von Gesellschaft nicht mit „Staatsgrenzen“ gleichgesetzt werden
können (vgl. auch Schroer in diesem Band).

In der Gesellschaftstheorie wurden bislang die Grenzen des Kreises moralisch relevanter Ak-
teure nicht explizit in den Blick genommen. Dies liegt daran, dass Gesellschaft implizit als
Vergesellschaftung von Menschen begriffen wird. Damit folgt die Gesellschaftstheorie dem
normativen Selbstverständnis der transatlantischen Moderne1, wonach im Rahmen des Ethos
der Menschenrechte dem Menschen eine normativ herausgehobene Sonderstellung zukommt.
Die Identifikation des Kreises moralisch relevanter Akteure mit dem Kreis der lebenden Men-
schen bleibt deshalb eine weitgehend unreflektierte Annahme und charakterisiert als solche
den soziologischen Mainstream. Mit Bezug auf die ethnologische Forschung war diese Gleich-

1.

1 Unter ‚transatlantischer Moderne‘ verstehe ich die Gesellschaftsordnung, die sich in Westeuropa und Nordameri-
ka in der Sattelzeit (Koselleck), d.h. zwischen 1750 und 1850, herausgebildet hat. Es ist eine empirische Frage, ob
auch andere Weltregionen in diesem Sinne als modern zu bezeichnen sind.

506

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzung schon seit Längerem fragwürdig geworden (für einen neueren zusammenfassenden
Überblick vgl. Descola 2005/2011). Die Bedeutung der ethnologischen Einsichten für die
Soziologie wurde nur zögerlich wahrgenommen. Thomas Luckmann (1970) gehörte zu den
wenigen, der sich mit diesen Forschungen auseinandersetzte und kam zu dem Ergebnis, dass
die Grenzen des Sozialen im Wesentlichen mit den Grenzen des Moralischen zusammenfallen.
Sozialen Akteuren bzw. Personen komme ein moralischer Status zu. Sie können normative
Erwartungen verletzen bzw. ihre normativen Erwartungen können von Personen verletzt wer-
den. Man kann sich das an einem einfachen Beispiel verdeutlichen. Gegenwärtig gelten Bäume
nicht als soziale Akteure. Wenn ein Baum auf einen Menschen fällt und dieser dadurch zu
Tode kommt, so ist das kein moralischer Sachverhalt. Ein Baum ist nicht dazu in der Lage,
die Norm zu verletzen, wonach Menschen nicht getötet werden sollen. Es wäre allerdings ein
moralischer und auch ein rechtlicher Sachverhalt, wenn ein Mensch den Baum angesägt hätte,
damit dieser auf einen anderen Menschen fällt. Ein Mensch kann die normative Erwartung,
dass Menschen nicht getötet werden sollten, verletzen. Luckmanns zentrale Einsicht besteht
darin, dass es Gesellschaften gibt, in denen nicht nur Menschen, sondern auch Tiere oder
Pflanzen oder Geister bzw. Götter oder Gott als soziale Akteure zählen. Im Prinzip sei der
Kreis derjenigen, die als moralisch relevante soziale Akteure gelten können, offen (vgl. auch
Luckmann 1970; Kelsen 1946/1982; Descola 2005/2011), aber im Rahmen eines jeden Verge-
sellschaftungsprozesses wird dieser Kreis in einer verbindlichen Weise begrenzt.

Die Theorie gesellschaftlicher Grenzregime führt die Frage nach den Grenzen von Vergesell-
schaftung mit der Frage nach der Differenzierung von Gesellschaften zusammen. Es geht
also um die Frage, wie die Begrenzung von Vergesellschaftung mit der Differenzierung von
Gesellschaft zusammenhängt. Für die moderne Gesellschaft heißt das, die Begrenzung der
Vergesellschaftung auf Menschen geht einher mit einer spezifischen Form gesellschaftlicher
Differenzierung: der horizontalen Differenzierung.2

Dieses Verständnis gesellschaftlicher Grenzregime unterscheidet sich in charakteristischer Wei-
se etwa von dem an Foucault angelehnten Grenzregimeverständnis, welches in den Analysen
der europäischen Grenzsicherung in Anschlag gebracht wird (vgl. Hess et al. 2015; Hess/
Schmidt-Sembdner in diesem Band). Diese Analysen setzen voraus, dass es einen Kreis mora-
lisch relevanter Wesen gibt, die ein Recht auf ein Leben in Freiheit und Würde haben, nämlich
lebende Menschen. Wenn der Kreis moralisch relevanter Wesen mit dem Kreis der Menschen
identisch ist, ist es kritikwürdig, wenn einige Menschen von den Möglichkeiten ausgeschlossen
werden, innerhalb der EU ein Leben in Freiheit und Würde zu führen, sondern dem sicheren
Tod ausgesetzt sind.

Damit klärt sich der Status der Theorie gesellschaftlicher Grenzregime im Verhältnis etwa zu
foucaultschen Grenzregimeanalysen. Letztere setzen einen allgemeinen normativen Ordnungs-
rahmen voraus, ohne ihn als solchen zu thematisieren. Die Theorie gesellschaftlicher Grenz-
regime bezieht den allgemeinen normativen Ordnungsrahmen von Vergesellschaftung in die
Analyse ein und rekonstruiert auf diese Weise auch die Bedingungen normativer Kritik an kon-

2 Horizontale Differenzierung beschreibt eine gesellschaftliche Ordnung, in der unterschiedliche Handlungsbereiche
nicht in einem vertikalen, d.h. hierarchischen Verhältnis zueinanderstehen, sondern in einem horizontalen Ver-
hältnis nebeneinanderstehen. Politik und Recht auf der einen Seite sowie etwa die Wirtschaft auf der anderen
Seite stehen nicht in einem hierarchischen Verhältnis zueinander, sondern in einem Verhältnis wechselseitiger
Abhängigkeit, ohne eindeutige Dominanz des einen oder anderen Bereichs. Parsons (1971/1985) und Luhmann
(1997) sprechen von funktionaler Differenzierung. Für eine genauere Darstellung des Unterschieds zwischen
horizontaler und funktionaler Differenzierung vgl. Lindemann (2018, S. 137f.; 2020, 63ff)

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

507

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kret ablaufenden Grenzziehungsprozessen innerhalb des Kreises moralisch relevanter Akteure.
Auf diese Weise wird verständlich, warum es in modernen Gesellschaften skandalisiert werden
kann, wenn vor Hunger und politischer Verfolgung fliehende Menschen im Mittelmeer nicht
gerettet oder ethnische, religiöse oder sexuelle Minderheiten diskriminiert und verfolgt werden.

Der Kreis moralisch relevanter Akteure wird innerhalb der Theorie gesellschaftlicher Grenzre-
gime als personaler Seinskreis bezeichnet. Es ist ein Kennzeichen der modernen Vergesellschaf-
tung, dass der personale Seinskreis auf den Kreis der lebenden Menschen begrenzt wird. Die
Grenzen des Menschlichen werden anhand einer vierfachen Abgrenzung gezogen, die ich als
das „anthropologische Quadrat“ (vgl. Lindemann 2018, S. 101ff.) bezeichne. Hierzu gehören
die Grenzen am Lebensanfang und am Lebensende sowie die Mensch-Tier- und die Mensch-
Maschine-Grenze. Das Besondere dieser Grenzziehungen besteht darin, dass die Grenzen des
Menschlichen mit den Grenzen des Sozialen zusammenfallen. Man kann sich dies verdeutli-
chen, indem man die Grenzen in den Blick nimmt, die in der europäischen Vormoderne noch
relevant waren, etwa die abgrenzende Unterscheidung zwischen Menschen und Dämonen oder
Teufeln. Diese waren relevant, wenn es um die Frage ging, ob ein Mensch von einem Teufel
besessen war oder ob er einen Pakt mit ihm geschlossen hatte. Offensichtlich waren diese
Grenzen des Menschlichen nicht identisch mit den Grenzen des Sozialen, denn es war möglich,
mit dem Teufel einen Vertrag zu schließen, also eine soziale Beziehung einzugehen (vgl. Neu-
mann 2007). Die moderne, d.h. die horizontal differenzierte Gesellschaft, scheint die erste zu
sein, die die Grenzen des Sozialen eindeutig mit den Grenzen des Menschlichen identifiziert, sie
ist gewissermaßen die erste Gesellschaft, die aus menschlichen Körperindividuen besteht.3

Die Ausbildung des anthropologischen Quadrats ist ein integraler Bestandteil der Entwicklung
hin zur modernen Form gesellschaftlicher Differenzierung, der horizontalen Differenzierung.4

Die Theorie der horizontalen Differenzierung unterscheidet sich von derjenigen der funktio-
nalen Differenzierung im Wesentlichen in zwei Punkten. Erstens: Analytisch kommt dem
Institutionenbegriff eine zentrale Bedeutung zu und nicht wie in der Theorie funktionaler
Differenzierung dem Systembegriff. Zweitens: Gegenstandsbezogen geht die Theorie funktio-
naler Differenzierung von einer Mehrzahl von Systemen aus, die nebeneinanderstehen. Im Un-
terschied dazu stellt die Theorie horizontaler Differenzierung die Differenzierung zweier Typen
von Handlungszusammenhängen in den Mittelpunkt: zum einen mitgliedschaftlich verfasste
und zum anderen weltgesellschaftlich orientierte Handlungs- und Kommunikationszusammen-
hänge (vgl. Lindemann 2018, S. 157ff.).

Erstens: Der in der Theorie horizontaler Differenzierung (vgl. ebd.) verwendete Institutionen-
begriff schließt sowohl an Berger und Luckmann (1966/1980) als auch an den frühen Luh-
mann (1972) an. Danach sind Institutionen als typisierte Handlungsabläufe zu verstehen,
die von typisierten Akteuren ausgeführt werden. Von besonderer Bedeutung ist dabei, dass
Institutionalisierung reflexiv wird (vgl. Lindemann 2014, Kap. 3.4; 2018, S. 51f.). Damit
ist Folgendes gemeint: Typisierte Handlungsabläufe, die von typisierten Akteuren ausgeführt
werden, werden in einer typisierten Form miteinander gekoppelt. Die messbare Zeit ist eine
solche vermittelnde Institution, die es erlaubt einzelne Handlungsabläufe miteinander zu kop-
peln. Um 7 Uhr Familienfrühstück, um 8 Uhr Arbeitsbeginn, um 16 Uhr Feierabend, um

3 Eine historische Rekonstruktion der Entwicklung hin zur menschlichen Gesellschaft findet sich bei Lindemann
(vgl. 2018, Kap. 1).

4 Im Unterschied zur modernen Grenzziehung zeichnet sich etwa das vormoderne Europa dadurch aus, dass es
noch keine strikten Grenzen des Sozialen, sondern eher kontextabhängige situative Grenzziehungen gibt (vgl.
Descola 2005/2011; Lüdtke 2015).

Gesa Lindemann

508

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16.30 Uhr die Tochter aus dem Kindergarten abholen. Die exakt gemessene Zeit ermöglicht
es, einzelne institutionalisierte Handlungsabläufe (Aufstehen, Familienfrühstück, Zur-Arbeit-
Fahren, Arbeitsabläufe usw.) in eine institutionelle, d.h,. eine sicher erwartbare Reihenfolge
zu bringen. Dies wird durch die gemessene Zeit erreicht, deshalb bezeichne ich sie als eine
vermittelnde Institution. Reflexive Institutionalisierung kann auch mehrstufig funktionieren.
Es gibt die Institutionen erster Stufe, die einzelne Handlungsabläufe strukturieren, es gibt
Institutionen zweiter Stufe, die zwischen Institutionen der ersten Stufe vermitteln. Es kann aber
auch noch höherstufige Institutionen geben, die etwa sinnhafte Zusammenhänge zwischen
Institutionen erster und zweiter Stufe herstellen. Legitimationstheorien im Sinne von Berger
und Luckmann wären solche Institutionen dritter Stufe: Sie stellen Zusammenhänge zwischen
sehr verschiedenen Institutionen erster und zweiter Stufe her. So können etwa die Herstellung
unterschiedlicher Güter und deren Verkauf bzw. Kauf als ein zusammenhängender Handlungs-
zusammenhang beschrieben werden, nämlich als gewinnorientierte Wirtschaft. Wenn solche
legitimierenden Beschreibungen praktisch wirksam werden, werden ausdifferenzierte Hand-
lungszusammenhänge, wie eben die gewinnorientierte Wirtschaft, institutionalisiert.

Zweitens: Die Theorien menschlicher Würde (Kant) bzw. der Menschenrechte (Allgemeine
Erklärung der Menschenrechte) sind noch weiter ausgreifende Legitimationstheorien, die le-
bende Menschen als die einzigen Wesen mit einem vollen moralischen Status beschreiben.
Sie funktionieren praktisch im Sinne einer konkreten handlungsrelevanten institutionellen Fest-
legung, die bestimmt, welche Wesen in dieser Weise anzuerkennen sind. Der institutionell
gesteuerte Prozess, in dem lebende Menschen in dieser Weise zu Personen werden, ist die
mitgliedschaftliche Erfassung aller lebenden Menschen durch die einzelnen Nationalstaaten.
Mitgliedschaftliche Verfasstheit ist konstitutiv für die Zusammenhänge von Politik und Recht,
während eine weltgesellschaftliche Orientierung vor allem in den Handlungszusammenhängen
von Wirtschaft und Wissenschaft realisiert ist.

Die Besonderheit mitgliedschaftlich verfasster Handlungs- und Kommunikationszusammen-
hänge in den Mittelpunkt zu rücken, führt auf die Bedeutung der ungeheuren, maßgeblich
vom Staat getragenen Organisationsleistung, durch die sich moderne Vergesellschaftung aus-
zeichnet. Staatliche Instanzen sorgen dafür, dass mehr oder weniger vollständig jede Geburt
und jeder Todesfall organisatorisch erfasst und dokumentiert wird. Die staatliche Kontrolle
der Aufnahme neuer Mitglieder bzw. ihres Ausscheidens wird vermittels der Medizin, d.h. der
Medikalisierung von Schwangerschaft, Geburt, Sterben und Tod, konkret durchgesetzt.5 Dieje-
nigen, die in dieser Weise als Staatsbürger organisatorisch erfasst werden, gelten als Menschen
mit universalen Menschenrechten, ihnen kommen Freiheit und Würde zu. Aufgrund dieses
staatlich bzw. rechtlich garantierten Status sind Bürger als Menschen freigestellt, sich global
zu vergesellschaften. Zum Beispiel: Für die Ausbildung des global ausgreifenden Handlungs-
und Kommunikationszusammenhangs Wirtschaft ist es notwendig, dass sich Menschen frei
bewegen und frei über ihr Eigentum verfügen können. Dies ermöglicht den Menschen, sich
als Marktteilnehmer global zu vergesellschaften, indem sie etwas kaufen oder verkaufen (vgl.
Lindemann 2018, Kap. 2.6).

Die Institution des Menschen, gleich an Freiheit und Würde in den Grenzen des anthropologi-
schen Quadrats, beschreibt einen in sich spannungsvollen Sachverhalt. Die geborenen Körper-

5 Dieser Aspekt wird in der soziologischen Literatur zumeist kritisch als Herrschaftssicherung analysiert (vgl. u.a.
Foucault 1963/1988; Duden et al. 2002; Bergmann 2005). Dass es sich dabei um eine für die Herausbildung des
modernen Körperindividualismus relevante Praxis handelt, wird zumeist übersehen.

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

509

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


individuen werden zwar staatlich erfasst, aber nicht darauf beschränkt, Glieder ihres Staates zu
sein. Vielmehr garantiert der Staat einen Rechtsstatus, der den Bürger zum Menschen macht,
dem es freisteht, sich in beliebige Handlungs- und Kommunikationszusammenhänge (Wirt-
schaft, Recht, Wissenschaft usw.) zu involvieren. Zentral hierfür sind die verfassungsmäßig
garantierten Grundrechte. Durch diese begrenzt sich der Staat bzw. die Politik in seinem/ihrem
Zugriff auf die menschlichen Körperindividuen (vgl. Luhmann 1965/1999; Lindemann 2018,
Kap. 3).

Die Grenzen des anthropologischen Quadrats beschreiben zwei unterschiedliche Arten von
Grenzen. Die Grenzen am Lebensanfang und am Lebensende sind überschreitbar. Sie werden
durch konkrete Organisationsleistungen bzw. grenzsichernde Praktiken stabilisiert. Die Gren-
zen zwischen Mensch und Maschine sowie Mensch und Tier bezeichnen zwei zur Zeit noch
unüberschreitbare Grenzen. Dennoch sind diese Grenzen relevant für das diskursiv verhandelte
menschlich-moralische und damit auch das politische Selbstverständnis der horizontal differen-
zierten Vergesellschaftung.

7 
 

sich der Staat bzw. die Politik in seinem/ihrem Zugriff auf die menschlichen 

Körperindividuen (vgl. Luhmann 1965/1999; Lindemann 2018, Kap. 3).   

Die Grenzen des anthropologischen Quadrats beschreiben zwei unterschiedliche Arten von 

Grenzen. Die Grenzen am Lebensanfang und am Lebensende sind überschreitbar. Sie werden 

durch konkrete Organisationsleistungen bzw. grenzsichernde Praktiken stabilisiert. Die 

Grenzen zwischen Mensch und Maschine sowie Mensch und Tier bezeichnen zwei zur Zeit 

noch unüberschreitbare Grenzen. Dennoch sind diese Grenzen relevant für das diskursiv 

verhandelte menschlich-moralische und damit auch das politische Selbstverständnis der 

horizontal differenzierten Vergesellschaftung. 

 

Maschine 

 

 

Lebensanfang    Mensch/Person    Lebensende 

gleich an Freiheit und Würde 

 

Tier 

Abb. 1: Das anthropologische Quadrat 

 

2. Das anthropologische Quadrat 
Der zweigeschlechtlich verkörperte moderne Mensch, gleich an Freiheit und Würde, ist das 

institutionelle Element, aus dem moderne Gesellschaften aufgebaut sind. Dieser Sachverhalt 

ist nicht einfach zu verstehen, denn nicht nur der Sachverhalt, dass dem Menschen Freiheit 

und Würde zukommen, ist ein institutioneller Sachverhalt, sondern auch, dass der Mensch ein 

natürliches Wesen, ein diesseitig lebendiger Körper ist, muss als eine Institution verstanden 

werden. Als ein Körper, der im Sinne der naturwissenschaftlichen Biologie zu erforschen ist,  

beginnt der Mensch zu leben und stirbt (Grenzen am Lebensanfang und am Lebensende), als 

von der Biologie zu erforschender diesseitiger natürlicher und gemäß Naturgesetzen 

existierender Körper könnte der Mensch ein Tier sein oder auch ein technisch herzustellendes 

Ding wie ein Roboter. Diese Unterscheidungen sind nicht einfach vorhanden, vielmehr 

handelt es sich um umstrittene Unterscheidungen, deren Gültigkeit immer wieder in Frage 

gestellt wird. Die Grenzen des anthropologischen Quadrats sind nicht einmalig fixierte 

Abb. 1: Das anthropologische Quadrat

Das anthropologische Quadrat

Der zweigeschlechtlich verkörperte moderne Mensch gleich an Freiheit und Würde ist das
institutionelle Element, aus dem moderne Gesellschaften aufgebaut sind. Dieser Sachverhalt
ist nicht einfach zu verstehen, denn nicht nur der Sachverhalt, dass dem Menschen Freiheit
und Würde zukommen, ist ein institutioneller Sachverhalt, sondern auch, dass der Mensch
ein natürliches Wesen und damit ein diesseitig lebendiger Körper ist, muss als eine Instituti-
on verstanden werden. Als ein Körper, der im Sinne der naturwissenschaftlichen Biologie
zu erforschen ist, beginnt der Mensch zu leben und stirbt (Grenzen am Lebensanfang und
am Lebensende), als von der Biologie zu erforschender diesseitiger natürlicher und gemäß
Naturgesetzen existierender Körper könnte der Mensch ein Tier sein oder auch ein technisch
herzustellendes Ding wie ein Roboter. Diese Unterscheidungen sind nicht einfach vorhanden,
vielmehr handelt es sich um umstrittene Unterscheidungen, deren Gültigkeit immer wieder in
Frage gestellt wird. Die Grenzen des anthropologischen Quadrats sind nicht einmalig fixierte
Grenzen, vielmehr wird es immer wieder fraglich, ab wann ein sich entwickelnder menschli-
cher Embryo bzw. Fötus als ein personales Wesen mit einem Recht auf Leben zu gelten hat. Es
wird immer wieder fraglich, ab wann ein Mensch tot ist. Und es wird immer wieder in Frage
gestellt, ob es tatsächlich eine Grenze zwischen Mensch und Tier bzw. Mensch und Maschine

2.

Gesa Lindemann

510

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gibt. Die Grenzen des anthropologischen Quadrats existieren, insofern sie dramatisiert und als
problematische Grenzziehungen inszeniert werden, d.h., diese Grenzen gibt es nicht als einma-
lig fixierte und im Weiteren selbstverständlich geltende Grenzen. Vielmehr werden die Grenzen
des anthropologischen Quadrats immer wieder in öffentlichen Debatten in Frage gestellt. Auf
diese Weise wird die diskursive Problematisierung der Grenze immer wieder dramatisch in
Szene gesetzt. Bis jetzt haben alle dramatischen Problematisierungen immer wieder zu einer
Stabilisierung der Grenzziehung geführt. Solche Debatten finden sich mit Bezug auf alle vier
Grenzen. Die Debatten um Todesfeststellung und Abtreibung begleiten die Moderne ebenso
wie die Debatten darum, ob es möglich ist, menschenähnliche Maschinen herzustellen, oder ob
es tatsächlich einen qualitativen Unterschied zu Tieren gibt.

Lebensanfang

Die institutionell relevante Grenze am Lebensanfang ist die als natürlich verstandene Geburt.
Diese neue Form der Grenzziehung basiert auf einer staatlichen Organisationsleistung. Der
Staat erfasst und dokumentiert die Geburt bzw. die Geborenen – vermittelt über die Medizin.
Diese staatlichen Organisationsleistungen, durch die die Grenzen am Lebensanfang gezogen
werden, haben einen Vorläufer: die Taufe. Durch die Taufe wurde zum ersten Mal in der
europäischen Geschichte ein einheitlicher Rechtsstatus geschaffen (vgl. Meyer 2013). Es wäre
eine ausführliche vergleichende Forschung erforderlich, um zu prüfen, ob es vergleichbare
Rituale auch in anderen Kulturen gibt. Es scheint, als würden die anderen großen Weltreligio-
nen Rituale, die einen einheitlichen Rechtsstatus verleihen, nicht kennen. Eine entsprechende
vergleichende religionssoziologische Forschung gibt es kaum. Mit der Durchsetzung der Taufe
bzw. durch deren Verbindung mit der Namensgebung wurde die Macht der Familien über
die Geborenen drastisch beschnitten. Es lag nun nicht mehr in der Gewalt der Familie, die
Neugeborenen aufzunehmen bzw. sie auszustoßen oder zu töten. Vielmehr wurde es seit der
Zeit zwischen dem 11. und 13. Jahrhundert Sache der Kirche, die Neugeborenen offiziell
als Glied der christlichen Gemeinschaft aufzunehmen. Dies konnte nur gelingen, weil die
Kirche zu einer entsprechenden Organisationsleistung in der Lage war. Für Pfarrer wurde die
Anwesenheit in ihrer Gemeinde zunehmend Pflicht. Sie wurden von höheren Stellen immer
wieder angehalten, alle Neugeborenen zu taufen und dies entsprechend in den Taufbüchern
zu dokumentieren (vgl. Lindemann 2018, S. 85ff.). In diesem Rahmen entwickelte sich ein
auf die unsterbliche Seele und ihr Verhältnis zu Gott bezogenes Individualitätsverständnis:
der Seelenindividualismus. Aus Wesen, die primär durch ihre Familienbeziehungen bestimmt
waren, wurden Seelenindividuen (vgl. ebd., Kap. 1).

Im Verlauf der Sattelzeit (1750–1850) übernahmen die modernen Staaten zunehmend die
zuvor von der Kirche ausgeübte Kontroll-, Erfassungs- und Dokumentationspraxis. Damit
veränderten sich sowohl der organisationale als auch der identitätsbildende Bezugspunkt für
die Ausbildung des Selbstverständnisses als dauerndes Individuum, welches für seine Taten ver-
antwortlich gemacht werden kann. Nicht mehr die Seele, sondern der als natürlich verstandene
Körper, d.h. der Körper als ein dreidimensional ausgedehntes und Naturgesetzen unterworfene
Ding, wird zum Bezugspunkt der Individualisierung. Das entscheidende Kennzeichen dieser
Veränderung bestand darin, dass im Laufe des 19. Jahrhunderts die Taufe als Bedingung
der vollen Rechtsfähigkeit durch eine naturalisierte Bedingung abgelöst wurde: die Geburt.

2.1

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

511

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese wurde nicht in einem Kirchenbuch dokumentiert, sondern in einem von staatlicher Seite
geführten Personenstandsbuch (vgl. ebd., S. 114ff.).

Sowohl bei der Geburt als auch bei der Taufe handelt es sich um einen institutionellen Sachver-
halt. Dessen Sinn besteht darin, die Betreffenden aus dem familialen Zusammenhang heraus
zu individualisieren, d.h., den Betreffenden wird die Bildung eines Selbstverständnisses als
Individuum jenseits familialer Zusammenhänge zugemutet. Die Taufe bezieht den Täufling in
die Gemeinschaft der Christen ein und setzt ihn als Seelenindividuum in Bezug zu Gott. Dies
sicherte dem Christen einen Rechtsstatus, der durch die irdische Gemeinschaft nicht mehr an-
nulliert werden konnte. Sogar nach der Exkommunikation blieben die Betreffenden innerhalb
der Christengemeinschaft. Die moderne Geburt sichert dem Menschen als Staatsbürger den
Rechtsstatus als Individuum und mutet ihm zu, sich als menschliches Körperindividuum zu
verstehen. Nicht mehr die Anerkennung als Seelenindividuum, sondern die Anerkennung als
Körperindividuum sichert dem Neugeborenen einen Rechtsstatus, der es aus der Familie löst;
seine Rechtsfähigkeit hängt nicht von der Anerkennung durch Vater oder Mutter ab. Diese
haben nicht das Recht, das Neugeborene zu töten, wie es im Rahmen vorchristlicher gentiler,
d.h. familienbezogener, Rechte der Fall war. Im Übergang zur Moderne wird der allgemeine
Rechtsstatus gegen die Familie durch die Staatsunmittelbarkeit der dokumentierten Geburt
gesichert.

Sowohl im Rahmen des christlichen als auch im Rahmen des modernen individuellen Rechts-
status als Person stellt sich die Frage, ob er auf die Phase vor der Geburt ausgedehnt wer-
den soll. Soll die Rechtsgarantie, die die individuelle Seele bzw. den individuellen lebendigen
menschlichen Körper aus dem familiären Zusammenhang löst, bereits vor der Geburt in Gel-
tung gesetzt sein? Solange das Taufsakrament entscheidend für das Verständnis als personales
Individuum jenseits der Familie war, standen die Seelen im Mittelpunkt. Aus diesem Grund
musste bei der vorgeburtlichen Individualisierung durch die Taufe das irdische Überleben der
Schwangeren nicht unbedingt in Rechnung gestellt werden. Diese war bereits Teil der christli-
chen Gemeinschaft, die auch über den Tod hinaus dauerte. Das Versterben der schwangeren
Frau war insofern kein problematischer Ausschluss aus dem Kreis der Personen (vgl. ebd.,
S. 91ff.). Dies änderte sich, als die individualisierende Anerkennung mit Bezug auf den diessei-
tig lebendigen Menschen erfolgte, denn jetzt wäre der Tod der Schwangeren ein endgültiger
Ausschluss aus dem Kreis anerkannter Personen (s.u. den Abschnitt ‚Lebensende‘). Es entstand
also eine normativ hoch problematische Konfliktsituation, die zugunsten der Schwangeren
aufgelöst wurde und wird. Im Konfliktfall soll das bereits anerkannte personale Leben der
schwangeren Frau mehr gelten als das Leben des Fötus, der noch nicht als Person mit einem
vollen moralischen Status anerkannt ist. Wie die Gewichtung im Einzelnen erfolgen soll, bleibt
umstritten. Der Streit um die Abtreibung gehört zu großen Debatten, die die Moderne seit
dem 19. Jahrhundert begleiten (vgl. Graumann 2012). Grundsätzlich resultiert aus dieser
Gewichtung, dass das Leben des Fötus zwar verhandelbar ist, aber dennoch in abgestufter
Weise unter Schutz steht.

Unabhängig von solchen Debatten hat sich mit der Entwicklung der Frühgeborenen-Intensiv-
medizin ein praktisches Konfliktfeld entwickelt. Aber auch hier bleibt die Grenze der Geburt
erhalten. Solange ein Fötus sich im Mutterleib befindet, ist sein Leben grundsätzlich verhan-
delbar. In Deutschland kann bis kurz vor der regulären Geburt noch eine Spätabtreibung
durchgeführt werden. Wenn ein Fötus aber aus dem Mutterleib heraus ist, auch wenn er früh
geboren ist, ist er eine rechtsfähige Person, der grundsätzlich ein Recht auf Leben und damit

Gesa Lindemann

512

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf medizinische Behandlung zukommt (vgl. Büsing 2021; Schaeffer 2021). Damit ist die
faktisch existierende Grenze des anthropologischen Quadrats am Lebensanfang ausgemacht.
Ein heranwachsender menschlicher Körper ist dann eine Person, wenn er sich außerhalb des
mütterlichen Körpers befindet, in dem er herangewachsen ist. Sowie er geboren ist, hat ein
menschlicher Körper das Recht auf eine, notfalls invasive, intensivmedizinische Behandlung –
so ist die gegenwärtige gesellschaftliche Praxis.

Lebensende

Mit dem Übergang in die moderne Form der Vergesellschaftung setzte sich auch ein neues
Verständnis des Sterbens bzw. des Todes durch. Danach wurde das Eintreten des Todes nicht
mehr mit dem Zeitpunkt identifiziert, an dem die Seele den Körper verlässt. Vielmehr wird der
Tod zu einem material identifizierbaren Zerfallsprozess des Lebens (vgl. Pernick 1988, S. 28ff.;
Rüve 2008, S. 63f.). Wenn die Seele nicht mehr das tragende Prinzip des Lebens ist, sondern
der Körper, endet mit dem diesseitigen Leben das Leben überhaupt. Der für die christliche
europäische Vormoderne prägende Gedanke der Wiederauferstehung verlor grundsätzlich an
Evidenz, denn das Leben wurde in allgemeinverbindlicher Weise ausschließlich an den diessei-
tigen Körper gebunden. Mit dem Tod war das Leben beendet. Wenn der Tod grundsätzlich als
unwiderruflicher Ausschluss aus dem Kreis sozialer Personen verstanden wird, wird die Frage
nach sicheren Todeszeichen zu einem Problem. Solange die Möglichkeit der Widerauferstehung
existierte, war die Grenze zwischen Leben und Tod grundsätzlich in beide Richtungen passier-
bar. Es war auch möglich, dass Totengeister den Lebenden zusetzten und beruhigt werden
mussten (vgl. Rüve 2008, S. 56). Wenn der Mensch nur noch ein körperliches Leben hat, gibt
es nur noch eine mögliche Richtung des Grenzübertritts. Vorzeitig begraben zu werden, ist
nicht wirklich ein Problem, wenn ohnehin die Hoffnung auf die Wiederauferstehung besteht.
Wenn der Tod allerdings endgültig das Ende bedeutet, wird es zu einem erheblichen Problem,
vorzeitig beerdigt zu werden. Die Debatte um den Scheintod, die im 18. Jahrhundert begann
und bis in das 19. Jahrhundert andauerte (vgl. ebd., S. 9), dokumentierte die Probleme, die sich
aus der Verkörperung und damit der neuen Endgültigkeit des Todes ergaben (vgl. Kessel 2001,
S. 136).

Die Lösung des Scheintodproblems erfolgte durch eine weitere beachtliche Organisationsleis-
tung: die staatlich-bürokratisch forcierte Einbeziehung der Medizin in die Todesfeststellung.
Während die Mediziner vor der Sattelzeit den Sterbenden fernbleiben sollten, wurden sie jetzt
staatlicherseits verpflichtet, den Tod festzustellen (vgl. Kessel 2001, S. 149f.). Um 1900 hatte
sich das Scheintodproblem weitgehend aufgelöst – zum einen aufgrund der als sicher gelten-
den medizinischen Todesfeststellung und zum anderen aufgrund der staatlich durchgesetzten
Praktiken des Aufbahrens von Toten vor der Beerdigung (vgl. Pernick 1988, S. 31, 35). Erst
in den 1950er Jahren entstanden neue Unsicherheiten. Im Mittelpunkt standen einerseits die
Entwicklung der Intensivmedizin, vor allem die Techniken der maschinell gestützten künstli-
chen Beatmung und der künstlichen Aufrechterhaltung des Blutkreislaufs, und andererseits die
Erfolge der Reanimationsforschung, der es gelang, im Experiment auch höhere Säugetiere nach
allen Regeln der Kunst zu töten und vollständig wieder zu beleben (vgl. Lindemann 2003,
S. 55ff.). Die neuen Techniken der Lebenserhaltung bzw. die Reanimationsforschung bildeten
die unmittelbare Voraussetzung der Hirntodkonzeption, zugleich stellte die Entwicklung der

2.2

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

513

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hirntodkonzeption einen Scheidepunkt dar. Durch die Intensivmedizin und die Reanimations-
forschung wurde die Unsicherheit hinsichtlich der Todesfeststellung auf die Spitze getrieben.
Die neuen Techniken ließen es sogar als möglich erscheinen, den Tod endgültig zu überwinden
(vgl. ebd., S. 67f.). Erst die Etablierung der hirnbezogenen Todesfeststellung beendete die hoff-
nungsvolle Unsicherheit, den Tod technisch beherrschen zu können. Das Hirntodkonzept war
zunächst ein Mittel, das es erlaubte, die Sinnlosigkeit einer weiteren Behandlung zu begründen
(vgl. ebd., S. 69ff.), und es führte schließlich erneut zu der Vorstellung, den Tod definitiv
feststellen zu können (vgl. ebd., S. 74ff.). Erst als der Hirntod seit dem Ende der 1960er Jahre
als Bedingung für die Entnahme transplantierbarer Organe begriffen wurde (vgl. ebd., Kap.
2.2.1.), entstand erheblich zeitverzögert in den 1990er-Jahren erneut eine intensive öffentliche
Dramatisierung der Grenze am Lebensende (vgl. Fuchs 1996), die bis in die Gegenwart, d.h.
2020, anhält.

Mensch-Tier

Zwischen den Grenzziehungen am Lebensanfang und am Lebensende sowie den Grenzziehun-
gen Mensch-Maschine und Mensch-Tier gibt es wichtige Unterschiede. Die beiden erstgenann-
ten Grenzziehungen bezeichnen überschreitbare Grenzen. Das heißt, aus einem Wesen, das
noch keinen vollen personalen Status hat (Embryo, Fötus), wird ein Wesen mit einem vollen
personalen Status, aus dem am Lebensende ein Wesen wird, das keinen vollen personalen
Status mehr hat, ein Leichnam. Die Grenzen am Lebensanfang bzw. -ende sind insofern von
praktischer Relevanz und erfordern umfangreiche Organisationsleistungen, die die Grenzzie-
hung sichern. Im Unterschied dazu steht bei den (noch) unüberschreitbaren Grenzen zwischen
Mensch und Tier sowie Mensch und Maschine der Diskurs über das menschliche Selbstver-
ständnis im Mittelpunkt.

Was die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier betrifft, war seit der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts die Auseinandersetzung um Charles Darwins Werk von zentraler Bedeutung.
Der historische Ablauf im Übergang zur Sattelzeit stellt sich wie folgt dar: Der diesseitige ver-
körperte Mensch entsteht in der Sattelzeit und bekommt von Darwin (1871) eine Jahrtausende
währende Entwicklungsgeschichte in die Wiege gelegt.

Trotz ihrer Unterschiedlichkeit gibt es eine wichtige Gemeinsamkeit zwischen der Grenze
Mensch/Tier und den Grenzen am Lebensanfang und am Lebensende. Es handelt sich nicht um
eine einmalig fixierte Grenze, vielmehr wird diese Grenze immer wieder diskursiv dramatisiert.
In der diskursiven Dramatisierung lässt sich eine in sich widersprüchliche normative Struktur
identifizieren, denn die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier kann in zwei Richtungen
problematisiert werden. Zum einen kann es heißen, dass Tiere wie Menschen sind, weshalb
auch Tieren entsprechende Rechte zuerkannt werden müssen, und zum anderen kann es hei-
ßen, dass Menschen wie Tiere sind, die sich zivilisieren müssen bzw. Menschen können zu
tierähnlichen Wesen gemacht werden. Aus diesen Orientierungen ergeben sich unterschiedliche
normativ aufgeladene Diskursstränge.

1) Tiere sind wie Menschen bzw. es gibt zumindest einige Tiere, die wie Menschen sind.
Dies führt zu einer inklusiven Schlussfolgerung: Wenn es Tiere gibt, die wie Menschen sind,
müssen sie einen den Menschen ähnlichen normativen Status haben.

2.3

Gesa Lindemann

514

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2) Menschen sind (noch) wie Tiere und müssen sich erst zu Menschen entwickeln bzw. Men-
schen können zu tierähnlichen Wesen gemacht werden.

Hier ergeben sich zwei unterschiedliche moralische Schlussfolgerungen:

a) Die normative Mensch-Tier-Differenz: Es muss verhindert werden, dass Menschen zu Tie-
ren gemacht bzw. degradiert werden.

b) Die pädagogisierte Mensch-Tier-Differenz: Wenn Menschen wie Tiere sind bzw. solange sie
sich in einem tierähnlichen Zustand befinden, erübrigt sich die Orientierung am Ethos der
Menschenrechte. Dies gilt zumindest für diejenigen Menschengruppen, die (noch) wie Tiere
sind.

Die inklusive Schlussfolgerung bezieht sich auf das Problem, ob höher entwickelte Tiere
nicht auch die Fähigkeiten haben, die den Menschen zum Menschen machen, weshalb ihnen
den Menschenrechten analoge Rechte zugesprochen werden müssten (vgl. Cavalieri/Singer
1993/1996, vgl. auch die Netzseite des „Great Ape Projects“, www.greatapeproject.de).

Die zweite Frage bezieht sich darauf, ob Menschen wie Tiere sind oder ob sie zu Tieren
gemacht werden können und welche moralischen Implikationen sich daraus ergeben. Die sich
entwickelnde Biotechnologie hat zur Diskussion im Sinne der normativen Mensch-Tier-Diffe-
renz geführt. Hier geht es um die Frage, ob Menschen zu Tieren werden bzw. was es für die
Frage der Tier-Mensch-Unterscheidung bedeutet, wenn Zellen oder Teile von tierischen Zellen
zu Heilungszwecken in menschliches Gewebe bzw. Zellen eingebracht werden. Hier geht die
Vermischung von menschlichem und tierischem Erbgut für einige soweit, dass auf diese Weise
die Mensch-Tier-Grenze in Frage gestellt wird (vgl. Rothhaar et al. 2017). Ein Vorgang, den es
den Kritikern zufolge auf jeden Fall zu verhindern gelte.

Insgesamt stellt es sich bislang so dar, dass solche Technologien zwar zu intensiven Debatten
führen, ohne dass dadurch die Tier-Mensch-Grenze ernsthaft in Frage gestellt wird. Die Funk-
tion von Diskursen über die Differenzen von Menschen und Affen und deren Rechte bzw. um
die Biotechnologie besteht eher darin, durch die dramatische Infragestellung die Bedeutung
dieser Grenze zu aktualisieren.

Die Thematisierung der Mensch-Tier-Grenze im Sinne der Orientierung an der pädagogisierten
Mensch-Tier-Differenz war dagegen durchaus von praktisch politischer Relevanz. Sie prägte
die Diskussion um das Verhältnis von Naturzustand und dem Grad von Zivilisation, den
Menschengruppen erreicht haben. Danach entwickeln sich Menschen von einem den Tieren
ähnlichen Naturzustand weg und hin zu einem immer höher zivilisierten wahrhaft menschli-
chen Zustand. Kultur in diesem Verständnis sei eine kollektive Schöpfung des Menschen, „die
einer fortschreitenden Bewegung zur Vervollkommnung unterliegt“ (vgl. Descola 2005/2011,
S. 121). In dieser Perspektive werden Gesellschaften daraufhin untersucht, wie sie sich vom
Naturzustand entfernen und inwiefern ihre jeweiligen kulturellen Institutionen eine zunehmen-
de Vervollkommnung zeigen.

Politisch dominierte vor allem im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts die Doktrin, wonach die
weißen Europäer eine besonders weit zivilisierte Menschengruppe wären, woraus praktisch ein
Erziehungsauftrag resultierte. In der Praxis des Kolonialismus und in der Praxis der Erziehung
der Unterschichten zur zivilisierten Disziplin (vgl. Foucault 1975/1979, Kap. III, Disziplin)
zeigte sich, dass dazu auch Mittel erforderlich waren, die gegenüber bereits zivilisierten Men-
schen nicht mehr angewendet werden durften. Jedenfalls würde eine übertriebene Orientierung

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

515

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


am Ethos der Gleichheit aller Menschen die Zivilisierung der sich noch im Naturzustand
befindenden, eher noch tierähnlichen Menschen, nur behindern.

Das Fortschrittsmodell der Kultivierung und der daraus resultierende Zivilisationsauftrag ge-
rieten in die Kritik, weil sie dazu gedient hätten und dienen würden, den Anspruch auf Über-
legenheit und Führung von weißen Europäern und Amerikanern gegenüber den kolonisierten
Ländern Afrikas und Asiens zu legitimieren und durchzusetzen (vgl. Said 1978).

In der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg verlor die Orientierung an der pädagogisierten
Mensch-Tier-Differenz, wonach Menschen bzw. Menschengruppen zumindest vorübergehend
wie Tiere sind und erst zu Menschen gemacht werden müssen, zunehmend an Bedeutung. Die
beiden anderen Diskursstränge, d.h. Diskursstrang 1 und 2a, gewinnen dagegen an Bedeutung,
wonach Tiere bzw. einige Tiere wie Menschen sind (Diskursstrang 1) bzw. wonach Menschen
durch medizinische oder biotechnologische Eingriffe nicht den Tieren angeähnelt werden
dürfen (Diskursstrang 2a, normative Mensch-Tier-Differenz). Es ist eine offene empirische
Frage, ob die Orientierung an der pädagogisierten Mensch-Tier-Differenz grundsätzlich einen
Bestandteil der möglichen diskursiven Dramatisierungen des anthropologischen Quadrats bil-
det. Wenn dem so wäre, kann vermutlich immer wieder an den entsprechenden Diskursstrang
angeschlossen werden.

Mensch-Maschine

Auch im dramatisierenden Diskurs bezüglich der Mensch-Maschine-Grenze geht es immer
wieder um das moralische Selbstverständnis des Menschen. Gemäß der diskursiven Drama-
tisierung gilt, wenn der Mensch ihm ähnliche künstliche Wesen schafft, muss er sie auch
anerkennen. Wenn es sich um Wesen handelt, die wie Menschen sind, müssen sie auch wie
Menschen behandelt werden. Das heißt, ihr Status muss sich an dem Ideal der Gleichheit
aller Menschen und damit am Gebot der Allinklusion orientieren, denn wenn allen Menschen
ein einheitlicher Rechtsstatus zukommt, muss dieser auch für Roboter gelten, wenn sie ausrei-
chend genug den Menschen ähneln. Folglich müssen diese Wesen als Teil der menschlichen Ge-
sellschaft anerkannt werden. Wenn die künstlichen Wesen von ihrer Natur her den Menschen
nicht gleichen, gilt für sie auch das Gebot der Allinklusion nicht.

Die sich daraus ergebende Struktur der normativen Probleme ähnelt derjenigen, die sich bei
der Mensch-Tier-Grenze gezeigt hat. Es gibt auch hier zwei unterschiedlich gelagerte, aber
ebenfalls in sich widersprüchliche Orientierungen. Wenn das Wesen des Menschen problemati-
siert wird, indem die Mensch-Maschine-Grenze in Frage steht, kann dies in zwei Richtungen
geschehen. Zum einen kann es heißen, dass der Mensch Maschinen herstellt, von denen zu-
mindest einige wie Menschen sind, weshalb ihnen entsprechende Rechte zuerkannt werden
müssen (inklusive Mensch-Maschine-Differenz) und zum anderen kann es heißen, dass Men-
schen allgemein im Sinne eines maschinellen Funktionierens zu begreifen sind, demnach sind
Menschen wie Maschinen bzw. einige oder fast alle Menschen können zu maschinenähnlichen
Wesen gemacht werden (degradierende Mensch-Maschine-Differenz). Aus beiden normativen
Orientierungen können jeweils zwei unterschiedliche, normative Schlussfolgerungen abgeleitet
werden.

2.4

Gesa Lindemann

516

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Maschinen sind wie Menschen bzw. es können Maschinen gemacht werden, die wie
Menschen sind. Die inklusive Mensch-Maschine-Differenz offenbart zwei Probleme: das
Hybrisproblem und das Anerkennungsproblem.
a) Hybrisproblem: Es stellt ein Problem dar, wenn Menschen sich in dieser Weise zum

Schöpfer aufschwingen, denn es besteht die Gefahr, dass die Maschinen die Macht
übernehmen.

b) Anerkennungsproblem: Wenn menschenähnliche Maschinen gebaut werden, muss
ihnen ein normativer Status zuerkannt werden, der demjenigen von Menschen ent-
spricht.

2. Menschen sind wie Maschinen bzw. Menschen können zu maschinenähnlichen Wesen
gemacht werden. Die degradierende Mensch-Maschine-Differenz führt ebenfalls auf zwei
unterschiedlich gelagerte Probleme.
a) Dies muss verhindert werden. Menschen dürfen niemals zu maschinenähnlichen We-

sen degradiert werden. Wenn Menschen maschinenähnlich gemacht worden sind,
müssen sie wieder zu Menschen gemacht, d.h. emanzipiert werden. Man kann dies als
die normativ orientierte degradierende Mensch-Maschine-Differenz bezeichnen.

b) Wenn Menschen wie Maschinen sind, erübrigt sich die Orientierung am Ethos der
Menschenrechte. In diesem Fall kann man von einer rein kognitiv orientierten degra-
dierenden Mensch-Maschine-Differenz sprechen, denn es gilt die Tatsache anzuerken-
nen, dass Menschen wie Maschinen sind.

Die inklusive Mensch-Maschine-Differenz untergliedert sich in zwei Gruppen von normativen
Problemen. Das Hybrisproblem, d.h., dass Menschen Maschinen schaffen, die wie Menschen
sind, wird primär in der Science-Fiction-Literatur und dem Feuilleton verhandelt.6 Hier geht
es darum, dass die Maschinen die Macht übernehmen und die Menschen unterwerfen. Eine
stärker normativ aufgeladene Kritik ist religiös inspiriert. Hier geht es explizit darum, dass es
menschliche Hybris wäre, solche Maschinen zu schaffen (vgl. Klinkhammer 1997).

Die zweite Gruppe bilden die normativen Anerkennungsprobleme, wonach Maschinen, welche
wie Menschen sind, einen menschenähnlichen normativen Status haben müssten. Dies ist einer-
seits ebenfalls ein beliebtes Thema im Bereich Science-Fiction7, andererseits werden derzeit
tatsächlich Maschinen entwickelt, die bislang von Menschen ausgeübte Tätigkeiten derart
ausüben, dass sich bereits praktisch die Frage nach ihrem normativen Status stellt. Ein Beispiel
hierfür sind Softbots, die im automatisierten Börsenhandel eigenständig Verträge abschließen,
oder Roboter, die ihre Reaktionen auf die Umwelt durch einen Lernprozess verändern (vgl.
Matsuzaki et al. 2016). Bei solchen künstlichen Wesen stellt sich die Frage, wie Verantwortung
zugerechnet werden kann, wenn eine solche Maschine einen Schaden anrichtet (vgl. Matthias
2004). Für Fälle derartiger Verantwortungsübernahmen im Rahmen von Haftungsproblemen
wird derzeit z.B. ein neuer rechtlicher Status diskutiert, der Status der ‚Elektronischen Person‘
(vgl. Beck 2016). Hierbei handelt es sich um eine künstliche Person, analog zur juristischen
Person. Die elektronische Person würde registriert werden und wäre selbst versichert. In die
Versicherung würden alle Herstellerinnen und evtl. die Nutzerinnen einzahlen. Die Statusbe-
sonderheit der elektronischen Person besteht darin, dass es sich nicht um eine menschliche
Person handelt, sondern um eine funktionsspezifische Personalitätskonstruktion. Die elektro-

6 Um nur einige Beispiele zu nennen: I, Robot (2014); The Matrix (1999); Demon Seed (1977); Der Golem, wie er
in die Welt kam (1920).

7 Vgl. Alex Garland (2014) „Ex Machina“, Film mit Oscar Isaac und Domhnall Gleeson.

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

517

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nische Person ist Person in einer besonderen Hinsicht: Sie kann zivilrechtlich für einzelne
Aktionen, die im Anwendungsbereich dieser Maschine liegen, zur Verantwortung gezogen wer-
den. Dieser Weg weist eine interessante Richtung auf, wie Maschinen einen rechtlichen Status
erhalten können, ohne dadurch die Mensch-Maschine-Grenze in ihrer faktischen Gültigkeit in
Frage zu stellen (vgl. Matsuzaki/Lindemann 2016).

Die zweite Fragerichtung unterteilt sich ebenfalls in zwei klar voneinander zu unterscheidende
Themencluster. Der normativen Problematisierung der degradierenden Mensch-Maschine-Dif-
ferenz zufolge müsse es verhindert werden, dass Menschen zu maschinenähnlichen Wesen
werden. Diese Themen werden in der romantischen Technikkritik (vgl. Klages 1913/2006) ver-
arbeitet und bilden auch einen wichtigen Bestandteil der marxistischen Verdinglichungskritik
(vgl. Marx 1890/1977). Demnach schaffen die Menschen Automatismen in ihren Beziehungen,
in dem sie ihre Beziehungen nicht nur objektivieren, sondern diesen Objektivationen – etwa in
Gestalt der Wertform der Ware – einen quasi naturhaften Charakter verleihen. Damit erschei-
nen den Menschen ihre Beziehungen im Sinne eines quasi naturgegebenen Automatismus, den
sie nur noch vollziehen können, statt ihn aktiv zu gestalten (vgl. Marx 1890/1977, S. 85ff.).

In einer modernen Terminologie könnte man sagen, dass Marx die kapitalistische Gesellschaft
als einen ungeheuren, von Menschen produzierten Softbot begreift, dessen Logik die Bezie-
hungen der Menschen zueinander bestimmt. Die oben beschriebenen Softbots, die Börsenkon-
trakte eingehen, machen deutlich, was die Verdinglichung der Beziehungen zwischen Käufern
und Verkäufern meinen kann. Das Verhältnis dieser Positionen ist derart automatisiert, dass
Menschen nicht mehr erforderlich sind, um es zu realisieren. Hier ist es nicht mehr nur so,
dass Warenbeziehungen fetischisiert sind, vielmehr funktioniert der Fetisch selbstständig, und
es ist fraglich, ob er die Menschen noch braucht. Erste Ansätze dazu kannte Marx bereits in
der Entwicklung industrieller Maschinen. Er arbeitet heraus, wie sich die Herrschaft der in der
Produktion der Maschine vergegenständlichten Arbeit, d.h. der toten Arbeit, über die lebendi-
ge Arbeit durchsetzt. Der Arbeiter wird zum Anhängsel der Maschine (vgl. Marx 1867/1977,
Kap. 13).

Der kognitiven Problematisierung der degradierenden Mensch-Maschine-Differenz zufolge gäl-
te es einzusehen, dass Menschen ohnehin wie Maschinen sind. Damit wird insgesamt die
Struktur des anthropologischen Quadrats unterminiert – einschließlich der Mensch-Tier-Gren-
ze. Wenn nämlich der Mensch wie eine Maschine zu begreifen ist, müsste dies erst recht
für Tiere gelten. Diese Fragerichtung enthält einen performativen Selbstwiderspruch, denn
bereits die Feststellung, dass Menschen wie Maschinen sind, enthält eine reflexive Erkennt-
nis, die gemäß dem Credo ‚Menschen sind Maschinen‘ eigentlich nicht möglich ist. Dieser
Widerspruch wird dadurch aufgelöst, dass in die Gruppe der Menschen eine Zweiteilung
eingeführt wird. Danach gibt es einerseits diejenigen Menschen, die zu einer reflexiven Einsicht
fähig und folglich keine Maschinen sind. Andererseits gibt es diejenigen Menschen, die wie
Maschinen sind und deshalb auch nicht zu einer reflexiven Einsicht in der Lage sind. Bei
Letzteren handelt es sich um technisch zu manipulierende Wesen. Der erstgenannten Gruppe,
den Reflexionsfähigen, kommt die Aufgabe zu, zum Wohle aller, d.h. auch der maschinell
kalkulierbaren Menschen, eine Gesellschaft zu kontrollieren. Die entsprechende Dystopie hat
Aldous Huxley (1932) in seinem Werk Schöne neue Welt formuliert. Diese setzt voraus, dass
es einige Menschen gibt, die nicht wie Maschinen sind und deshalb eine wissenschaftlich
geplante Welt durchsetzen können, in der die maschinenähnlichen Menschen wissenschaftlich
durchgeplant und reibungslos funktionieren können.

Gesa Lindemann

518

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Variation dieses Themas findet sich in der neueren Debatte zwischen Neurowissenschaf-
ten, Philosophie und Recht (vgl. Krüger 2007; Lampe et al. 2008). Hier geht es um die
Frage des freien Willens. Die Neurowissenschaften proklamieren, dass es einen freien Willen
nicht geben könne, da der Umweltbezug von menschlichen und tierischen Organismen durch
hochkomplexe neuronale Automatismen gesteuert werde (vgl. Roth 2004; Singer 2004). Dies
müssten die Philosophie und das Recht einsehen. Es wäre vielleicht sogar unmenschlich, neuro-
nale Automatismen als frei im Sinne des freien Willens anzusehen, denn man würde dadurch
menschlichen Organismen etwas zumuten, was diese niemals leisten können (vgl. Pauen 2010,
S. 12). Weitere gesellschaftliche Konsequenzen werden in dieser Debatte allerdings nicht gezo-
gen.

Bislang hat – analog zur Mensch-Tier-Unterscheidung – noch jede dramatisierende Infragestel-
lung der Mensch-Maschine-Grenze zu deren Restabilisierung geführt. Aus der Analyseperspek-
tive gesellschaftlicher Grenzregime geht es nicht um die Frage, ob die Infragestellung dieser
Grenzen wirklich möglich ist oder nicht. Es geht eher darum, dass eine faktische Infragestel-
lung als ein Indikator für eine grundlegende gesellschaftliche Veränderung zu verstehen wäre.

Die Irrealisierung der Grenze zu den Geistwesen

Die seit der Sattelzeit sich durchsetzende Dramatik der vier anthropologischen Grenzen ver-
deckt, dass es eine andere Grenze gibt, die in der Moderne weitgehend an Bedeutung verloren
hat: die Grenze zwischen Mensch und Geistwesen. Für das vormoderne Europa war dies
noch eine praktisch relevante Grenze. Geistwesen wie Teufel oder Dämonen galten als real
und diejenigen, die mit ihnen im Bunde standen, wurden als sozial gefährlich angesehen
und waren umfangreichen Verfolgungsmaßnahmen ausgesetzt, den Hexenverfolgungen (vgl.
Behringer 2001). Im Verlauf des 18. und 19. Jahrhunderts wurde aus der Tatsache, dass
es Teufel gibt und Hexen, die mit ihnen im Bunde stehen, ein Aberglaube, der nicht mehr
ernst zu nehmen war. Es gibt allerdings auch im Rahmen der modernen Vergesellschaftung
Gruppen, die in einem begrenzten Rahmen ein Wirklichkeitsverständnis etablieren, in dem es
Hexen, Teufel und Dämonen gibt. Es gibt auch Individuen, in deren Erfahrungswirklichkeit
Geister oder Dämonen real vorkommen. Aber es gibt zugleich eine Vielzahl organisatorischer
Einrichtungen (Psychiatrie) und psychologisch-psychiatrischer Diskurse, deren Aufgabe darin
besteht, ein solches Weltverständnis als nicht allgemein verbindlich zu beschreiben und es
damit zu marginalisieren.

Um diese Marginalisierungsprozesse in ihrer Bedeutung zu erfassen, ist zu berücksichtigen,
dass Menschen im Sinne des anthropologischen Quadrats in normativer Hinsicht eine Sonder-
stellung haben. Ihnen kommen subjektive Rechte zu. Dies beinhaltet auch das Recht, sich eine
eigene Vorstellung von der Welt zu bilden und dieser im Alltag zu folgen. Solange andere
Menschen dadurch nicht in Mitleidenschaft gezogen werden, wird menschlichen Individuen in
der Moderne ein sehr weitgehendes Recht auf die individuelle Ausgestaltung ihres praktischen
Weltverständnisses zugestanden. Menschen können z.B. davon ausgehen, dass sie zur Rettung
von Gott und Welt verpflichtet sind und entsprechend handeln. Solange es ihnen zugleich
möglich ist, sich an die allgemein verbindlichen Regeln zu halten, stellt dies kein Problem dar
(vgl. Lindemann 2018, S. 133f.).

2.5

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

519

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Modernes Grenzregime und gesellschaftliche Differenzierung

Die Analyse gesellschaftlicher Grenzregime fördert als Ergebnis zutage, dass auch der natürli-
che verkörperte Mensch als eine gesellschaftliche Institution zu begreifen ist. Das menschliche
Körperindividuum gleich an Freiheit und Würde ist das Resultat einer bemerkenswerten staat-
lichen Organisationsleistung (mitgliedschaftliche Erfassung der Staatsangehörigen), die ihrer-
seits an die kirchlichen Organisationsleistungen (Tauf-, Ehe- und Sterbebücher) anschließt und
sie weiterentwickelt. Dabei zeigt sich eine interessante historische Pfadabhängigkeit. Der allge-
meine Rechtsstatus der geborenen Körperindividuen baut auf dem mit der Taufe etablierten
allgemeinen Rechtsstatus der christlichen Seelen auf. Durch die Taufe wurden Neugeborene
aus den familiären Zusammenhängen gelöst und der Familie wurde die absolute Macht über
die Neugeborenen genommen. Der moderne Staat schließt an diese Organisationsleistung nicht
nur an, sondern baut sie mit der Durchsetzung der Beurkundung des Personenstandes (Doku-
mentation der Geburt, des Ehestandes, des Todes) aus. Der Staat gewährleistet organisatorisch,
dass sowohl die Geburt als auch jeder Tod dokumentiert wird. Der Übergang neuer Glieder in
die Gesellschaft und aus ihr heraus wird nicht mehr in Form der Taufe, sondern in Form der
natürlichen Geburt institutionalisiert, indem er unter die Kontrolle der Medizin gestellt wird
(vgl. hierzu insgesamt ebd., Kap. 1).

Genaugenommen findet die Institutionalisierung des menschlichen Körperindividuums im Zu-
sammenspiel zwischen der politisch machtvoll durchgesetzten mitgliedschaftlichen Verfasstheit
des Staates, der naturwissenschaftlich orientierten Medizin und der Familie statt. Anders ge-
sagt: Die Familie ermöglicht das Individuum als diesseitigen Körper. Das Leben der Geborenen
wird gegen die Familie unmittelbar vom Staat garantiert, der seine Garantenfunktion gegen die
Familie vermittels spezialisierter Behörden sowie der Medizin durchsetzt. Letztere bringt ihre
eigene Sinnlogik in diese Vermittlung ein, indem sie den Geborenen als biologisch-natürliches
Wesen begreift. Damit entsteht eine neue institutionelle Form: das menschliche Körperindivi-
duum mit einem allgemeinen Rechtsstatus, der Freiheit und Würde garantiert. Diese durch
den Staat garantierte Institution wird von ihrer Struktur her aber nicht in die Grenzen des
Staates eingeschlossen, denn der Staat begrenzt sich im Zugriff auf das menschliche Individu-
um. Dadurch wird dieses frei, sich in beliebiger Weise zu vergesellschaften. Hier liegt der
Zusammenhang zwischen dem modernen gesellschaftlichen Grenzregime und der horizontalen
Differenzierung. Menschliche Körperindividuen können sich in beliebiger Weise zu Gruppen
zusammenschließen, etwa zu Freundesgruppen, zu Organisationen oder sich zu sozialen Bewe-
gungen zusammenfinden. Sie können unterschiedlich orientierte Handlungszusammenhänge
institutionalisieren, wie etwa Wirtschaft oder Wissenschaft. Damit garantiert der Staat ein
institutionelles Individuum, welches die Grenzen des Staates in Richtung weltgesellschaftlicher
Handlungs- und Kommunikationszusammenhänge überschreiten kann. Der Bürger soll als
Mensch weltweit mit allen anderen Menschen kommunizieren, d.h., Handel treiben oder
wissenschaftlichen Austausch pflegen können. Deshalb können die Grenzen der Vergesellschaf-
tung nicht mit den Grenzen des Staates identifiziert werden (vgl. ebd., Kap. 2).

Anders gesagt: Die mitgliedschaftliche Verfasstheit von Politik und Recht basiert auf einem na-
tionalstaatlichen Bezug. Im Rahmen des Nationalstaates wird der Bürger zugleich als Mensch
verstanden, der sich über den Nationalstaat hinausgehend weltweit vergesellschaften kann.
Die weltgesellschaftlich ausgerichtete Sinnorientierung am Menschen übersteigt den Rahmen
der mitgliedschaftlich verfassten Handlungsbereiche von Recht und Politik. Indem Politik und
Recht eine auf den Menschen hin orientierte Sinngeneralisierung ermöglichen, wird der An-

3.

Gesa Lindemann

520

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schluss an die weltgesellschaftliche Orientierung ermöglicht. Damit wird die Struktur horizon-
taler Differenzierung ausgebildet. Es entstehen weltgesellschaftlich orientierte Handlungszu-
sammenhänge auf der Grundlage mitgliedschaftlich verfasster Handlungszusammenhänge. Die
weltgesellschaftlich orientierten Handlungszusammenhänge können von den mitgliedschaftlich
verfassten Zusammenhängen nicht einfach kontrolliert werden. Die Organisationsleistungen
von Politik und Recht garantieren die Bedingungen der Weltgesellschaft und die weltgesell-
schaftlich orientierten Handlungszusammenhänge garantieren den mitgliedschaftlich verfassten
diejenigen Orientierungen, die notwendig sind, um die Begrenzungen des Staates zu transzen-
dieren. Ohne den Zwang dazu, die mitgliedschaftliche Verfasstheit zu transzendieren, bestünde
die Gefahr, den Menschen total in den Staat zu vereinnahmen. Und umgekehrt würde die
weltgesellschaftliche Orientierung ihre Grundlage, den Menschen, zerstören, wenn sie diesen
als Weltbürger gegenüber seiner organisatorischen Absicherung im Nationalstaat isolierte (vgl.
ebd., Kap. 3).

Im konflikthaften Zusammenspiel zwischen den mitgliedschaftlich verfassten und den welt-
gesellschaftlich orientierten Handlungszusammenhängen entwickelt sich die moderne Form
horizontaler Differenzierung. In diesem Rahmen existieren unterschiedliche Gruppen- und
Handlungszusammenhänge nebeneinander. Sie stehen nicht in einem hierarchischen Weisungs-
verhältnis. Durch Politik und Recht wird zwar ein allgemeiner Rahmen festgelegt, aber was die
Fragen des guten moralischen Lebens betrifft, soll auch der Staat den Familien, Freundeskrei-
sen oder Organisationen keine Vorschriften machen dürfen. Es ist erlaubt, sich Ehe- oder Han-
delspartner außerhalb der nationalstaatlichen Grenzen zu suchen. Wirtschaftsunternehmen
sollen ihren Organisationsmitgliedern keine Vorschriften über die Familienbildung machen
können und Familien haben keine Weisungsbefugnis gegenüber Freundeskreisen, in denen sich
ihre Kinder aufhalten usw.

Der Staat bildet zwar das organisatorische Rückgrat horizontaler Differenzierung, aber da der
Handlungsbereich der Politik die Staatsbürger nicht vollständig vereinnahmt, sondern diese
als Menschen freisetzt, sich beliebig zu vergesellschaften, bildet sich eine Weltgesellschaft.
Deren institutionelle Elemente bilden die menschlichen Körperindividuen gleich an Freiheit
und Würde. Besonders das konflikthafte Verhältnis von mitgliedschaftlich verfasster Politik
und weltgesellschaftlich orientierter Wirtschaft scheint für die Aufrechterhaltung dieser Diffe-
renzierungsform von Bedeutung zu sein. Horizontale Differenzierung beinhaltet ein prekäres
Gleichgewicht primär zwischen diesen Handlungs- und Kommunikationszusammenhängen.
Das Gleichgewicht bleibt prekär, weil es sowohl auf Seiten der Politik als auch auf Seiten der
Wirtschaft die Tendenz gibt, den Menschen vollständig zu vereinnahmen, d.h., den Menschen
ausschließlich als ein wirtschaftliches oder politisches Wesen zu bestimmen. Die Grenzen des
Sozialen erfahren auf diese Weise eine in sich spannungsvolle Bestimmung. Menschen und von
Menschen gebildete Zusammenhänge (etwa Organisationen) sind die staatlich ermöglichten
Akteure einer weltweit ausgreifenden Vergesellschaftung.

Forschungsperspektiven

Die Perspektive gesellschaftlicher Grenzregime eröffnet für die Sozialwissenschaften in mehr-
facher Hinsicht Forschungsperspektiven. Zum einen erlaubt es dieses Konzept zu begreifen,
dass das menschliche Körperindividuum gleich an Freiheit und Würde eine normativ relevante
Institution ist – es ist in keinem Fall als eine natürliche Voraussetzung zu begreifen. Diese

4.

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

521

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einsicht zwingt dazu, die sozialtheoretischen Prämissen der sozialwissenschaftlichen Forschung
reflexiv in den Blick zu nehmen. Es erscheint z.B. bis auf Weiteres als unmöglich, handlungs-
theoretische Konzepte einfach weiter zu verwenden, denn sie setzen das handelnde menschliche
Körperindividuum als solches voraus und sind daher untauglich, diesen institutionellen Sach-
verhalt selbst analytisch in den Blick zu nehmen.

Der Zusammenhang zwischen modernem Grenzregime und horizontaler Differenzierung weist
auf den engen Zusammenhang von Nationalstaaten bzw. deren Grenzen und dem moralischen
Universalismus des Ethos der Menschenrechte hin (vgl. auch Banse in diesem Band). Hannah
Arendt (1949) hatte bereits kurz nach dem Zweiten Weltkrieg auf diesen Zusammenhang
aufmerksam gemacht und ihn als praktisches normatives Problem beschrieben. Sie begreift
deshalb das Recht gegenüber einem Staat, Rechte geltend machen zu können, als das grundle-
gende Menschenrecht. Arendt erfasst aber nicht den systematischen Zusammenhang zwischen
horizontaler Differenzierung und dem Universalismus der Menschenwürde. Dies wird erst
durch die Theorie gesellschaftlicher Grenzregime verständlich. Die kritisch aufgeladene Grenz-
regimeforschung im Anschluss an Foucault könnte aus diesem Zusammenhang neue Einsich-
ten gewinnen. Der normative Maßstab, dass kein Mensch von einem Leben in Freiheit und
Würde auszuschließen sei, spielt einseitig den Universalismus der Menschenwürde gegen die
nationalstaatlichen bzw. europäischen Begrenzungspraktiken aus. Damit bleibt unbegriffen,
dass zwischen der nationalstaatlichen Grenzziehung und dem moralischen Universalismus der
Menschenwürde bzw. der Menschenrechte ein immanenter Zusammenhang besteht. Erst wenn
dieser Zusammenhang verstanden wird, kann eine realistische Kritik etwa am „europäischen
Grenzregime“ (vgl. Hess et al. 2015) formuliert werden (Lindemann 2018, 385ff.).

Der moralische Universalismus bildet auch den normativen Bezugspunkt für andere Formen
der Gesellschaftskritik. Die sozialen Grenzen, die etwa Arbeiter, Frauen oder Schwule, Lesben
sowie andere Minderheitengruppen von einer allgemeinen gesellschaftlichen Teilhabe ausge-
schlossen haben, wurden im Namen des moralischen Universalismus der Menschenrechte
von sozialen Bewegungen kritisiert und mehr oder weniger erfolgreich verändert. Die Arbei-
terbewegung des 19. und 20. Jahrhunderts kämpfte dafür, dass Arbeiter als Menschen nicht
vollständig von der Wirtschaft vereinnahmt werden können. Die Frauenbewegung stritt dafür,
dass die Existenz von Frauen nicht auf die Familie beschränkt werden dürfe. Stattdessen
sollten sie als Menschen das Recht haben, sich in einer individuell bestimmten Weise zu
vergesellschaften. Die Kämpfe der Emanzipationsbewegungen zeigen, dass das gesellschaftliche
Grenzregime der europäisch-nordamerikanischen Moderne einen moralischen Überschuss auf-
weist, der eine allgemeine Kritik an gesellschaftlichen Grenzziehungen ermöglicht (vgl. Bruns
in diesem Band). Hieraus ergibt sich eine neue gesellschaftstheoretisch orientierte Perspektive
auf soziale Bewegungen (vgl. Lindemann 2018, Kap. 3). Soziale Bewegungen werden durch
das moderne Grenzregime ermöglicht und diese Bewegungen erzeugen bzw. stabilisieren die
Bedingungen horizontaler Differenzierung, indem sie dafür eintreten, dass die menschlichen
Körperindividuen nicht einseitig durch die Logik einzelner Gruppen- oder Handlungszusam-
menhänge bestimmt werden.

Weiterhin ergeben sich in der Perspektive gesellschaftlicher Grenzregime neue Möglichkeiten
des Kulturvergleichs, indem untersucht wird, welche Arten von Akteuren in welcher Weise
ein normativer Status zukommt. Die Besonderheiten des christlichen europäisch-nordamerika-
nischen Wegs in die horizontale Differenzierung, d.h. in die Moderne, lassen sich in einer
grenzregimetheoretischen Perspektive besser erfassen. Das christliche Abendland war bereits

Gesa Lindemann

522

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über Jahrhunderte durch eine große Organisationsleistung geprägt, für die es in anderen Glau-
bensrichtungen kein Äquivalent gibt. Weder der Islam noch der Buddhismus haben eine der
verpflichtenden Kindstaufe vergleichbare Institution entwickelt. Dies erlaubt einen neuen Blick
auf die unterschiedlichen Wege in die Moderne und führt auf die Frage, ob es technologische
Hochentwicklung unabhängig von horizontaler Differenzierung und der damit einhergehenden
Orientierung am Ethos der Menschenrechte geben kann.

Es ist wahrscheinlich nicht auszuschließen, dass es im Rahmen der gegenwärtigen Vergesell-
schaftung miteinander konkurrierende Grenzregime gibt. Dies führt u.a. zu neuen religions-
soziologischen Fragen: Wie koordinieren etwa streng gläubige Christen oder Muslime ihre
religiös eingehegten Grenzregime, in deren Rahmen es Engel oder Geister geben mag, mit
dem modernen Grenzregime? Im Rahmen einer solchen Perspektive würden die existenziellen
Konflikte, in die Gläubige in modernen Gesellschaften gezwungen werden, deutlicher zutage
treten.

Weiterführende Literatur
Evans, E. P. (1906): The Criminal Prosecution and Capital Punishment of Animals. London/Boston: Faber

and Faber.
Luckmann, Thomas (1970): On the Boundaries of the Social World. In: Natanson, Maurice (Hrsg.):

Phenomenology and Social Reality. Essays in Memory of Alfred Schutz. The Hague: Nijhoff, S. 73–100.
Lüdtke, Nico (2015): Das Soziale ohne Grenzen? Eine historisch-wissenssoziologische Analyse zu den

Grenzen der Sozialwelt in der Frühen Neuzeit. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.
Lindemann, Gesa (2014): Weltzugänge. Die mehrdimensionale Ordnung des Sozialen. Weilerswist: Vel-

brück Wissenschaft.
Lindemann, Gesa (2018): Strukturnotwendige Kritik. Theorie der modernen Gesellschaft, Bd. 1. Weilers-

wist: Velbrück Wissenschaft.

Literaturverzeichnis
Arendt, Hannah (1949): Es gibt nur ein einziges Menschenrecht. In: Die Wandlung 4, S. 754–770.
Beck, Susanne (2016): The Problem of ascribing legal responsibility in the case of robotics. AI & Society

31, H. 4, S. 473–481.
Behringer, Wolfgang (2001): Heinrich Kramers „Hexenhammer“: Text und Kontext. In: Schmauder, An-

dreas (Hrsg.): Frühe Hexenverfolgung in Ravensburg und am Bodensee. Konstanz: UVK, S. 83–124.
Berger, Peter Ludwig/Luckmann, Thomas (1966/1980): Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklich-

keit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt/M.: Fischer.
Bergmann, Anna (2005): Der entseelte Patient. Die moderne Medizin und der Tod. Berlin: Aufbau.
Büsing, Sarah Marie (2021): Die Erdeutung von Wille und Wohl bei medizinisch-ethischen Behandlungs-

entscheidungen in der Frühgeborenenintensivmedizin in Deutschland und der Schweiz. Dissertation an
der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg.

Cavalieri, Paola/Singer, Peter (Hrsg.) (1993/1996): Menschenrechte für die großen Menschenaffen. Mün-
chen: Goldmann.

Darwin, Charles (1871): The descent of man and selection in relation to sex, 2 Volumes. London: Murray.
Descola, Philippe (2005/2011): Jenseits von Natur und Kultur. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Duden, Barbara/Schlumbohm, Jürgen/Veit, Patrice (Hrsg.) (2002): Geschichte des Ungeborenen. Zur Er-

fahrungs- und Wissenschaftsgeschichte der Schwangerschaft. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Durkheim, Émile (1950/1999): Physik der Sitten und des Rechts, Frankfurt/M.: Suhrkamp
Foucault, Michel (1963/1988): Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärztlichen Blicks. Frank-

furt/M.: Fischer.
Foucault, Michel (1975/1979): Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt/M:

Suhrkamp.
Fuchs, Richard (1996): Tod bei Bedarf. Das Mordsgeschäft mit der Organtransplantation. Frankfurt/M./

Berlin: Ullstein.
Graumann, Sigrid (2012): Die Geburt als Grenze zur Konstitution sozialer Personen: Ein soziologisch-

theoretischer Beitrag zur bioethischen Diskussion über Spätabbrüche und die Behandlung von Früh-
chen. In: Joerden, Jan/Hilgendorf, Eric/Petrillo, Natalia/Thiele, Felix (Hrsg.): Menschenwürde in der
Medizin: Quo vadis? Baden Baden: Nomos, S. 13–32.

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

523

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hess, Sabine/Kasparek, Bernd/Schwertl, Magdalena/Sontowski, Simon (2015): Europäisches Grenzregime.
Einleitung zur ersten Ausgabe. In: movements. Journal for Critical Migration and Border Regime
Studies 1, H. 1, online: http://movements-journal.org/issues/01.grenzregime/02.einleitung.html,
18.05.2019.

Huxley, Aldous (1932): Brave new world. Ditzingen: Reclam.
Kelsen, Hans (1946/1982): Vergeltung und Kausalität. Wien/Köln/Graz: Böhlau.
Kessel, Martina (2001): Die Angst vor dem Scheintod im 18. Jahrhundert. Körper und Seele zwischen

Religion, Magie und Wissenschaft. In: Schlich, Thomas/Wiesemann, Claudia (Hrsg.): Hirntod. Zur
Kulturgeschichte der Todesfeststellung. Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 133–166.

Klages, Ludwig (1913/2006): Mensch und Erde. Bonn: Bouvier.
Klinkhammer, Gisela (1997): Entschieden gegen eugenische Tendenzen. Kirchenwort zur pränatalen Dia-

gnostik. Deutsches Ärzteblatt 94, H. 22, S. 1485.
Krüger, Hans Peter (Hrsg.) (2007): Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Sonderband 15: Hirn als Subjekt.

Philosophische Grenzfragen der Neurobiologie. Berlin: Akademie.
Lampe, Ernst-Joachim/Pauen, Michael/Roth, Gerhard (Hrsg.) (2008): Willensfreiheit und rechtliche Ord-

nung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Lindemann, Gesa (1993/2011): Das paradoxe Geschlecht. Transsexualität im Spannungsfeld von Körper,

Leib und Gefühl. Wiesbaden.
Lindemann, Gesa (2003): Beunruhigende Sicherheiten. Zur Genese des Hirntodkonzepts. Konstanz: Uni-

versitätsverlag.
Lindemann, Gesa (2018): Strukturnotwendige Kritik. Theorie der modernen Gesellschaft, Bd. 1. Weilers-

wist: Velbrück Wissenschaft.
Lindemann, Gesa (2020): Die Ordnung der Berührung. Staat, Gewalt und Kritik in Zeiten der Coronakri-

se. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.
Luckmann, Thomas (1970): On the Boundaries of the Social World. In: Natanson, Maurice (Hrsg.):

Phenomenology and Social Reality. Essays in Memory of Alfred Schutz. The Hague: Nijhoff, S. 73–100.
Lüdtke, Nico (2015): Das Soziale ohne Grenzen? Eine historisch-wissenssoziologische Analyse zu den

Grenzen der Sozialwelt in der Frühen Neuzeit. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft.
Luhmann, Niklas (1965/1999): Grundrechte als Institution. Berlin: Duncker und Humblot.
Luhmann, Niklas (1971/2005): Die Weltgesellschaft. In: Ders.: Soziologische Aufklärung 2. Aufsätze zur

Theorie der Gesellschaft. Wiesbaden: VS, S. 63–88.
Luhmann, Niklas (1972): Rechtssoziologie, 2. Bde., Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde. Frankfurt/M.: Suhrkamp.
Marx, Karl (1867/1977): Das Kapital, Bd. 1. Berlin: Dietz.
Matsuzaki, Hironori/Lindemann, Gesa (2016): The autonomy-safety-paradox of service robotics in Euro-

pe and Japan – a comparative analysis. In: AI & Society 31, H. 4, S. 501–517.
Matsuzaki, Hironori/Straub, Ilona/Lindemann, Gesa (2016): Going beyond the laboratory. Social robotics

in everyday-life. In: AI & Society 31, H. 4, S. 441–444.
Matthias, Andreas (2004): The responsibility gap: Ascribing responsibility for the actions of learning

automata. In: Ethics and Information Technology 6, H. 3, S. 175–183.
Meyer, Christoph H.F. (2013): Taufe und Person im ersten Jahrtausend Beobachtungen zu den christlichen

Wurzeln einer Grundkategorie europäischen Rechtsdenkens. In: Rechtsgeschichte 21, S. 89–117.
Neumann, Almut (2007): Teufelsbund und Teufelspakt (Mittelalter). In: Gersmann, Gudrun/Moeller, Kat-

rin/Schmidt, Jürgen-Michael (Hrsg.): Lexikon zur Geschichte der Hexenverfolgung. http://www.historic
um.net/no_cache/persistent/artikel/5527/, 07.12.2007.

Parsons, Talcott (1971/1985): Das System moderner Gesellschaften. Weinheim, München: Juventa.
Pauen, Michael (2010): Einleitung: Teil I: Philosophische und psychologische Beiträge. In: Lampe, Ernst-

Joachim/Pauen, Michael/Roth, Gerhard (Hrsg.): Willensfreiheit und rechtliche Ordnung. Frankfurt/M.:
Suhrkamp, S. 9–16.

Pernick, Martin S. (1988): Back from the Grave: Recurring Controversies over Defining and Diagnosing
Death in History. In: Zaner, Richard M. (Hrsg.): Death: Beyond Whole-brain Criteria. Dordrecht,
Boston, London: Kluwer, S. 17–74.

Roth, Gerhard (2004): Worüber dürfen Hirnforscher reden – und in welcher Weise. Deutsche Zeitschrift
für Philosophie 52, H. 2, S. 221–234.

Rothhaar, Markus/Hähnel, Martin/Kipke, Roland (Hrsg.) (2017): Der manipulierbare Embryo. Pader-
born: mentis.

Rüve, Gerlind (2008): Scheintod. Zur kulturellen Bedeutung der Schwelle zwischen Leben und Tod um
1800. Bielefeld: transcript.

Said, Edward (1978): Orientalism. New York: Pantheon Books.

Gesa Lindemann

524

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schaeffer, Katja (2021): Behandlungsentscheidungen bei Frühgeborenen – eine theoriegeleitete, ethnogra-
phische Untersuchung. Dissertation an der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg.

Singer, Wolf (2004): Selbsterfahrung und neurobiologische Fremdbeschreibung. Zwei konfliktträchtige
Erkenntnisquellen. Deutsche Zeitschrift für Philosophie 52, H. 2, S. 235–255.

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

525

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506 - am 23.01.2026, 22:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einleitung
	2. Das anthropologische Quadrat
	2.1 Lebensanfang
	2.2 Lebensende
	2.3 Mensch-Tier
	2.4 Mensch-Maschine
	2.5 Die Irrealisierung der Grenze zu den Geistwesen

	3. Modernes Grenzregime und gesellschaftliche Differenzierung
	4. Forschungsperspektiven
	Literaturverzeichnis

