Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das
anthropologische Quadrat

Gesa Lindemann

Abstract

Die Theorie gesellschaftlicher Grenzregime fiithrt die Frage nach den Grenzen von Vergesell-
schaftung mit der Frage nach der Differenzierung von Gesellschaften zusammen. Vergesell-
schaftung von ihren Grenzen her zu denken, heifst die Frage nach dem moralischen Status von
Beteiligten zu stellen. Die Art und Weise, wie Gesellschaften diese Frage beantworten, hingt
mit der Art ihrer Differenzierung zusammen. Der Beitrag skizziert die Struktur der modernen
Grenzziehung zwischen Personen und anderen Wesen, untersucht das Verhiltnis zwischen
der Analyse gesellschaftlicher Grenzregime zu anderen Grenzregimeanalysen und arbeitet die
Bedeutung des modernen gesellschaftlichen Grenzregimes fiir das normative Selbstverstandnis
der Moderne heraus.

Schlagworter

Grenzen des Sozialen, anthropologisches Quadrat, Mensch, Staat

1. Einleitung

Es gehort zu den wichtigen Einsichten der Gesellschaftstheorie, dass Gesellschaft nicht mit
staatlich begrenzten Gesellschaften gleichgesetzt werden kann. Bereits 1971 hatte Niklas Luh-
mann (vgl. 1971/2005) den Begriff , Weltgesellschaft eingefiihrt und darauf aufmerksam
gemacht, dass die moderne, von ihm als funktional differenziert bezeichnete Gesellschaft nicht
bzw. nicht ausschliefSlich mit Bezug auf den Staat begriffen werden konne. Vielmehr sei diese
Gesellschaft in sachlich ausdifferenzierte Kommunikationssphidren untergliedert: Wirtschaft,
Politik, Recht, Wissenschaft usw. (vgl. Luhmann 1997, Bd. 2, S. 743ff.). Einzig das Rechtssys-
tem sowie das politische System bzw. der Staat seien regional begrenzt, wihrend die Systeme
Wirtschaft und Wissenschaft nur als weltgesellschaftlich ausgreifende Funktionssysteme zu
begreifen seien. Nicht die regionale und politische Begrenzung, sondern die weltgesellschaftli-
che Orientierung seien das zentrale Merkmal der modernen Gesellschaft. Es ist daher leicht
einzusehen, dass die Grenzen von Gesellschaft nicht mit ,,Staatsgrenzen® gleichgesetzt werden
konnen (vgl. auch Schroer in diesem Band).

In der Gesellschaftstheorie wurden bislang die Grenzen des Kreises moralisch relevanter Ak-
teure nicht explizit in den Blick genommen. Dies liegt daran, dass Gesellschaft implizit als
Vergesellschaftung von Menschen begriffen wird. Damit folgt die Gesellschaftstheorie dem
normativen Selbstverstindnis der transatlantischen Moderne!, wonach im Rahmen des Ethos
der Menschenrechte dem Menschen eine normativ herausgehobene Sonderstellung zukommt.
Die Identifikation des Kreises moralisch relevanter Akteure mit dem Kreis der lebenden Men-
schen bleibt deshalb eine weitgehend unreflektierte Annahme und charakterisiert als solche
den soziologischen Mainstream. Mit Bezug auf die ethnologische Forschung war diese Gleich-

1 Unter ,transatlantischer Moderne® verstehe ich die Gesellschaftsordnung, die sich in Westeuropa und Nordameri-
ka in der Sattelzeit (Koselleck), d.h. zwischen 1750 und 1850, herausgebildet hat. Es ist eine empirische Frage, ob
auch andere Weltregionen in diesem Sinne als modern zu bezeichnen sind.

506

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

setzung schon seit Lingerem fragwiirdig geworden (fiir einen neueren zusammenfassenden
Uberblick vgl. Descola 2005/2011). Die Bedeutung der ethnologischen Einsichten fiir die
Soziologie wurde nur zogerlich wahrgenommen. Thomas Luckmann (1970) gehorte zu den
wenigen, der sich mit diesen Forschungen auseinandersetzte und kam zu dem Ergebnis, dass
die Grenzen des Sozialen im Wesentlichen mit den Grenzen des Moralischen zusammenfallen.
Sozialen Akteuren bzw. Personen komme ein moralischer Status zu. Sie konnen normative
Erwartungen verletzen bzw. ihre normativen Erwartungen konnen von Personen verletzt wer-
den. Man kann sich das an einem einfachen Beispiel verdeutlichen. Gegenwirtig gelten Baume
nicht als soziale Akteure. Wenn ein Baum auf einen Menschen fillt und dieser dadurch zu
Tode kommt, so ist das kein moralischer Sachverhalt. Ein Baum ist nicht dazu in der Lage,
die Norm zu verletzen, wonach Menschen nicht getotet werden sollen. Es wire allerdings ein
moralischer und auch ein rechtlicher Sachverhalt, wenn ein Mensch den Baum angesigt hatte,
damit dieser auf einen anderen Menschen fillt. Ein Mensch kann die normative Erwartung,
dass Menschen nicht getotet werden sollten, verletzen. Luckmanns zentrale Einsicht besteht
darin, dass es Gesellschaften gibt, in denen nicht nur Menschen, sondern auch Tiere oder
Pflanzen oder Geister bzw. Gotter oder Gott als soziale Akteure zihlen. Im Prinzip sei der
Kreis derjenigen, die als moralisch relevante soziale Akteure gelten konnen, offen (vgl. auch
Luckmann 1970; Kelsen 1946/1982; Descola 2005/2011), aber im Rahmen eines jeden Verge-
sellschaftungsprozesses wird dieser Kreis in einer verbindlichen Weise begrenzt.

Die Theorie gesellschaftlicher Grenzregime fuhrt die Frage nach den Grenzen von Vergesell-
schaftung mit der Frage nach der Differenzierung von Gesellschaften zusammen. Es geht
also um die Frage, wie die Begrenzung von Vergesellschaftung mit der Differenzierung von
Gesellschaft zusammenhingt. Fiir die moderne Gesellschaft heifst das, die Begrenzung der
Vergesellschaftung auf Menschen geht einher mit einer spezifischen Form gesellschaftlicher
Differenzierung: der horizontalen Differenzierung.?

Dieses Verstandnis gesellschaftlicher Grenzregime unterscheidet sich in charakteristischer Wei-
se etwa von dem an Foucault angelehnten Grenzregimeverstindnis, welches in den Analysen
der europaischen Grenzsicherung in Anschlag gebracht wird (vgl. Hess et al. 2015; Hess/
Schmidt-Sembdner in diesem Band). Diese Analysen setzen voraus, dass es einen Kreis mora-
lisch relevanter Wesen gibt, die ein Recht auf ein Leben in Freiheit und Wiirde haben, nimlich
lebende Menschen. Wenn der Kreis moralisch relevanter Wesen mit dem Kreis der Menschen
identisch ist, ist es kritikwiirdig, wenn einige Menschen von den Moglichkeiten ausgeschlossen
werden, innerhalb der EU ein Leben in Freiheit und Wiirde zu fithren, sondern dem sicheren
Tod ausgesetzt sind.

Damit klart sich der Status der Theorie gesellschaftlicher Grenzregime im Verhiltnis etwa zu
foucaultschen Grenzregimeanalysen. Letztere setzen einen allgemeinen normativen Ordnungs-
rahmen voraus, ohne ihn als solchen zu thematisieren. Die Theorie gesellschaftlicher Grenz-
regime bezieht den allgemeinen normativen Ordnungsrahmen von Vergesellschaftung in die
Analyse ein und rekonstruiert auf diese Weise auch die Bedingungen normativer Kritik an kon-

2 Horizontale Differenzierung beschreibt eine gesellschaftliche Ordnung, in der unterschiedliche Handlungsbereiche
nicht in einem vertikalen, d.h. hierarchischen Verhiltnis zueinanderstehen, sondern in einem horizontalen Ver-
hiltnis nebeneinanderstehen. Politik und Recht auf der einen Seite sowie etwa die Wirtschaft auf der anderen
Seite stehen nicht in einem hierarchischen Verhiltnis zueinander, sondern in einem Verhiltnis wechselseitiger
Abhingigkeit, ohne eindeutige Dominanz des einen oder anderen Bereichs. Parsons (1971/1985) und Luhmann
(1997) sprechen von funktionaler Differenzierung. Fiir eine genauere Darstellung des Unterschieds zwischen
horizontaler und funktionaler Differenzierung vgl. Lindemann (2018, S. 137f.; 2020, 63ff)

507

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann

kret ablaufenden Grenzziehungsprozessen innerhalb des Kreises moralisch relevanter Akteure.
Auf diese Weise wird verstandlich, warum es in modernen Gesellschaften skandalisiert werden
kann, wenn vor Hunger und politischer Verfolgung flichende Menschen im Mittelmeer nicht
gerettet oder ethnische, religiose oder sexuelle Minderheiten diskriminiert und verfolgt werden.

Der Kreis moralisch relevanter Akteure wird innerhalb der Theorie gesellschaftlicher Grenzre-
gime als personaler Seinskreis bezeichnet. Es ist ein Kennzeichen der modernen Vergesellschaf-
tung, dass der personale Seinskreis auf den Kreis der lebenden Menschen begrenzt wird. Die
Grenzen des Menschlichen werden anhand einer vierfachen Abgrenzung gezogen, die ich als
das ,anthropologische Quadrat® (vgl. Lindemann 2018, S. 101ff.) bezeichne. Hierzu gehoren
die Grenzen am Lebensanfang und am Lebensende sowie die Mensch-Tier- und die Mensch-
Maschine-Grenze. Das Besondere dieser Grenzziehungen besteht darin, dass die Grenzen des
Menschlichen mit den Grenzen des Sozialen zusammenfallen. Man kann sich dies verdeutli-
chen, indem man die Grenzen in den Blick nimmt, die in der europiischen Vormoderne noch
relevant waren, etwa die abgrenzende Unterscheidung zwischen Menschen und Damonen oder
Teufeln. Diese waren relevant, wenn es um die Frage ging, ob ein Mensch von einem Teufel
besessen war oder ob er einen Pakt mit ihm geschlossen hatte. Offensichtlich waren diese
Grenzen des Menschlichen nicht identisch mit den Grenzen des Sozialen, denn es war méglich,
mit dem Teufel einen Vertrag zu schliefSen, also eine soziale Beziehung einzugehen (vgl. Neu-
mann 2007). Die moderne, d.h. die horizontal differenzierte Gesellschaft, scheint die erste zu
sein, die die Grenzen des Sozialen eindeutig mit den Grenzen des Menschlichen identifiziert, sie
ist gewissermafSen die erste Gesellschaft, die aus menschlichen Kérperindividuen besteht.?

Die Ausbildung des anthropologischen Quadrats ist ein integraler Bestandteil der Entwicklung
hin zur modernen Form gesellschaftlicher Differenzierung, der horizontalen Differenzierung.*
Die Theorie der horizontalen Differenzierung unterscheidet sich von derjenigen der funktio-
nalen Differenzierung im Wesentlichen in zwei Punkten. Erstens: Analytisch kommt dem
Institutionenbegriff eine zentrale Bedeutung zu und nicht wie in der Theorie funktionaler
Differenzierung dem Systembegriff. Zweitens: Gegenstandsbezogen geht die Theorie funktio-
naler Differenzierung von einer Mehrzahl von Systemen aus, die nebeneinanderstehen. Im Un-
terschied dazu stellt die Theorie horizontaler Differenzierung die Differenzierung zweier Typen
von Handlungszusammenhingen in den Mittelpunkt: zum einen mitgliedschaftlich verfasste
und zum anderen weltgesellschaftlich orientierte Handlungs- und Kommunikationszusammen-
hange (vgl. Lindemann 2018, S. 157ff.).

Erstens: Der in der Theorie horizontaler Differenzierung (vgl. ebd.) verwendete Institutionen-
begriff schliefst sowohl an Berger und Luckmann (1966/1980) als auch an den frithen Luh-
mann (1972) an. Danach sind Institutionen als typisierte Handlungsabliufe zu verstehen,
die von typisierten Akteuren ausgefiihrt werden. Von besonderer Bedeutung ist dabei, dass
Institutionalisierung reflexiv wird (vgl. Lindemann 2014, Kap. 3.4; 2018, S. 51f.). Damit
ist Folgendes gemeint: Typisierte Handlungsabldufe, die von typisierten Akteuren ausgefiihrt
werden, werden in einer typisierten Form miteinander gekoppelt. Die messbare Zeit ist eine
solche vermittelnde Institution, die es erlaubt einzelne Handlungsabliufe miteinander zu kop-
peln. Um 7 Uhr Familienfrithstick, um 8 Uhr Arbeitsbeginn, um 16 Uhr Feierabend, um

3 Eine historische Rekonstruktion der Entwicklung hin zur menschlichen Gesellschaft findet sich bei Lindemann
(vgl. 2018, Kap. 1).

4 Im Unterschied zur modernen Grenzziehung zeichnet sich etwa das vormoderne Europa dadurch aus, dass es
noch keine strikten Grenzen des Sozialen, sondern eher kontextabhingige situative Grenzziehungen gibt (vgl.
Descola 2005/2011; Liidtke 2015).

508

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

16.30 Uhr die Tochter aus dem Kindergarten abholen. Die exakt gemessene Zeit ermoglicht
es, einzelne institutionalisierte Handlungsabliufe (Aufstehen, Familienfrithstiick, Zur-Arbeit-
Fahren, Arbeitsabliufe usw.) in eine institutionelle, d.h,. eine sicher erwartbare Reihenfolge
zu bringen. Dies wird durch die gemessene Zeit erreicht, deshalb bezeichne ich sie als eine
vermittelnde Institution. Reflexive Institutionalisierung kann auch mehrstufig funktionieren.
Es gibt die Institutionen erster Stufe, die einzelne Handlungsabldufe strukturieren, es gibt
Institutionen zweiter Stufe, die zwischen Institutionen der ersten Stufe vermitteln. Es kann aber
auch noch hoherstufige Institutionen geben, die etwa sinnhafte Zusammenhinge zwischen
Institutionen erster und zweiter Stufe herstellen. Legitimationstheorien im Sinne von Berger
und Luckmann wiren solche Institutionen dritter Stufe: Sie stellen Zusammenhinge zwischen
sehr verschiedenen Institutionen erster und zweiter Stufe her. So konnen etwa die Herstellung
unterschiedlicher Giiter und deren Verkauf bzw. Kauf als ein zusammenhingender Handlungs-
zusammenhang beschrieben werden, niamlich als gewinnorientierte Wirtschaft. Wenn solche
legitimierenden Beschreibungen praktisch wirksam werden, werden ausdifferenzierte Hand-
lungszusammenhinge, wie eben die gewinnorientierte Wirtschaft, institutionalisiert.

Zweitens: Die Theorien menschlicher Wiirde (Kant) bzw. der Menschenrechte (Allgemeine
Erklarung der Menschenrechte) sind noch weiter ausgreifende Legitimationstheorien, die le-
bende Menschen als die einzigen Wesen mit einem vollen moralischen Status beschreiben.
Sie funktionieren praktisch im Sinne einer konkreten handlungsrelevanten institutionellen Fest-
legung, die bestimmt, welche Wesen in dieser Weise anzuerkennen sind. Der institutionell
gesteuerte Prozess, in dem lebende Menschen in dieser Weise zu Personen werden, ist die
mitgliedschaftliche Erfassung aller lebenden Menschen durch die einzelnen Nationalstaaten.
Mitgliedschaftliche Verfasstheit ist konstitutiv fir die Zusammenhinge von Politik und Recht,
wihrend eine weltgesellschaftliche Orientierung vor allem in den Handlungszusammenhingen
von Wirtschaft und Wissenschaft realisiert ist.

Die Besonderheit mitgliedschaftlich verfasster Handlungs- und Kommunikationszusammen-
hiange in den Mittelpunkt zu ricken, fihrt auf die Bedeutung der ungeheuren, mafsgeblich
vom Staat getragenen Organisationsleistung, durch die sich moderne Vergesellschaftung aus-
zeichnet. Staatliche Instanzen sorgen dafiir, dass mehr oder weniger vollstindig jede Geburt
und jeder Todesfall organisatorisch erfasst und dokumentiert wird. Die staatliche Kontrolle
der Aufnahme neuer Mitglieder bzw. ihres Ausscheidens wird vermittels der Medizin, d.h. der
Medikalisierung von Schwangerschaft, Geburt, Sterben und Tod, konkret durchgesetzt.’ Dieje-
nigen, die in dieser Weise als Staatsbiirger organisatorisch erfasst werden, gelten als Menschen
mit universalen Menschenrechten, ihnen kommen Freiheit und Wiirde zu. Aufgrund dieses
staatlich bzw. rechtlich garantierten Status sind Biirger als Menschen freigestellt, sich global
zu vergesellschaften. Zum Beispiel: Fir die Ausbildung des global ausgreifenden Handlungs-
und Kommunikationszusammenhangs Wirtschaft ist es notwendig, dass sich Menschen frei
bewegen und frei tiber ihr Eigentum verfigen konnen. Dies ermoglicht den Menschen, sich
als Marktteilnehmer global zu vergesellschaften, indem sie etwas kaufen oder verkaufen (vgl.
Lindemann 2018, Kap. 2.6).

Die Institution des Menschen, gleich an Freiheit und Wiirde in den Grenzen des anthropologi-
schen Quadrats, beschreibt einen in sich spannungsvollen Sachverhalt. Die geborenen Korper-

5 Dieser Aspekt wird in der soziologischen Literatur zumeist kritisch als Herrschaftssicherung analysiert (vgl. u.a.
Foucault 1963/1988; Duden et al. 2002; Bergmann 20035). Dass es sich dabei um eine fiir die Herausbildung des
modernen Kérperindividualismus relevante Praxis handelt, wird zumeist iibersehen.

509

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann

individuen werden zwar staatlich erfasst, aber nicht darauf beschrinkt, Glieder ihres Staates zu
sein. Vielmehr garantiert der Staat einen Rechtsstatus, der den Biirger zum Menschen macht,
dem es freisteht, sich in beliebige Handlungs- und Kommunikationszusammenhinge (Wirt-
schaft, Recht, Wissenschaft usw.) zu involvieren. Zentral hierfiir sind die verfassungsmifSig
garantierten Grundrechte. Durch diese begrenzt sich der Staat bzw. die Politik in seinem/ihrem
Zugriff auf die menschlichen Korperindividuen (vgl. Luhmann 1965/1999; Lindemann 2018,
Kap. 3).

Die Grenzen des anthropologischen Quadrats beschreiben zwei unterschiedliche Arten von
Grenzen. Die Grenzen am Lebensanfang und am Lebensende sind iiberschreitbar. Sie werden
durch konkrete Organisationsleistungen bzw. grenzsichernde Praktiken stabilisiert. Die Gren-
zen zwischen Mensch und Maschine sowie Mensch und Tier bezeichnen zwei zur Zeit noch
uniiberschreitbare Grenzen. Dennoch sind diese Grenzen relevant fir das diskursiv verhandelte
menschlich-moralische und damit auch das politische Selbstverstindnis der horizontal differen-
zierten Vergesellschaftung.

Maschine

Lebensanfang Mensch/Person Lebensende

gleich an Freiheit und Wiirde

Tier

Abb. 1: Das anthropologische Quadrat

2. Das anthropologische Quadrat

Der zweigeschlechtlich verkorperte moderne Mensch gleich an Freiheit und Wiirde ist das
institutionelle Element, aus dem moderne Gesellschaften aufgebaut sind. Dieser Sachverhalt
ist nicht einfach zu verstehen, denn nicht nur der Sachverhalt, dass dem Menschen Freiheit
und Wiirde zukommen, ist ein institutioneller Sachverhalt, sondern auch, dass der Mensch
ein naturliches Wesen und damit ein diesseitig lebendiger Korper ist, muss als eine Instituti-
on verstanden werden. Als ein Korper, der im Sinne der naturwissenschaftlichen Biologie
zu erforschen ist, beginnt der Mensch zu leben und stirbt (Grenzen am Lebensanfang und
am Lebensende), als von der Biologie zu erforschender diesseitiger natiirlicher und gemaf
Naturgesetzen existierender Korper konnte der Mensch ein Tier sein oder auch ein technisch
herzustellendes Ding wie ein Roboter. Diese Unterscheidungen sind nicht einfach vorhanden,
vielmehr handelt es sich um umstrittene Unterscheidungen, deren Giiltigkeit immer wieder in
Frage gestellt wird. Die Grenzen des anthropologischen Quadrats sind nicht einmalig fixierte
Grenzen, vielmehr wird es immer wieder fraglich, ab wann ein sich entwickelnder menschli-
cher Embryo bzw. Fotus als ein personales Wesen mit einem Recht auf Leben zu gelten hat. Es
wird immer wieder fraglich, ab wann ein Mensch tot ist. Und es wird immer wieder in Frage
gestellt, ob es tatsdchlich eine Grenze zwischen Mensch und Tier bzw. Mensch und Maschine

510

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

gibt. Die Grenzen des anthropologischen Quadrats existieren, insofern sie dramatisiert und als
problematische Grenzziehungen inszeniert werden, d.h., diese Grenzen gibt es nicht als einma-
lig fixierte und im Weiteren selbstverstindlich geltende Grenzen. Vielmehr werden die Grenzen
des anthropologischen Quadrats immer wieder in 6ffentlichen Debatten in Frage gestellt. Auf
diese Weise wird die diskursive Problematisierung der Grenze immer wieder dramatisch in
Szene gesetzt. Bis jetzt haben alle dramatischen Problematisierungen immer wieder zu einer
Stabilisierung der Grenzziehung gefiihrt. Solche Debatten finden sich mit Bezug auf alle vier
Grenzen. Die Debatten um Todesfeststellung und Abtreibung begleiten die Moderne ebenso
wie die Debatten darum, ob es moglich ist, menschenidhnliche Maschinen herzustellen, oder ob
es tatsiachlich einen qualitativen Unterschied zu Tieren gibt.

2.1 Lebensanfang

Die institutionell relevante Grenze am Lebensanfang ist die als natiirlich verstandene Geburt.
Diese neue Form der Grenzziehung basiert auf einer staatlichen Organisationsleistung. Der
Staat erfasst und dokumentiert die Geburt bzw. die Geborenen — vermittelt {iber die Medizin.
Diese staatlichen Organisationsleistungen, durch die die Grenzen am Lebensanfang gezogen
werden, haben einen Vorliufer: die Taufe. Durch die Taufe wurde zum ersten Mal in der
europdischen Geschichte ein einheitlicher Rechtsstatus geschaffen (vgl. Meyer 2013). Es wire
eine ausfithrliche vergleichende Forschung erforderlich, um zu priifen, ob es vergleichbare
Rituale auch in anderen Kulturen gibt. Es scheint, als wirden die anderen grofSen Weltreligio-
nen Rituale, die einen einheitlichen Rechtsstatus verleihen, nicht kennen. Eine entsprechende
vergleichende religionssoziologische Forschung gibt es kaum. Mit der Durchsetzung der Taufe
bzw. durch deren Verbindung mit der Namensgebung wurde die Macht der Familien iiber
die Geborenen drastisch beschnitten. Es lag nun nicht mehr in der Gewalt der Familie, die
Neugeborenen aufzunehmen bzw. sie auszustoflen oder zu toten. Vielmehr wurde es seit der
Zeit zwischen dem 11. und 13. Jahrhundert Sache der Kirche, die Neugeborenen offiziell
als Glied der christlichen Gemeinschaft aufzunehmen. Dies konnte nur gelingen, weil die
Kirche zu einer entsprechenden Organisationsleistung in der Lage war. Fiir Pfarrer wurde die
Anwesenheit in ihrer Gemeinde zunehmend Pflicht. Sie wurden von hoheren Stellen immer
wieder angehalten, alle Neugeborenen zu taufen und dies entsprechend in den Taufbiichern
zu dokumentieren (vgl. Lindemann 2018, S. 85ff.). In diesem Rahmen entwickelte sich ein
auf die unsterbliche Seele und ihr Verhiltnis zu Gott bezogenes Individualititsverstindnis:
der Seelenindividualismus. Aus Wesen, die primar durch ihre Familienbeziehungen bestimmt
waren, wurden Seelenindividuen (vgl. ebd., Kap. 1).

Im Verlauf der Sattelzeit (1750-1850) tibernahmen die modernen Staaten zunehmend die
zuvor von der Kirche ausgeiibte Kontroll-, Erfassungs- und Dokumentationspraxis. Damit
verdnderten sich sowohl der organisationale als auch der identititsbildende Bezugspunkt fiir
die Ausbildung des Selbstverstindnisses als dauerndes Individuum, welches fiir seine Taten ver-
antwortlich gemacht werden kann. Nicht mehr die Seele, sondern der als natiirlich verstandene
Korper, d.h. der Korper als ein dreidimensional ausgedehntes und Naturgesetzen unterworfene
Ding, wird zum Bezugspunkt der Individualisierung. Das entscheidende Kennzeichen dieser
Verinderung bestand darin, dass im Laufe des 19. Jahrhunderts die Taufe als Bedingung
der vollen Rechtsfihigkeit durch eine naturalisierte Bedingung abgelost wurde: die Geburt.

5n

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann

Diese wurde nicht in einem Kirchenbuch dokumentiert, sondern in einem von staatlicher Seite
gefiihrten Personenstandsbuch (vgl. ebd., S. 114ff.).

Sowohl bei der Geburt als auch bei der Taufe handelt es sich um einen institutionellen Sachver-
halt. Dessen Sinn besteht darin, die Betreffenden aus dem familialen Zusammenhang heraus
zu individualisieren, d.h., den Betreffenden wird die Bildung eines Selbstverstindnisses als
Individuum jenseits familialer Zusammenhinge zugemutet. Die Taufe bezieht den Tédufling in
die Gemeinschaft der Christen ein und setzt ihn als Seelenindividuum in Bezug zu Gott. Dies
sicherte dem Christen einen Rechtsstatus, der durch die irdische Gemeinschaft nicht mehr an-
nulliert werden konnte. Sogar nach der Exkommunikation blieben die Betreffenden innerhalb
der Christengemeinschaft. Die moderne Geburt sichert dem Menschen als Staatsbiirger den
Rechtsstatus als Individuum und mutet ihm zu, sich als menschliches Korperindividuum zu
verstehen. Nicht mehr die Anerkennung als Seelenindividuum, sondern die Anerkennung als
Korperindividuum sichert dem Neugeborenen einen Rechtsstatus, der es aus der Familie [6st;
seine Rechtsfihigkeit hingt nicht von der Anerkennung durch Vater oder Mutter ab. Diese
haben nicht das Recht, das Neugeborene zu toten, wie es im Rahmen vorchristlicher gentiler,
d.h. familienbezogener, Rechte der Fall war. Im Ubergang zur Moderne wird der allgemeine
Rechtsstatus gegen die Familie durch die Staatsunmittelbarkeit der dokumentierten Geburt
gesichert.

Sowohl im Rahmen des christlichen als auch im Rahmen des modernen individuellen Rechts-
status als Person stellt sich die Frage, ob er auf die Phase vor der Geburt ausgedehnt wer-
den soll. Soll die Rechtsgarantie, die die individuelle Seele bzw. den individuellen lebendigen
menschlichen Korper aus dem familidren Zusammenhang 16st, bereits vor der Geburt in Gel-
tung gesetzt sein? Solange das Taufsakrament entscheidend fiir das Verstindnis als personales
Individuum jenseits der Familie war, standen die Seelen im Mittelpunkt. Aus diesem Grund
musste bei der vorgeburtlichen Individualisierung durch die Taufe das irdische Uberleben der
Schwangeren nicht unbedingt in Rechnung gestellt werden. Diese war bereits Teil der christli-
chen Gemeinschaft, die auch iiber den Tod hinaus dauerte. Das Versterben der schwangeren
Frau war insofern kein problematischer Ausschluss aus dem Kreis der Personen (vgl. ebd.,
S. 91ff.). Dies anderte sich, als die individualisierende Anerkennung mit Bezug auf den diessei-
tig lebendigen Menschen erfolgte, denn jetzt wire der Tod der Schwangeren ein endgultiger
Ausschluss aus dem Kreis anerkannter Personen (s.u. den Abschnitt ,Lebensende). Es entstand
also eine normativ hoch problematische Konfliktsituation, die zugunsten der Schwangeren
aufgelost wurde und wird. Im Konfliktfall soll das bereits anerkannte personale Leben der
schwangeren Frau mehr gelten als das Leben des Fotus, der noch nicht als Person mit einem
vollen moralischen Status anerkannt ist. Wie die Gewichtung im Einzelnen erfolgen soll, bleibt
umstritten. Der Streit um die Abtreibung gehort zu groflen Debatten, die die Moderne seit
dem 19. Jahrhundert begleiten (vgl. Graumann 2012). Grundsitzlich resultiert aus dieser
Gewichtung, dass das Leben des Fotus zwar verhandelbar ist, aber dennoch in abgestufter
Weise unter Schutz steht.

Unabhingig von solchen Debatten hat sich mit der Entwicklung der Frithgeborenen-Intensiv-
medizin ein praktisches Konfliktfeld entwickelt. Aber auch hier bleibt die Grenze der Geburt
erhalten. Solange ein Fotus sich im Mutterleib befindet, ist sein Leben grundsitzlich verhan-
delbar. In Deutschland kann bis kurz vor der reguliren Geburt noch eine Spatabtreibung
durchgefiihrt werden. Wenn ein Fotus aber aus dem Mutterleib heraus ist, auch wenn er frith
geboren ist, ist er eine rechtsfihige Person, der grundsitzlich ein Recht auf Leben und damit

512

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

auf medizinische Behandlung zukommt (vgl. Biising 2021; Schaeffer 2021). Damit ist die
faktisch existierende Grenze des anthropologischen Quadrats am Lebensanfang ausgemacht.
Ein heranwachsender menschlicher Korper ist dann eine Person, wenn er sich aufSerhalb des
miitterlichen Korpers befindet, in dem er herangewachsen ist. Sowie er geboren ist, hat ein
menschlicher Koérper das Recht auf eine, notfalls invasive, intensivmedizinische Behandlung —
so ist die gegenwirtige gesellschaftliche Praxis.

2.2 Lebensende

Mit dem Ubergang in die moderne Form der Vergesellschaftung setzte sich auch ein neues
Verstiandnis des Sterbens bzw. des Todes durch. Danach wurde das Eintreten des Todes nicht
mehr mit dem Zeitpunkt identifiziert, an dem die Seele den Korper verlasst. Vielmehr wird der
Tod zu einem material identifizierbaren Zerfallsprozess des Lebens (vgl. Pernick 1988, S. 28ff.;
Riive 2008, S. 63f.). Wenn die Seele nicht mehr das tragende Prinzip des Lebens ist, sondern
der Korper, endet mit dem diesseitigen Leben das Leben iiberhaupt. Der fiir die christliche
europiische Vormoderne prigende Gedanke der Wiederauferstehung verlor grundsitzlich an
Evidenz, denn das Leben wurde in allgemeinverbindlicher Weise ausschlieSlich an den diessei-
tigen Korper gebunden. Mit dem Tod war das Leben beendet. Wenn der Tod grundsitzlich als
unwiderruflicher Ausschluss aus dem Kreis sozialer Personen verstanden wird, wird die Frage
nach sicheren Todeszeichen zu einem Problem. Solange die Moglichkeit der Widerauferstehung
existierte, war die Grenze zwischen Leben und Tod grundsitzlich in beide Richtungen passier-
bar. Es war auch moglich, dass Totengeister den Lebenden zusetzten und beruhigt werden
mussten (vgl. Rive 2008, S. 56). Wenn der Mensch nur noch ein korperliches Leben hat, gibt
es nur noch eine mogliche Richtung des Grenziibertritts. Vorzeitig begraben zu werden, ist
nicht wirklich ein Problem, wenn ohnehin die Hoffnung auf die Wiederauferstehung besteht.
Wenn der Tod allerdings endgiiltig das Ende bedeutet, wird es zu einem erheblichen Problem,
vorzeitig beerdigt zu werden. Die Debatte um den Scheintod, die im 18. Jahrhundert begann
und bis in das 19. Jahrhundert andauerte (vgl. ebd., S. 9), dokumentierte die Probleme, die sich
aus der Verkorperung und damit der neuen Endgtltigkeit des Todes ergaben (vgl. Kessel 2001,
S.136).

Die Losung des Scheintodproblems erfolgte durch eine weitere beachtliche Organisationsleis-
tung: die staatlich-biirokratisch forcierte Einbeziehung der Medizin in die Todesfeststellung.
Wihrend die Mediziner vor der Sattelzeit den Sterbenden fernbleiben sollten, wurden sie jetzt
staatlicherseits verpflichtet, den Tod festzustellen (vgl. Kessel 2001, S. 149f.). Um 1900 hatte
sich das Scheintodproblem weitgehend aufgelost — zum einen aufgrund der als sicher gelten-
den medizinischen Todesfeststellung und zum anderen aufgrund der staatlich durchgesetzten
Praktiken des Aufbahrens von Toten vor der Beerdigung (vgl. Pernick 1988, S. 31, 35). Erst
in den 1950er Jahren entstanden neue Unsicherheiten. Im Mittelpunkt standen einerseits die
Entwicklung der Intensivmedizin, vor allem die Techniken der maschinell gestiitzten kiinstli-
chen Beatmung und der kiinstlichen Aufrechterhaltung des Blutkreislaufs, und andererseits die
Erfolge der Reanimationsforschung, der es gelang, im Experiment auch hohere Siugetiere nach
allen Regeln der Kunst zu téten und vollstindig wieder zu beleben (vgl. Lindemann 2003,
S. 55ff.). Die neuen Techniken der Lebenserhaltung bzw. die Reanimationsforschung bildeten
die unmittelbare Voraussetzung der Hirntodkonzeption, zugleich stellte die Entwicklung der

513

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann

Hirntodkonzeption einen Scheidepunkt dar. Durch die Intensivmedizin und die Reanimations-
forschung wurde die Unsicherheit hinsichtlich der Todesfeststellung auf die Spitze getrieben.
Die neuen Techniken lieflen es sogar als moglich erscheinen, den Tod endgiiltig zu tiberwinden
(vgl. ebd., S. 67f.). Erst die Etablierung der hirnbezogenen Todesfeststellung beendete die hoff-
nungsvolle Unsicherheit, den Tod technisch beherrschen zu konnen. Das Hirntodkonzept war
zunichst ein Mittel, das es erlaubte, die Sinnlosigkeit einer weiteren Behandlung zu begriinden
(vgl. ebd., S. 69ff.), und es fihrte schlieflich erneut zu der Vorstellung, den Tod definitiv
feststellen zu konnen (vgl. ebd., S. 74ff.). Erst als der Hirntod seit dem Ende der 1960er Jahre
als Bedingung fir die Entnahme transplantierbarer Organe begriffen wurde (vgl. ebd., Kap.
2.2.1.), entstand erheblich zeitverzogert in den 1990er-Jahren erneut eine intensive 6ffentliche
Dramatisierung der Grenze am Lebensende (vgl. Fuchs 1996), die bis in die Gegenwart, d.h.
2020, anhiilt.

2.3 Mensch-Tier

Zwischen den Grenzziehungen am Lebensanfang und am Lebensende sowie den Grenzziehun-
gen Mensch-Maschine und Mensch-Tier gibt es wichtige Unterschiede. Die beiden erstgenann-
ten Grenzziehungen bezeichnen tiberschreitbare Grenzen. Das heifft, aus einem Wesen, das
noch keinen vollen personalen Status hat (Embryo, Fotus), wird ein Wesen mit einem vollen
personalen Status, aus dem am Lebensende ein Wesen wird, das keinen vollen personalen
Status mehr hat, ein Leichnam. Die Grenzen am Lebensanfang bzw. -ende sind insofern von
praktischer Relevanz und erfordern umfangreiche Organisationsleistungen, die die Grenzzie-
hung sichern. Im Unterschied dazu steht bei den (noch) untberschreitbaren Grenzen zwischen
Mensch und Tier sowie Mensch und Maschine der Diskurs tiber das menschliche Selbstver-
stindnis im Mittelpunkt.

Was die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier betrifft, war seit der zweiten Halfte des
19. Jahrhunderts die Auseinandersetzung um Charles Darwins Werk von zentraler Bedeutung.
Der historische Ablauf im Ubergang zur Sattelzeit stellt sich wie folgt dar: Der diesseitige ver-
korperte Mensch entsteht in der Sattelzeit und bekommt von Darwin (1871) eine Jahrtausende
wihrende Entwicklungsgeschichte in die Wiege gelegt.

Trotz ihrer Unterschiedlichkeit gibt es eine wichtige Gemeinsamkeit zwischen der Grenze
Mensch/Tier und den Grenzen am Lebensanfang und am Lebensende. Es handelt sich nicht um
eine einmalig fixierte Grenze, vielmehr wird diese Grenze immer wieder diskursiv dramatisiert.
In der diskursiven Dramatisierung lasst sich eine in sich widerspriichliche normative Struktur
identifizieren, denn die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier kann in zwei Richtungen
problematisiert werden. Zum einen kann es heiffen, dass Tiere wie Menschen sind, weshalb
auch Tieren entsprechende Rechte zuerkannt werden miissen, und zum anderen kann es hei-
fen, dass Menschen wie Tiere sind, die sich zivilisieren miissen bzw. Menschen konnen zu
tierdhnlichen Wesen gemacht werden. Aus diesen Orientierungen ergeben sich unterschiedliche
normativ aufgeladene Diskursstrange.

1) Tiere sind wie Menschen bzw. es gibt zumindest einige Tiere, die wie Menschen sind.
Dies fiihrt zu einer inklusiven Schlussfolgerung: Wenn es Tiere gibt, die wie Menschen sind,
miissen sie einen den Menschen dhnlichen normativen Status haben.

514

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

2) Menschen sind (noch) wie Tiere und miissen sich erst zu Menschen entwickeln bzw. Men-
schen konnen zu tierdhnlichen Wesen gemacht werden.

Hier ergeben sich zwei unterschiedliche moralische Schlussfolgerungen:

a) Die normative Mensch-Tier-Differenz: Es muss verhindert werden, dass Menschen zu Tie-
ren gemacht bzw. degradiert werden.

b) Die piadagogisierte Mensch-Tier-Differenz: Wenn Menschen wie Tiere sind bzw. solange sie
sich in einem tierdhnlichen Zustand befinden, eriibrigt sich die Orientierung am Ethos der
Menschenrechte. Dies gilt zumindest fiir diejenigen Menschengruppen, die (noch) wie Tiere
sind.

Die inklusive Schlussfolgerung bezieht sich auf das Problem, ob hoher entwickelte Tiere
nicht auch die Fihigkeiten haben, die den Menschen zum Menschen machen, weshalb ihnen
den Menschenrechten analoge Rechte zugesprochen werden miussten (vgl. Cavalieri/Singer
1993/1996, vgl. auch die Netzseite des ,,Great Ape Projects®, www.greatapeproject.de).

Die zweite Frage bezieht sich darauf, ob Menschen wie Tiere sind oder ob sie zu Tieren
gemacht werden konnen und welche moralischen Implikationen sich daraus ergeben. Die sich
entwickelnde Biotechnologie hat zur Diskussion im Sinne der normativen Mensch-Tier-Diffe-
renz gefuhrt. Hier geht es um die Frage, ob Menschen zu Tieren werden bzw. was es fir die
Frage der Tier-Mensch-Unterscheidung bedeutet, wenn Zellen oder Teile von tierischen Zellen
zu Heilungszwecken in menschliches Gewebe bzw. Zellen eingebracht werden. Hier geht die
Vermischung von menschlichem und tierischem Erbgut fiir einige soweit, dass auf diese Weise
die Mensch-Tier-Grenze in Frage gestellt wird (vgl. Rothhaar et al. 2017). Ein Vorgang, den es
den Kritikern zufolge auf jeden Fall zu verhindern gelte.

Insgesamt stellt es sich bislang so dar, dass solche Technologien zwar zu intensiven Debatten
fithren, ohne dass dadurch die Tier-Mensch-Grenze ernsthaft in Frage gestellt wird. Die Funk-
tion von Diskursen iiber die Differenzen von Menschen und Affen und deren Rechte bzw. um
die Biotechnologie besteht eher darin, durch die dramatische Infragestellung die Bedeutung
dieser Grenze zu aktualisieren.

Die Thematisierung der Mensch-Tier-Grenze im Sinne der Orientierung an der padagogisierten
Mensch-Tier-Differenz war dagegen durchaus von praktisch politischer Relevanz. Sie prigte
die Diskussion um das Verhiltnis von Naturzustand und dem Grad von Zivilisation, den
Menschengruppen erreicht haben. Danach entwickeln sich Menschen von einem den Tieren
ahnlichen Naturzustand weg und hin zu einem immer hoher zivilisierten wahrhaft menschli-
chen Zustand. Kultur in diesem Verstindnis sei eine kollektive Schopfung des Menschen, ,,die
einer fortschreitenden Bewegung zur Vervollkommnung unterliegt* (vgl. Descola 2005/2011,
S. 121). In dieser Perspektive werden Gesellschaften daraufhin untersucht, wie sie sich vom
Naturzustand entfernen und inwiefern ihre jeweiligen kulturellen Institutionen eine zunehmen-
de Vervollkommnung zeigen.

Politisch dominierte vor allem im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts die Doktrin, wonach die
weifSen Europder eine besonders weit zivilisierte Menschengruppe wiren, woraus praktisch ein
Erziehungsauftrag resultierte. In der Praxis des Kolonialismus und in der Praxis der Erziehung
der Unterschichten zur zivilisierten Disziplin (vgl. Foucault 1975/1979, Kap. III, Disziplin)
zeigte sich, dass dazu auch Mittel erforderlich waren, die gegentber bereits zivilisierten Men-
schen nicht mehr angewendet werden durften. Jedenfalls wiirde eine tibertriebene Orientierung

515

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann

am Ethos der Gleichheit aller Menschen die Zivilisierung der sich noch im Naturzustand
befindenden, eher noch tierihnlichen Menschen, nur behindern.

Das Fortschrittsmodell der Kultivierung und der daraus resultierende Zivilisationsauftrag ge-
rieten in die Kritik, weil sie dazu gedient hitten und dienen wiirden, den Anspruch auf Uber-
legenheit und Fithrung von weifSen Europidern und Amerikanern gegeniiber den kolonisierten
Lindern Afrikas und Asiens zu legitimieren und durchzusetzen (vgl. Said 1978).

In der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg verlor die Orientierung an der padagogisierten
Mensch-Tier-Differenz, wonach Menschen bzw. Menschengruppen zumindest voriibergehend
wie Tiere sind und erst zu Menschen gemacht werden miissen, zunehmend an Bedeutung. Die
beiden anderen Diskursstringe, d.h. Diskursstrang 1 und 2a, gewinnen dagegen an Bedeutung,
wonach Tiere bzw. einige Tiere wie Menschen sind (Diskursstrang 1) bzw. wonach Menschen
durch medizinische oder biotechnologische Eingriffe nicht den Tieren angeihnelt werden
durfen (Diskursstrang 2a, normative Mensch-Tier-Differenz). Es ist eine offene empirische
Frage, ob die Orientierung an der padagogisierten Mensch-Tier-Differenz grundsitzlich einen
Bestandteil der moglichen diskursiven Dramatisierungen des anthropologischen Quadrats bil-
det. Wenn dem so wire, kann vermutlich immer wieder an den entsprechenden Diskursstrang
angeschlossen werden.

2.4 Mensch-Maschine

Auch im dramatisierenden Diskurs beziiglich der Mensch-Maschine-Grenze geht es immer
wieder um das moralische Selbstverstindnis des Menschen. Gemifs der diskursiven Drama-
tisierung gilt, wenn der Mensch ihm &dhnliche kinstliche Wesen schafft, muss er sie auch
anerkennen. Wenn es sich um Wesen handelt, die wie Menschen sind, miissen sie auch wie
Menschen behandelt werden. Das heif$t, ihr Status muss sich an dem Ideal der Gleichheit
aller Menschen und damit am Gebot der Allinklusion orientieren, denn wenn allen Menschen
ein einheitlicher Rechtsstatus zukommt, muss dieser auch fiir Roboter gelten, wenn sie ausrei-
chend genug den Menschen dhneln. Folglich miissen diese Wesen als Teil der menschlichen Ge-
sellschaft anerkannt werden. Wenn die kunstlichen Wesen von ihrer Natur her den Menschen
nicht gleichen, gilt fiir sie auch das Gebot der Allinklusion nicht.

Die sich daraus ergebende Struktur der normativen Probleme dhnelt derjenigen, die sich bei
der Mensch-Tier-Grenze gezeigt hat. Es gibt auch hier zwei unterschiedlich gelagerte, aber
ebenfalls in sich widerspriichliche Orientierungen. Wenn das Wesen des Menschen problemati-
siert wird, indem die Mensch-Maschine-Grenze in Frage steht, kann dies in zwei Richtungen
geschehen. Zum einen kann es heifSen, dass der Mensch Maschinen herstellt, von denen zu-
mindest einige wie Menschen sind, weshalb ihnen entsprechende Rechte zuerkannt werden
miissen (inklusive Mensch-Maschine-Differenz) und zum anderen kann es heiflen, dass Men-
schen allgemein im Sinne eines maschinellen Funktionierens zu begreifen sind, demnach sind
Menschen wie Maschinen bzw. einige oder fast alle Menschen kénnen zu maschinendhnlichen
Wesen gemacht werden (degradierende Mensch-Maschine-Differenz). Aus beiden normativen
Orientierungen konnen jeweils zwei unterschiedliche, normative Schlussfolgerungen abgeleitet
werden.

516

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

1. Maschinen sind wie Menschen bzw. es konnen Maschinen gemacht werden, die wie
Menschen sind. Die inklusive Mensch-Maschine-Differenz offenbart zwei Probleme: das
Hybrisproblem und das Anerkennungsproblem.

a) Hybrisproblem: Es stellt ein Problem dar, wenn Menschen sich in dieser Weise zum
Schopfer aufschwingen, denn es besteht die Gefahr, dass die Maschinen die Macht
ubernehmen.

b)  Anerkennungsproblem: Wenn menschenihnliche Maschinen gebaut werden, muss
ihnen ein normativer Status zuerkannt werden, der demjenigen von Menschen ent-
spricht.

2. Menschen sind wie Maschinen bzw. Menschen koénnen zu maschinenihnlichen Wesen
gemacht werden. Die degradierende Mensch-Maschine-Differenz fiithrt ebenfalls auf zwei
unterschiedlich gelagerte Probleme.

a) Dies muss verhindert werden. Menschen diirfen niemals zu maschinenahnlichen We-
sen degradiert werden. Wenn Menschen maschinendhnlich gemacht worden sind,
miissen sie wieder zu Menschen gemacht, d.h. emanzipiert werden. Man kann dies als
die normativ orientierte degradierende Mensch-Maschine-Differenz bezeichnen.

b) Wenn Menschen wie Maschinen sind, eriibrigt sich die Orientierung am Ethos der
Menschenrechte. In diesem Fall kann man von einer rein kognitiv orientierten degra-
dierenden Mensch-Maschine-Differenz sprechen, denn es gilt die Tatsache anzuerken-
nen, dass Menschen wie Maschinen sind.

Die inklusive Mensch-Maschine-Differenz untergliedert sich in zwei Gruppen von normativen
Problemen. Das Hybrisproblem, d.h., dass Menschen Maschinen schaffen, die wie Menschen
sind, wird primir in der Science-Fiction-Literatur und dem Feuilleton verhandelt.® Hier geht
es darum, dass die Maschinen die Macht iibernehmen und die Menschen unterwerfen. Eine
stirker normativ aufgeladene Kritik ist religios inspiriert. Hier geht es explizit darum, dass es
menschliche Hybris wire, solche Maschinen zu schaffen (vgl. Klinkhammer 1997).

Die zweite Gruppe bilden die normativen Anerkennungsprobleme, wonach Maschinen, welche
wie Menschen sind, einen menschenihnlichen normativen Status haben miissten. Dies ist einer-
seits ebenfalls ein beliebtes Thema im Bereich Science-Fiction”, andererseits werden derzeit
tatsdchlich Maschinen entwickelt, die bislang von Menschen ausgetibte Tatigkeiten derart
austiben, dass sich bereits praktisch die Frage nach ihrem normativen Status stellt. Ein Beispiel
hierfur sind Softbots, die im automatisierten Borsenhandel eigenstindig Vertrage abschliefSen,
oder Roboter, die ihre Reaktionen auf die Umwelt durch einen Lernprozess veridndern (vgl.
Matsuzaki et al. 2016). Bei solchen kiinstlichen Wesen stellt sich die Frage, wie Verantwortung
zugerechnet werden kann, wenn eine solche Maschine einen Schaden anrichtet (vgl. Matthias
2004). Fur Fille derartiger Verantwortungstibernahmen im Rahmen von Haftungsproblemen
wird derzeit z.B. ein neuer rechtlicher Status diskutiert, der Status der ,Elektronischen Person*
(vgl. Beck 2016). Hierbei handelt es sich um eine kiinstliche Person, analog zur juristischen
Person. Die elektronische Person wiirde registriert werden und wire selbst versichert. In die
Versicherung wirden alle Herstellerinnen und evtl. die Nutzerinnen einzahlen. Die Statusbe-
sonderheit der elektronischen Person besteht darin, dass es sich nicht um eine menschliche
Person handelt, sondern um eine funktionsspezifische Personalititskonstruktion. Die elektro-

6 Um nur einige Beispiele zu nennen: I, Robot (2014); The Matrix (1999); Demon Seed (1977); Der Golem, wie er
in die Welt kam (1920).
7 Vgl. Alex Garland (2014) ,,Ex Machina“, Film mit Oscar Isaac und Domhnall Gleeson.

517

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann

nische Person ist Person in einer besonderen Hinsicht: Sie kann zivilrechtlich fiir einzelne
Aktionen, die im Anwendungsbereich dieser Maschine liegen, zur Verantwortung gezogen wer-
den. Dieser Weg weist eine interessante Richtung auf, wie Maschinen einen rechtlichen Status
erhalten konnen, ohne dadurch die Mensch-Maschine-Grenze in ihrer faktischen Giiltigkeit in
Frage zu stellen (vgl. Matsuzaki/Lindemann 2016).

Die zweite Fragerichtung unterteilt sich ebenfalls in zwei klar voneinander zu unterscheidende
Themencluster. Der normativen Problematisierung der degradierenden Mensch-Maschine-Dif-
ferenz zufolge miisse es verhindert werden, dass Menschen zu maschinenidhnlichen Wesen
werden. Diese Themen werden in der romantischen Technikkritik (vgl. Klages 1913/2006) ver-
arbeitet und bilden auch einen wichtigen Bestandteil der marxistischen Verdinglichungskritik
(vgl. Marx 1890/1977). Demnach schaffen die Menschen Automatismen in ihren Beziehungen,
in dem sie ihre Beziehungen nicht nur objektivieren, sondern diesen Objektivationen — etwa in
Gestalt der Wertform der Ware — einen quasi naturhaften Charakter verleihen. Damit erschei-
nen den Menschen ihre Beziehungen im Sinne eines quasi naturgegebenen Automatismus, den
sie nur noch vollziehen konnen, statt ihn aktiv zu gestalten (vgl. Marx 1890/1977, S. 85ff.).

In einer modernen Terminologie konnte man sagen, dass Marx die kapitalistische Gesellschaft
als einen ungeheuren, von Menschen produzierten Softbot begreift, dessen Logik die Bezie-
hungen der Menschen zueinander bestimmt. Die oben beschriebenen Softbots, die Borsenkon-
trakte eingehen, machen deutlich, was die Verdinglichung der Beziehungen zwischen Kdufern
und Verkiufern meinen kann. Das Verhiltnis dieser Positionen ist derart automatisiert, dass
Menschen nicht mehr erforderlich sind, um es zu realisieren. Hier ist es nicht mehr nur so,
dass Warenbeziehungen fetischisiert sind, vielmehr funktioniert der Fetisch selbststindig, und
es ist fraglich, ob er die Menschen noch braucht. Erste Ansitze dazu kannte Marx bereits in
der Entwicklung industrieller Maschinen. Er arbeitet heraus, wie sich die Herrschaft der in der
Produktion der Maschine vergegenstiandlichten Arbeit, d.h. der toten Arbeit, tiber die lebendi-
ge Arbeit durchsetzt. Der Arbeiter wird zum Anhingsel der Maschine (vgl. Marx 1867/1977,
Kap. 13).

Der kognitiven Problematisierung der degradierenden Mensch-Maschine-Differenz zufolge gil-
te es einzusehen, dass Menschen ohnehin wie Maschinen sind. Damit wird insgesamt die
Struktur des anthropologischen Quadrats unterminiert — einschlieSlich der Mensch-Tier-Gren-
ze. Wenn namlich der Mensch wie eine Maschine zu begreifen ist, musste dies erst recht
fur Tiere gelten. Diese Fragerichtung enthilt einen performativen Selbstwiderspruch, denn
bereits die Feststellung, dass Menschen wie Maschinen sind, enthalt eine reflexive Erkennt-
nis, die gemafs dem Credo ,Menschen sind Maschinen® eigentlich nicht moglich ist. Dieser
Widerspruch wird dadurch aufgelost, dass in die Gruppe der Menschen eine Zweiteilung
eingefiihrt wird. Danach gibt es einerseits diejenigen Menschen, die zu einer reflexiven Einsicht
fahig und folglich keine Maschinen sind. Andererseits gibt es diejenigen Menschen, die wie
Maschinen sind und deshalb auch nicht zu einer reflexiven Einsicht in der Lage sind. Bei
Letzteren handelt es sich um technisch zu manipulierende Wesen. Der erstgenannten Gruppe,
den Reflexionsfihigen, kommt die Aufgabe zu, zum Wohle aller, d.h. auch der maschinell
kalkulierbaren Menschen, eine Gesellschaft zu kontrollieren. Die entsprechende Dystopie hat
Aldous Huxley (1932) in seinem Werk Schone neue Welt formuliert. Diese setzt voraus, dass
es einige Menschen gibt, die nicht wie Maschinen sind und deshalb eine wissenschaftlich
geplante Welt durchsetzen konnen, in der die maschinenihnlichen Menschen wissenschaftlich
durchgeplant und reibungslos funktionieren konnen.

518

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

Eine Variation dieses Themas findet sich in der neueren Debatte zwischen Neurowissenschaf-
ten, Philosophie und Recht (vgl. Kriiger 2007; Lampe et al. 2008). Hier geht es um die
Frage des freien Willens. Die Neurowissenschaften proklamieren, dass es einen freien Willen
nicht geben konne, da der Umweltbezug von menschlichen und tierischen Organismen durch
hochkomplexe neuronale Automatismen gesteuert werde (vgl. Roth 2004; Singer 2004). Dies
missten die Philosophie und das Recht einsehen. Es wire vielleicht sogar unmenschlich, neuro-
nale Automatismen als frei im Sinne des freien Willens anzusehen, denn man wiirde dadurch
menschlichen Organismen etwas zumuten, was diese niemals leisten konnen (vgl. Pauen 2010,
S. 12). Weitere gesellschaftliche Konsequenzen werden in dieser Debatte allerdings nicht gezo-
gen.

Bislang hat — analog zur Mensch-Tier-Unterscheidung — noch jede dramatisierende Infragestel-
lung der Mensch-Maschine-Grenze zu deren Restabilisierung gefiihrt. Aus der Analyseperspek-
tive gesellschaftlicher Grenzregime geht es nicht um die Frage, ob die Infragestellung dieser
Grenzen wirklich moglich ist oder nicht. Es geht eher darum, dass eine faktische Infragestel-
lung als ein Indikator fiir eine grundlegende gesellschaftliche Veranderung zu verstehen wire.

2.5 DielIrrealisierung der Grenze zu den Geistwesen

Die seit der Sattelzeit sich durchsetzende Dramatik der vier anthropologischen Grenzen ver-
deckt, dass es eine andere Grenze gibt, die in der Moderne weitgehend an Bedeutung verloren
hat: die Grenze zwischen Mensch und Geistwesen. Fiir das vormoderne Europa war dies
noch eine praktisch relevante Grenze. Geistwesen wie Teufel oder Damonen galten als real
und diejenigen, die mit ihnen im Bunde standen, wurden als sozial gefihrlich angesehen
und waren umfangreichen Verfolgungsmafinahmen ausgesetzt, den Hexenverfolgungen (vgl.
Behringer 2001). Im Verlauf des 18. und 19. Jahrhunderts wurde aus der Tatsache, dass
es Teufel gibt und Hexen, die mit ihnen im Bunde stehen, ein Aberglaube, der nicht mehr
ernst zu nehmen war. Es gibt allerdings auch im Rahmen der modernen Vergesellschaftung
Gruppen, die in einem begrenzten Rahmen ein Wirklichkeitsverstindnis etablieren, in dem es
Hexen, Teufel und Dimonen gibt. Es gibt auch Individuen, in deren Erfahrungswirklichkeit
Geister oder Ddmonen real vorkommen. Aber es gibt zugleich eine Vielzahl organisatorischer
Einrichtungen (Psychiatrie) und psychologisch-psychiatrischer Diskurse, deren Aufgabe darin
besteht, ein solches Weltverstindnis als nicht allgemein verbindlich zu beschreiben und es
damit zu marginalisieren.

Um diese Marginalisierungsprozesse in ihrer Bedeutung zu erfassen, ist zu beriicksichtigen,
dass Menschen im Sinne des anthropologischen Quadrats in normativer Hinsicht eine Sonder-
stellung haben. Thnen kommen subjektive Rechte zu. Dies beinhaltet auch das Recht, sich eine
eigene Vorstellung von der Welt zu bilden und dieser im Alltag zu folgen. Solange andere
Menschen dadurch nicht in Mitleidenschaft gezogen werden, wird menschlichen Individuen in
der Moderne ein sehr weitgehendes Recht auf die individuelle Ausgestaltung ihres praktischen
Weltverstindnisses zugestanden. Menschen konnen z.B. davon ausgehen, dass sie zur Rettung
von Gott und Welt verpflichtet sind und entsprechend handeln. Solange es ihnen zugleich
moglich ist, sich an die allgemein verbindlichen Regeln zu halten, stellt dies kein Problem dar
(vgl. Lindemann 2018, S. 133f.).

519

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann

3. Modernes Grenzregime und gesellschaftliche Differenzierung

Die Analyse gesellschaftlicher Grenzregime fordert als Ergebnis zutage, dass auch der natiirli-
che verkorperte Mensch als eine gesellschaftliche Institution zu begreifen ist. Das menschliche
Korperindividuum gleich an Freiheit und Wiirde ist das Resultat einer bemerkenswerten staat-
lichen Organisationsleistung (mitgliedschaftliche Erfassung der Staatsangehorigen), die ihrer-
seits an die kirchlichen Organisationsleistungen (Tauf-, Ehe- und Sterbebiicher) anschliefSt und
sie weiterentwickelt. Dabei zeigt sich eine interessante historische Pfadabhiangigkeit. Der allge-
meine Rechtsstatus der geborenen Korperindividuen baut auf dem mit der Taufe etablierten
allgemeinen Rechtsstatus der christlichen Seelen auf. Durch die Taufe wurden Neugeborene
aus den familidren Zusammenhingen gelost und der Familie wurde die absolute Macht tiber
die Neugeborenen genommen. Der moderne Staat schliefdt an diese Organisationsleistung nicht
nur an, sondern baut sie mit der Durchsetzung der Beurkundung des Personenstandes (Doku-
mentation der Geburt, des Ehestandes, des Todes) aus. Der Staat gewihrleistet organisatorisch,
dass sowohl die Geburt als auch jeder Tod dokumentiert wird. Der Ubergang neuer Glieder in
die Gesellschaft und aus ihr heraus wird nicht mehr in Form der Taufe, sondern in Form der
natiirlichen Geburt institutionalisiert, indem er unter die Kontrolle der Medizin gestellt wird
(vgl. hierzu insgesamt ebd., Kap. 1).

Genaugenommen findet die Institutionalisierung des menschlichen Kérperindividuums im Zu-
sammenspiel zwischen der politisch machtvoll durchgesetzten mitgliedschaftlichen Verfasstheit
des Staates, der naturwissenschaftlich orientierten Medizin und der Familie statt. Anders ge-
sagt: Die Familie ermoglicht das Individuum als diesseitigen Korper. Das Leben der Geborenen
wird gegen die Familie unmittelbar vom Staat garantiert, der seine Garantenfunktion gegen die
Familie vermittels spezialisierter Behorden sowie der Medizin durchsetzt. Letztere bringt ihre
eigene Sinnlogik in diese Vermittlung ein, indem sie den Geborenen als biologisch-natiirliches
Wesen begreift. Damit entsteht eine neue institutionelle Form: das menschliche Korperindivi-
duum mit einem allgemeinen Rechtsstatus, der Freiheit und Wiirde garantiert. Diese durch
den Staat garantierte Institution wird von ihrer Struktur her aber nicht in die Grenzen des
Staates eingeschlossen, denn der Staat begrenzt sich im Zugriff auf das menschliche Individu-
um. Dadurch wird dieses frei, sich in beliebiger Weise zu vergesellschaften. Hier liegt der
Zusammenhang zwischen dem modernen gesellschaftlichen Grenzregime und der horizontalen
Differenzierung. Menschliche Korperindividuen konnen sich in beliebiger Weise zu Gruppen
zusammenschliefSen, etwa zu Freundesgruppen, zu Organisationen oder sich zu sozialen Bewe-
gungen zusammenfinden. Sie konnen unterschiedlich orientierte Handlungszusammenhinge
institutionalisieren, wie etwa Wirtschaft oder Wissenschaft. Damit garantiert der Staat ein
institutionelles Individuum, welches die Grenzen des Staates in Richtung weltgesellschaftlicher
Handlungs- und Kommunikationszusammenhinge tiberschreiten kann. Der Birger soll als
Mensch weltweit mit allen anderen Menschen kommunizieren, d.h., Handel treiben oder
wissenschaftlichen Austausch pflegen konnen. Deshalb konnen die Grenzen der Vergesellschaf-
tung nicht mit den Grenzen des Staates identifiziert werden (vgl. ebd., Kap. 2).

Anders gesagt: Die mitgliedschaftliche Verfasstheit von Politik und Recht basiert auf einem na-
tionalstaatlichen Bezug. Im Rahmen des Nationalstaates wird der Biirger zugleich als Mensch
verstanden, der sich tiber den Nationalstaat hinausgehend weltweit vergesellschaften kann.
Die weltgesellschaftlich ausgerichtete Sinnorientierung am Menschen tbersteigt den Rahmen
der mitgliedschaftlich verfassten Handlungsbereiche von Recht und Politik. Indem Politik und
Recht eine auf den Menschen hin orientierte Sinngeneralisierung ermoglichen, wird der An-

520

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

schluss an die weltgesellschaftliche Orientierung ermdoglicht. Damit wird die Struktur horizon-
taler Differenzierung ausgebildet. Es entstehen weltgesellschaftlich orientierte Handlungszu-
sammenhinge auf der Grundlage mitgliedschaftlich verfasster Handlungszusammenhinge. Die
weltgesellschaftlich orientierten Handlungszusammenhinge konnen von den mitgliedschaftlich
verfassten Zusammenhingen nicht einfach kontrolliert werden. Die Organisationsleistungen
von Politik und Recht garantieren die Bedingungen der Weltgesellschaft und die weltgesell-
schaftlich orientierten Handlungszusammenhinge garantieren den mitgliedschaftlich verfassten
diejenigen Orientierungen, die notwendig sind, um die Begrenzungen des Staates zu transzen-
dieren. Ohne den Zwang dazu, die mitgliedschaftliche Verfasstheit zu transzendieren, bestiinde
die Gefahr, den Menschen total in den Staat zu vereinnahmen. Und umgekehrt wiirde die
weltgesellschaftliche Orientierung ihre Grundlage, den Menschen, zerstoren, wenn sie diesen
als Weltbiirger gegeniiber seiner organisatorischen Absicherung im Nationalstaat isolierte (vgl.
ebd., Kap. 3).

Im konflikthaften Zusammenspiel zwischen den mitgliedschaftlich verfassten und den welt-
gesellschaftlich orientierten Handlungszusammenhingen entwickelt sich die moderne Form
horizontaler Differenzierung. In diesem Rahmen existieren unterschiedliche Gruppen- und
Handlungszusammenhinge nebeneinander. Sie stehen nicht in einem hierarchischen Weisungs-
verhiltnis. Durch Politik und Recht wird zwar ein allgemeiner Rahmen festgelegt, aber was die
Fragen des guten moralischen Lebens betrifft, soll auch der Staat den Familien, Freundeskrei-
sen oder Organisationen keine Vorschriften machen diirfen. Es ist erlaubt, sich Ehe- oder Han-
delspartner aufSerhalb der nationalstaatlichen Grenzen zu suchen. Wirtschaftsunternehmen
sollen ihren Organisationsmitgliedern keine Vorschriften tiber die Familienbildung machen
konnen und Familien haben keine Weisungsbefugnis gegentuber Freundeskreisen, in denen sich
ihre Kinder aufhalten usw.

Der Staat bildet zwar das organisatorische Ruckgrat horizontaler Differenzierung, aber da der
Handlungsbereich der Politik die Staatsburger nicht vollstindig vereinnahmt, sondern diese
als Menschen freisetzt, sich beliebig zu vergesellschaften, bildet sich eine Weltgesellschaft.
Deren institutionelle Elemente bilden die menschlichen Korperindividuen gleich an Freiheit
und Wirde. Besonders das konflikthafte Verhiltnis von mitgliedschaftlich verfasster Politik
und weltgesellschaftlich orientierter Wirtschaft scheint fiir die Aufrechterhaltung dieser Diffe-
renzierungsform von Bedeutung zu sein. Horizontale Differenzierung beinhaltet ein prekares
Gleichgewicht primdr zwischen diesen Handlungs- und Kommunikationszusammenhéngen.
Das Gleichgewicht bleibt prekar, weil es sowohl auf Seiten der Politik als auch auf Seiten der
Wirtschaft die Tendenz gibt, den Menschen vollstindig zu vereinnahmen, d.h., den Menschen
ausschliefslich als ein wirtschaftliches oder politisches Wesen zu bestimmen. Die Grenzen des
Sozialen erfahren auf diese Weise eine in sich spannungsvolle Bestimmung. Menschen und von
Menschen gebildete Zusammenhinge (etwa Organisationen) sind die staatlich ermoglichten
Akteure einer weltweit ausgreifenden Vergesellschaftung.

4. Forschungsperspektiven

Die Perspektive gesellschaftlicher Grenzregime eroffnet fir die Sozialwissenschaften in mehr-
facher Hinsicht Forschungsperspektiven. Zum einen erlaubt es dieses Konzept zu begreifen,
dass das menschliche Korperindividuum gleich an Freiheit und Wiirde eine normativ relevante
Institution ist — es ist in keinem Fall als eine natiirliche Voraussetzung zu begreifen. Diese

521

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann

Einsicht zwingt dazu, die sozialtheoretischen Pramissen der sozialwissenschaftlichen Forschung
reflexiv in den Blick zu nehmen. Es erscheint z.B. bis auf Weiteres als unmoglich, handlungs-
theoretische Konzepte einfach weiter zu verwenden, denn sie setzen das handelnde menschliche
Korperindividuum als solches voraus und sind daher untauglich, diesen institutionellen Sach-
verhalt selbst analytisch in den Blick zu nehmen.

Der Zusammenhang zwischen modernem Grenzregime und horizontaler Differenzierung weist
auf den engen Zusammenhang von Nationalstaaten bzw. deren Grenzen und dem moralischen
Universalismus des Ethos der Menschenrechte hin (vgl. auch Banse in diesem Band). Hannah
Arendt (1949) hatte bereits kurz nach dem Zweiten Weltkrieg auf diesen Zusammenhang
aufmerksam gemacht und ihn als praktisches normatives Problem beschrieben. Sie begreift
deshalb das Recht gegeniiber einem Staat, Rechte geltend machen zu konnen, als das grundle-
gende Menschenrecht. Arendt erfasst aber nicht den systematischen Zusammenhang zwischen
horizontaler Differenzierung und dem Universalismus der Menschenwiirde. Dies wird erst
durch die Theorie gesellschaftlicher Grenzregime verstidndlich. Die kritisch aufgeladene Grenz-
regimeforschung im Anschluss an Foucault konnte aus diesem Zusammenhang neue Einsich-
ten gewinnen. Der normative MafSstab, dass kein Mensch von einem Leben in Freiheit und
Wiirde auszuschliefSen sei, spielt einseitig den Universalismus der Menschenwiirde gegen die
nationalstaatlichen bzw. europdischen Begrenzungspraktiken aus. Damit bleibt unbegriffen,
dass zwischen der nationalstaatlichen Grenzziehung und dem moralischen Universalismus der
Menschenwurde bzw. der Menschenrechte ein immanenter Zusammenhang besteht. Erst wenn
dieser Zusammenhang verstanden wird, kann eine realistische Kritik etwa am ,europiischen
Grenzregime“ (vgl. Hess et al. 2015) formuliert werden (Lindemann 2018, 385ff.).

Der moralische Universalismus bildet auch den normativen Bezugspunkt fir andere Formen
der Gesellschaftskritik. Die sozialen Grenzen, die etwa Arbeiter, Frauen oder Schwule, Lesben
sowie andere Minderheitengruppen von einer allgemeinen gesellschaftlichen Teilhabe ausge-
schlossen haben, wurden im Namen des moralischen Universalismus der Menschenrechte
von sozialen Bewegungen kritisiert und mehr oder weniger erfolgreich verdndert. Die Arbei-
terbewegung des 19. und 20. Jahrhunderts kampfte dafiir, dass Arbeiter als Menschen nicht
vollstindig von der Wirtschaft vereinnahmt werden konnen. Die Frauenbewegung stritt dafiir,
dass die Existenz von Frauen nicht auf die Familie beschrinkt werden diirfe. Stattdessen
sollten sie als Menschen das Recht haben, sich in einer individuell bestimmten Weise zu
vergesellschaften. Die Kampfe der Emanzipationsbewegungen zeigen, dass das gesellschaftliche
Grenzregime der europdisch-nordamerikanischen Moderne einen moralischen Uberschuss auf-
weist, der eine allgemeine Kritik an gesellschaftlichen Grenzziehungen ermoglicht (vgl. Bruns
in diesem Band). Hieraus ergibt sich eine neue gesellschaftstheoretisch orientierte Perspektive
auf soziale Bewegungen (vgl. Lindemann 2018, Kap. 3). Soziale Bewegungen werden durch
das moderne Grenzregime ermoglicht und diese Bewegungen erzeugen bzw. stabilisieren die
Bedingungen horizontaler Differenzierung, indem sie dafiir eintreten, dass die menschlichen
Korperindividuen nicht einseitig durch die Logik einzelner Gruppen- oder Handlungszusam-
menhinge bestimmt werden.

Weiterhin ergeben sich in der Perspektive gesellschaftlicher Grenzregime neue Moglichkeiten
des Kulturvergleichs, indem untersucht wird, welche Arten von Akteuren in welcher Weise
ein normativer Status zukommt. Die Besonderheiten des christlichen européisch-nordamerika-
nischen Wegs in die horizontale Differenzierung, d.h. in die Moderne, lassen sich in einer
grenzregimetheoretischen Perspektive besser erfassen. Das christliche Abendland war bereits

522

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

iber Jahrhunderte durch eine grofSe Organisationsleistung gepragt, fiir die es in anderen Glau-
bensrichtungen kein Aquivalent gibt. Weder der Islam noch der Buddhismus haben eine der
verpflichtenden Kindstaufe vergleichbare Institution entwickelt. Dies erlaubt einen neuen Blick
auf die unterschiedlichen Wege in die Moderne und fiihrt auf die Frage, ob es technologische
Hochentwicklung unabhingig von horizontaler Differenzierung und der damit einhergehenden
Orientierung am Ethos der Menschenrechte geben kann.

Es ist wahrscheinlich nicht auszuschlieflen, dass es im Rahmen der gegenwairtigen Vergesell-
schaftung miteinander konkurrierende Grenzregime gibt. Dies fithrt u.a. zu neuen religions-
soziologischen Fragen: Wie koordinieren etwa streng glaubige Christen oder Muslime ihre
religios eingehegten Grenzregime, in deren Rahmen es Engel oder Geister geben mag, mit
dem modernen Grenzregime? Im Rahmen einer solchen Perspektive wiirden die existenziellen
Konflikte, in die Gliaubige in modernen Gesellschaften gezwungen werden, deutlicher zutage
treten.

Weiterfiihrende Literatur

Evans, E. P. (1906): The Criminal Prosecution and Capital Punishment of Animals. London/Boston: Faber
and Faber.

Luckmann, Thomas (1970): On the Boundaries of the Social World. In: Natanson, Maurice (Hrsg.):
Phenomenology and Social Reality. Essays in Memory of Alfred Schutz. The Hague: Nijhoff, S. 73-100.

Lidtke, Nico (2015): Das Soziale ohne Grenzen? Eine historisch-wissenssoziologische Analyse zu den
Grenzen der Sozialwelt in der Frithen Neuzeit. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Lindemann, Gesa (2014): Weltzugidnge. Die mehrdimensionale Ordnung des Sozialen. Weilerswist: Vel-
briick Wissenschaft.

Lindemann, Gesa (2018): Strukturnotwendige Kritik. Theorie der modernen Gesellschaft, Bd. 1. Weilers-
wist: Velbriick Wissenschaft.

Literaturverzeichnis

Arendt, Hannah (1949): Es gibt nur ein einziges Menschenrecht. In: Die Wandlung 4, S. 754-770.

Beck, Susanne (2016): The Problem of ascribing legal responsibility in the case of robotics. Al & Society
31, H. 4, S. 473-481.

Behringer, Wolfgang (2001): Heinrich Kramers ,,Hexenhammer“: Text und Kontext. In: Schmauder, An-
dreas (Hrsg.): Frithe Hexenverfolgung in Ravensburg und am Bodensee. Konstanz: UVK, S. 83-124.

Berger, Peter Ludwig/Luckmann, Thomas (1966/1980): Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklich-
keit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt/M.: Fischer.

Bergmann, Anna (2005): Der entseelte Patient. Die moderne Medizin und der Tod. Berlin: Aufbau.

Biising, Sarah Marie (2021): Die Erdeutung von Wille und Wohl bei medizinisch-ethischen Behandlungs-
entscheidungen in der Frithgeborenenintensivmedizin in Deutschland und der Schweiz. Dissertation an
der Carl von Ossietzky Universitit Oldenburg.

Cavalieri, Paola/Singer, Peter (Hrsg.) (1993/1996): Menschenrechte fiir die grofSen Menschenaffen. Miin-
chen: Goldmann.

Darwin, Charles (1871): The descent of man and selection in relation to sex, 2 Volumes. London: Murray.

Descola, Philippe (2005/2011): Jenseits von Natur und Kultur. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Duden, Barbara/Schlumbohm, Jiirgen/Veit, Patrice (Hrsg.) (2002): Geschichte des Ungeborenen. Zur Er-
fahrungs- und Wissenschaftsgeschichte der Schwangerschaft. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Durkheim, Emile (1950/1999): Physik der Sitten und des Rechts, Frankfurt/M.: Suhrkamp

Foucault, Michel (1963/1988): Die Geburt der Klinik. Eine Archiologie des adrztlichen Blicks. Frank-
furt/M.: Fischer.

Foucault, Michel (1975/1979): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses. Frankfurt/M:
Suhrkamp.

Fuchs, Richard (1996): Tod bei Bedarf. Das Mordsgeschift mit der Organtransplantation. Frankfurt/M./
Berlin: Ullstein.

Graumann, Sigrid (2012): Die Geburt als Grenze zur Konstitution sozialer Personen: Ein soziologisch-
theoretischer Beitrag zur bioethischen Diskussion iiber Spatabbriiche und die Behandlung von Friih-
chen. In: Joerden, Jan/Hilgendorf, Eric/Petrillo, Natalia/Thiele, Felix (Hrsg.): Menschenwiirde in der
Medizin: Quo vadis? Baden Baden: Nomos, S. 13-32.

523

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesa Lindemann

Hess, Sabine/Kasparek, Bernd/Schwertl, Magdalena/Sontowski, Simon (2015): Europdisches Grenzregime.
Einleitung zur ersten Ausgabe. In: movements. Journal for Critical Migration and Border Regime
Studies 1, H. 1, online: http://movements-journal.org/issues/01.grenzregime/02.einleitung.html,
18.05.2019.

Huxley, Aldous (1932): Brave new world. Ditzingen: Reclam.

Kelsen, Hans (1946/1982): Vergeltung und Kausalitit. Wien/Koln/Graz: Bohlau.

Kessel, Martina (2001): Die Angst vor dem Scheintod im 18. Jahrhundert. Korper und Seele zwischen
Religion, Magie und Wissenschaft. In: Schlich, Thomas/Wiesemann, Claudia (Hrsg.): Hirntod. Zur
Kulturgeschichte der Todesfeststellung. Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 133-166.

Klages, Ludwig (1913/2006): Mensch und Erde. Bonn: Bouvier.

Klinkhammer, Gisela (1997): Entschieden gegen eugenische Tendenzen. Kirchenwort zur prinatalen Dia-
gnostik. Deutsches Arzteblatt 94, H. 22, S. 1485.

Kriiger, Hans Peter (Hrsg.) (2007): Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Sonderband 15: Hirn als Subjekt.
Philosophische Grenzfragen der Neurobiologie. Berlin: Akademie.

Lampe, Ernst-Joachim/Pauen, Michael/Roth, Gerhard (Hrsg.) (2008): Willensfreiheit und rechtliche Ord-
nung. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Lindemann, Gesa (1993/2011): Das paradoxe Geschlecht. Transsexualitit im Spannungsfeld von Kérper,
Leib und Gefiihl. Wiesbaden.

Lindemann, Gesa (2003): Beunruhigende Sicherheiten. Zur Genese des Hirntodkonzepts. Konstanz: Uni-
versititsverlag.

Lindemann, Gesa (2018): Strukturnotwendige Kritik. Theorie der modernen Gesellschaft, Bd. 1. Weilers-
wist: Velbriick Wissenschaft.

Lindemann, Gesa (2020): Die Ordnung der Beriihrung. Staat, Gewalt und Kritik in Zeiten der Coronakri-
se. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Luckmann, Thomas (1970): On the Boundaries of the Social World. In: Natanson, Maurice (Hrsg.):
Phenomenology and Social Reality. Essays in Memory of Alfred Schutz. The Hague: Nijhoff, S. 73-100.

Lidtke, Nico (2015): Das Soziale ohne Grenzen? Eine historisch-wissenssoziologische Analyse zu den
Grenzen der Sozialwelt in der Frithen Neuzeit. Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Luhmann, Niklas (1965/1999): Grundrechte als Institution. Berlin: Duncker und Humblot.

Luhmann, Niklas (1971/2005): Die Weltgesellschaft. In: Ders.: Soziologische Aufkliarung 2. Aufsitze zur
Theorie der Gesellschaft. Wiesbaden: VS, S. 63-88.

Luhmann, Niklas (1972): Rechtssoziologie, 2. Bde., Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Marx, Karl (1867/1977): Das Kapital, Bd. 1. Berlin: Dietz.

Matsuzaki, Hironori/Lindemann, Gesa (2016): The autonomy-safety-paradox of service robotics in Euro-
pe and Japan — a comparative analysis. In: Al & Society 31, H. 4, S. 501-517.

Matsuzaki, Hironori/Straub, llona/Lindemann, Gesa (2016): Going beyond the laboratory. Social robotics
in everyday-life. In: AI & Society 31, H. 4, S. 441-444.

Matthias, Andreas (2004): The responsibility gap: Ascribing responsibility for the actions of learning
automata. In: Ethics and Information Technology 6, H. 3, S. 175-183.

Meyer, Christoph H.E. (2013): Taufe und Person im ersten Jahrtausend Beobachtungen zu den christlichen
Wourzeln einer Grundkategorie europiischen Rechtsdenkens. In: Rechtsgeschichte 21, S. 89-117.

Neumann, Almut (2007): Teufelsbund und Teufelspakt (Mittelalter). In: Gersmann, Gudrun/Moeller, Kat-
rin/Schmidt, Jiirgen-Michael (Hrsg.): Lexikon zur Geschichte der Hexenverfolgung. http://www.historic
um.net/no_cache/persistent/artikel/5527/, 07.12.2007.

Parsons, Talcott (1971/1985): Das System moderner Gesellschaften. Weinheim, Miinchen: Juventa.

Pauen, Michael (2010): Einleitung: Teil I: Philosophische und psychologische Beitrage. In: Lampe, Ernst-
Joachim/Pauen, Michael/Roth, Gerhard (Hrsg.): Willensfreiheit und rechtliche Ordnung. Frankfurt/M.:
Suhrkamp, S. 9-16.

Pernick, Martin S. (1988): Back from the Grave: Recurring Controversies over Defining and Diagnosing
Death in History. In: Zaner, Richard M. (Hrsg.): Death: Beyond Whole-brain Criteria. Dordrecht,
Boston, London: Kluwer, S. 17-74.

Roth, Gerhard (2004): Woriiber diirfen Hirnforscher reden — und in welcher Weise. Deutsche Zeitschrift
fiir Philosophie 52, H. 2, S.221-234.

Rothhaar, Markus/Hdhnel, Martin/Kipke, Roland (Hrsg.) (2017): Der manipulierbare Embryo. Pader-
born: mentis.

Riive, Gerlind (2008): Scheintod. Zur kulturellen Bedeutung der Schwelle zwischen Leben und Tod um
1800. Bielefeld: transcript.

Said, Edward (1978): Orientalism. New York: Pantheon Books.

524

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gesellschaftliche Grenzregime der Moderne: das anthropologische Quadrat

Schaeffer, Katja (2021): Behandlungsentscheidungen bei Frithgeborenen — eine theoriegeleitete, ethnogra-
phische Untersuchung. Dissertation an der Carl von Ossietzky Universitit Oldenburg.

Singer, Wolf (2004): Selbsterfahrung und neurobiologische Fremdbeschreibung. Zwei konflikttrichtige
Erkenntnisquellen. Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 52, H. 2, S.235-255.

525

2026, 22:14:16. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845295305-506
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Einleitung
	2. Das anthropologische Quadrat
	2.1 Lebensanfang
	2.2 Lebensende
	2.3 Mensch-Tier
	2.4 Mensch-Maschine
	2.5 Die Irrealisierung der Grenze zu den Geistwesen

	3. Modernes Grenzregime und gesellschaftliche Differenzierung
	4. Forschungsperspektiven
	Literaturverzeichnis

