
Interviews

Interviewausschnitt mit Lisa, Thomas und Amir

I (Interviewerin): »Welche Religionen sind denn hier [in der Unterkunft] ver-

treten?«

L (Lisa): »Da haben wir wirklich alles dabei, wie du weißt. Eine bunte Mi-

schung. Muslime aber hauptsächlich. Das ist wohl der Großteil.«

I: »Spielt eure eigene Religiosität denn manchmal eine Rolle im Alltag?«

T (Thomas): »Naja, man macht die ganzen, äh, die ganzen Bräuche ja auch

nicht zu Hause.«

A (Amir): »Also ich weiß gar nicht, wovon ihr redet. Ich werd‹ sowas nicht ge-

fragt [lacht].«

I an A gerichtet: »Was meinst du, wie das kommt?«

A: »Naja, ich bin jaMuslim. Und das erwarten die [Flüchtlinge] ja auch [zeigt

an sich herunter]. Ich sprech‹ ja die Sprache. Aber gut. Ich könnt‹ ja auch

Christ sein, klar. Aber die gehen eben davon aus, dass ich Moslem bin. Und

dass ich mich auskenne mit ihrer Kultur. Aber das kann ich ja auch nur, ich

sag mal, ein Stück weit. Ich war ja noch nie in Syrien oder Irak. Und man-

ches ist auch ganz anders. Mein Arabisch ist ja auch nicht hundertprozentig

gleich wie ihr Arabisch. MancheWörter sind ganz komisch [lacht], abermitt-

lerweile hab‹ ich die drauf.«

I: »In welchen Situationen spielt Religion denn noch eine Rolle in der Unter-

kunft?«

T: »Das ist ja immer das größte Thema beim Putzplan [alle lachen]!«

L: »Ja, also da wird schon mal gesagt, man kann bestimmte Aufgaben nicht

erledigen wegen der Religion. Oder mit manchen Leuten den Flur nicht tei-

len, weil die zum Beispiel Christen sind und nicht so reinlich. Oder bei Haut-

farben wird das auch oft gesagt, afrikanische Familien haben’s da auch nicht

so leicht, zum Beispiel.«

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Religion in Flüchtlingsunterkünften

T: »Aber das WLAN-Passwort wollen trotzdem alle.«

L: »Ja, wenn es mal wieder eine ganz schlimme Phase gab und Familien ha-

ben sich in die Haare gekriegt, weil niemand putzen wollte, haben wir ja das

WLAN-Passwort nicht ausgegeben, bis die Sache geklärt war.«

T: »Damussmandannmal über seinen Schatten springen. In ihrerWohnung

müssen sie ja auch putzen – und wenn es drinnen tipptopp aussieht, kann

es draußen [im Flur] ja nicht aussehen wie Sau.«

A: »Bei manchen sieht’s aber auch drinnen so aus. [grinst]«

L: »Ja gut, aber das muss auch jeder selber wissen, was und wie viel er da

machen will.

[…]

T: »Ja aber du fragtest ja wegen Religion. Ich denke manchmal, dass es auch

viel um Nationen geht. Weil zum Beispiel Afghanen und die Araber oft ja

überhaupt nicht miteinander können. Das müssen wir uns dann auch oft

anhören. So unter demMotto ›Die Afghanen putzen nicht richtig‹.«

L: »Und die afghanischen Familien beschweren sich oft, dass für die arabi-

schen Familienmehr getanwird. Dabei ist das ja gar nicht so. Du kennst doch

Familie Peshwan. Gestern war die Mama wieder bei mir im Büro und hat ge-

sagt, ich würde nur für die arabischen Familien eine Wohnung suchen.«

T: »Ja, das sagen diemir auch immer: ›Die Sozialarbeiter helfen nur den Ara-

bern. Und die Araber haben sogar ihren eigenen Hausmeister‹.«

A: [lacht laut] »Oh Mann, da fällt mir nichts mehr zu ein [an mich gewandt].

Aber ohne Witz, das sagen die wirklich.«

L: »Ja, natürlich ist das Quatsch. Aber so ist das eben immer. Der eine guckt

immer, was der andere hat, und alle denken immer wir könnten ihnen dann

auch mehr verschaffen. Dabei haben wir mit manchen Dingen einfach gar

nichts zu tun. Oder, naja, einfach überhaupt keinen Einfluss darauf. Ich kann

doch nicht wissen, wer eine Wohnung kriegen wird und wer nicht. Den Ver-

mietern ist doch auch egal ob Araber oder Afghane. Wir sind schon froh,

wenn es kein Problem ist, dass wir für Flüchtlinge suchen.«

T: »Viele denken aber immer, dass wir das alles klären könnten. Manche

dachten ja auch wirklich lange, dass wir Einfluss auf den Asylentscheid hät-

ten. Da kann man erklären so viel man will. Wenn das Gerücht rumgeht,

dann glauben die Leute das. Die setzen ja auch Hoffnung darein. Ich ver-

stehʼ das schon.«

I: »Und sonst? Was hat sich denn so geändert in der Arbeit mit den Bewoh-

nern oder an den Bewohnern oder euch selbst im Laufe der Zeit hier?«

L: »Ja, also diese Machtkämpfe, wie gesagt. Zwischen arabischen und afgha-

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews 265

nischen Familien. Das war alles mal viel schlimmer. Da hat sich wirklich viel

getan. Viele sind auch gut befreundet jetzt.«

T: »Die Familien sind ja auch einfach zusammengewachsen. Klar kann im-

mer noch nicht jeder mit jedem. Aber ich denke, man kennt sich und man

kann sich auch untereinander mal helfen.«

L: »Gerade als letztes Jahr eine Gruppe von Kindern zusammen eingeschult

wurde. Die Kinder kannten sich ja sowieso schon alle vom Spielen und vom

Kinder- und Jugendtreff. Aber bei der Einschulung mussten die Eltern sich

eben auch mal zusammenraufen und sich austauschen. Das war ja für alle

neu. Manche der Mütter trinken jetzt auch mal einen Tee zusammen. Das

ist ganz schön. Das hat dann nicht immer nur mit Herkunft und Sprache zu

tun.«

[…]

Einzelinterviewausschnitt mit Lisa

I: »Was würdest du sagen sind Hauptursachen für Konflikte hier?«

L: »Klar, jeder kommtmit seinemPäckchen anVorurteilen hier an. Dasmerkt

man schon. Da wollen die arabischen Familien oft nicht, dass afrikanische

Familien mit ihnen sich den Flur teilen, weil die so dreckig seien. Aber das

müssen die dann eben. Natürlich nimmt man die auch auseinander, wenn

es menschlich gar nicht passt. Aber Nationalitäten spielen schon eine gro-

ße Rolle. Es gibt aber auch Familien, die man zusammenpackt, bei denen

zwar die Nationalitäten passen, aber alles andere anscheinend nicht. Neu-

lich hattenwir zwei syrische Familien auf einemFlurwohnen. Trotzdemging

das gar nicht. Die haben sich nur beschimpft.«

I: »Und was machst du dann, wenn du merkst, da ist ein Konflikt unter den

Bewohnern, der gelöst werden muss?«

L: »Also, wenn es eine absolute Krise gäbe, könnte ich einen bestellen, einen

Dolmetscher, und das Sozialamt würde den dann auch zahlen, aber meis-

tensmüssenwir uns anders behelfen. Da spricht dann jemand aus demHaus

Arabisch und gut Englisch oder ein bisschen besser Deutsch oder wir warten

bis nachmittags, wenn die Kinder von der Schule kommen und übersetzen

können. Im Notfall geht’s auch mit Händen und Füßen.«

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Religion in Flüchtlingsunterkünften

Interviewausschnitt mit Pfarrer Schneider

I: »Möchten Sie mir zunächst vielleicht etwas über den Ursprung der Ge-

meinde erzählen?«

S: »Ja, gern. Die Gemeinde gibt es seit den 50er Jahren, und sie ist im Prinzip

aus zwei Gemeinden hervorgegangen, die es ja noch viel länger gab. Was

für Sie vielleicht interessant ist, ist, dass wir damals eine Vielzahl von neuen

Mitgliedern bekamen, die auf der Flucht aus Ostpreußen gewesen waren.

Durch die Flucht waren sie sicher auch traumatisiert, und die Gemeinde

hat sie gewissermaßen auch aufgefangen. Wir haben heute insgesamt

circa 3000 Mitglieder. Das ist natürlich die Summe auf dem Papier. Also

diejenigen, die zum Beispiel registriert sind, weil sie nach Mittstadt ziehen

und so als Gemeindemitglied geführt werden. Aber das sind natürlich nicht

alles aktive Mitglieder. Das ist ja bei jeder Gemeinde so. Und die meisten

Mitglieder sehen wir dann auf den Gottesdiensten. Vor allem auf dem

Sonntagsgottesdienst. Dann haben wir noch verschiedene Arbeitskreise.

Da wäre die Jugendarbeit zu nennen, der Konfirmationsunterricht, unser

Seniorenkreis und unsere Hauskreise. Da steckt dahinter, dass man sich in

privaten Häusern trifft, um zum Beispiel aus der Bibel zu lesen. Und wir

haben auch hier unterschiedliche Altersgruppen, die sich so organisiert

treffen. Insgesamt sind es – ich würde schätzen – aktuell so 25 Hauskrei-

se. Und dann gibt es noch die Freizeiten und Familienfreizeiten, die wir

veranstalten. Wir organisieren auch eine Karnevalsfreizeit. Letztes Jahr

[2016] fand die erstmalig mit Flüchtlingen statt. Da sind wir insgesamt 120

Personen gewesen und davon 70 Flüchtlinge und 50 Deutsche. Das war

schon was.«

I: »Wie gestaltet sich denn das Gemeindeleben seitdem Geflüchtete dabei

sind?«

S: »Mhm. Zunächst mal gab es eine Veränderung bei den Bibelabenden.

Früher, also vor 2015, kamen immer weniger Mitglieder zu den klassischen

Bibelabenden. Bis dann eines Tages Herr Rostam [ein Gemeindereferent,

der sich in der Flüchtlingshilfe engagiert] in der Tür stand mit fünf irani-

schen Männern. Sie hatten Interesse sich bei uns einzubringen und freuten

sich über die Gemeinschaft, denke ich, und dann änderten sich auch lang-

sam die Bibelkreise. Man könnte, denke ich, sagen, dass es einen [überlegt]

epochalen Übergang gab vom klassischen Bibelkreis, der eingebrochen war

und sich in neuen Gruppen zusammensetzte, unseren Hauskreisen und den

geflüchteten Männern, die an unseren Veranstaltungen teilnahmen. Denn

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews 267

wir mussten schon überlegen, wie wir unsere Inhalte so vermitteln und

anbieten, dass alle sie verstehen können. Und es kamen ja auch weitere

Menschen dazu. Auch mit ihren Familien. Es sprach sich dann herum, dass

es bei uns ganz schön ist, vielleicht. Manchen konnten wir als Gemeinde

auch helfen, indem wir zum Beispiel eineWohnung finden konnten. Das ist

alles hauptsächlich den Ehrenamtlichen zu verdanken, die sich sehr enga-

giert haben, wobei wir kein klassisches Patensystem haben. Die Familien

und Bedürfnisse haben sich eher von allein gefunden, ohne dass wir groß

vermittelt hätten. Undwie das immer so ist, einige blieben, andere gingen.«

I: »War der Anfang denn schwierig für die Gemeinde? Mit den Neumitglie-

dern, meine ich?«

S: »Ja, es war schon schwierig manchmal. Und wir müssen auch manchmal

noch vermitteln. Das wird sich so schnell nicht ändern. Das ist der eine

Aspekt. Der andere ist, dass die Flüchtlinge ja auch erst mal kein Wort

Deutsch sprachen. Wenn Herr Rostam da war, konnte er ein bisschen über-

setzen, aber ansonsten [lacht] naja, Farsi spricht hier einfach niemand von

uns. Ich habe mir mittlerweile so ein bisschen was angeeignet. Ein kleines

Grundrepertoire, sozusagen. Um jemanden zu begrüßen und ein bisschen

Basisinformationen zu vermitteln, aber ich kann jetzt natürlich auch nicht

fließend Farsi − und lesen und schreiben sowieso nicht. Das ist den Men-

schen auch klar. Mittlerweile, dieses [2017] und letztes [2016] Jahr, hat sich

da aber viel getan. Die meisten sprechen wirklich ganz gutes Deutsch, die

Kinder ja sowieso, und Neuankömmlingen kann jetzt ganz anders geholfen

werden als noch vor zwei Jahren. Sie können sich untereinander viel besser

unterstützen. Die erste Generation von 2015 kann ganz viel Hilfe leisten.«

I: »Und den Kontakt zur Gemeinde hat Herr Rostam jeweils vermittelt?«

S: »In den ersten Fällen ja. Wie er da in der Tür stand mit diesen fünf Män-

nern − das war ein Bild. Das vergisst man nicht. Er und ich arbeiten ja schon

eineWeile zusammen. Er kennt sich gut aus in der Stadt und hat auch seine

Netzwerke. Und wenn die Menschen sich mit christlichem Glauben, mit

protestantischem Glauben beschäftigenmöchten, sind sie bei uns natürlich

richtig, und da würde sie auch niemand wegschicken. Was sich dann wei-

terentwickelt, das muss man sehen. Mittlerweile kommen die Menschen

von selbst zu uns. Es spricht sich herum, dass die Farsi-Sprechenden bei

uns sind. Wir haben mittlerweile Perser aus Iran und Afghanistan aus dem

ganzen Stadtgebiet. Manche haben lange Anreisewege für die Predigten.

Und es gibt in Mittstadt auch so eine Art iranische Community. Das sind

junge Männer, aber auch Familien und Einzelpersonen. Man kennt sich

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Religion in Flüchtlingsunterkünften

dann meist auch aus den Unterkünften, und dann kommen sie zu uns. Wir

möchten auch ganz gern, dass der Schwerpunkt auf den Farsi-Sprechenden

bleibt, weil wir dafür jetzt die Ansprechpartner haben und Kapazitäten

haben. Deswegen machen wir jetzt auch keine öffentliche Werbung oder

so. Die Gruppe, wie sie jetzt ist, das passt gerade so.«

I: »Wie ist denn das Vorwissen zum christlichen Glauben der meisten Men-

schen, wenn sie zu Ihnen kommen?«

S: »Das ist unterschiedlich. Dass es Gott gibt, ist für die Menschen ganz klar.

Da muss man jetzt keine Überzeugungsarbeit leisten [lacht]. Auch wenn sie

vorher an Allah geglaubt haben. Man fühlt sich wie Geschwister im Geiste.

Das hat noch niemand infrage gestellt. Manche wissen etwas mehr über

das Christentum, andere weniger. Einige unserer Mitglieder waren aber

auch schon Christen und haben im Iran oder in Afghanistan an so was wie

Untergrund-Bibelgruppen teilgenommen. Das waren aber nur wenige und,

man muss sich das mal vorstellen, das war natürlich auch sehr gefährlich.

Sobald da einer nicht mehr kam, konnte es sein, dass er aufgegriffen wurde,

und dann sollte man sich überlegen, das Land zu verlassen. So wurde es mir

erzählt, und so haben die Menschen dann auch das Land verlassen. Denn

wenn einer aufgegriffen und gefoltert wird, ist es sehr wahrscheinlich, dass

die ganze Gruppe oder zumindest der Standort auffliegt. Und diese Leute

hatten natürlich unheimlich Angst vor ihrem BAMF-Test, dem Interview.

Wenn man danach abgeschoben wird, ist es einfach sehr gefährlich in den

Herkunftsländern. Gerade wenn man in so einer Gruppe war. Auch wenn

dort nur Bibel gelesen wurde. Dieser Test, das Gespräch, ist einfachmehr als

eine Führerscheinprüfung – das entscheidet über das ganze weitere Leben.

Das ist existenziell. Wir haben da versucht, viel zu unterstützen und den

Menschen beizustehen und haben sie zu den Interviews begleitet.«

I: »Welche Fragen haben die Menschen denn oder was beschäftigt sie

denn?«

S: »Also da gibt es schon mal klassische Unterschiede zu unseren deutschen

Mitgliedern. Vor den Flüchtlingen, 2015, haben wir zum Beispiel immer mal

wieder Theodizee betrieben und Fragen wie ›Gibt es ein Gericht?‹, ›Gibt es

Satan?‹ thematisiert. Den Flüchtlingen geht es eher um die Unterschiede,

würde ich sagen. Also, sie würden gern direkte Vergleiche haben zwischen

Koran und Bibel, zum Beispiel. Oder genau wissen: ›Wo sind die Schnitt-

mengen und wo nicht? ›Was ist zum Beispiel mit Jesus in der Bibel und Jesus

im Koran?‹ Aber das ist natürlich nicht immer so einfach, wie sie sich das

vorstellen. Und für manche ist das auch [überlegt] unbefriedigend. Und sie

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews 269

interessieren sich sehr für [überlegt] für praktische Fragen: ›Wie betet man

genau?‹ ›Sitzt man oder steht man? Und wie genau?‹, ›Wie fastet man bei

euch?‹. Sie wünschen sich da analoge Regeln, die sie befolgen können. Aber

so ist das bei uns nun mal nicht. Da muss jeder seinen eigenen Weg finden.

Aber sie lernen natürlich auch, indem sie am Gemeindeleben teilnehmen.

Auf unserer Karnevalsfreizeit, zum Beispiel. Dass Christsein auch heißt,

tanzen zu dürfen, mal ein Bier trinken zu dürfen [lacht], naja, wir hatten da

abends so ein Disco-Programm, aber auch, sich rasieren zu dürfen und eben

keinen Bart tragen zu müssen, gehört dazu. Sie sind dann ganz überrascht

gewesen, dass das erlaubt ist. Und dass man trotzdem kein schlechterer

Mensch ist. Das ist eine ganz neue Offenheit, die sie hier mitkriegen und

natürlich auch eine Freiheit.«

I: »Was erhoffen sich die Geflüchteten denn von ihrer Mitgliedschaft in der

Gemeinde?«

S: »Sie möchten wahrscheinlich gern Anschluss und einen Ort, um zur Ruhe

zu kommen. Aber, hier ist eben auch was los, hier sind auch junge Leute,

das ist wahrscheinlich auch nicht ganz unwichtig. Und ein großes Anliegen

ist natürlich die Taufe.«

I: »Wie viele Taufen von Geflüchteten haben Sie denn bisher durchgeführt?«

S: »Also, es ist so: Bei den Flüchtlingen geht wohl das Gerücht um, dass

man nach dreimaliger Teilnahme am Gottesdienst eine Taufbescheinigung

erhält und dann damit zum BAMF gehen kann. Aber das stimmt nicht. Wir

machen das ganz individuell. Offiziell heißt es, dass vorher eine ›genaue

Unterweisung‹ zu erfolgen habe. Das heißt zwar nicht, dass wir rigorose

Glaubensprüfungen machen, aber schon, dass wir die Menschen erst mal

am Gemeindeleben teilhaben lassen und schauen, wer sich wie einbringt.

Und sie besuchen den Konfirmandenunterricht, sofern das sprachlich

möglich ist. Ein Mädchen macht das zurzeit. Hier gibt es manchmal auch

Möglichkeiten, zu übersetzen. Das ist bisher der Weg, den wir für uns

gefunden haben. Und bisher habe ich circa 40 Bescheinigungen ausgestellt.

Die werden individuell verfasst. Und da hatman schon nochmal Handhabe,

um zu betonen, dass jemand besonders engagiert ist, oder ob jemand nur

teilgenommen hat. Manche sieht man dann auch nicht mehr, aber der

Großteil bleibt. Ich verstehe auch die Vorbehalte, die manche haben. Dass

Flüchtlinge nur zu uns kommen, um Vorteile davon zu haben. Aber, [über-

legt], letztlich kann man niemandem ins Herz gucken – einem Deutschen

auch nicht.«

I: »Taufen Sie auch Babys und Kinder der Geflüchteten?«

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Religion in Flüchtlingsunterkünften

S: »Nein. Erst ab circa 10 Jahre. Die Kinder aus der Gemeinde besuchen

aber alle regelmäßig den Kindergottesdienst, und so werden sie ja auch im

christlichen Glauben groß.«

I: »Und wie empfinden Sie das Gemeindeleben jetzt?«

S: »Es gab schon viele Veränderungen. Wir haben jetzt zum Beispiel eine

reine Frauengruppe bei uns. Das hatten wir früher nicht. Damit die Frauen

bestimmte Themen auch unter sich besprechen können. Und im Presbyte-

rium gibt es einen neuen Bereich, der sich nur mit geflüchteten Menschen

befasst. Tja, und die Predigten haben sich natürlich geändert. Die werden

jetzt übersetzt von den Persern mit so einer App: ›Live-Übersetzer Farsi‹ für

den Gottesdienst. Das ist natürlich toll, aber es funktioniert auch nicht im-

mer reibungslos und ist schon auch anstrengend für alle. Also, das heißt, die

Form der Predigt musste sich natürlich auch ändern.Wir sind hier eine, eine

gutbürgerliche Gemeinde mit einem hohen Akademiker-Anteil. Da bin ich

es gewohnt, sprachlich auch auf einem abstrakten Niveau zu sprechen. Das

musste sich aber ändern, um alle zu erreichen. Und da muss man auch erst

mal einen Konsens finden innerhalb der Gemeinde. Und auch die Freizeiten,

die ja eine tolle Sache sind, müssen jetzt noch mal neu überlegt werden.

Die Karnevalsfreizeit zum Beispiel, da hatten wir beim ersten Mal, 2016,

mit den Flüchtlingen über Sponsoren nur einen symbolischen Beitrag von

10 Euro erhoben, also für die Flüchtlinge. Und es waren circa 30 Flüchtlinge

dabei. Wir hatten dann das Thema ›Iran‹, damit sie auch über ihre Heimat

sprechen können, und es wurden Bilder aus dem Iran gezeigt und über das

Buch Ester gesprochen. Das spielt ja im heutigen Persien und ist dort auch

recht bekannt. Die meisten Flüchtlinge kannten auch den König und die

Hauptorte aus dem Buch. Und sie kennen auch die alten Verfilmungen aus

den 60er Jahren. Bei uns ist das gar nicht so [überlegt] populär. Viele unserer

Mitglieder kannten es nicht. Und, naja, das war natürlich schon schön, da

auch was Neues zu lernen, aber manchen Mitgliedern war es auch zu viel.

Sie hätten sich eine traditionellere Freizeit gewünscht. Und dieses Jahr

[2017] bei der Freizeit waren es dann ja schon 70 Flüchtlinge, und da haben

wir vorher vom Programm alles etwas traditioneller gehalten. Das Thema

war das Reformationsjubiläum, das hatten sich auch viele gewünscht. Aber

es hatte sich [unter den Flüchtlingen] offenbar rumgesprochen, dass man

sich für 10 Euro eine schöne Zeit machen kann inklusive Verpflegung und

Disco [lacht]. Und da gab es schon ein paar Beschwerden. Weil wir dann

immer jemanden haben mussten, der manche Leute morgens aus den

Betten holt zur Morgenpredigt oder daran erinnert, dass jetzt Bibelkreis ist,

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews 271

weil manche da ständig am Handy gespielt haben. Das hat manchen von

unserenMitgliedern überhaupt nicht gefallen, sodass wir wieder überlegen

mussten, was wir für nächstes Jahr anders gestalten sollten. Und momen-

tan ist die Überlegung, den Beitrag für 2018 etwas an den der Deutschen

anzugleichen, sodass nur noch die mitfahren, denen es wirklich auch um

die Inhalte geht. 10 Euro für ein ganzes Wochenende ist schon sehr wenig.

Vielleicht sogar zu gut gemeint. Und diejenigen, die schon zwei Jahre in

Mittstadt sind, die können sicher auch etwas mehr erübrigen. Und sie

können es ja auch einplanen, die Fahrt ist ja nur einmal im Jahr. [seufzt]

Wir sind eben eine typische [überlegt] mittelständische westeuropäische

Gemeinde, und da wird es auch noch einige Herausforderungen geben. Es

wird alles weiter zusammenwachsen, aber es wird auch irritieren. Und es

geht ja genau darum,Menschen zusammenzuführen auf diesen Freizeiten.«

I: »Also erhalten Sie manchmal auch Beschwerden darüber, wie sich Dinge

geändert haben oder dass sie sich geändert haben?«

S: »Ja, natürlich. Im Verhältnis sind das aber wenige. Ich habe schon Briefe

von Einzelpersonen bekommen oder es gibt mal ein schwieriges Gespräch,

gerade auch, weil sich die Gottesdienste ja ändern. Dafür strukturiert sich

anderes neu, und es bilden sich plötzlich neue Hauskreise. Und insgesamt

nimmt die Gemeinde die Flüchtlinge wohlwollend auf, und die ehrenamt-

lich Engagierten sammeln auch Sachspenden ein oder unterstützen gezielt

Familien. Manche sind auch Taufpaten für die Flüchtlinge, und das ist schön

zu sehen. Manche Wünsche können wir als Gemeinde aber auch nicht

erfüllen. Wenn Flüchtlinge uns nach Arbeit und Wohnungen fragen, zum

Beispiel. Oder wenn ich gefragt werde, bei einem bestimmten Kindergarten

in der Nähe vomWohnort anzurufen, damit das Kind einen Platz bekommt.

Bei unserem evangelischen Kindergarten könnte man da vielleicht noch

was drehen, aber nur weil der Pfarrer anruft, kann eine KiTa einem Kind

natürlich keinen Platz geben. Sowas müssen wir dann immer erklären.«

Interviewausschnitt mit Herrn Karami

K: »Wirmachen die Beratung kurzfristig. Viele Flüchtlinge sind sehr dankbar

dafür. Sie rufenmich an und zwei, drei Tage später komme ich vorbei. Das ist

nicht wie bei einem Amt, wo man einen Termin bekommt für einen Monat

später. Man darf das auch nicht unterschätzen. Diese Leute haben ja einen

Grund, warum sie anrufen. Das sind extreme Situationen, und sie brauchen

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Religion in Flüchtlingsunterkünften

schnell Hilfe. Und außerdemmüssen sie bei uns ja nichts bezahlen, und das

spricht sich natürlich rum. Die Beratung ist deswegen so erfolgreich, weil

sie persönlich ist und weil es ja eine seelische Sache ist. Das bekommen die

Menschen nirgendwo anders. Ein Pfarrer oder einMitarbeiter einer anderen

Beratungsstelle kann diese Anliegen ja gar nicht verstehen. Nicht wirklich

verstehen. Nicht mit dem Herzen. Ich beziehe meinen Rat auch immer auf

die konkreten persönlichen Probleme und kann dann natürlich auch die

Überlieferungen des Koran hinzuziehen.«

I: »Was sind denn häufige Fragen Geflüchteter in Abgrenzung zu Fragen

deutscher Muslime?«

K: »Flüchtlinge sind einfach viel vorsichtiger. Die haben in der Regel ganz

andere Lebenskonflikte. Die fragen sich: ›Was kann ich hier einkaufen, das

halal ist, und wo gibt es solche Shops?‹ Und vor allem: ›Wie kann ich mich

in Deutschland im Alltag als Muslim verhalten? Darf ich sagen, dass ich

Muslim bin? Und wie sage ich sowas? Und wie kann man sowas zeigen? Darf

man sowas überhaupt zeigen? Bekommt man Stress mit den Behörden,

wenn man das zeigt?‹ Der Unterschied ist, dass man über viele Sachen, in

Syrien zum Beispiel, nicht nachdenken musste als Flüchtling. Mütter haben

ihren Töchtern gesagt: ›So, du trägst jetzt ein Kopftuch‹, › und das Mädchen

würde es nicht hinterfragen. Da müssten die Eltern nur sagen: ›Weil wir das

so machen‹, und es wäre klar. Klar würde die Tochter vielleicht ein bisschen

meckern, aber großer Aufstand ist da nicht möglich. Weil, die Gesellschaft

trägt das ja mit. Und deswegen ist es schon ein Zwang für die Tochter. Da

gibt’s nichts infrage zu stellen für die Tochter. Das ist aber auch bequem für

die Eltern. Hier [in Mittstadt] fühlt man sich aber mehr als Einzelperson. Da

hat die Tochter schon einen Grund zu fragen oder versteht es nicht, weil sie

zum Beispiel die Einzige in ihrer Klasse ist, die plötzlich ein Kopftuch tragen

muss, und die Mitschüler das ja auch nicht kennen. Hier gibt es dann aber

einen großen Konflikt in der Familie, und ich helfe dann in diesen Fällen, zu

beraten.«

I: »Sprichst du in der Beratung dann eher mit Männern, mit Frauen oder

allgemein mit Familien?«

K: »Mit beiden. Geflüchtete Frauen sind besonders gehemmt, sich an

Fremde zu wenden. Nicht nur wegen der Sprache, auch weil man mit Nicht-

Muslimen keine religiösen Probleme besprechen kann oder möchte. Man

scheut sich davor. Weil man Angst hat, dass man sowieso nicht verstanden

wird. Nach häuslicher Gewalt zumBeispiel. Ichmache dann ja auchHausbe-

suche. Ich spreche mit der Frau und demMann einzeln. Ich nehme sie ernst.

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interviews 273

Ich kann zum Beispiel auch ein Scheidungsritual ausführen. Das mache ich

aber nicht so leichtfertig. Wenn ich deswegen gerufen werde, dann spreche

ich immer erst mit dem Paar. In der Beratung, wenn man zuhört und auch

noch mal an das erinnert, was das Paar zusammen erlebt hat oder was sie

verbindet, besonders die Kinder, dann kann manmanchmal doch noch eine

Versöhnung herbeiführen.«

I: »Und wie gehst du mit Menschen in der Beratung um, die sich unsicher

sind, ob der muslimische Glaube noch der richtige für sie ist?«

K: »Ja, also wenn ich höre, dass Muslime in Deutschland plötzlich Chris-

ten werden wollen [überlegt], ich weiß nicht. Ich finde, das ist einfach

ein schmutziger Weg. Ich glaube nicht, dass die in Deutschland plötzlich

Anhänger von Christus geworden sind, sondern dass es da ganz klar um

Vorteile geht. Für den Asylbescheid. Es gibt in all diesen Ländern so viele

Muslime, die Atheisten sind. Und das war auch schon immer so. Ich denke

dann immer: ›Es gibt Tausende von euch! Dafür muss man doch nicht

Christ werden‹. Für mich sind alle Muslime gleich. Egal, wie die sich selbst

verstehen und ob sie beten oder nicht. Das mache ich auch in der Beratung

klar. Es gibt so viele Flüchtlinge, die machen in meiner Beratung erst mal

andere muslimische Strömungen schlecht und reden schlecht über sie. Ich

sage dann aber immer gleich, dass das nicht richtig ist. Manmuss Empathie

mit allen haben. Nicht nur mit Christen oder Atheisten, sondern auch mit

anderen muslimischen Konfessionen. Ich meine, ich bin am Anfang ja auch

immer in die Unterkünfte gegangen. Die haben mich ständig angerufen.

Eigentlich fast jeden Tag. Wegen allen möglichen Sachen. Mittlerweile

haben die ja wenigstens Securities, die arabisch sprechen. Die können dann

auch mal was dolmetschen. Aber die wissen ja auch nicht das, was ein

Sozialarbeiter weiß. Man braucht wirklich Kulturmittler in den Unterkünf-

ten. Jemand anderes kann das eigentlich nicht machen. Wir sind ja auch

immer so naiv. Die [Flüchtlinge] erzählen den Sozialarbeitern ja manchmal

nur Quatsch. Angeblich wollen die die Hand nicht geben aus religiösen

Gründen. Und in der Beratung sagen die mir dann, dass sie einfach keinen

Respekt haben, weil das [die Sozialarbeiterin] eine Frau ist. Also manche

machen wirklich eine Show. Das ist total ärgerlich [energisch]! Manche tun

so religiös, und in ihren Heimatländern waren das manchmal Straftäter, da

war ihnen auch egal, ob sie ein guter Muslim sind!«

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Ethnologie und Kulturanthropologie
 Victoria Hegner 

 Hexen der Großstadt  
Urbanität und neureligiöse Praxis in Berlin  

2019, 330 S., kart., 20 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4369-5
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4369-9 

 Stefan Wellgraf 

 Schule der Gefühle  
Zur emotionalen Erfahrung von Minderwertigkeit 
in neoliberalen Zeiten  

2018, 446 S., kart., 16 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4039-7
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4039-1
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4039-7 

 Sandro Ratt 

 Deformationen der Ordnung  
Bausteine einer kulturwissenschaftlichen 
Katastrophologie  

2018, 354 S., kart., 20 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4313-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4313-2 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Ethnologie und Kulturanthropologie
 Martin Heidelberger 

 Korrespondenten des Wandels  
Lokale Akteure der globalen Nachrichtenindustrie  

2018, 328 S., kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-4173-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4173-2 

 Daniel Kofahl, Sebastian Schellhaas (Hg.) 

 Kulinarische Ethnologie  
Beiträge zur Wissenschaft von eigenen, fremden 
und globalisierten Ernährungskulturen  

2018, 320 S., kart., 9 SW-Abbildungen, 12 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-3539-3
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3539-7 

 Márcio Vilar 

 Calon-Welten  
Eine Ethnografie über das Leben, 
Sterben und Weiterleben bei Ciganos in Brasilien  

April 2020, 342 S., kart., 11 SW-Abbildungen, 8 Farbabbildungen
40,00 € (DE), 978-3-8376-4438-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4438-2 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452509-015 - am 14.02.2026, 14:41:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452509-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

