3.
Der Korper der Anderen

zzzzzzzzzzzzzzzzzz


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Koérper anderer als Quelle
moralischer Normativitdt

Anne Reichold

Einleitung

Der Korper des Menschen ist Quelle unterschiedlicher Normativititen.
Korperliche Bediirfnisse wie etwa Hunger und Durst treiben uns an,
den gefiithlten Mangel zu stillen. Der Handlungsimpuls, der von diesen
Bediirfnissen ausgeht, lasst sich zwar in mannigfaltiger Weise gestal-
ten und transformieren, er lasst uns aber nicht die Wahl, ihn véllig
aufler Kraft zu setzen oder ihn unbeachtet zu lassen. Es steht zwar
weder fest, wann, wie und wodurch wir unsere kérperlichen Bediirf-
nisse stillen, aber dass wir auf diese Bediirfnisse in irgendeiner Form
reagieren und so auf den vom Kérper ausgehenden Impuls eingehen
miissen, stellt fiir Menschen eine Notwendigkeit dar. Der Korper ist
hier Quelle von Normativitit nicht in dem Sinne, dass er eine mora-
lisch legitime Grundlage fiir die Ausrichtung menschlichen Handelns
darstellt, sondern in dem Sinne, dass er eine antreibende, motivierende
und sogar gebietende Kraft aufweist.

Auch kérperliche Schmerzen sind insofern normativ, als sie meis-
tens durch einen starken Impuls geprigt sind, die Schmerzen zu lin-
dern oder ihrer Quelle zu entkommen. Das Zuriickzucken bei einer
Verbrennung oder die Veranderung der Kérperhaltung bei Riicken-
schmerzen sind Beispiele fiir den antreibenden Charakter dieser
Schmerzen. Die Frage, ob wir diese Schmerzen iiberhaupt lindern
mdchten oder ob sie vielleicht erstrebenswert sind, stellt sich nur un-
ter aulergewdhnlichen Umstinden, in denen etwa die Schmerzen in
Kauf zu nehmen Begleiterscheinung eines ansonsten erstrebenswer-
ten Zieles ist. Hier wird der korperliche Handlungsimpuls zuriick-
gehalten und eine Handlung z.B. trotz der Schmerzen durchgefiihrt.
Die Spannung des »trotzdem« zeigt, dass hier unterschiedliche Nor-

118 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

mativitdten aufeinandertreffen, etwa eine korperliche und eine mora-
lische.!

Die hier auftretenden Spannungen zwischen korperlichen und
moralischen Normativititen konnen als Ansatzpunkt fiir die Frage die-
nen, welche Rolle der menschliche Korper fiir spezifisch moralische
Normativitit spielt. In unterschiedlicher Weise finden sich in der Phi-
losophie gerade bei der Frage nach dem Verhiltnis von Korper und
moralischer Normativitit starke Abgrenzungen und dualistische Un-
terscheidungen. Der Kdrper und seine Bediirfnisse stehen etwa in der
Tradition Kants als Quelle von Neigungen der sittlichen Willens-
bestimmung durch die praktische Vernunft entgegen. Der Korper er-
scheint hier zwar durchaus als Quelle von Handlungsimpulsen, etwa in
Form von Bediirfnissen, Neigungen oder Leidenschaften, aber als ethi-
sche oder sittliche Willensbestimmungen werden diese korperlichen
Motivationsquellen ausgeschlossen. Bediirfnisse und Neigungen sind
in ethischer Hinsicht irrelevant, der gute Wille ist unabhingig von
ihnen bestimmt. Die Vernunft, nicht der Kérper ist die Grundlage und
Quelle moralischer Normativitit.

Im Folgenden machte ich zeigen, dass es neben den hiufig zu
Recht diagnostizierten Spannungen zwischen Korper und Moral auch
genuin moralische Normativitat gibt, die ihre Quelle im Korper hat.
Meine These lautet, dass die grundlegende Rolle des Kérpers als Quelle
auch moralischer Normativitdt deutlich wird, wenn der Blick auf den
Kérper anderer gerichtet wird.

In allen Abwertungen des Koérpers als moralischen Handlungs-
grunds steht der eigene Korper, also die Impulse, Gefiihle, Bediirfnisse
des Handelnden selbst im Mittelpunkt der Betrachtung. Die hiufig be-
tonten Spannungen zwischen kérperlichen Bediirfnissen oder Neigun-

! Esist das faktische Wollen, das hier einen Handlungsdruck entfaltet und Normativitit
in einem weiten Sinne konstituiert. Ob dieses Wollen verniinftig, unverniinftig, reflek-
tiert oder unreflektiert ist, spielt fiir die Konstitution dieser weiten Form von Normati-
vitit keine Rolle. Wichtig ist vielmehr, dass Bediirfnisse, Leidenschaften oder Néte als
antreibend, motivierend, irritierend oder stirend erlebt werden und uns so auf einer
praktischen Ebene angehen. Vgl. Stemmer, Peter: Normativitit. Eine ontologische Un-
tersuchung, Berlin 2008, 75. Stemmer bestimmt das faktische Wollen als einen der
beiden Bausteine der Normativitit, der andere Baustein ist das Wollen der notwendigen
Bedingung. Damit kritisiert er Autoren, die den Begriff der Normativitit im Sinne der
moralischen Normativitit als verniinftiges Wollen bestimmen (z.B. Kant und Kors-
gaard).

Normativitit des Kérpers A= 119

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

gen und ethischen Forderungen resultieren u.a. aus dieser Konzentra-
tion auf die Impulse, die vom eigenen Kérper ausgehen. Der eigene
Korper wird in eine enge Verbindung mit egoistischen Handlungs-
motivationen gebracht und so genuin ethischen Handlungsgriinden
entgegengestellt. Damit allerdings wird die Analyse menschlicher Kor-
perlichkeit als Quelle von Willensbestimmungen unzulissig verkiirzt:
Nicht nur der eigene Korper und seine Bediirfnisse, sondern auch die
Kérper der anderen und die von ihnen ausgehenden Impulse miissen
bei einer Analyse der Verhiltnisse zwischen Kérper und Normativitit
beriicksichtigt werden.

Im Folgenden gehe ich zunachst auf Formen der Abgrenzung von
Kérper und moralischer Normativitit ein: In einem ersten Teil weise
ich dabei Ausgrenzungen des Korpers aus dem ethischen Begriff der
Person nach. Der ethische Begriff der Person bietet sich fiir eine Ana-
lyse des Verhiltnisses von Korper und moralischer Normativitat des-
halb an, weil er den Anspruch erhebt, den moralischen Kern, die in
moralischer Hinsicht relevante Identitit des Menschen zu explizieren.
Der Personbegriff unterscheidet sich zum Teil erheblich von anthro-
pologischen oder substanziellen Bestimmungen des Menschen.

In einem zweiten Teil analysiere ich den Kérper als Quelle prakti-
scher, aber gerade nicht moralischer Normativitit. Im Unterschied zu
den Kérperausgrenzungen aus dem ersten Teil wird hier der Korper als
Leib durchaus im Rahmen praktischer Handlungsanalysen behandelt,
allerdings nicht als Quelle, sondern als Gegenkraft der moralischen
Normativitit.

In einem dritten Teil argumentiere ich fiir die These, dass der
menschliche Kérper Quelle genuin moralischer Normativitdt sein
kann. Der Korper als Quelle moralischer Normativitit kommt aller-
dings erst in den Blick, wenn nicht primér der eigene Leib, sondern
die Korper anderer in den Blick genommen werden.

Moralische Normativitit ohne Korper: Personen

Dem Kérper wird in philosophischen Konzeptionen der Person ins-
besondere in der Philosophie des 20. und 21. Jahrhunderts durchaus
eine besondere Bedeutung zugeschrieben. In sprachphilosophisch ar-
gumentierenden Theorien der analytischen Philosophie etwa wird der
Kérper als Individuationskriterium der Person hervorgehoben. Der

120  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

Personbegriff dient hier einer Kritik an einem cartesischen Begriff des
Ich, der rein geistig gedacht wird. Strawson argumentiert in Ankniip-
fung an Wittgenstein, dass nur eine korperlich gedachte Person Subjekt
auch geistiger Bestimmungen sein kann, da auch diese nur in einem
intersubjektiven, 6ffentlichen, raumzeitlichen Rahmen Bedeutung ha-
ben kénnen. Der Begriff der Person ist nach Strawson ein grundlegen-
der, einheitlicher Begriff, der nicht weiter in Einzelteile (etwa Kérper
und Geist) aufgeteilt werden kann.?

Auch oder vielleicht noch stirker wird die Korperlichkeit der Per-
son von Autoren der phdanomenologischen Tradition betont. In Kritik
an empiristischen und idealistischen Konzeptionen der Wahrnehmung
wird etwa bei Merleau-Ponty der Leib (corps propre) als unhintergeh-
barer Ausgangspunkt in allen Wahrnehmungen herausgearbeitet. Der
eigene Leib wird in der Phianomenologie der Wahrnehmung als »Zur-
Welt-Sein«* gedacht und bildet eine sich der Vergegenstandlichung
entziehende Hintergrundstruktur. Das reflektierende Ich 16st sich nie-
mals von dieser Leiblichkeit, sondern bleibt an sie riickgebunden und
kann sich so auch nicht selbst begriinden. Gegen Descartes konzipiert
Merleau-Ponty den Kérper nicht als res extensa, als ausgedehntes
Ding, sondern als urspriingliches »hier«, als Ursprung einer orientier-
ten Raumlichkeit. Argumentative Gegner sind auch hier dualistische
Konzeptionen des Verhaltnisses von Korper und Geist.

Die Frage danach, ob der Kérper eine Quelle genuin ethischer Be-
stimmungen ist, wird dagegen im Kontext der Kritiken an Formen des
Dualismus nicht explizit behandelt. Meistens schiebt sich die Frage
nach dem Verhiltnis von Korper und Geist vor die Frage nach dem
Verhiltnis von Kérper und Normativitat. Mich interessiert im Folgen-
den nicht so sehr die Frage, in welcher Form Geistiges mit Kérper-
lichem zusammenhangt, sondern die Frage, welche Rolle der Korper
in Situationen moralischer Normativitit spielt.

Den antidualistischen Versuchen, Korper und Geist als voneinan-
der abhingig zu konzipieren, stehen in der Ethik dualistische Konzep-
tionen des Verhiltnisses von Korper und moralischer Normativitit ge-
geniiber, Der Korper wird als Individuationsbasis des Geistes und der

? Strawson, Peter: Individuals, London 1977.

* Merleau-Ponty, Maurice: Phiinomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, 126.

+ Vgl. Reichold, Anne: Die vergessene Leiblichkeit. Zur Rolle des Kérpers in ontologi-
schen und ethischen Persontheorien, Paderborn 2004. 69-71, 73-124.

Normativitit des Korpers A 121

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

moralischen Person angenommen, aber bei der Frage, worin der mora-
lische Kern des Menschen liegt, worauf sich sein ethisches Person-Sein
griindet, wird ausschliefSlich auf geistige Bestimmungen der Vernunft
oder des Selbstbewusstseins Bezug genommen. Anthropologische und
ontologische Bestimmungen des Menschen beziehen die Kérperlich-
keit oder Leiblichkeit als zentralen Punkt in die Begriffsbestimmung
ein, ethische Bestimmungen der Person dagegen grenzen den Korper
sogar explizit aus.

Persontheorien etwa, die dezidiert auf die ethische Subjektivitat
reflektieren, geben fast ausschlielich Aspekte des Selbstbewusstseins,
der Reflexion und der Vernunft als Quellen und Begriindungen der
spezifisch personalen Normativitit an. Es wird hier nicht in einem on-
tologischen Sinn bestritten, dass Personen einen Korper haben - sie
sind ja keine reinen Geistwesen —, aber in der Begriindung dafiir, wa-
rum Personen etwa im Unterschied zu Tieren eine besondere ethische
Rolle zukommt, tauchen Verweise auf den Korper kaum je auf. Im
Gegenteil, die Korperlichkeit wird aus dem Bereich normativer Be-
griindungen explizit ausgeschlossen, da es ja gerade nicht die biologi-
sche Organisation ist, die als Begriindung fiir spezifische Rechte oder
fiir Verantwortungsrelationen dienen kann.

Besonders einflussreich ist in diesem Zusammenhang die Unter-
scheidung der Begriffe Mensch und Person geworden, die John Locke
im Essay concerning Human Understanding formuliert.> Die Identitat
des Menschen wird durch kérperliche Kriterien bestimmt: »This also
shews wherein the Identity of the same Man consists; viz. in nothing
but a participation of the same continued life, by constantly fleeting
Particles of Matter, in succession vitally united to the same organized
Body.«¢

Fiir die Erérterung der [dentitatsfrage bildet die geistige Verfasst-
heit des Menschen kein ausschlaggebendes Kriterium. Ebenso wie der
Wechsel materieller Teile nicht die Identitit des Menschen zerstort, ist
die Kontinuitit psychologischer Bestimmungen keine notwendige Be-
dingung fiir die Fortexistenz ein und desselben Menschen. Nach Locke
kann nur durch diese Theorie erkliart werden, warum ein Embryo, ein
Erwachsener, ein Wahnsinniger und ein Verniinftiger ein und derselbe
Mensch sein kénnen.

5 Locke, John: An Essay concerning Human Understanding, Oxford 1975, 11, 27.
¢ a.a. 0, 331f.

122 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitat

In Abgrenzung von diesem organischen Begriff des Menschen for-
muliert Locke seine Theorie der Identitit von Personen. Eine Person ist
»a thinking intelligent Being, that has reason and reflection, and can
consider it self as it self, the same thinking thing in different times and
places; which it does only by that consciousness, which is inseperable
from thinking, and as it seems to me essential to it.«”

Hier sind nun Selbstbewusstsein und Erinnerung die einzig rele-
vanten Bestimmungen fiir die Identitdt der Person. Weder die Kon-
tinuitdt des Korpers noch die Vorstellung einer Identitdt der Seele
garantieren die personale Identitdt, sondern allein die durch das Be-
wusstsein in der Erinnerung konstituierte Einheit. So cartesisch diese
Bestimmung klingt, so ist sie doch keine substanzielle Bestimmung,
sondern weist auf die Perspektive des Selbstbewusstseins, die Innenper-
spektive als Konstitutionsraum der personalen Identitdt hin. Wahrend
Menschen ihre Identitit nicht bewusst vollziehen oder hervorbringen
miissen und die Identitit des Menschen so auch beim Verlust des Be-
wusstseins fortbestehen kann, ist dies in der Identitit der Person nicht
denkbar. Eine Person, die sich selbst nicht als sich selbst denken kann,
ist keine Person.

Im Hinblick auf die Rolle, die der Kérper im ethischen Person-
begriff spielt, ergibt sich folgendes Bild: Fiir die spezifisch ethische
Subjektivitit des Personbegriffs spielt der Korper keine Rolle. Die In-
nenperspektive der Person, das Selbst, wird ausschlieSlich durch die
selbstreflexive Bewusstseinsstruktur und deren einheitsbildende Po-
tenz beschrieben. Der Kérper, so legen auch die Ausfiihrungen zum
Begriff des Menschen nahe, ist bestimmt als raumzeitliche Entitat, die
bei Lebewesen durch eine bestimmte Form der Selbstorganisation
strukturiert ist. Es ergibt sich hier ein Dualismus unterhalb der sub-
stanziellen Ebene, ein Dualismus zwischen Auflenperspektive auf ein
Individuum und Innenperspektive, ein Dualismus zwischen ontologi-
scher und ethischer Beschreibung und Begriindung. Kérperlichen Be-
stimmungen werden in dieser Argumentation ethische Funktionen ab-
gesprochen.?

Lockes mentale Bestimmung des Personbegriffs greift etwa Derek
Parfit in seinen ethischen Uberlegungen zum Personbegriff auf. Trotz
grundlegender Kritik an der Identitdtsdiskussion geht die Ablehnung

7 a.a.0, 335.
# Vgl. Reichold 2004, 44-57.

Normativitit des Kérpers A= 123

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

eines identischen Selbst bei ihm einher mit einer spezifischen Aus-
grenzung der Kérperlichkeit, die in folgendem Gedankenexperiment
deutlich wird: In Reasons and Persons beschreibt Parfit das Szenario
eines Teletransporters, der Personen auf den Mars beférdert, indem er
deren Korper und Gehirn zerstort und dabei die genaue Position der
Zellen aufzeichnet.” Diese Information wird dann mit Lichtgeschwin-
digkeit zum Mars gesendet, und dort werden der Kérper und das Ge-
hirn der Person aus anderer Materie nachgebildet. Erinnert sich die
Person in diesem neu geschaffenen Kérper an das gestrige Leben der
physisch zerstorten Person auf der Erde, so hat die Person auf der Erde
nach Parfit ihre physische Zerstorung iiberlebt und existiert nun auf
dem Mars.

Das Szenario des Uberlebens lisst sich nun aber auch als Teilungs-
szenario gestalten, in dem sich die Person verdoppelt: Dies ist der Fall,
wenn der Korper der Person auf der Erde beim Transport auf den Mars
nicht zerstort wird. Der neue Scanner nimmt die Daten auf, ohne den
Kérper zu zerstoren. Auf dem Mars wird die Person aufgebaut, ohne
auf der Erde zerstort zu werden. Die Person hat sogar die Moglichkeit,
mit ihrer Replikation auf dem Mars Kontakt aufzunehmen. Nach Parfit
tiberlebt in diesem Fall die gescannte Person in beiden Personen: in der
auf der Erde und in der auf dem Mars.

Ein Ausschluss des Korpers aus ethischen Personbestimmungen
zeigt sich hier gerade in der absoluten Unerheblichkeit der kérper-
lichen Realisierung der Person. Es ist fiir ihr Uberleben schlicht egal,
ob Personen fusionieren, sich verdoppeln oder verzehnfachen. Rele-
vant ist das Bestehen bestimmter psychologischer Verkniipfungen.
Der ethisch motivierte Uberstieg iiber die Sphire des beschrinkten
und begrenzten Selbst erfolgt bei Parfit durch den Versuch, sowohl
korperliche als auch psychologische Bindungen zu lockern. Nicht nur
die diachrone Bindung an einen Kérper, sondern schon die momentane
raumzeitliche Lokalisierung erscheint hier als ethisches Gefingnis.

Der im Mirz 2008 aktualisierte Artikel zu »Personal Identity and
Ethics« der Stanford Encyclopedia of Philosophy teilt die Einschdtzung
der ethischen Unbedeutsamkeit des Korpers vollig, wenn er im Hin-
blick auf das biologische Identititskriterium vom »poor explanatory
fit with our practical concerns« spricht und an anderer Stelle betont
»what makes it rational (to anticipate my future experiences) is the fact

9 Vgl. Parfit, Derek: Reasons and Persons, Oxford 1984, 1991,

124  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kotpe anderer als Quele moralicher Normativieis

that that future person will be the inheritor of my psychology. That
he’s also the inheritor of my biological organism seems irrelevant.«!°

Der Grund fiir die moralische Bedeutungslosigkeit des Korpers in
den genannten Konzepten liegt u.a. in einem hier zugrundeliegenden
cartesisch-physikalischen Kérperverstiandnis. Der Kérper wird als Or-
ganismus bei Locke und als physische Realisationsbasis geistiger Ei-
genschaften bei Parfit ausschlieBlich aus der deskriptiven AufSenper-
spektive dargestellt. Charles Taylor zeichnet die Entwicklung eines
mechanistischen Korperverstindnisses und die damit einhergehende
Ablésung der moralischen Personalitit vom Korper in der gesamten
Neuzeit nach. Die spezifisch moderne Form des Selbstbewusstseins,
wie sie in der Theorie des Bewusstseins bei Locke dargestellt wurde,
resultiert aus einer Entwicklung der begrifflichen Trennung der Berei-
che des >Innen< und >Auf8en<. Das wesentliche Element des neuzeitli-
chen Personbegriffs ist Taylor zufolge die Innerlichkeit (inwardness)."
Mit Innerlichkeit bezeichnet er das fiir den modernen Personbegriff
unverzichtbare Element der durch die Selbstreflexion entstehenden
Perspektive der ersten Person. Das Selbst konstituiert sich wesentlich
durch seinen Riickzug aus der korperlichen Welt in der Selbstreflexion.
Die Natur wird nach Taylor in diesem Prozess verobjektiviert und neu-
tralisiert. Die Verobjektivierung der Natur und die radikale Loslésung
des moralischen Kerns des Subjekts von dessen Korper fiihren auf ethi-
scher Seite zu Persontheorien, deren moralischer Kern allein im Selbst-
bewusstsein gesehen wird.

Eine cartesisch-naturwissenschaftliche Bestimmung des Korpers
liefert keinen Ubergang zu ethisch relevanten Personbestimmungen.
Wir als Personen erkennen uns im Gegenteil in einer rein naturwissen-
schaftlichen Beschreibung gar nicht wieder, wir finden keine Ankniip-
fungspunkete fiir lebenspraktische oder ethische Fragen. Auf diese Wei-
se treten der Mensch als biologisches Substrat und die Person als
ethisches Subjekt auseinander. Als ethische Konsequenz wird der blofse
Kérper als rechtlos und moralisch indifferent gesehen, solange thm
nicht die geistigen Bestimmungen des Selbstbewusstseins und der Ra-
tionalitét zugeschrieben werden kénnen.

10 Shoemaker, David: Personal Identity and Ethics, in: Stanford Encyclopedia of Phi-
losophy, 2008.

1 Vgl. Taylor, Charles: Sources of the Self. The Making of the modern Identity, Cam-
bridge 1989, 111-207.

MNormativitit des Kérpers A 125

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

Moralische Normativitit gegen den Leib:
Neigungen und Bediirfnisse

Es gibt nun eine andere Form der Ausgrenzung des Korpers aus mora-
lischen Kontexten, die nicht in einer Marginalisierung, sondern in
einer Abwertung des Korpers besteht. Hier wird der Kérper nicht als
praktisch irrelevante, rein deskriptive Individuationsstruktur gesehen,
sondern als Quelle von Handlungsimpulsen, denen allerdings ein spe-
zifisch moralischer Charakter fehlt. Platon beschreibt im Phaidon den
Korper als Quelle der Stérung, der Unruhe und der Ablenkung.

»[...] weil, solange wir noch den Leib haben und unsere Seele mit
diesem Ubel im Gemenge ist, wir nie befriedigend erreichen kinnen,
wonach uns verlangt; und dieses, sagen wir doch, sei das Wahre. Denn
der Leib macht uns tausenderlei zu schaffen wegen der notwendigen
Nahrung, dann auch, wenn uns Krankheiten zustoflen, hindern uns
diese, das Wahre zu erjagen, und auch mit Geliisten und Begierden,
Furcht und mancherlei Schattenbildern und vielen Kindereien erfiillt
eruns [...].«"?

Im Unterschied zu einer deskriptiven Bestimmung des Kérpers als
Organismus oder Raumzeitstelle erhilt der Kérper hier in Form von
Geliisten, Begierden und Furcht praktische Relevanz. Der Leib kommt
hier in den Blick, weil er uns »tausenderlei zu schaffen« macht und uns
somit davon ablenkt, »wonach uns verlangt«. Diese Bestimmungen
sind praktisch derart, dass sie Handlungs- und Strebensverhaltnisse
thematisieren. Sie bringen zum Ausdruck, dass wir den Korper nicht
nur haben, sondern dass er uns auch praktisch angeht, dass er unser
Handeln und Streben beeinflusst. Notwendige Nahrung und Krank-
heiten, die uns zustofen, sind zwar durchaus auch biologisch-medizi-
nische Bestimmungen des Kérpers, aber sie haben zugleich eine sub-
jektiv-lebensweltliche Komponente. Dass wir Nahrung nétig haben,
sagt uns nicht nur der Biologe oder Mediziner, sondern wir erfahren
es als korperliches Bediirfnis. Auch das Zustofen von Krankheiten hat
diesen doppelten Aspekt: Krankheiten kénnen aus der AufSenperspek-
tive, aber auch aus der erlebenden Innenperspektive erfahren werden.
Die weiteren Bestimmungen Platons weisen dann immer stirker auf
diese Dimension der subjektiven Erfahrung hin: »Begierden, Geliiste

12 Platon: Phaidon, Werke in acht Binden, Gunther, E. (Hg.), Bd. 3, Darmstadt 2001,
66b, c.

126  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

und Furcht« sind praktisch relevant, weil wir sie erleben und sie exis-
tieren nur in Abhéngigkeit von diesem subjektiven Erleben.

Der Korper kommt hier sowohl als Gegenstand, mit dem man sich
beschiftigen muss, als auch als Quelle von Handlungsimpulsen, Wiin-
schen und Begierden in den Blick. Gerade die platonische Abwertung
des Leibes als »Ubel« verweist auf eine bewegende Kraft des Korpers,
auf die Notwendigkeit, sich um ihn zu kiimmern und die Unmaglich-
keit, sich korperlichen Bediirfnissen und Impulsen géinzlich zu ent-
ziehen. Platon beschreibt hier einen Zwiespalt zwischen dem, was wir
als Philosophen eigentlich wollen, nimlich die Erkenntnis der Wahr-
heit, und dem, was uns als Menschen »zu schaffen machte, also wozu
wir auch entgegen unserem Willen gezwungen sind oder was uns in
unserem eigentlichen Streben ablenkt und stort. Gerade die starken
Abwertungen des Korpers (Schattenbilder, Kindereien) verweisen auf
eine Gegennormativitdt, eine motivierende, antreibende Struktur des
Korpers, die sich durch den Willen und die Seele nicht neutralisieren,
sondern nur verurteilen und in gewissem Mafle eindimmen lassen. Da
wir nicht umhin konnen, uns mit Hunger, Durst und anderen kor-
perlichen Bediirfnissen auseinander zu setzen, bilden diese so etwas
wie Handlungsanforderungen des Lebens. Platon grenzt diese aller-
dings klar von der Normativitat des Philosophen oder des Erkennenden
ab, die ausschlieflich auf die Erkenntnis der Wahrheit gerichtet ist. Die
Notwendigkeiten des Leibes werden dem eigentlichen Streben des
Selbst gegeniibergestellt und gegeniiber diesem eindeutig herab-
gesetzt.

Das Motiv des »Uneigentlichen«, einer Fremdbestimmung durch
den Korper, findet sich auch in der kantischen Ethik. Neigungen und
Antriebe sind heteronome Fremdbestimmungen des Menschen und al-
lein die Ausrichtung des Willens am Vernunftgesetz ist ein autonomer,
selbstbestimmter Antrieb des Willens. Der Korper ist die Quelle frem-
der, nicht selbstgenerierter Handlungsantriebe und er entbehrt einer
moralischen Legitimation, wihrend die Vernunft die Quelle des mora-
lischen Gesetzes und damit sittlicher Normativitdt ist. Die Bestim-
mung der » Achtung« als »durch einen Vernunftbegriff selbstgewirktes
Gefiihl«®® verweist auf die Abgrenzung, die Kant hier innerhalb des
Gefiihlsbegriffs vom Kérper vornimmt.

3 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademieausgabe Bd. IV,
401.

Normativitit des Korpers A 127

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Anne Reichold

Die Kantianerin Christine Korsgaard spricht von Wiinschen als
Kriften in uns, die aber nicht wirklich unsere Wiinsche sind. »[...] if I
am to constitute myself as the cause of an end, then I must be able to
distinguish between my causing the end and some desire or impulse
that is »in me« causing my body to act.«** Ohne die Unterscheidung
zwischen meinem eigenen Willen und Wiinschen und Begierden in
mir gibe es kein Ich, keine handelnde Person. Stemmer weist darauf
hin, dass das faktische Wollen in dieser Konzeption als etwas uns Au-
Berliches interpretiert wird, »das in uns ist, aber dessen Triger wir
eigentlich nicht sind. Man kann hier von einer Enteignung (expropria-
tio) unseres Wollens sprechen. Eine bis in die Antike zuriickreichende
Tradition versteht unser Wollen als etwas uns Fremdes, als etwas, das
uns, indem es uns wie eine fremde Macht zu bestimmten Zielen zieht,
fremdbestimmt.«3

Dass erst »reflexive Selbstbewertung« faktische Wiinsche zu eige-
nen und Menschen zu Personen macht, argumentiert auch Harry
Frankfurt in »Willensfreiheit und der Begriff der Person«.!¢ Es zeich-
net Personen aus, dass ihr Wille sich nicht nur auf Handlungen, son-
dern in einer zweiten Stufe auch reflexiv auf den eigenen Willen rich-
ten kann. In Volitionen zweiter Stufe bewerten Menschen ihre eigenen
Handlungsmotivationen, ihren handlungsleitenden Willen. Hier kén-
nen dann Konflikte zwischen dem Willen der ersten und den Volitio-
nen zweiter Stufe entstehen. Frankfurt bringt das Beispiel eines Dro-
gensiichtigen, der gegen den Wunsch nach der Droge ankidmpft, den
Wunsch also von einer reflexiven Ebene her aufzugeben wiinscht. Der
Wounsch auf der zweiten Stufe wird aber nicht wirksam und die erste
Stufe erscheint als Drang, dem das Subjekt gegen seinen Willen (zwei-
ter Stufe) ausgeliefert ist. Hier entsteht das Gefiihl der Fremdbestim-
mung, der Handlungsleitung durch eine fremde Macht oder Kraft. Er
dufert dann etwa, »dafl die Kraft, die ihn dazu bringt, die Droge zu
nehmen, eine andere als seine eigene Kraft ist«!.

Obwohl Frankfurt im Unterschied zu Kant mit den reflexiven
Selbstbewertungen keine moralische Normativitit konstituiert, sieht

1+ Korsgaard, Christine: »The Normativity of Instrumental Reasone, in: Cullity, G./
Gaut, B. (Hg.): Ethics and Practical Reason, Oxford 2003, 247.

15 Stemmer 2008, 78.

16 Frankfurt, Harry: »Willensfreiheit und der Begriff der Person« in: Bieri, P. (Hg.):
Analytische Philosophie des Geistes, Frankfurt 1993, 287-301.

7 a.a.0., 294,

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

er den Kern der Person doch in einer Bewertung des eigenen Willens
durch die verniinftige Reflexion. Auf der ersten Stufe der Wiinsche,
Neigungen und Bediirfnisse, die auch Tiere auszeichnet, konstituiert
sich keine Personalitdt und auch keine Normativitit. Korperliche Be-
diirfnisse, Wiinsche und Neigungen motivieren uns zwar zum Han-
deln, indem sie einen Handlungsdruck aufbauen, aber sie helfen nicht
bei der moralischen Rechtfertigung oder Legitimation unserer Hand-
lungen. Normativitit und Bewertung haben ihren Platz erst auf der
reflexiven Ebene der Volitionen zweiter Stufe. Die Quelle der Norma-
tivitdt ist also die Reflexion auf den Willen, die Quelle der Wiinsche
und Neigungen dagegen ist der Kérper.

Diese Beschreibungen bringen Ausgrenzungen des Korpers aus
Begriindungsstrukturen moralischer Normativitat zum Ausdruck. Zu-
gleich aber lassen sie sich als Beleg fiir die praktische Relevanz des
menschlichen Kérpers lesen. Die spezifisch moralische Normativitit
wird hier nicht unabhéngig von korperlichen Handlungsimpulsen kon-
zipiert, sondern in Auseinandersetzung mit dem Kérper. Damit erhalt
der Korper durchaus einen konstitutiven Raum in praktischen Begriin-
dungen, allerdings eher als Gegenkraft zur moralischen Normativitit,
als korperlicher Antrieb, der handlungsleitend sein kann, aber im Wi-
derspruch zur reflexiven Bewertung steht. Ist in diesem Zusammen-
hang von einer Normativitit des Korpers die Rede, so wird diese zu-
néchst in einem minimalen Sinne als Form eines normativen Miissens
verstanden, das einen Handlungsdruck erzeugt.'® Stemmer unterschei-
det normatives Miissen von anderen Formen des Miissens, etwa einem
naturgesetzlichen oder einem logischen Miissen. Das normative Miis-
sen ist durch vier Merkmale gekennzeichnet: 1. Es ist ein praktisches
Miissen, sein Gegenstand sind Handlungen oder Zustinde, die durch
eigenes Handeln erreicht werden konnen. 2. Das normative Miissen ist
nicht determinierend, man kann auch anders als gemusst handeln. 3. Es
ist ontologisch subjektiv, d. h. abhingig von subjektivem Denken, Fiih-
len oder Wollen. 4. Es ist mit Handlungsdruck verbunden. Erst durch
den Druck wird es zu einem normativen Miissen.!” Dieses Sollen oder
Miissen ist kein moralisches oder rechtliches Miissen, aber es ist ein

18 Vgl. Stemmer 2008, 12. Stemmer weist darauf hin, dass die Rede von »Druck« tref-
fend, aber metaphorisch ist, so dass es gerade darauf ankommt zu kliren, was »Hand-
lungsdruck« bedeutet, wodurch er ausgelist wird und wovon er abhangt.

% Stemmer 2008, 15.

Normativitit des Korpers A 129

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

normativ-praktisches in einem weiten Sinne. Wir sind diesem Miissen
als korperliche oder leibliche Menschen ausgesetzt. Der eigene Korper
ist in diesem Sinne in praktische Zusammenhinge eingebettet und
wird primér aus diesen heraus wahrgenommen.

Im Unterschied zu den Kérperausgrenzungen bei Locke und Par-
fit, die auf einer cartesisch-objektivierenden Konzeption des Kérpers
beruhen und diesen aus praktischen Beschreibungen herausnehmen,
erweist sich der Korper hier durchaus als antreibend und die Praxis
beeinflussend, aber eben als irreleitend und ablenkend. Der hier ver-
wendete Begriff des Korpers unterscheidet sich nun in entscheidenden
Punkten von der individuierenden, ontologischen Struktur der res ex-
tensa. Es ist eher der Begriff des Leibes als der des Kérpers, der den
praktischen, subjektiv-erlebten, storenden oder antreibenden Charak-
ter von Bediirfnissen, Schmerzen oder Leidenschaften zum Ausdruck
bringt. Wihrend der Begriff des Kérpers in der Tradition der res exten-
sa im Wesentlichen naturwissenschaftlich aus der Aulenperspektive
beschrieben wird, haben wir zum Leib auch einen subjektiv-empfin-
denden Zugang. Von Bediirfnissen, Gefiihlen, Angsten oder Leiden-
schaften zu sprechen bedeutet zugleich, iiber ein intentionales, bewuss-
tes, erlebendes Subjekt zu sprechen. Aus diesem Grund bezeichnet
Descartes die bewusst wahrgenommenen Einfliisse des Korpers auch
als Leidenschaften der Seele und nicht des Kérpers.

Der Begriff des Leibes bringt einen phidnomenal-erlebenden Zu-
gang zum menschlichen Kérper zum Ausdruck. Dieser lasst sich aus
der Struktur des Kérpers als res extensa nicht ableiten, sondern bildet
einen genuin erlebenden Zugang mit eigener Begrifflichkeit. Insbeson-
dere Merleau-Ponty arbeitet heraus, dass das leibliche »Hier, ein ori-
entiertes Selbst in einer Situationsraumlichkeit, dem cartesischen Kor-
per erkenntnistheoretisch und begrifflich zugrunde liegt.?°

Die praktische Struktur des Leibes ist in vielen Féllen nicht mora-
lisch normativ, sondern in einem weiteren Sinne praktisch normativ,
eigene Bediirfnisse und Gefiihle sind motivierend und impulsgebend,
ohne dabei einen genuin moralischen Charakter aufzuweisen. Dennoch
kénnen wir diese praktische Normativitat des eigenen Leibes nicht ein-
fach ignorieren, sondern sie bildet Orientierungspunkte und Grenzen
unserer Handlungen.

% Merleau-Ponty 1966, 125.

130  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit
Die Korper anderer als Quelle moralischer Normativitat

Von der hier aufgewiesenen praktischen Relevanz und einer in diesem
Sinne weiten Normativitit des Leibes in Bediirfnissen, Hunger,
Schmerz und Lust fiihren nun meines Erachtens durchaus Wege zu
genuin moralischen Normativitdten der menschlichen Kérperlichkeit.
Nicht nur mein eigener Leib ist namlich Quelle von Handlungsimpul-
sen und Anstéfen, sondern auch die Kérper der anderen. Die Auf-
forderung, die von der Not anderer ausgeht, ist eine in moralischer
Hinsicht bedeutsame Dimension menschlicher Kérperlichkeit, die sich
in entscheidenden Hinsichten von anderen kérperlichen Handlungs-
impulsen wie etwa dem eigenen Hunger oder auch dem eigenen
Schmerz unterscheidet. Damit wird nicht behauptet, dass jede mora-
lische Normativitit sich in dieser Struktur erschopft, sondern es wer-
den Hinsichten und Situationen thematisiert, in denen der Korper an-
derer Quelle genuin moralischer Normativitit ist.

Die bisherigen Ausgrenzungen des Korpers aus ethischen Begriin-
dungen bezogen sich auf den Zusammenhang von Personen und ihrem
je eigenen Leib. Es ist die Erfiillung eigener Bediirfnisse oder Neigun-
gen, die nach Kant ethischen Verpflichtungen entgegenstehen kann
oder diese zumindest nicht begriindet. Es sind die eigenen Volitionen
erster Stufe, die bei Frankfurt einer verniinftigen Selbstbewertung un-
terworfen werden. Die Not, der Hunger oder die Bediirftigkeit anderer
dagegen sind von dem Reflexionstest nicht betroffen. »Wohlthitig
sein, wo man kann« zdhlt vielmehr bei Kant explizit zu den mora-
lischen Pflichten.? Es sind nicht die subjektiv-individualistischen
Wahrnehmungen, Gefiihle oder Bediirfnisse des eigenen Leibes, die
im Hinblick auf die moralische Normativitat des Korpers wichtig sind,
sondern intersubjektive Dimensionen der Korperlichkeit anderer Per-
sonen.

In diesem Zusammenhang verwende ich den Begriff des Kérpers
und nicht den des Leibes, obwohl die begriffliche Entscheidung nicht
leicht fallt. Vom eigenen Leib oder vom Leib des Anderen ist meist im
Singular die Rede.?? Die Pluralform »Leiber« ist dagegen ungebriuch-
lich und lasst eher an tote Korper denken. Da im Folgenden aber nicht

2 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademieausgabe Bd. IV,
398.
2 Vgl. Merleau-Ponty 1966, 400 ff.

Normativitat des Korpers A= 131

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

nur von dem Korper eines bestimmten anderen im Singular die Rede
sein soll, sondern auch von Kérpern anderer, lisst sich der Begriff des
Leibes hier nicht problemlos verwenden. Mit dem Kérper der anderen
als Quelle moralischer Normativitat ist allerdings kein primir physi-
kalisch-naturwissenschaftlicher Kérper gemeint, sondern der Kérper
als lebendiger, empfindender, expressiver Korper. Die Begriffe des Kor-
pers und des Leibes nihern sich hier an und die These von der mora-
lischen Normativitit des Korpers anderer versteht den Korper gerade
nicht in einer dualistischen Unterscheidung vom Seelischen oder Men-
talen.

Sowohl die intersubjektive Struktur korperlicher Bediirfnisse oder
Schmerzen als auch die Abweisung eines Dualismus von Kérper und
Geist lassen sich an Wittgensteins berithmten Paragraphen iiber das
Erlernen von Schmerzwértern in den Philosophischen Untersuchun-
gen verdeutlichen: »Ein Kind hat sich verletzt, es schreit; und nun spre-
chen ihm die Erwachsenen zu und bringen ihm Ausrufe und spiter
Sétze bei. Sie lehren das Kind ein neues Schmerzbenehmen.«2* Witt-
genstein schildert hier die Situation einer korperlichen Verletzung. Er
sieht im Weinen eines Kindes ein Schmerzbenehmen, das durch ver-
bale Schmerzausdriicke mit der Zeit ersetzt oder transformiert wird.
Wittgenstein betont in diesen Paragraphen den 6ffentlichen, intersub-
jektiven Charakter der Bedeutung von Schmerzbegriffen und setzt die
Intersubjektivitit und Korperlichkeit des Schmerzverhaltens einer
Vorstellung privater Bewusstseinsinhalte entgegen. Hier wird der Aus-
druckscharakter des Kérperlichen und die Korperlichkeit geistiger Be-
stimmungen deutlich.

Mir kommt es bei diesem Zitat allerdings auf etwas an, das Witt-
genstein selbst nicht thematisiert: An den Reaktionen der Erwachse-
nen, am Sprechen und Trosten, lasst sich auch eine Normativitat des
Schreiens erkennen, die sich von der Normativitét eigener Bediirfnisse
unterscheidet. Die Erwachsenen sehen sich vom Schreien des Kindes
aufgefordert, sie nehmen es nicht wahr als neutrales Faktum, sondern
sie gehen auf das Kind ein, sie fiihlen sich aufgefordert zu sprechen und
zu trosten. Das Zusprechen der Erwachsenen ist etwas ganz anderes als
eine Beschreibung; die Erwachsenen sprechen nicht, weil sie das Kind
Schmerzworte lehren wollen, sondern sie sprechen dem Kind zu, weil

31 Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt 1997, §244.

132  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

sie es trosten wollen, und sie rufen etwas aus, weil sie sich erschrecken
oder weil sie mitfiihlen. Zusprechen und Ausrufen verweisen auf eine
Normativitit des kindlichen Schreiens, die Erwachsenen fiihlen sich
vom Schreien aufgefordert zu handeln und zu sprechen. Zusprechen
und Ausrufen sind Handlungen als Antwort auf die Verletzung und
das Schreien des Kindes. Was das Kind dabei lernt, ist keine deskriptiv-
pridizierende Sprache iiber Schmerzen als private Bewusstseinsinhal-
te, sondern eine Art und Weise zu handeln, auf Schmerzen zu reagie-
ren. Schmerzen sprachlich &uflern zu konnen setzt hier voraus, dass auf
Verletzungen und Schmerzen in einer bestimmten intersubjektiv aner-
kannten und geteilten Weise reagiert wird.

Kérperliche Bediirfnisse wie Hunger oder die Beseitigung von
Schmerzen entfalten in diesem Beispiel im Hinblick auf andere eine
normative Kraft: Die Erwachsenen fiihlen sich aufgefordert zu handeln
und zu sprechen und sich um die Schmerzen des Kindes zu kiimmern.
Die Aufforderung geht gerade nicht von eigenen Bediirfnissen aus,
sondern vom Schmerzverhalten des Kindes.

Nicht nur die Bedeutung von Schmerzbegriffen ist nicht privat,
sondern auch die Handlungsimpulse, die von ihm ausgehen, sind es
nicht. Trost und Zuspruch findet das verletzte Kind deshalb, weil die
Schmerziuflerung auffordernd und fiir andere normativ relevant ist.
Ohne dass Wittgenstein seine sprachphilosophischen Uberlegungen
selbst auf das Verhiltnis von Kérper und Normativitit iibertragen wiir-
de, ldsst sich von hieraus zeigen, dass der moralische Aufforderung-
scharakter oder die moralische Verbindlichkeit unter anderem in Di-
mensionen der Korperlichkeit anderer begriindet ist.

Der auffordernde Charakter der Schmerziuferung des Kindes
unterscheidet sich hier in ethischer Hinsicht von dem auffordernden
Charakter des eigenen Schmerzes. Diesen kann ich méglicherweise
ignorieren, verschieben, unterdriicken, ohne einer moralischen Nor-
mativitat zu widersprechen, wihrend ich dies beim verletzten Kind
nicht tun darf. Der moralische Charakter der Normativitat des kind-
lichen Schreiens hat seine Wurzel u.a. darin, dass es sich um den
Schmerz eines anderen und hier zudem eines auf meine Hilfe angewie-
senen Kindes handelt.

Im Alltag begegnen wir nun allerdings vielen Menschen, von de-
nen wir uns in keiner Weise aufgefordert sehen. Die Korper der ande-
ren sind nicht per se moralisch auffordernd, sondern es sind bestimmte
Situationen der Not und des Leids anderer, in denen wir uns moralisch

Normativitit des Kérpers A 133

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Anne Reichold

aufgefordert sehen. Was also sind Spezifika von Situationen, in denen
wir uns von anderen in moralischer Weise aufgefordert sehen?

Um die moralische Dimension dieser Aufforderung aufzudecken,
reicht es nicht aus, Not losgelost von der Person zu beschreiben, die in
Not ist. Eine abstrakte Bestimmung einer kérperlichen Situation als
Krankheit, Schmerz oder Leid geniigt nicht zur Bestimmung der kér-
perlichen Normativitit. Nicht jede Aufforderung, die vom Hunger
ausgeht, ist moralisch relevant, und auch nicht jede Aufforderung, die
von Schmerzen ausgeht. Die Quelle moralischer Normativitit des Kor-
pers liegt nicht im eigenen Leib, sondern im Korper anderer. In einem
moralischen Sinne aufgefordert bin ich, wenn mich die Not anderer
auffordert. Die eigene Not lindere ich primir aus anderen Motivatio-
nen heraus.

Nun ist aber auch nicht jedes Leiden anderer moralisch auffor-
dernd. Das Leiden anderer entfaltet nur dann auffordernden Charakter,
wenn sich die Person erkennbar nicht selbst helfen kann oder keine
anderen Bezugspersonen hat, die helfen konnten. Die Wahrnehmung
des Leidens ist darin zugleich die Wahrnehmung der eigenen Position
und Beziehung zum anderen. Wenn jemand einen Unfall hatte und es
stehen dort schon viele Menschen, die bereits einen Krankenwagen
gerufen haben, geht auch von dieser Situation kérperlicher Not kein
normativ auffordernder Impuls mehr aus. Bin ich allerdings die Erste
am Ort, so ist es eine moralische und rechtliche Pflicht, anzuhalten und
zu helfen. In Situationen der Not, in denen sich eine leidende Person
nicht selbst helfen kann und ich sie in dieser Hilflosigkeit wahrnehme,
entsteht ein moralisches Sollen. Not, aus der sich ein Mensch nicht aus
eigener Kraft befreien kann, und die Wahrnehmung, dass es auf mich
personlich ankommt, sind wichtige Quellen der moralischen Normati-
vitdt.

Das Schreien des Kindes geht uns unmittelbar an, weil das Kind
sich nicht selbst helfen kann, sondern grundlegend auf unsere Hilfe
angewiesen ist. Spater erlernt es ein sprachliches Schmerzverhalten
und es lernt zugleich, sich selbst zu helfen, etwa indem es sich etwas
zu essen besorgt oder selbst zum Arzt geht oder eben bestimmte Men-
schen um Hilfe bittet. Mit dieser Fahigkeit ausgestattet, werden die
Erwachsenen nach und nach aus bestimmten Verantwortlichkeiten
entlassen und diese gehen an das Kind iiber. Die Situationen unmittel-
barer Angewiesenheit auf andere nehmen ab. Dies verleitet dazu, die
korperlich-normative Struktur als normative, intersubjektive Basis

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

hinter der Selbststindigkeit zu vergessen. Es ist diese Basis, die in Si-
tuationen ethischen Aufgefordert-Seins wieder aufgedeckt wird, weil
die Strukturen der Selbsthilfe und der Unabhéngigkeit nicht mehr aus-
reichen, um die Not zu mindern.

Die Not des anderen wird dabei nicht zunichst als neutrales Fak-
tum wahrgenommen, das dann subjektiv als Not interpretiert und ge-
wertet wird, sondern die Wahrnehmung des anderen ist unmittelbar
praktisch. Im Beispiel des weinenden Kindes bei Wittgenstein zeigt
sich, dass die Erwachsenen das Kind und sein Schreien als Aufforde-
rung wahrnehmen, nicht als neutrales Faktum. Die ganze Wahrneh-
mungssituation ist bereits in einen praktisch-normativen Kontext ein-
gebunden. Wiirden die Erwachsenen das Schreien des Kindes nicht als
Aufforderung verstehen, gibe es keinen Weg von der Not des Kindes
zum Helfen oder Trosten der Erwachsenen. Wir begegnen anderen
nicht primér neutral-faktisch, sondern wir nehmen ihre Kérper als im-
pulsgebend und in diesem Sinne als normativ relevant wahr. Von an-
deren kénnen Impulse ausgehen, die uns moralisch auffordern und
binden. Betrachteten wir die anderen primir aus einer neutralen, er-
kennenden Perspektive, wire ganz unerklirlich, wie in manchen Situa-
tionen plétzlich von deren Leid eine Aufforderung ausgehen kann.

Ein Spezifikum der moralischen Normativitit ist nun, dass hier
nicht die personlichen Beziehungen zu der Person in Not im Vorder-
grund stehen, etwa die Pflichten als Mutter, sondern dass man allein
aufgrund der Tatsache, Mensch oder Person zu sein durch die Not des
anderen moralisch aufgefordert wird. Damit ist es durchaus eine be-
sondere Art der Intersubjektivitit, die der moralischen Normativitat
zugrunde liegt. Die moralische Normativitit bleibt gerade auch dann
erhalten, wenn kontextgebundene, familidre oder kulturelle Verpflich-
tungen nicht greifen.

Verschwindet aber in dieser generalisierten Form der Beziehung
auf die Not des anderen nicht die Kérperlichkeit als Quelle der Norma-
tivitdit? Handelt es sich vielleicht eher um eine idealisierte Form der
Intersubjektivitdt, wie Kant sie im Reich der Zwecke fiir Personen als
Glieder in diesem Reich annimmt? Darwall etwa betont, dass moralisch
Verpflichtete nicht als leibliche Wesen, sondern als freie und verniinf-
tige Personen Teil eines Beziehungsnetzes sind, in dem moralische
Griinde ihre Geltung und Bedeutung haben. »I argue that addressing
distinctively second-personal practical reasons does invariably pre-
suppose a common authority that addresser and addressee have alike

Normativitit des Kérpers A 135

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Anne Reichold

as free and rational agents.«** Die Person ist Teil eines Beziehungs-
netzes in dem Sinne, dass sie Glied im Reich der Zwecke ist. Quelle
moralischer Normativitat ist der »second-personal-stance«, der hier
nicht kontextgebunden und auch nicht leiblich, sondern durch Freiheit
und Rationalitat der Personen bestimmt wird. Es ist der Platz in diesem
Netz, der durch moralische Verletzungen in Frage gestellt wird. Jeman-
den wie ein Mittel zu behandeln, bedeutet, ihn auszubiirgern aus
dem interpersonalen Netz normativer Erwartungen, Forderungen, An-
erkennungen.

Die Begriffe der Intersubjektivitat und insbesondere der Verweis
auf die zweite Person erhalten hier einen unpersonlichen und unkor-
perlichen Sinn.? Die Grundlage der normativen Anerkennung und der
Intersubjektivitit liegt nicht in einer individuellen Beziehung, sondern
in einem allgemeinen Erwartungsnetz zwischen allen freien und ver-
niinftigen Personen. Es ist u.a. dieses kantische Paradigma der Begriin-
dung ethischer Normativitit, das die Bedeutung des Korpers fiir die
Ethik verdeckt.

Der Korper als Quelle moralischer Normativitdt zeigt sich da-
gegen deutlicher in asymmetrischen Beziehungen von Personen zu-
einander. Gerade im Beispiel des schreienden Kindes, von dem sich die
Erwachsenen moralisch aufgefordert fiihlen, wird eine solche asym-
metrische Form der Beziehung zwischen einem Menschen in Not und
einem moralisch geforderten Subjekt deutlich. In Situationen der An-
gewiesenheit auf die Hilfe anderer, in Situationen, in denen ein
Mensch sich nicht selbst helfen kann, also in Situationen der Not, zeigt
sich eine spezifische Normativitit des Korpers, die in einigen Fillen gar
nicht von Intentionen, Vernunft oder Freiheit begleitet sein muss. Dies
zeigt das Beispiel des schreienden Babys und die Reaktionen der Er-
wachsenen, aber auch die moralischen Aufforderungen, die von De-
menzpatienten oder von psychisch Kranken ausgehen konnen. Die
Quelle der moralischen Normativitit liegt hier zumindest zu einem
wesentlichen Teil in der korperlichen Not und Abhingigkeit des ande-
ren. Verniinftigkeit und Freiheit sind Bedingung dafiir, dass diese Not

¥ Darwall, Stephen: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect, and Accounta-
bility, Harvard 2006, 56.

% Darwall selbst scheint allerdings zu schwanken zwischen einer Betonung der Inter-
subjektivitit als Erwartungsnetz und Anerkennung zwischen freien und verniinftigen
Personen und einer konkreteren und individuelleren Form der Bezogenheit auf ein Ge-
geniiber.

ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitit

gesehen und damit als normativ relevant erkannt werden kann, sie sind
aber nicht selbst die Quellen der Normativitit. Abhangigkeit und kor-
perliche Ausgesetztheit sind hier wichtige Elemente in der Begriindung
von moralischer Normativitit.

Der auffordernde Charakter, der von Leiden oder Not anderer
Menschen ausgehen kann, griindet in einer Abhingigkeit von Men-
schen voneinander. Diese erleben wir alle in der Abhingigkeit als
Sauglinge und Kinder von Erwachsenen. Diese Abhingigkeit ist nicht
nur ein Stadium in unserer biologischen Entwicklung, sondern sie liegt
als Struktur auch der Bedeutung des Korpers als Quelle moralischer
Normativitdt zugrunde.

Es liegt nun in der kérperlichen Natur von Menschen, dass sich die
Angewiesenheit auf Hilfe und damit auch eine Asymmetrie zwischen
demjenigen, der Hilfe braucht, und demjenigen, der sich aufgefordert
sieht zu helfen, jederzeit einstellen kann, dass also die Unabhingigkeit
und moralische Neutralitdt des Kérpers nicht die Basis, sondern nur
eine Facette der menschlichen Kérperlichkeit ist. Eine historische Per-
spektive zeigt viel mehr, dass gerade am Anfang und am Ende des Le-
bens die asymmetrischen und normativen Elemente menschlicher Kér-
perlichkeit im Vordergrund stehen.

Die These, dass die Korper anderer Quelle moralischer Norma-
tivitdt sein konnen, besagt allerdings nicht, dass es anthropologisch
feststehende, »natiirliche« Werte gibt, die am Korper ablesbar sind.
Kulturelle, medizinische und technische Verinderungen menschlicher
Kérper und Kérperverstindnisse haben Einfluss auch auf die mora-
lischen Normativititen, die vom Korper anderer ausgehen. Der Um-
gang mit einem schreienden Kind ist nicht ahistorisch oder tiberkultu-
rell und dennoch ist er auch nicht rein subjektiv.

Wendet man die Blickrichtung vom eigenen Koérper im Sinne
eigener korperlicher Bediirfnisse und Gefiihle hin zum Kérper anderer,
so wirft dies die Frage auf, wie wir denn zum Kérper anderer Zugang
haben, wie dieser uns auffordern, motivieren kann? Erfolgt dies nicht
wieder iiber eigene Gefithle und somit vermittelt {iber den eigenen
Leib?

An dieser Stelle ist es notwendig, zwischen der Kérperlichkeit an-
derer und den eigenen Gefiihlen zu unterscheiden. Die Not anderer
kann unterschiedlichste Gefiihle auslgsen: Mitleid, Abwehr, Wut oder
Hilflosigkeit. Wenn hier auf die ethische Bedeutung der Not anderer
hingewiesen wird, so sind nicht die von dieser Not ausgelosten Gefiihle

Normativitit des Korpers A 137

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anne Reichold

die Quelle der Normativitit, sondern die Not anderer als Ursprung
oder Anstof fiir diese unterschiedlichen Gefiihle. Menschen oder auch
Tiere, denen es gut geht, die nicht leiden und die keine Hilfe brauchen,
haben nicht den gleichen auffordernden Charakter wie die wahrnehm-
bare Not anderer. Der normative Charakter der Not anderer beruht
also auf einer Beunruhigung, einer Irritation, einer Aufforderung, die
nicht auf die Stillung eigener korperlicher Bediirfnisse gerichtet ist,
sondern auf die Linderung von Leiden anderer.

Die moralische Normativitat des Korpers setzt hier also eine Form
des Altruismus voraus. Grundlegend ist, dass Note anderer Hand-
lungsgriinde fiir mein Handeln sein kénnen. Wihrend etwa Nagel
den Altruismus durch Bezug auf ein »objektives Selbst« oder eine
»azentrische Weltbeschreibung« begriindet?® und so die Positionen
der einzelnen Personen relativiert, scheint mir der moralische Charak-
ter der Aufforderung durch andere genuin an die Ausrichtung auf an-
dere gekennzeichnet zu sein. Als objektives Selbst bei Nagel ist es
schlicht egal, ob die Handlungsgriinde meine eigenen Interessen oder
die anderer sind, da die Relativierung und Perspektivierung auf Einzel-
ne aufgehoben wird.? Ich habe hier dagegen versucht, den moralischen
Charakter der Normativitit genuin an eine Perspektivierung zu bin-
den: Die Aufforderung durch die Not anderer ldsst sich nicht in analo-
ger Weise verschieben, relativieren, wie die Aufforderung durch meine
eigene Not. Ich bin in einem moralischen Sinne nicht berechtigt, die
Not anderer zu ignorieren, die Linderung aufzuschieben, wihrend ich
fir mich selbst durchaus entscheiden kann, die Schmerzen oder den
Hunger zu ertragen. Es besteht ein Unterschied zwischen einer als mo-
ralisch relevant gedachten Intersubjektivitit und einer im Nagelschen
Sinne gedachten Azentrizitit. Andere kann ich nicht nur in den Blick
nehmen, wenn ich meine eigene Position gianzlich auflgse hin zu einem
azentrischen, objektiven »view from nowhere«, sondern wenn ich mei-
ne Bezogenheit auf konkrete andere und deren Bezogenheit auf mich
analysiere.

An dieser Stelle zeigt sich nun eine weitere grundlegende Bedeu-
tung der Korperlichkeit fiir die Bestimmung moralischer Normativitit.
Wihrend bisher die Bedeutung des Kérpers im Sinne der Not anderer

% Nagel, Thomas: »Das objektive Selbst«, in: ders., Letzte Fragen, Darmstadt 2008,
297-329.
77 Vgl. hierzu auch Ricoeur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996.

138  ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Kérper anderer als Quelle moralischer Normativitat

betont wurde, lisst sich die herausgearbeitete Perspektivierung der
Menschen in Situationen moralischer Aufforderung nur denken, wenn
beide Seiten, sowohl der Mensch in Not als auch die davon aufgefor-
derte Person, leiblich gedacht werden. Die Not anderer wird nicht aus
einer azentrischen Position entdeckt, sondern aus einer konkreten Si-
tuation heraus, in der alle Beteiligten einen bestimmten Raum einneh-
men und eine bestimmte Perspektive auf die Situation haben. Die mo-
ralische Aufforderung ist nicht nur gebunden an die Korperlichkeit der
Not anderer, sondern auch an die leibliche Verortung und Gebunden-
heit moralischer Handlungssubjekte.

Normativitit des Korpers A 139

22,01.2026, 21:34:06. .


https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

