
3.
Der Körper der Anderen

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle 
moralischer Normativität

Anne Reichold

Einleitung

Der Körper des Menschen ist Quelle unterschiedlicher Normativitäten. 
Körperliche Bedürfnisse wie etwa Hunger und Durst treiben uns an, 
den gefühlten Mangel zu stillen. Der Handlungsimpuls, der von diesen 
Bedürfnissen ausgeht, lässt sich zwar in mannigfaltiger Weise gestal­
ten und transformieren, er lässt uns aber nicht die Wahl, ihn völlig 
außer Kraft zu setzen oder ihn unbeachtet zu lassen. Es steht zwar 
weder fest, wann, wie und wodurch wir unsere körperlichen Bedürf­
nisse stillen, aber dass wir auf diese Bedürfnisse in irgendeiner Form 
reagieren und so auf den vom Körper ausgehenden Impuls eingehen 
müssen, stellt für Menschen eine Notwendigkeit dar. Der Körper ist 
hier Quelle von Normativität nicht in dem Sinne, dass er eine mora­
lisch legitime Grundlage für die Ausrichtung menschlichen Handelns 
darstellt, sondern in dem Sinne, dass er eine antreibende, motivierende 
und sogar gebietende Kraft aufweist.

Auch körperliche Schmerzen sind insofern normativ, als sie meis­
tens durch einen starken Impuls geprägt sind, die Schmerzen zu lin­
dern oder ihrer Quelle zu entkommen. Das Zurückzucken bei einer 
Verbrennung oder die Veränderung der Körperhaltung bei Rücken­
schmerzen sind Beispiele für den antreibenden Charakter dieser 
Schmerzen. Die Frage, ob wir diese Schmerzen überhaupt lindern 
möchten oder ob sie vielleicht erstrebenswert sind, stellt sich nur un­
ter außergewöhnlichen Umständen, in denen etwa die Schmerzen in 
Kauf zu nehmen Begleiterscheinung eines ansonsten erstrebenswer­
ten Zieles ist. Hier wird der körperliche Handlungsimpuls zurück­
gehalten und eine Handlung z. B. trotz der Schmerzen durchgeführt. 
Die Spannung des »trotzdem« zeigt, dass hier unterschiedliche Nor­

118 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

mativitäten aufeinandertreffen, etwa eine körperliche und eine mora­
lische.1

Die hier auftretenden Spannungen zwischen körperlichen und 
moralischen Normativitäten können als Ansatzpunkt für die Frage die­
nen, welche Rolle der menschliche Körper für spezifisch moralische 
Normativität spielt. In unterschiedlicher Weise finden sich in der Phi­
losophie gerade bei der Frage nach dem Verhältnis von Körper und 
moralischer Normativität starke Abgrenzungen und dualistische Un­
terscheidungen. Der Körper und seine Bedürfnisse stehen etwa in der 
Tradition Kants als Quelle von Neigungen der sittlichen Willens­
bestimmung durch die praktische Vernunft entgegen. Der Körper er­
scheint hier zwar durchaus als Quelle von Handlungsimpulsen, etwa in 
Form von Bedürfnissen, Neigungen oder Leidenschaften, aber als ethi­
sche oder sittliche Willensbestimmungen werden diese körperlichen 
Motivationsquellen ausgeschlossen. Bedürfnisse und Neigungen sind 
in ethischer Hinsicht irrelevant, der gute Wille ist unabhängig von 
ihnen bestimmt. Die Vernunft, nicht der Körper ist die Grundlage und 
Quelle moralischer Normativität.

Im Folgenden möchte ich zeigen, dass es neben den häufig zu 
Recht diagnostizierten Spannungen zwischen Körper und Moral auch 
genuin moralische Normativität gibt, die ihre Quelle im Körper hat. 
Meine These lautet, dass die grundlegende Rolle des Körpers als Quelle 
auch moralischer Normativität deutlich wird, wenn der Blick auf den 
Körper anderer gerichtet wird.

In allen Abwertungen des Körpers als moralischen Handlungs­
grunds steht der eigene Körper, also die Impulse, Gefühle, Bedürfnisse 
des Handelnden selbst im Mittelpunkt der Betrachtung. Die häufig be­
tonten Spannungen zwischen körperlichen Bedürfnissen oder Neigun­

1 Es ist das faktische Wollen, das hier einen Handlungsdruck entfaltet und Normativität 
in einem weiten Sinne konstituiert. Ob dieses Wollen vernünftig, unvernünftig, reflek­
tiert oder unreflektiert ist, spielt für die Konstitution dieser weiten Form von Normati­
vität keine Rolle. Wichtig ist vielmehr, dass Bedürfnisse, Leidenschaften oder Nöte als 
antreibend, motivierend, irritierend oder störend erlebt werden und uns so auf einer 
praktischen Ebene angehen. Vgl. Stemmer, Peter: Normativität. Eine ontologische Un­
tersuchung, Berlin 2008, 75. Stemmer bestimmt das faktische Wollen als einen der 
beiden Bausteine der Normativität, der andere Baustein ist das Wollen der notwendigen 
Bedingung. Damit kritisiert er Autoren, die den Begriff der Normativität im Sinne der 
moralischen Normativität als vernünftiges Wollen bestimmen (z.B. Kant und Kors- 
gaard).

Normativität des Körpers A- 119

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Reichold

gen und ethischen Forderungen resultieren u.a. aus dieser Konzentra­
tion auf die Impulse, die vom eigenen Körper ausgehen. Der eigene 
Körper wird in eine enge Verbindung mit egoistischen Handlungs­
motivationen gebracht und so genuin ethischen Handlungsgründen 
entgegengestellt. Damit allerdings wird die Analyse menschlicher Kör­
perlichkeit als Quelle von Willensbestimmungen unzulässig verkürzt: 
Nicht nur der eigene Körper und seine Bedürfnisse, sondern auch die 
Körper der anderen und die von ihnen ausgehenden Impulse müssen 
bei einer Analyse der Verhältnisse zwischen Körper und Normativität 
berücksichtigt werden.

Im Folgenden gehe ich zunächst auf Formen der Abgrenzung von 
Körper und moralischer Normativität ein: In einem ersten Teil weise 
ich dabei Ausgrenzungen des Körpers aus dem ethischen Begriff der 
Person nach. Der ethische Begriff der Person bietet sich für eine Ana­
lyse des Verhältnisses von Körper und moralischer Normativität des­
halb an, weil er den Anspruch erhebt, den moralischen Kern, die in 
moralischer Hinsicht relevante Identität des Menschen zu explizieren. 
Der Personbegriff unterscheidet sich zum Teil erheblich von anthro­
pologischen oder substanziellen Bestimmungen des Menschen.

In einem zweiten Teil analysiere ich den Körper als Quelle prakti­
scher, aber gerade nicht moralischer Normativität. Im Unterschied zu 
den Körperausgrenzungen aus dem ersten Teil wird hier der Körper als 
Leib durchaus im Rahmen praktischer Handlungsanalysen behandelt, 
allerdings nicht als Quelle, sondern als Gegenkraft der moralischen 
Normativität.

In einem dritten Teil argumentiere ich für die These, dass der 
menschliche Körper Quelle genuin moralischer Normativität sein 
kann. Der Körper als Quelle moralischer Normativität kommt aller­
dings erst in den Blick, wenn nicht primär der eigene Leib, sondern 
die Körper anderer in den Blick genommen werden.

Moralische Normativität ohne Körper: Personen

Dem Körper wird in philosophischen Konzeptionen der Person ins­
besondere in der Philosophie des 20. und 21. Jahrhunderts durchaus 
eine besondere Bedeutung zugeschrieben. In sprachphilosophisch ar­
gumentierenden Theorien der analytischen Philosophie etwa wird der 
Körper als Individuationskriterium der Person hervorgehoben. Der 

120 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

Personbegriff dient hier einer Kritik an einem cartesischen Begriff des 
Ich, der rein geistig gedacht wird. Strawson argumentiert in Anknüp­
fung an Wittgenstein, dass nur eine körperlich gedachte Person Subjekt 
auch geistiger Bestimmungen sein kann, da auch diese nur in einem 
intersubjektiven, öffentlichen, raumzeitlichen Rahmen Bedeutung ha­
ben können. Der Begriff der Person ist nach Strawson ein grundlegen­
der, einheitlicher Begriff, der nicht weiter in Einzelteile (etwa Körper 
und Geist) aufgeteilt werden kann.2

Auch oder vielleicht noch stärker wird die Körperlichkeit der Per­
son von Autoren der phänomenologischen Tradition betont. In Kritik 
an empiristischen und idealistischen Konzeptionen der Wahrnehmung 
wird etwa bei Merleau-Ponty der Leib (corps propre) als unhintergeh­
barer Ausgangspunkt in allen Wahrnehmungen herausgearbeitet. Der 
eigene Leib wird in der Phänomenologie der Wahrnehmung als »Zur- 
Welt-Sein«3 gedacht und bildet eine sich der Vergegenständlichung 
entziehende Hintergrundstruktur. Das reflektierende Ich löst sich nie­
mals von dieser Leiblichkeit, sondern bleibt an sie rückgebunden und 
kann sich so auch nicht selbst begründen. Gegen Descartes konzipiert 
Merleau-Ponty den Körper nicht als res extensa, als ausgedehntes 
Ding, sondern als ursprüngliches »hier«, als Ursprung einer orientier­
ten Räumlichkeit. Argumentative Gegner sind auch hier dualistische 
Konzeptionen des Verhältnisses von Körper und Geist.

Die Frage danach, ob der Körper eine Quelle genuin ethischer Be­
stimmungen ist, wird dagegen im Kontext der Kritiken an Formen des 
Dualismus nicht explizit behandelt. Meistens schiebt sich die Frage 
nach dem Verhältnis von Körper und Geist vor die Frage nach dem 
Verhältnis von Körper und Normativität. Mich interessiert im Folgen­
den nicht so sehr die Frage, in welcher Form Geistiges mit Körper­
lichem zusammenhängt, sondern die Frage, welche Rolle der Körper 
in Situationen moralischer Normativität spielt.

Den antidualistischen Versuchen, Körper und Geist als voneinan­
der abhängig zu konzipieren, stehen in der Ethik dualistische Konzep­
tionen des Verhältnisses von Körper und moralischer Normativität ge­
genüber4. Der Körper wird als Individuationsbasis des Geistes und der 

2 Strawson, Peter: Individuals, London 1977.
3 Merleau-Ponty, Maurice: Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin 1966, 126.
4 Vgl. Reichold, Anne: Die vergessene Leiblichkeit. Zur Rolle des Körpers in ontologi­
schen und ethischen Persontheorien, Paderborn 2004. 69-71, 73-124.

Normativität des Körpers A- 121

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Reichold

moralischen Person angenommen, aber bei der Frage, worin der mora­
lische Kern des Menschen liegt, worauf sich sein ethisches Person-Sein 
gründet, wird ausschließlich auf geistige Bestimmungen der Vernunft 
oder des Selbstbewusstseins Bezug genommen. Anthropologische und 
ontologische Bestimmungen des Menschen beziehen die Körperlich­
keit oder Leiblichkeit als zentralen Punkt in die Begriffsbestimmung 
ein, ethische Bestimmungen der Person dagegen grenzen den Körper 
sogar explizit aus.

Persontheorien etwa, die dezidiert auf die ethische Subjektivität 
reflektieren, geben fast ausschließlich Aspekte des Selbstbewusstseins, 
der Reflexion und der Vernunft als Quellen und Begründungen der 
spezifisch personalen Normativität an. Es wird hier nicht in einem on­
tologischen Sinn bestritten, dass Personen einen Körper haben - sie 
sind ja keine reinen Geistwesen -, aber in der Begründung dafür, wa­
rum Personen etwa im Unterschied zu Tieren eine besondere ethische 
Rolle zukommt, tauchen Verweise auf den Körper kaum je auf. Im 
Gegenteil, die Körperlichkeit wird aus dem Bereich normativer Be­
gründungen explizit ausgeschlossen, da es ja gerade nicht die biologi­
sche Organisation ist, die als Begründung für spezifische Rechte oder 
für Verantwortungsrelationen dienen kann.

Besonders einflussreich ist in diesem Zusammenhang die Unter­
scheidung der Begriffe Mensch und Person geworden, die John Locke 
im Essay concerning Human Understanding formuliert.5 Die Identität 
des Menschen wird durch körperliche Kriterien bestimmt: »This also 
shews wherein the Identity of the same Man consists; viz. in nothing 
but a participation of the same continued life, by constantly fleeting 
Particles of Matter, in succession vitally united to the same organized 
Body.«6

Für die Erörterung der Identitätsfrage bildet die geistige Verfasst- 
heit des Menschen kein ausschlaggebendes Kriterium. Ebenso wie der 
Wechsel materieller Teile nicht die Identität des Menschen zerstört, ist 
die Kontinuität psychologischer Bestimmungen keine notwendige Be­
dingung für die Fortexistenz ein und desselben Menschen. Nach Locke 
kann nur durch diese Theorie erklärt werden, warum ein Embryo, ein 
Erwachsener, ein Wahnsinniger und ein Vernünftiger ein und derselbe 
Mensch sein können.

5 Locke, John: An Essay concerning Human Understanding, Oxford 1975, II, 27.
6 a.a.O, 331 f.

122 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

In Abgrenzung von diesem organischen Begriff des Menschen for­
muliert Locke seine Theorie der Identität von Personen. Eine Person ist 
»a thinking intelligent Being, that has reason and reflection, and can 
consider it seif as it seif, the same thinking thing in different times and 
places; which it does only by that consciousness, which is inseperable 
from thinking, and as it seems to me essential to it.«7

Hier sind nun Selbstbewusstsein und Erinnerung die einzig rele­
vanten Bestimmungen für die Identität der Person. Weder die Kon­
tinuität des Körpers noch die Vorstellung einer Identität der Seele 
garantieren die personale Identität, sondern allein die durch das Be­
wusstsein in der Erinnerung konstituierte Einheit. So cartesisch diese 
Bestimmung klingt, so ist sie doch keine substanzielle Bestimmung, 
sondern weist auf die Perspektive des Selbstbewusstseins, die Innenper­
spektive als Konstitutionsraum der personalen Identität hin. Während 
Menschen ihre Identität nicht bewusst vollziehen oder hervorbringen 
müssen und die Identität des Menschen so auch beim Verlust des Be­
wusstseins fortbestehen kann, ist dies in der Identität der Person nicht 
denkbar. Eine Person, die sich selbst nicht als sich selbst denken kann, 
ist keine Person.

Im Hinblick auf die Rolle, die der Körper im ethischen Person­
begriff spielt, ergibt sich folgendes Bild: Für die spezifisch ethische 
Subjektivität des Personbegriffs spielt der Körper keine Rolle. Die In­
nenperspektive der Person, das Selbst, wird ausschließlich durch die 
selbstreflexive Bewusstseinsstruktur und deren einheitsbildende Po­
tenz beschrieben. Der Körper, so legen auch die Ausführungen zum 
Begriff des Menschen nahe, ist bestimmt als raumzeitliche Entität, die 
bei Lebewesen durch eine bestimmte Form der Selbstorganisation 
strukturiert ist. Es ergibt sich hier ein Dualismus unterhalb der sub­
stanziellen Ebene, ein Dualismus zwischen Außenperspektive auf ein 
Individuum und Innenperspektive, ein Dualismus zwischen ontologi­
scher und ethischer Beschreibung und Begründung. Körperlichen Be­
stimmungen werden in dieser Argumentation ethische Funktionen ab­
gesprochen.8

Lockes mentale Bestimmung des Personbegriffs greift etwa Derek 
Parfit in seinen ethischen Überlegungen zum Personbegriff auf. Trotz 
grundlegender Kritik an der Identitätsdiskussion geht die Ablehnung 

7 a.a.O.,335.
8 Vgl. Reichold 2004, 44-57.

Normativität des Körpers Ar- 123

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Reichold

eines identischen Selbst bei ihm einher mit einer spezifischen Aus­
grenzung der Körperlichkeit, die in folgendem Gedankenexperiment 
deutlich wird: In Reasons and Persons beschreibt Parfit das Szenario 
eines Teletransporters, der Personen auf den Mars befördert, indem er 
deren Körper und Gehirn zerstört und dabei die genaue Position der 
Zellen aufzeichnet.9 Diese Information wird dann mit Lichtgeschwin­
digkeit zum Mars gesendet, und dort werden der Körper und das Ge­
hirn der Person aus anderer Materie nachgebildet. Erinnert sich die 
Person in diesem neu geschaffenen Körper an das gestrige Leben der 
physisch zerstörten Person auf der Erde, so hat die Person auf der Erde 
nach Parfit ihre physische Zerstörung überlebt und existiert nun auf 
dem Mars.

Das Szenario des Überlebens lässt sich nun aber auch als Teilungs­
szenario gestalten, in dem sich die Person verdoppelt: Dies ist der Fall, 
wenn der Körper der Person auf der Erde beim Transport auf den Mars 
nicht zerstört wird. Der neue Scanner nimmt die Daten auf, ohne den 
Körper zu zerstören. Auf dem Mars wird die Person aufgebaut, ohne 
auf der Erde zerstört zu werden. Die Person hat sogar die Möglichkeit, 
mit ihrer Replikation auf dem Mars Kontakt aufzunehmen. Nach Parfit 
überlebt in diesem Fall die gescannte Person in beiden Personen: in der 
auf der Erde und in der auf dem Mars.

Ein Ausschluss des Körpers aus ethischen Personbestimmungen 
zeigt sich hier gerade in der absoluten Unerheblichkeit der körper­
lichen Realisierung der Person. Es ist für ihr Überleben schlicht egal, 
ob Personen fusionieren, sich verdoppeln oder verzehnfachen. Rele­
vant ist das Bestehen bestimmter psychologischer Verknüpfungen. 
Der ethisch motivierte Überstieg über die Sphäre des beschränkten 
und begrenzten Selbst erfolgt bei Parfit durch den Versuch, sowohl 
körperliche als auch psychologische Bindungen zu lockern. Nicht nur 
die diachrone Bindung an einen Körper, sondern schon die momentane 
raumzeitliche Lokalisierung erscheint hier als ethisches Gefängnis.

Der im März 2008 aktualisierte Artikel zu »Personal Identity and 
Ethics« der Stanford Encyclopedia of Philosophy teilt die Einschätzung 
der ethischen Unbedeutsamkeit des Körpers völlig, wenn er im Hin­
blick auf das biologische Identitätskriterium vom »poor explanatory 
fit with our practical concerns« spricht und an anderer Stelle betont 
»what makes it rational (to anticipate my future experiences) is the fact

Vgl. Parfit, Derek: Reasons and Persons, Oxford 1984, 199 f.

124 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ote KiityW totarer als Wta monkW WmtNi&i
that that future person will be the inheritor of my psychology. That 
he's also the inheritor of my biological organism seems irrelevant.«10 11

Der Grund für die moralische Bedeutungslosigkeit des Körpers in 
den genannten Konzepten liegt u. a. in einem hier zugrundeliegenden 
cartesisch-physikalischen Körperverständnis. Der Körper wird als Or­
ganismus bei Locke und als physische Realisationsbasis geistiger Ei­
genschaften bei Parfit ausschließlich aus der deskriptiven Außenper­
spektive dargestellt. Charles Taylor zeichnet die Entwicklung eines 
mechanistischen Körperverständnisses und die damit einhergehende 
Ablösung der moralischen Personalität vom Körper in der gesamten 
Neuzeit nach. Die spezifisch moderne Form des Selbstbewusstseins, 
wie sie in der Theorie des Bewusstseins bei Locke dargestellt wurde, 
resultiert aus einer Entwicklung der begrifflichen Trennung der Berei­
che des >Innen< und >Außen<. Das wesentliche Element des neuzeitli­
chen Personbegriffs ist Taylor zufolge die Innerlichkeit (inwardness).11 
Mit Innerlichkeit bezeichnet er das für den modernen Personbegriff 
unverzichtbare Element der durch die Selbstreflexion entstehenden 
Perspektive der ersten Person. Das Selbst konstituiert sich wesentlich 
durch seinen Rückzug aus der körperlichen Welt in der Selbstreflexion. 
Die Natur wird nach Taylor in diesem Prozess verobjektiviert und neu­
tralisiert. Die Verobjektivierung der Natur und die radikale Loslösung 
des moralischen Kerns des Subjekts von dessen Körper führen auf ethi­
scher Seite zu Persontheorien, deren moralischer Kern allein im Selbst­
bewusstsein gesehen wird.

Eine cartesisch-naturwissenschaftliche Bestimmung des Körpers 
liefert keinen Übergang zu ethisch relevanten Personbestimmungen. 
Wir als Personen erkennen uns im Gegenteil in einer rein naturwissen­
schaftlichen Beschreibung gar nicht wieder, wir finden keine Anknüp­
fungspunkte für lebenspraktische oder ethische Fragen. Auf diese Wei­
se treten der Mensch als biologisches Substrat und die Person als 
ethisches Subjekt auseinander. Als ethische Konsequenz wird der bloße 
Körper als rechtlos und moralisch indifferent gesehen, solange ihm 
nicht die geistigen Bestimmungen des Selbstbewusstseins und der Ra­
tionalität zugeschrieben werden können.

10 Shoemaker, David: Personal Identity and Ethics, in: Stanford Encyclopedia of Phi- 
losophy, 2008.
11 Vgl. Taylor, Charles: Sources of the Self The Making of the modern Identity, Cam­
bridge 1989, 111-207.

Normativität des Körpers A- 125

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Reichold

Moralische Normativität gegen den Leib: 
Neigungen und Bedürfnisse

Es gibt nun eine andere Form der Ausgrenzung des Körpers aus mora­
lischen Kontexten, die nicht in einer Marginalisierung, sondern in 
einer Abwertung des Körpers besteht. Hier wird der Körper nicht als 
praktisch irrelevante, rein deskriptive Individuationsstruktur gesehen, 
sondern als Quelle von Handlungsimpulsen, denen allerdings ein spe­
zifisch moralischer Charakter fehlt. Platon beschreibt im Phaidon den 
Körper als Quelle der Störung, der Unruhe und der Ablenkung.

»[...] weil, solange wir noch den Leib haben und unsere Seele mit 
diesem Übel im Gemenge ist, wir nie befriedigend erreichen können, 
wonach uns verlangt; und dieses, sagen wir doch, sei das Wahre. Denn 
der Leib macht uns tausenderlei zu schaffen wegen der notwendigen 
Nahrung, dann auch, wenn uns Krankheiten zustoßen, hindern uns 
diese, das Wahre zu erjagen, und auch mit Gelüsten und Begierden, 
Furcht und mancherlei Schattenbildern und vielen Kindereien erfüllt 
er uns [...].«12

Im Unterschied zu einer deskriptiven Bestimmung des Körpers als 
Organismus oder Raumzeitstelle erhält der Körper hier in Form von 
Gelüsten, Begierden und Furcht praktische Relevanz. Der Leib kommt 
hier in den Blick, weil er uns »tausenderlei zu schaffen« macht und uns 
somit davon ablenkt, »wonach uns verlangt«. Diese Bestimmungen 
sind praktisch derart, dass sie Handlungs- und Strebensverhältnisse 
thematisieren. Sie bringen zum Ausdruck, dass wir den Körper nicht 
nur haben, sondern dass er uns auch praktisch angeht, dass er unser 
Handeln und Streben beeinflusst. Notwendige Nahrung und Krank­
heiten, die uns zustoßen, sind zwar durchaus auch biologisch-medizi­
nische Bestimmungen des Körpers, aber sie haben zugleich eine sub­
jektiv-lebensweltliche Komponente. Dass wir Nahrung nötig haben, 
sagt uns nicht nur der Biologe oder Mediziner, sondern wir erfahren 
es als körperliches Bedürfnis. Auch das Zustoßen von Krankheiten hat 
diesen doppelten Aspekt: Krankheiten können aus der Außenperspek­
tive, aber auch aus der erlebenden Innenperspektive erfahren werden. 
Die weiteren Bestimmungen Platons weisen dann immer stärker auf 
diese Dimension der subjektiven Erfahrung hin: »Begierden, Gelüste 

12 Platon: Phaidon, Werke in acht Bänden, Gunther, E. (Hg.), Bd. 3, Darmstadt 2001, 
66b, c.

126 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

und Furcht« sind praktisch relevant, weil wir sie erleben und sie exis­
tieren nur in Abhängigkeit von diesem subjektiven Erleben.

Der Körper kommt hier sowohl als Gegenstand, mit dem man sich 
beschäftigen muss, als auch als Quelle von Handlungsimpulsen, Wün­
schen und Begierden in den Blick. Gerade die platonische Abwertung 
des Leibes als »Übel« verweist auf eine bewegende Kraft des Körpers, 
auf die Notwendigkeit, sich um ihn zu kümmern und die Unmöglich­
keit, sich körperlichen Bedürfnissen und Impulsen gänzlich zu ent­
ziehen. Platon beschreibt hier einen Zwiespalt zwischen dem, was wir 
als Philosophen eigentlich wollen, nämlich die Erkenntnis der Wahr­
heit, und dem, was uns als Menschen »zu schaffen macht«, also wozu 
wir auch entgegen unserem Willen gezwungen sind oder was uns in 
unserem eigentlichen Streben ablenkt und stört. Gerade die starken 
Abwertungen des Körpers (Schattenbilder, Kindereien) verweisen auf 
eine Gegennormativität, eine motivierende, antreibende Struktur des 
Körpers, die sich durch den Willen und die Seele nicht neutralisieren, 
sondern nur verurteilen und in gewissem Maße eindämmen lassen. Da 
wir nicht umhin können, uns mit Hunger, Durst und anderen kör­
perlichen Bedürfnissen auseinander zu setzen, bilden diese so etwas 
wie Handlungsanforderungen des Lebens. Platon grenzt diese aller­
dings klar von der Normativität des Philosophen oder des Erkennenden 
ab, die ausschließlich auf die Erkenntnis der Wahrheit gerichtet ist. Die 
Notwendigkeiten des Leibes werden dem eigentlichen Streben des 
Selbst gegenübergestellt und gegenüber diesem eindeutig herab­
gesetzt.

Das Motiv des »Uneigentlichen«, einer Fremdbestimmung durch 
den Körper, findet sich auch in der kantischen Ethik. Neigungen und 
Antriebe sind heteronome Fremdbestimmungen des Menschen und al­
lein die Ausrichtung des Willens am Vernunftgesetz ist ein autonomer, 
selbstbestimmter Antrieb des Willens. Der Körper ist die Quelle frem­
der, nicht selbstgenerierter Handlungsantriebe und er entbehrt einer 
moralischen Legitimation, während die Vernunft die Quelle des mora­
lischen Gesetzes und damit sittlicher Normativität ist. Die Bestim­
mung der »Achtung« als »durch einen Vernunftbegriff selbstgewirktes 
Gefühl«13 verweist auf die Abgrenzung, die Kant hier innerhalb des 
Gefühlsbegriffs vom Körper vornimmt.

13 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademieausgabe Bd. IV, 
401.

Normativität des Körpers A- 127

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Reichold

Die Kantianerin Christine Korsgaard spricht von Wünschen als 
Kräften in uns, die aber nicht wirklich unsere Wünsche sind. »[...] if I 
am to constitute myself as the cause of an end, then I must be able to 
distinguish between my causing the end and some desire or impulse 
that is >in me< causing my body to act.«14 Ohne die Unterscheidung 
zwischen meinem eigenen Willen und Wünschen und Begierden in 
mir gäbe es kein Ich, keine handelnde Person. Stemmer weist darauf 
hin, dass das faktische Wollen in dieser Konzeption als etwas uns Äu­
ßerliches interpretiert wird, »das in uns ist, aber dessen Träger wir 
eigentlich nicht sind. Man kann hier von einer Enteignung (expropria- 
tio) unseres Wollens sprechen. Eine bis in die Antike zurückreichende 
Tradition versteht unser Wollen als etwas uns Fremdes, als etwas, das 
uns, indem es uns wie eine fremde Macht zu bestimmten Zielen zieht, 
fremdbestimmt.«15

Dass erst »reflexive Selbstbewertung« faktische Wünsche zu eige­
nen und Menschen zu Personen macht, argumentiert auch Harry 
Frankfurt in »Willensfreiheit und der Begriff der Person«.16 Es zeich­
net Personen aus, dass ihr Wille sich nicht nur auf Handlungen, son­
dern in einer zweiten Stufe auch reflexiv auf den eigenen Willen rich­
ten kann. In Volitionen zweiter Stufe bewerten Menschen ihre eigenen 
Handlungsmotivationen, ihren handlungsleitenden Willen. Hier kön­
nen dann Konflikte zwischen dem Willen der ersten und den Volitio­
nen zweiter Stufe entstehen. Frankfurt bringt das Beispiel eines Dro­
gensüchtigen, der gegen den Wunsch nach der Droge ankämpft, den 
Wunsch also von einer reflexiven Ebene her aufzugeben wünscht. Der 
Wunsch auf der zweiten Stufe wird aber nicht wirksam und die erste 
Stufe erscheint als Drang, dem das Subjekt gegen seinen Willen (zwei­
ter Stufe) ausgeliefert ist. Hier entsteht das Gefühl der Fremdbestim­
mung, der Handlungsleitung durch eine fremde Macht oder Kraft. Er 
äußert dann etwa, »daß die Kraft, die ihn dazu bringt, die Droge zu 
nehmen, eine andere als seine eigene Kraft ist«17.

Obwohl Frankfurt im Unterschied zu Kant mit den reflexiven 
Selbstbewertungen keine moralische Normativität konstituiert, sieht 

14 Korsgaard, Christine: »The Normativity of Instrumental Reason«, in: Cullity, G./ 
Gaut, B. (Hg.): Ethics and Practical Reason, Oxford 2003, 247.
15 Stemmer 2008, 78.
16 Frankfurt, Harry: »Willensfreiheit und der Begriff der Person« in: Bieri, P. (Hg.): 
Analytische Philosophie des Geistes, Frankfurt 1993, 287-301.
17 a.a.O., 294.

128 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

er den Kern der Person doch in einer Bewertung des eigenen Willens 
durch die vernünftige Reflexion. Auf der ersten Stufe der Wünsche, 
Neigungen und Bedürfnisse, die auch Tiere auszeichnet, konstituiert 
sich keine Personalität und auch keine Normativität. Körperliche Be­
dürfnisse, Wünsche und Neigungen motivieren uns zwar zum Han­
deln, indem sie einen Handlungsdruck aufbauen, aber sie helfen nicht 
bei der moralischen Rechtfertigung oder Legitimation unserer Hand­
lungen. Normativität und Bewertung haben ihren Platz erst auf der 
reflexiven Ebene der Volitionen zweiter Stufe. Die Quelle der Norma­
tivität ist also die Reflexion auf den Willen, die Quelle der Wünsche 
und Neigungen dagegen ist der Körper.

Diese Beschreibungen bringen Ausgrenzungen des Körpers aus 
Begründungsstrukturen moralischer Normativität zum Ausdruck. Zu­
gleich aber lassen sie sich als Beleg für die praktische Relevanz des 
menschlichen Körpers lesen. Die spezifisch moralische Normativität 
wird hier nicht unabhängig von körperlichen Handlungsimpulsen kon­
zipiert, sondern in Auseinandersetzung mit dem Körper. Damit erhält 
der Körper durchaus einen konstitutiven Raum in praktischen Begrün­
dungen, allerdings eher als Gegenkraft zur moralischen Normativität, 
als körperlicher Antrieb, der handlungsleitend sein kann, aber im Wi­
derspruch zur reflexiven Bewertung steht. Ist in diesem Zusammen­
hang von einer Normativität des Körpers die Rede, so wird diese zu­
nächst in einem minimalen Sinne als Form eines normativen Müssens 
verstanden, das einen Handlungsdruck erzeugt.18 Stemmer unterschei­
det normatives Müssen von anderen Formen des Müssens, etwa einem 
naturgesetzlichen oder einem logischen Müssen. Das normative Müs­
sen ist durch vier Merkmale gekennzeichnet: 1. Es ist ein praktisches 
Müssen, sein Gegenstand sind Handlungen oder Zustände, die durch 
eigenes Handeln erreicht werden können. 2. Das normative Müssen ist 
nicht determinierend, man kann auch anders als gemusst handeln. 3. Es 
ist ontologisch subjektiv, d.h. abhängig von subjektivem Denken, Füh­
len oder Wollen. 4. Es ist mit Handlungsdruck verbunden. Erst durch 
den Druck wird es zu einem normativen Müssen.19 Dieses Sollen oder 
Müssen ist kein moralisches oder rechtliches Müssen, aber es ist ein 

18 Vgl. Stemmer 2008, 12. Stemmer weist darauf hin, dass die Rede von »Druck« tref­
fend, aber metaphorisch ist, so dass es gerade darauf ankommt zu klären, was »Hand­
lungsdruck« bedeutet, wodurch er ausgelöst wird und wovon er abhängt.
19 Stemmer 2008, 15.

Normativität des Körpers A- 129

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Reichold

normativ-praktisches in einem weiten Sinne. Wir sind diesem Müssen 
als körperliche oder leibliche Menschen ausgesetzt. Der eigene Körper 
ist in diesem Sinne in praktische Zusammenhänge eingebettet und 
wird primär aus diesen heraus wahrgenommen.

Im Unterschied zu den Körperausgrenzungen bei Locke und Par- 
fit, die auf einer cartesisch-objektivierenden Konzeption des Körpers 
beruhen und diesen aus praktischen Beschreibungen herausnehmen, 
erweist sich der Körper hier durchaus als antreibend und die Praxis 
beeinflussend, aber eben als irreleitend und ablenkend. Der hier ver­
wendete Begriff des Körpers unterscheidet sich nun in entscheidenden 
Punkten von der individuierenden, ontologischen Struktur der res ex­
tenso. Es ist eher der Begriff des Leibes als der des Körpers, der den 
praktischen, subjektiv-erlebten, störenden oder antreibenden Charak­
ter von Bedürfnissen, Schmerzen oder Leidenschaften zum Ausdruck 
bringt. Während der Begriff des Körpers in der Tradition der res exten­
so. im Wesentlichen naturwissenschaftlich aus der Außenperspektive 
beschrieben wird, haben wir zum Leib auch einen subjektiv-empfin- 
denden Zugang. Von Bedürfnissen, Gefühlen, Ängsten oder Leiden­
schaften zu sprechen bedeutet zugleich, über ein intentionales, bewuss­
tes, erlebendes Subjekt zu sprechen. Aus diesem Grund bezeichnet 
Descartes die bewusst wahrgenommenen Einflüsse des Körpers auch 
als Leidenschaften der Seele und nicht des Körpers.

Der Begriff des Leibes bringt einen phänomenal-erlebenden Zu­
gang zum menschlichen Körper zum Ausdruck. Dieser lässt sich aus 
der Struktur des Körpers als res extenso nicht ableiten, sondern bildet 
einen genuin erlebenden Zugang mit eigener Begrifflichkeit. Insbeson­
dere Merleau-Ponty arbeitet heraus, dass das leibliche »Hier«, ein ori­
entiertes Selbst in einer Situationsräumlichkeit, dem cartesischen Kör­
per erkenntnistheoretisch und begrifflich zugrunde liegt.20

Die praktische Struktur des Leibes ist in vielen Fällen nicht mora­
lisch normativ, sondern in einem weiteren Sinne praktisch normativ, 
eigene Bedürfnisse und Gefühle sind motivierend und impulsgebend, 
ohne dabei einen genuin moralischen Charakter aufzuweisen. Dennoch 
können wir diese praktische Normativität des eigenen Leibes nicht ein­
fach ignorieren, sondern sie bildet Orientierungspunkte und Grenzen 
unserer Handlungen.

20 Merleau-Ponty 1966, 125.

130 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

Von der hier aufgewiesenen praktischen Relevanz und einer in diesem 
Sinne weiten Normativität des Leibes in Bedürfnissen, Hunger, 
Schmerz und Lust führen nun meines Erachtens durchaus Wege zu 
genuin moralischen Normativitäten der menschlichen Körperlichkeit. 
Nicht nur mein eigener Leib ist nämlich Quelle von Handlungsimpul­
sen und Anstößen, sondern auch die Körper der anderen. Die Auf­
forderung, die von der Not anderer ausgeht, ist eine in moralischer 
Hinsicht bedeutsame Dimension menschlicher Körperlichkeit, die sich 
in entscheidenden Hinsichten von anderen körperlichen Handlungs­
impulsen wie etwa dem eigenen Hunger oder auch dem eigenen 
Schmerz unterscheidet. Damit wird nicht behauptet, dass jede mora­
lische Normativität sich in dieser Struktur erschöpft, sondern es wer­
den Hinsichten und Situationen thematisiert, in denen der Körper an­
derer Quelle genuin moralischer Normativität ist.

Die bisherigen Ausgrenzungen des Körpers aus ethischen Begrün­
dungen bezogen sich auf den Zusammenhang von Personen und ihrem 
je eigenen Leib. Es ist die Erfüllung eigener Bedürfnisse oder Neigun­
gen, die nach Kant ethischen Verpflichtungen entgegenstehen kann 
oder diese zumindest nicht begründet. Es sind die eigenen Volitionen 
erster Stufe, die bei Frankfurt einer vernünftigen Selbstbewertung un­
terworfen werden. Die Not, der Hunger oder die Bedürftigkeit anderer 
dagegen sind von dem Reflexionstest nicht betroffen. »Wohlthätig 
sein, wo man kann« zählt vielmehr bei Kant explizit zu den mora­
lischen Pflichten.21 Es sind nicht die subjektiv-individualistischen 
Wahrnehmungen, Gefühle oder Bedürfnisse des eigenen Leibes, die 
im Hinblick auf die moralische Normativität des Körpers wichtig sind, 
sondern intersubjektive Dimensionen der Körperlichkeit anderer Per­
sonen.

In diesem Zusammenhang verwende ich den Begriff des Körpers 
und nicht den des Leibes, obwohl die begriffliche Entscheidung nicht 
leicht fällt. Vom eigenen Leib oder vom Leib des Anderen ist meist im 
Singular die Rede.22 Die Pluralform »Leiber« ist dagegen ungebräuch­
lich und lässt eher an tote Körper denken. Da im Folgenden aber nicht 

21 Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademieausgabe Bd. IV, 
398.
22 Vgl. Merleau-Ponty 1966, 400 ff.

Normativität des Körpers A- 131

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Reichold

nur von dem Körper eines bestimmten anderen im Singular die Rede 
sein soll, sondern auch von Körpern anderer, lässt sich der Begriff des 
Leibes hier nicht problemlos verwenden. Mit dem Körper der anderen 
als Quelle moralischer Normativität ist allerdings kein primär physi­
kalisch-naturwissenschaftlicher Körper gemeint, sondern der Körper 
als lebendiger, empfindender, expressiver Körper. Die Begriffe des Kör­
pers und des Leibes nähern sich hier an und die These von der mora­
lischen Normativität des Körpers anderer versteht den Körper gerade 
nicht in einer dualistischen Unterscheidung vom Seelischen oder Men­
talen.

Sowohl die intersubjektive Struktur körperlicher Bedürfnisse oder 
Schmerzen als auch die Abweisung eines Dualismus von Körper und 
Geist lassen sich an Wittgensteins berühmten Paragraphen über das 
Erlernen von Schmerzwörtern in den Philosophischen Untersuchun­
gen verdeutlichen: »Ein Kind hat sich verletzt, es schreit; und nun spre­
chen ihm die Erwachsenen zu und bringen ihm Ausrufe und später 
Sätze bei. Sie lehren das Kind ein neues Schmerzbenehmen.«23 Witt­
genstein schildert hier die Situation einer körperlichen Verletzung. Er 
sieht im Weinen eines Kindes ein Schmerzbenehmen, das durch ver­
bale Schmerzausdrücke mit der Zeit ersetzt oder transformiert wird. 
Wittgenstein betont in diesen Paragraphen den öffentlichen, intersub­
jektiven Charakter der Bedeutung von Schmerzbegriffen und setzt die 
Intersubjektivität und Körperlichkeit des Schmerzverhaltens einer 
Vorstellung privater Bewusstseinsinhalte entgegen. Hier wird der Aus­
druckscharakter des Körperlichen und die Körperlichkeit geistiger Be­
stimmungen deutlich.

Mir kommt es bei diesem Zitat allerdings auf etwas an, das Witt­
genstein selbst nicht thematisiert: An den Reaktionen der Erwachse­
nen, am Sprechen und Trösten, lässt sich auch eine Normativität des 
Schreiens erkennen, die sich von der Normativität eigener Bedürfnisse 
unterscheidet. Die Erwachsenen sehen sich vom Schreien des Kindes 
aufgefordert, sie nehmen es nicht wahr als neutrales Faktum, sondern 
sie gehen auf das Kind ein, sie fühlen sich aufgefordert zu sprechen und 
zu trösten. Das Zusprechen der Erwachsenen ist etwas ganz anderes als 
eine Beschreibung; die Erwachsenen sprechen nicht, weil sie das Kind 
Schmerzworte lehren wollen, sondern sie sprechen dem Kind zu, weil 

23 Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt 1997, §244.

132 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

sie es trösten wollen, und sie rufen etwas aus, weil sie sich erschrecken 
oder weil sie mitfühlen. Zusprechen und Ausrufen verweisen auf eine 
Normativität des kindlichen Schreiens, die Erwachsenen fühlen sich 
vom Schreien aufgefordert zu handeln und zu sprechen. Zusprechen 
und Ausrufen sind Handlungen als Antwort auf die Verletzung und 
das Schreien des Kindes. Was das Kind dabei lernt, ist keine deskriptiv- 
prädizierende Sprache über Schmerzen als private Bewusstseinsinhal­
te, sondern eine Art und Weise zu handeln, auf Schmerzen zu reagie­
ren. Schmerzen sprachlich äußern zu können setzt hier voraus, dass auf 
Verletzungen und Schmerzen in einer bestimmten intersubjektiv aner­
kannten und geteilten Weise reagiert wird.

Körperliche Bedürfnisse wie Hunger oder die Beseitigung von 
Schmerzen entfalten in diesem Beispiel im Hinblick auf andere eine 
normative Kraft: Die Erwachsenen fühlen sich aufgefordert zu handeln 
und zu sprechen und sich um die Schmerzen des Kindes zu kümmern. 
Die Aufforderung geht gerade nicht von eigenen Bedürfnissen aus, 
sondern vom Schmerzverhalten des Kindes.

Nicht nur die Bedeutung von Schmerzbegriffen ist nicht privat, 
sondern auch die Handlungsimpulse, die von ihm ausgehen, sind es 
nicht. Trost und Zuspruch findet das verletzte Kind deshalb, weil die 
Schmerzäußerung auffordernd und für andere normativ relevant ist. 
Ohne dass Wittgenstein seine sprachphilosophischen Überlegungen 
selbst auf das Verhältnis von Körper und Normativität übertragen wür­
de, lässt sich von hieraus zeigen, dass der moralische Aufforderung­
scharakter oder die moralische Verbindlichkeit unter anderem in Di­
mensionen der Körperlichkeit anderer begründet ist.

Der auffordernde Charakter der Schmerzäußerung des Kindes 
unterscheidet sich hier in ethischer Hinsicht von dem auffordernden 
Charakter des eigenen Schmerzes. Diesen kann ich möglicherweise 
ignorieren, verschieben, unterdrücken, ohne einer moralischen Nor­
mativität zu widersprechen, während ich dies beim verletzten Kind 
nicht tun darf. Der moralische Charakter der Normativität des kind­
lichen Schreiens hat seine Wurzel u.a. darin, dass es sich um den 
Schmerz eines anderen und hier zudem eines auf meine Hilfe angewie­
senen Kindes handelt.

Im Alltag begegnen wir nun allerdings vielen Menschen, von de­
nen wir uns in keiner Weise aufgefordert sehen. Die Körper der ande­
ren sind nicht per se moralisch auffordernd, sondern es sind bestimmte 
Situationen der Not und des Leids anderer, in denen wir uns moralisch 

Normativität des Körpers A- 133

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Reichold

aufgefordert sehen. Was also sind Spezifika von Situationen, in denen 
wir uns von anderen in moralischer Weise aufgefordert sehen?

Um die moralische Dimension dieser Aufforderung aufzudecken, 
reicht es nicht aus, Not losgelöst von der Person zu beschreiben, die in 
Not ist. Eine abstrakte Bestimmung einer körperlichen Situation als 
Krankheit, Schmerz oder Leid genügt nicht zur Bestimmung der kör­
perlichen Normativität. Nicht jede Aufforderung, die vom Hunger 
ausgeht, ist moralisch relevant, und auch nicht jede Aufforderung, die 
von Schmerzen ausgeht. Die Quelle moralischer Normativität des Kör­
pers liegt nicht im eigenen Leib, sondern im Körper anderer. In einem 
moralischen Sinne aufgefordert bin ich, wenn mich die Not anderer 
auffordert. Die eigene Not lindere ich primär aus anderen Motivatio­
nen heraus.

Nun ist aber auch nicht jedes Leiden anderer moralisch auffor­
dernd. Das Leiden anderer entfaltet nur dann auffordernden Charakter, 
wenn sich die Person erkennbar nicht selbst helfen kann oder keine 
anderen Bezugspersonen hat, die helfen könnten. Die Wahrnehmung 
des Leidens ist darin zugleich die Wahrnehmung der eigenen Position 
und Beziehung zum anderen. Wenn jemand einen Unfall hatte und es 
stehen dort schon viele Menschen, die bereits einen Krankenwagen 
gerufen haben, geht auch von dieser Situation körperlicher Not kein 
normativ auffordernder Impuls mehr aus. Bin ich allerdings die Erste 
am Ort, so ist es eine moralische und rechtliche Pflicht, anzuhalten und 
zu helfen. In Situationen der Not, in denen sich eine leidende Person 
nicht selbst helfen kann und ich sie in dieser Hilflosigkeit wahrnehme, 
entsteht ein moralisches Sollen. Not, aus der sich ein Mensch nicht aus 
eigener Kraft befreien kann, und die Wahrnehmung, dass es auf mich 
persönlich ankommt, sind wichtige Quellen der moralischen Normati­
vität.

Das Schreien des Kindes geht uns unmittelbar an, weil das Kind 
sich nicht selbst helfen kann, sondern grundlegend auf unsere Hilfe 
angewiesen ist. Später erlernt es ein sprachliches Schmerzverhalten 
und es lernt zugleich, sich selbst zu helfen, etwa indem es sich etwas 
zu essen besorgt oder selbst zum Arzt geht oder eben bestimmte Men­
schen um Hilfe bittet. Mit dieser Fähigkeit ausgestattet, werden die 
Erwachsenen nach und nach aus bestimmten Verantwortlichkeiten 
entlassen und diese gehen an das Kind über. Die Situationen unmittel­
barer Angewiesenheit auf andere nehmen ab. Dies verleitet dazu, die 
körperlich-normative Struktur als normative, intersubjektive Basis 

134 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

hinter der Selbstständigkeit zu vergessen. Es ist diese Basis, die in Si­
tuationen ethischen Aufgefordert-Seins wieder aufgedeckt wird, weil 
die Strukturen der Selbsthilfe und der Unabhängigkeit nicht mehr aus­
reichen, um die Not zu mindern.

Die Not des anderen wird dabei nicht zunächst als neutrales Fak­
tum wahrgenommen, das dann subjektiv als Not interpretiert und ge­
wertet wird, sondern die Wahrnehmung des anderen ist unmittelbar 
praktisch. Im Beispiel des weinenden Kindes bei Wittgenstein zeigt 
sich, dass die Erwachsenen das Kind und sein Schreien als Aufforde­
rung wahrnehmen, nicht als neutrales Faktum. Die ganze Wahrneh­
mungssituation ist bereits in einen praktisch-normativen Kontext ein­
gebunden. Würden die Erwachsenen das Schreien des Kindes nicht als 
Aufforderung verstehen, gäbe es keinen Weg von der Not des Kindes 
zum Helfen oder Trösten der Erwachsenen. Wir begegnen anderen 
nicht primär neutral-faktisch, sondern wir nehmen ihre Körper als im­
pulsgebend und in diesem Sinne als normativ relevant wahr. Von an­
deren können Impulse ausgehen, die uns moralisch auffordern und 
binden. Betrachteten wir die anderen primär aus einer neutralen, er­
kennenden Perspektive, wäre ganz unerklärlich, wie in manchen Situa­
tionen plötzlich von deren Leid eine Aufforderung ausgehen kann.

Ein Spezifikum der moralischen Normativität ist nun, dass hier 
nicht die persönlichen Beziehungen zu der Person in Not im Vorder­
grund stehen, etwa die Pflichten als Mutter, sondern dass man allein 
aufgrund der Tatsache, Mensch oder Person zu sein durch die Not des 
anderen moralisch aufgefordert wird. Damit ist es durchaus eine be­
sondere Art der Intersubjektivität, die der moralischen Normativität 
zugrunde liegt. Die moralische Normativität bleibt gerade auch dann 
erhalten, wenn kontextgebundene, familiäre oder kulturelle Verpflich­
tungen nicht greifen.

Verschwindet aber in dieser generalisierten Form der Beziehung 
auf die Not des anderen nicht die Körperlichkeit als Quelle der Norma­
tivität? Handelt es sich vielleicht eher um eine idealisierte Form der 
Intersubjektivität, wie Kant sie im Reich der Zwecke für Personen als 
Glieder in diesem Reich annimmt? Darwall etwa betont, dass moralisch 
Verpflichtete nicht als leibliche Wesen, sondern als freie und vernünf­
tige Personen Teil eines Beziehungsnetzes sind, in dem moralische 
Gründe ihre Geltung und Bedeutung haben. »I argue that addressing 
distinctively second-personal practical reasons does invariably pre- 
suppose a common authority that addresser and addressee have alike 

Normativität des Körpers A- 135

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Reichold

as free and rational agents.«24 Die Person ist Teil eines Beziehungs­
netzes in dem Sinne, dass sie Glied im Reich der Zwecke ist. Quelle 
moralischer Normativität ist der »second-personal-stance«, der hier 
nicht kontextgebunden und auch nicht leiblich, sondern durch Freiheit 
und Rationalität der Personen bestimmt wird. Es ist der Platz in diesem 
Netz, der durch moralische Verletzungen in Frage gestellt wird. Jeman­
den wie ein Mittel zu behandeln, bedeutet, ihn auszubürgern aus 
dem interpersonalen Netz normativer Erwartungen, Forderungen, An­
erkennungen.

Die Begriffe der Intersubjektivität und insbesondere der Verweis 
auf die zweite Person erhalten hier einen unpersönlichen und unkör­
perlichen Sinn.25 Die Grundlage der normativen Anerkennung und der 
Intersubjektivität liegt nicht in einer individuellen Beziehung, sondern 
in einem allgemeinen Erwartungsnetz zwischen allen freien und ver­
nünftigen Personen. Es ist u.a. dieses kantische Paradigma der Begrün­
dung ethischer Normativität, das die Bedeutung des Körpers für die 
Ethik verdeckt.

Der Körper als Quelle moralischer Normativität zeigt sich da­
gegen deutlicher in asymmetrischen Beziehungen von Personen zu­
einander. Gerade im Beispiel des schreienden Kindes, von dem sich die 
Erwachsenen moralisch aufgefordert fühlen, wird eine solche asym­
metrische Form der Beziehung zwischen einem Menschen in Not und 
einem moralisch geforderten Subjekt deutlich. In Situationen der An­
gewiesenheit auf die Hilfe anderer, in Situationen, in denen ein 
Mensch sich nicht selbst helfen kann, also in Situationen der Not, zeigt 
sich eine spezifische Normativität des Körpers, die in einigen Fällen gar 
nicht von Intentionen, Vernunft oder Freiheit begleitet sein muss. Dies 
zeigt das Beispiel des schreienden Babys und die Reaktionen der Er­
wachsenen, aber auch die moralischen Aufforderungen, die von De­
menzpatienten oder von psychisch Kranken ausgehen können. Die 
Quelle der moralischen Normativität liegt hier zumindest zu einem 
wesentlichen Teil in der körperlichen Not und Abhängigkeit des ande­
ren. Vernünftigkeit und Freiheit sind Bedingung dafür, dass diese Not 

24 Darwall, Stephen: The Second-Person Standpoint. Morality, Respect, and Accounta- 
bility, Harvard 2006, 56.
25 Darwall selbst scheint allerdings zu schwanken zwischen einer Betonung der Inter­
subjektivität als Erwartungsnetz und Anerkennung zwischen freien und vernünftigen 
Personen und einer konkreteren und individuelleren Form der Bezogenheit auf ein Ge­
genüber.

136 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

gesehen und damit als normativ relevant erkannt werden kann, sie sind 
aber nicht selbst die Quellen der Normativität. Abhängigkeit und kör­
perliche Ausgesetztheit sind hier wichtige Elemente in der Begründung 
von moralischer Normativität.

Der auffordernde Charakter, der von Leiden oder Not anderer 
Menschen ausgehen kann, gründet in einer Abhängigkeit von Men­
schen voneinander. Diese erleben wir alle in der Abhängigkeit als 
Säuglinge und Kinder von Erwachsenen. Diese Abhängigkeit ist nicht 
nur ein Stadium in unserer biologischen Entwicklung, sondern sie liegt 
als Struktur auch der Bedeutung des Körpers als Quelle moralischer 
Normativität zugrunde.

Es liegt nun in der körperlichen Natur von Menschen, dass sich die 
Angewiesenheit auf Hilfe und damit auch eine Asymmetrie zwischen 
demjenigen, der Hilfe braucht, und demjenigen, der sich aufgefordert 
sieht zu helfen, jederzeit einstellen kann, dass also die Unabhängigkeit 
und moralische Neutralität des Körpers nicht die Basis, sondern nur 
eine Facette der menschlichen Körperlichkeit ist. Eine historische Per­
spektive zeigt viel mehr, dass gerade am Anfang und am Ende des Le­
bens die asymmetrischen und normativen Elemente menschlicher Kör­
perlichkeit im Vordergrund stehen.

Die These, dass die Körper anderer Quelle moralischer Norma­
tivität sein können, besagt allerdings nicht, dass es anthropologisch 
feststehende, »natürliche« Werte gibt, die am Körper ablesbar sind. 
Kulturelle, medizinische und technische Veränderungen menschlicher 
Körper und Körperverständnisse haben Einfluss auch auf die mora­
lischen Normativitäten, die vom Körper anderer ausgehen. Der Um­
gang mit einem schreienden Kind ist nicht ahistorisch oder überkultu­
rell und dennoch ist er auch nicht rein subjektiv.

Wendet man die Blickrichtung vom eigenen Körper im Sinne 
eigener körperlicher Bedürfnisse und Gefühle hin zum Körper anderer, 
so wirft dies die Frage auf, wie wir denn zum Körper anderer Zugang 
haben, wie dieser uns auffordern, motivieren kann? Erfolgt dies nicht 
wieder über eigene Gefühle und somit vermittelt über den eigenen 
Leib?

An dieser Stelle ist es notwendig, zwischen der Körperlichkeit an­
derer und den eigenen Gefühlen zu unterscheiden. Die Not anderer 
kann unterschiedlichste Gefühle auslösen: Mitleid, Abwehr, Wut oder 
Hilflosigkeit. Wenn hier auf die ethische Bedeutung der Not anderer 
hingewiesen wird, so sind nicht die von dieser Not ausgelösten Gefühle 

Normativität des Körpers A- 137

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anne Reichold

die Quelle der Normativität, sondern die Not anderer als Ursprung 
oder Anstoß für diese unterschiedlichen Gefühle. Menschen oder auch 
Tiere, denen es gut geht, die nicht leiden und die keine Hilfe brauchen, 
haben nicht den gleichen auffordernden Charakter wie die wahrnehm­
bare Not anderer. Der normative Charakter der Not anderer beruht 
also auf einer Beunruhigung, einer Irritation, einer Aufforderung, die 
nicht auf die Stillung eigener körperlicher Bedürfnisse gerichtet ist, 
sondern auf die Linderung von Leiden anderer.

Die moralische Normativität des Körpers setzt hier also eine Form 
des Altruismus voraus. Grundlegend ist, dass Nöte anderer Hand­
lungsgründe für mein Handeln sein können. Während etwa Nagel 
den Altruismus durch Bezug auf ein »objektives Selbst« oder eine 
»azentrische Weltbeschreibung« begründet26 und so die Positionen 
der einzelnen Personen relativiert, scheint mir der moralische Charak­
ter der Aufforderung durch andere genuin an die Ausrichtung auf an­
dere gekennzeichnet zu sein. Als objektives Selbst bei Nagel ist es 
schlicht egal, ob die Handlungsgründe meine eigenen Interessen oder 
die anderer sind, da die Relativierung und Perspektivierung auf Einzel­
ne aufgehoben wird.27 Ich habe hier dagegen versucht, den moralischen 
Charakter der Normativität genuin an eine Perspektivierung zu bin­
den: Die Aufforderung durch die Not anderer lässt sich nicht in analo­
ger Weise verschieben, relativieren, wie die Aufforderung durch meine 
eigene Not. Ich bin in einem moralischen Sinne nicht berechtigt, die 
Not anderer zu ignorieren, die Linderung aufzuschieben, während ich 
für mich selbst durchaus entscheiden kann, die Schmerzen oder den 
Hunger zu ertragen. Es besteht ein Unterschied zwischen einer als mo­
ralisch relevant gedachten Intersubjektivität und einer im Nagelschen 
Sinne gedachten Azentrizität. Andere kann ich nicht nur in den Blick 
nehmen, wenn ich meine eigene Position gänzlich auflöse hin zu einem 
azentrischen, objektiven »view from nowhere«, sondern wenn ich mei­
ne Bezogenheit auf konkrete andere und deren Bezogenheit auf mich 
analysiere.

An dieser Stelle zeigt sich nun eine weitere grundlegende Bedeu­
tung der Körperlichkeit für die Bestimmung moralischer Normativität. 
Während bisher die Bedeutung des Körpers im Sinne der Not anderer

26 Nagel, Thomas: »Das objektive Selbst«, in: ders., Letzte Fragen, Darmstadt 2008, 
297-329.
27 Vgl. hierzu auch Ricoeur, Paul: Das Selbst als ein Anderer, München 1996.

138 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Körper anderer als Quelle moralischer Normativität

betont wurde, lässt sich die herausgearbeitete Perspektivierung der 
Menschen in Situationen moralischer Aufforderung nur denken, wenn 
beide Seiten, sowohl der Mensch in Not als auch die davon aufgefor­
derte Person, leiblich gedacht werden. Die Not anderer wird nicht aus 
einer azentrischen Position entdeckt, sondern aus einer konkreten Si­
tuation heraus, in der alle Beteiligten einen bestimmten Raum einneh­
men und eine bestimmte Perspektive auf die Situation haben. Die mo­
ralische Aufforderung ist nicht nur gebunden an die Körperlichkeit der 
Not anderer, sondern auch an die leibliche Verortung und Gebunden­
heit moralischer Handlungssubjekte.

Normativität des Körpers N- 139

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118 - am 22.01.2026, 21:34:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-118
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

