
 286

Hermann Röhrs, Erziehung zum Frieden : ein Beitrag der Friedenspädagogik zur 

Friedensforschung. – Stuttgart 1971. – S. 9-26 Die friedenserzieherischen Ideen des 

Johann Amos Comenius 

Radim Palouš, Ontologie des Friedens bei Comenius, in: Comenius und der Frieden 

/ hrsg. von Gerhard Michel. – Sankt Augustin 1997. – S. 17-31 

Erwin Schadel, Comenius’ Pansophie als Konzept eines kreativen Friedens, in: Su-
che nach Frieden : politische Ethik in der Frühen Neuzeit III / hrsg. von Norbert 
Brieskorn und Markus Riedenauer. – Stuttgart : Kohlhammer, 2003. – S. 175-213 
Johann Amos Comenius – Vordenker eines kreativen Friedens / hrsg. von Erwin 
Schadel. – Frankfurt am Main 2005 (Schriften zur Triadik und Ontodynamik ; 24) 
Comenius und der Weltfriede / hrsg. von Werner Korthaase … – Berlin 2005 
Karl Ernst Nipkow, Der schwere Weg zum Frieden : Geschichte und Theorie der 
Friedenspädagogik von Erasmus bis zur Gegenwart. – Gütersloh 2007. – S. 69-102 
Johann Amos Comenius : die umfassende Vision ; Theologie, Politik und Pädagogik 
für den gottgewollten Weltfrieden. 

6.5 Politikberatung  

Behnen, Michael 
Der gerechte und der notwendige Krieg : ‚necessitas’ und ‚utilitas reipublicae’ 
in der Kriegstheorie des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Staatsverfassung und 
Heeresverfassung in der europäischen Geschichte der frühen Neuzeit / hrsg. 
von Johannes Kunisch. – Berlin : Duncker und Humblot, 1986. – S. 43-106 
Das 16. Jahrhundert brachte eine Ausweitung der Kriegsgründe: Machiavelli braucht 
den Krieg zur Erhaltung der virtù (nicht umgekehrt), Suárez muß den Präventivkrieg 
rechtfertigen (weil er die spanische Eroberung Portugals rechtfertigen muß), die 
Staatsraisontheoretiker Botero, Lipsius, Danaeas lösen den Krieg von der Frage nach 
der Gerechtigkeit, überlassen allein dem Herrscher die Entscheidung über Krieg und 
Frieden, der Föderalismustheoretiker Althusius hat ein ausgefeiltes Programm der 
Militarisierung der Gesellschaft. Erst Grotius sieht das als einen Weg ins Chaos und 
versucht diesen Prozeß zu stoppen, indem er eine Bindung ans Recht verlangt. Con-
ring folgt ihm, indem er felicitas civilis societatis einen gleichen Rang neben con-
servatio gibt. 

6.5.1 Machiavelli 

Niccolò Machiavelli, 1469-1527, geboren in Florenz als Sohn eines Notars. Sekretär 
der Ratskörperschaft, die mit der Außen- und Militärpolitik der Republik Florenz 
befasst war, auch als Diplomat eingesetzt. Organisator der Miliz. 1509 nimmt die 
Miliz das abtrünnige Pisa ein, 1512 kapituliert sie kampflos vor den Spaniern und 
den Medici. In der Verbannung auf sein Landgut lange, peinliche Versuche, sich der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 287 

erneuerten Herrschaft der Medici als Berater anzudienen. Gestorben zur Zeit der 
letzten Florentiner Republik, der er als Gefolgsmann der Medici nicht genehm war.  

 
Vergleiche zur Biographie: 
Gennaro Sasso, Niccolò Machiavelli : Geschichte seines politischen Denkens. – 
Stuttgart 1965 (italienisches Original 1965) (bleibt unter den vielen Biographien die 
wichtigste, weil der Zusammenhang von Machiavellis Denken mit der Situation von 
Florenz (auch der außenpolitischen) am besten herausgebracht wird). 

 
Vergleiche zur Einführung: 
Herbert Butterfield, The Statecraft of Machiavelli. – London 1955 
Quentin Skinner, Machiavelli. – Oxford 1981 (dt. Hamburg 1988) 
Herfried Münkler, Machiavelli : die Begründung des politischen Denkens der Neu-
zeit aus der Krise der Republik Florenz. – Frankfurt am Main 1982 
Francesco Bausi, Machiavelli. – Roma 2005. 

 
Berüchtigt für das Buch vom Fürsten, berühmt für das Buch über die Kriegskunst, 
heute eher gelesen für die Abhandlungen über die erste Dekade des Titus Livius. 
Alle seine Schriften sind auch Apologien in eigener Sache, die nie ganz verstecken 
können, wie gründlich diese Karriere schiefgegangen ist. Die Unterscheidung von 
Herrschaftstypen war gewiß nicht das selbstgenügsame Ziel des Ratgebers von Für-
sten und Republiken, aber er begründete mit seiner Analysemethode die neuzeitliche 
Politikwissenschaft. Die typische Struktur eines machiavellistischen Entweder-
Oder-Ratschlages ist die genaue Analyse der Voraussetzungen einer Politik in be-
stimmten Gegebenheiten und in bestimmten Willenskonstellationen. Man soll nur 
tun, was man kann, und lassen, was man nicht wirklich will. Machiavelli hat als 
erster deutlich begriffen, was es bedeutet, daß Politik auf die Meinung der Vielen 
angewiesen ist. Eher als Philosoph ist er deshalb Historiker (nicht nur in seiner Ge-
schichte der Stadt Florenz) und denkt von allen Autoren seit Thukydides und bis ins 
19. Jahrhundert am stärksten historisch. Freilich ist seine Historie abhängig von den 
Fiktionen des 1. Jahrhunderts vor Chr. über das frühe Rom und seine Kriegskunst 
abhängig von den Fiktionen des 4. Jahrhunderts nach Chr. über die Kriegsführung 
der Römischen Republik. Gewiß kein Philosoph und kaum ein Politischer Theoreti-
ker, aber gerade das sichert ihm bei Philosophen und Politischen Theoretikern eine 
Besessenheit, mit ihm zu Rande zu kommen. 

 
Lange interessierte sich die Forschung vor allem für die Trennung des Politischen 
von der konventionellen Moral. Die klassische Darstellung ist Friedrich Meinecke, 
Die Idee der Staatsräson in der neueren Geschichte. – Berlin 1924 (ins Englische 
übersetzt unter dem Titel: Machiavellism). Diese vornehmlich deutsche Literaturgat-
tung, die daran leidet, daß Machiavelli immer wieder mit Moraltheorien verglichen 
wird, die er nicht erwähnt und kaum gründlich gekannt haben wird, wurde abgefer-
tigt bei Isaiah Berlin, Die Originalität Machiavellis, in: Wider das Geläufige : Auf-

sätze zur Ideengeschichte. – Frankfurt am Main : Europäische Verlagsanstalt, 1981 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 288

(englisches Original 1953/1972). Später wurde Machiavelli zum klassischen Autor 
des Republikanismus, der These, daß ein Staat, der bestehen will, ein Volk braucht, 
das dazu bereit ist. Die klassische Arbeit ist J. G. A. Pocock, The Machiavellian 

Moment : Florentine Political Thought and the Atlantic Republican Tradition. – 
Princeton 1975. Zur Kritik dieser neuen Orthodoxie vergleiche die unten referierten 
Arbeiten von Hulliung 1983 (S. 290) und Hörnquist 2004 (S. 291). 

 
Bei Machiavelli die für unser Thema einschlägige Literatur auszuwählen, ist nicht 
leicht. Immer, wenn er von Verfassungen redet, redet er vom Krieg. Das Interesse an 
Machiavellis Denken über internationale Beziehungen ist aber merkwürdig spät 
gekommen. Für die Realisten war Machiavelli immer fraglos einer der ihren, bei 
Martin Wight ist die realistische Tradition nach Machiavelli benannt. Aber die mo-
dernen Realisten suchen Sicherheit, nicht Heroismus. Machiavellis Realismus ist 
jedenfalls nicht einfach der strukturelle Realismus des anarchischen internationalen 
Systems, mindestens ebenso wichtig sins die historischen Rhythmen des Aufstieges 
und Niedergangs der Republik. Er kennt kein abstraktes Staatensystem, sondern ein 
historisch komplexes Verhältnis von Republik, neuem Großstaat und Großreich. Er 
kennt recht verschiedenen Republiken: Sparta, das frühe Rom, Venedig, Florenz 
sind seine Beispiele. Immer wenn er von der römischen Größe spricht, spricht er von 
der florentinischen Schwäche. Frankreich und die spanischen Staaten kannte er als 
neue Mächte, denen seit 1494 keine Macht in Italien gewachsen war. Er erhoffte 
einen neuen Philipp von Makedonien, der eine neue Militärordnung schaffen und 
Italien einigend unterwerfen sollte. Er kennt als Großreiche nicht nur die orientali-
sche Despotie, sondern auch als das späte Rom, das alle Republiken unterworden 
hatte und keine rechte Basis für Republikanismus mehr gelassen hat. Diese Fülle 
von Staatsbildungen ist von der Forschung nie systematisch dargestellt worden, 
damit fehlt noch der Kern von Machiavellis Denken. 

 
 

Texte 
 

Sette libri dell’arte della guerra (1521) 
Edizione nazionale della opere di Niccolò Machiavelli. – Roma : Salerno, 2001. – 
sez. 1, Opere politiche, vol. 3 
Deutsche Übersetzung: 
Die Kriegskunst in sieben Büchern nebst den kleineren militairischen Schriften / 
übersetzt von Johann Ziegler. – Karlsruhe : Groos, 1833 (Sämmtliche Werke ; 3) 
Neudruck in: Gesammelte Werke in einem Band / hrsg. von Alexander Ulfig. – 
Frankfurt am Main 2006. – S. 709-856 

 
Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio (1531) 
Edizione nazionale della opere di Niccolò Machiavelli. – Roma : Salerno, 2001. – 
sez. 1, Opere politiche, vol. 2 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 289 

Deutsche Übersetzung: 
Discorsi : über Politik und Staatsführung / übersetzt von Rudolf Zorn. – 3. Aufl. 
– Stuttgart : Kröner, 2007 
Passim, aber vor allem I, 6 und II,4 über die Fähigkeit zur Eroberung als eine 
Grundbedingung der Anlage und der Verfassung einer Stadt 

 
Harvey C. Mansfield, Jr., Machiaveli’s New Modes and Orders : a Study of the 
Discourses on Livy. – Ithaca 1979 (ein Kommentar aus der Leo Strauss-Schule des 
genauen Lesens, oft eine Zumutung – wenn er aus Nebensätzen und Kapitelnumme-
rierung geheimen Sinn herauskriegen will –, aber häufig hat er die Themen Machia-
vellis am deutlichsten herausgebracht, vor allem für Buch II) 
Francesco Bausi, I ‚discorsi’ di Niccolò Machiavelli : genesi e struttura. – Firenze 
1985 (ein nüchterner Überblick über die – gelegentlich tatsächlich vorhandene – 
Struktur der Discorsi). 

6.5.1.1 Konflikttheorie 

Rousseau, Claude 
La doctrine de la guerre de Machiavel, in: La guerre et ses theories / par No-
berto Bobbio ... – Paris : PUF, 1970 (Annales de philosophie politique ; 9) S. 15-
28 
Die Staaten müssen immer mit Krieg rechnen, ihre Legitimation ist identisch mit 
ihrer Macht, angreifen oder verteidigen zu können. Es gibt kein Volk, das nicht die 
Freiheit liebt und deshalb auf Macht verzichten könnte. Eine Unterscheidung zwi-
schen gerechtem Krieg und ungerechtem Krieg kann es da nicht geben. Nur einen 
Unterschied zwischen Krieg ums Überleben und politischem Krieg gibt es. Das 
Völkerrecht ist eine Frage der politischen Situation: Wer ohne arge Mittel siegen 
kann wird gepriesen. Weil man sich Konflikte nicht aussuchen kann und die Waffen 
entscheiden, muß es eine Kriegskunst geben, die den Gebrauch der Waffen rationa-
lisiert. Trotz dieser Rolle der Waffen fehlt Machiavelli dennoch völlig „le lyrisme de 
la violence“. 

 
Philonenko, Alexis 
Essais sur la philosophie de la guerre. – Paris : Vrin, 1979 (Problèmes et 
controverses) S. 13-25 : Machiavel et la signification de la guerre 
Machiavelli kennt einen natürlichen Krieg aus Übervölkerung, aber auch einen poli-
tischen Krieg der Fürsten, die Ruhm und Herrschaft suchen. Letztlich ist bei Machi-
avelli die Ursache des Kriegs „Neugier“: Die Menschen haben keine natürliche 
Neigung zum rechten Maß und sind von Ambitionen und Langeweile getrieben. Die 
Fürsten und die Großen sind eher Vollstrecker als Begründer dieser menschlichen 
Neigung zum Krieg. 
Seiner Kriegskunst hat man taktische Fehler vorgerechnet. Das eigentliche Problem 
ist aber, daß er zu sehr auf virtù setzt, als daß er fortuna meistern könnte. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 290

Santi, Victor A. 
La ‚gloria’ nel pensiero di Machiavelli. – Ravenna : Longo, 1979. – 155 S. 
(L’interprete) 
Bespricht „gloria“ in einem Feld mit „fama“ und „laude“. Es gibt Lob ohne Ruhm 
und Ruhm, der nicht lobenswert ist. „Gloria“ ist nur lobenswerter Ruhm. „Gloria“ 
ist das letze Ziel, nur der Freiheit untergeordnet. „Prudenza“, Machiavellis Haupttu-
gend, ist deshalb weder mit Sicherheit noch mit Wohlstand verbunden, sondern mit 
„gloria“. Santi setzt „gloria“ in Bezug zu „freno“ (Zügel), ein Gegendruck guter 
Bewaffnung (eine Art Lehrmeister Krieg) und „ambizione“, die zur Natur der Men-
schen, aber vor allem der Natur der Großen gehört. „Ambizione“ ist bei Machiavelli 
immer nahe an „corruzione“; aber in gut geordneten Republiken hat jeder Bürger 
„ambizione“. „Gloria“ wird von Santi gedeutet als Zügel gegen die „ambizione“ der 
Großen und der Berufssoldaten. „Gloria“ ist eine Art Ersatz für die Mängel des 
Christentums. Machiavelli ist weder antireligiös noch antimoralisch, sondern hat in 
der „gloria“ eine Parallelmoral. In Rom waren Religion und Politik vereinbar. 

 
Hulliung, Mark 
Citizen Machiavelli. – Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 1983. – 299 S. 
Ein Versuch Machiavelli von seinen liberalen Verehrern zu trennen. Machiavelli 
gehört nicht in die republikanische Tradition. Trotz gelegentlicher Lobreden auf das 
Volk und Kritik an den Großen hält sich Machiavelli vor allem an die Großen. Das 
Volk will nichts als Unterdrückung vermeiden, die virtù, der Willen zur Macht, 
kommt von den Großen. Machiavelli erhebt den Anspruch, sich an antike Autoren 
und an das Vorbild Roms zu halten. Tatsächlich raten die antiken Philosophen von 
einem machiavellistischen Imperialismus ab (und auch Machiavelli weiß, daß er-
folgreiche Erobererstaaten nicht länger tüchtige Republiken bleiben) und Machiavel-
lis Geschichte Roms hat nichts mit dem römischen Selbstbild zu tun, das die imperi-
alistischen Antriebe nie selber wahrnehmen wollte. Die ungewöhnlich brutalen Ak-
tionen der Athener gegen Melos bei Thukydides werden die gewöhnlichen Ak-
tionen der Römer bei Machiavelli. 
Machiavellis politische Klugheit ist immer Schlauheit, seine Vorstellung von Politik 
ein Plan, der durch eine geschickte Eröffnung den Sieg bringen soll; Politik als Ge-
ben und Nehmen kann Machiavelli nicht denken. Guicciardini kritisierte diese 
Schlauheitskonzeption der Politik sofort. Der eigentliche Realist ist Guicciardini, der 
die Machtpolitik akzeptiert, weil es keine andere Wahl gibt. Machiavelli ist dagegen 
ein ideologischer Verehrer der Macht, des Glanzes, des Ruhmes. Sein vorgeblicher 
Meister Polybios beseitigte die Rhetorik aus der Historie. Machiavelli tut nichts zur 
Entmythologisierung der Geschichte. 

 
Chanteur, Janine 
From War to Peace. – Boulder (u.a.) : Westview Pr., 1992. – S. 23-39 : Desire 
and War 
(Französisches Original 1989) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 291 

Chanteur sieht bei Machiavelli eine Theorie unbegrenzter Begierden – Ehrgeiz und 
Gier –, alle wollen Macht erlangen oder behalten. Die einzige Ordnung, die Machia-
velli erkennen kann, ist die Ordnung des Siegers, die aber kein Frieden sein kann, 
weil immer wieder die Macht von anderen herausgefordert wird. Es gibt zwei Arten 
des Kampfes: den mit Gesetzen und den mit Gewalt. Der erste ist der Kampf der 
Menschen, der zweite der Kampf der Tiere. Gesetze sind ein Kampfmittel, um die 
Begierden derer zu zügeln, die nicht die Macht haben. Militärische Siege reichen 
dafür nicht aus, damit kann man den Bürgerkrieg nicht vermeiden. Aber ohne Ge-
walt reichen auch Gesetze nicht aus. Der Gesetzgeber will nur Macht in eigenem 
Interesse, kann damit aber Ordnung schaffen, in der das Volk leben kann. Es gibt 
keine Methode diesen Zustand dauerhaft zu halten. Pazifismus kann nur Selbstauf-
gabe, Frieden immer nur Waffenstillstand sein. Der dauernde Stillstand ist un-
menschlich. 

 
Hörnqvist, Mikael 
Machiavelli and Empire. – Cambridge (u.a.) : Cambr. Univ. Pr., 2004. – 302 S. 
(Ideas in Context ; 71) 
Machiavellis Thema ist Rhetorik, daß der Schein so wichtig ist wie die Realität und 
daß verloren ist, wer das nicht erkennt. Seine Werke müssen selber als rhetorische 
Interventionen gelesen werden. 
Machiavelli hat die römische Bundgenossenschaft aus zwei Perspektiven behandelt: 
vom Standpunkt der Römer aus, für die der Bund nur eine Täuschung war, beibehal-
ten solange sie es nötig hatten. Und vom Standpunkt der Bundgenossen her, die 
getäuscht wurden, ohne es zu bemerken. Spartaner und Athener haben ohne Täu-
schung erobert und sind gescheitert. Machiavelli lobt das alte Florenz, das durch 
Fraternisieren wuchs. Jetzt aber sei die Zeit der entschlossenen Machtübernahme 
gekommen. Da hält er sich (gegenüber Pisa) genau an sein römisches Modell. Ma-
chiavelli löst grandezza als Ziel des Staates, das bisher an die republikanische 
Staatsform gebunden war, von der Staatsform. Grandezza ist nur noch Ausdehnung 
und Machiavellis Helden sind Fürsten. Machiavellis Lehre ist letztlich (gegen seine 
zaudernden Vorgesetzten in der republikanischen Zeit), daß Vorsicht und Kühnheit 
beide ihre Zeit haben. Da können Republiken einen Vorteil haben, weil sie sich 
besser an Situationen anpassen können. Hörnqvist betont, daß bei Machiavelli immer 
von Florenz die Rede ist, nie abstrakt von Republiken und schon gar nicht abstrakt von 
Staaten. 

6.5.1.2 Internationale Beziehungen 

Sullivan, Robert R. 
Machiavelli’s Balance of Power Theory, in: Social Science Quarterly 54 (1974) 
258-270 
Machiavelli hat zwei Theorien des Machtgleichgewichts, eine statische und eine 
dynamische. Die statische Theorie verwirft die hemmungslose Ausweitung ebenso 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 292

wie den grundsätzlichen Verzicht auf jede Ausweitung. Am besten ist es einen Staat 
zu gründen, der stark genug ist, um nicht leicht besiegt zu werden, aber doch nicht 
so mächtig, daß er Gegenreaktionen der Nachbarn hervorruft. Diese statische Theo-
rie wird rasch durch eine dynamische abgelöst, die erkennt, daß Staaten immer in 
Aufstieg oder Niedergang sind, weil die Zunahme an Macht ein Ursache des kom-
menden Niedergangs ist und der Niedergang ein Stimulus für Bemühungen um 
neuen Aufstieg. Einen Zustand des stabilen Gleichgewichts zu erlangen ist eine 
Illusion. Damit muß Machiavelli aber akzeptieren, daß ein Staat expandieren muß, 
um das ultimative politische Problem, den Kampf ums Überleben, zu vermeiden. 

 
Czempiel, Ernst-Otto 
Friedensstrategien : eine systematische Darstellung außenpolitischer Theorien 
von Machiavelli bis Madariaga. – Paderborn (u.a.) : Schöningh, 1986. – S. 116-
119 (2. Aufl. 1998 S. 154-159) 
Czempiel findet auf der Suche nach Beziehungen zwischen Außenpolitik und Herr-
schaftssystem in Discorsi I/6 und II/4 Hinweise: Republiken sind in der Lage auf 
außenpolitischen Ehrgeiz zu verzichten, weil sie ein hoher Grad an internem Kon-
sens unangreifbar macht und relative Gleichheit den Anreiz zu Eroberungen senkt. 
Unter Bedrohung neigen Republiken eher zur Bildung eines Staatenbundes als zu 
Eroberung. Das sind nicht unbedingt Machiavellis Präferenzen (der eher auf den 
römischen Weg der Hegemoniebildung setzte), aber er hat damit ein systematisches 
Moment beschrieben, das im Republikanismus von Montesquieu, Rousseau und 
Kant wieder aufgenommen wurde. 

 
Link, Werner 
Machiavelli als Theoretiker der internationalen Politik : Gleichgewicht o-
der/und Föderalismus? in: Politische Studien zum 65. Geburtstag von Erwin 
Faul / hrsg. von Rupert Breitling und Winand Gellner. – Gerlingen, 1988, Teil 
1: Politische Studien zu Machiavellismus und demokratischer Legitimierung S. 
163-171 
Czempiels Interpretation funktioniert nur in einem statischen System. So schließt 
Machiavelli nicht nur von einer bestimmten Verfassung auf ein bestimmtes außen-
politisches Verhalten, sondern leitet auch umgekehrt aus der Beschaffenheit des 
internationalen Systems eine bestimmte interne Verfassung als adäquat ab. Födera-
lismus ist eine Lösung nur in einem bestimmten internationalen System. Das 
Gleichgewichtssystem ist das umfassendere System, das auch föderalistische Anteile 
haben kann. 

 
Leidhold, Wolfgang 
Die Neuentdeckung der Alten Welt : Machiavelli und die Analyse der Interna-
tionalen Beziehungen, in: Der Staat 31 (1992) 187-204 
Machiavelli ist der erste Autor, der nicht außenpolitische Empfehlungen gibt, son-
dern systematisch Internationale Beziehungen studiert. Leidhold meint damit vor 
allem den Anfang der Discorsi mit der Frage, wie die Gründung einer Stadt mit der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 293 

Sicherheit zusammenhängt. Machiavelli zitiert hier Polybios, für den Staatenschick-
sale naturwüchsig sind. Machiavelli selber bricht aber mit diesem Schema. Die inne-
re Verfassung ist auch bei Machiavelli wichtig, aber sie ist vor allem eine Funktion 
der äußeren Lage. Da im Staatensystem Macht entscheidend ist, muß die Stadt dort 
angelegt werden, wo sie Macht erlangen kann. Zwar konnten sich Sparta und Vene-
dig durch ihre Institutionen als defensive Staaten erhalten, aber Defensive ist auf ein 
statisches System angewiesen, das nicht den tatsächlichen dynamischen Verhältnis-
sen im internationalen System entspricht. Discorsi II/4 macht Machiavelli erstmals 
in der Geschichte der politischen Theorie die internationale Ebene zum Untersu-
chungsgegenstand, als er Föderation kleiner Republiken, Hegemonialsystem, impe-
rialistisches System untersucht. Die föderale Variante ist auf ein trügerisches Ver-
trauen auf die Statik des Systems gebaut, die imperiale Variante wird verworfen, 
weil sie langfristig das Zentrum überfordert. Die hegemoniale Variante (Rom) ist 
erfolgreich. Die föderative Variante müßte freilich die zweitbeste Methode sein und 
auch die einzige Rettung für Florenz und die Toskana. 

 
Forde, Steven 
Varities of Realism : Thucydides and Machiavelli, in: Journal of Politics 54 
(1992) 372-393 
Machiavelli sieht Expansion als natürlich an, Ruhmbegierde und Furcht reichen zur 
Erklärung. Expansion kann nur unter glücklichen Umständen vermieden werden. 
Der Gründungsakt eines Staates ist immer ein Gewaltakt. Damit beruhen Moral und 
Gesetz auf einem Akt des Unrechts. Das ist bei Thukydides ähnlich, der aber einen 
Zivilisationsfortschritt sieht und damit den Schrecken des Krieges. Dazu gibt es bei 
Machiavelli keine Entsprechungen. Langfristig kann necessità die Gerechtigkeit 
nicht ausstechen; die Athener kommen nicht weit. Thukydides weigert sich diese 
Spannung aufzulösen, während Machiavelli sich klar für necessità erklärt, die den 
Staat wachhält. Florenz ist dabei freilich behindert, weil es sich nie der necessità 
stellen kann. Das ist Folge des Christentums. 

 
Forde, Steven 
International Realism and the Science of Politics : Thucydides, Machiavelli, 
and Neorealism, in: International Studies Quarterly 39 (1995) 141-160 
Thukydides wie Machiavelli haben durchaus Elemente eines strukturellen Realis-
mus, aber beide weigern sich, diese zum einzigen Schlüssel der Analyse von Kon-
flikten zu machen (state-centrism ist erst eine „Errungenschaft“ von Hobbes). An die 
Rationalität internationaler Akteure glauben sie schon gar nicht. 
Machiavelli ist unmoralisch. Aber weil seine ganze Wissenschaft um das Ziel der 
Sicherheit kreist, kann sie paradox doch normativ genannt werden. Von den späteren 
Realisten unterscheiden sich Thukydides und Machiavelli vor allem dadurch, daß sie 
nicht auf die Idee kommen, diesen Realismus als einen Weg zum Frieden zu verkau-
fen (das ist erst Morgenthaus Unternehmen, der dafür lebenslang mit der unklaren 
Beziehung von Realismus und Moral kämpfen muß). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 294

Münkler, Herfried 
Niccolo Machiavellis Gedanken zu den zwischenstaatlichen Beziehungen, in: 
Klassische Staatsentwürfe : außenpolitisches Denken von Aristoteles bis Kant / 
hrsg. von Jürgen Bellers. – Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
1996. – S. 37-55 
Neubearbeitung u.d.T.: Kriegsführungsfähigkeit als politischer Imperativ : 
Niccolo Machiavelli über das Verhältnis zwischen den Staaten, in: Herfried 
Münkler, Über den Krieg : Stationen der Kriegsgeschichte im Spiegel ihrer 
theoretischen Reflexion. – Weilerswist : Velbrück, 2002. – S. 34-52 
Krieg und Konflikt müssen nicht eigens erklärt werden, sondern sind Teil der condi-
tio humana, der grundsätzlichen politischen Verhältnisse (ein anderer Teil dieser 
Instabilität ist der zyklische Verlauf aller politischen Verhältnisse, Erfolg wird un-
tergraben). Wer sich immer an ethischen Normen orientiert, kann nur scheitern. Es 
ist dauernde Anpassung nötig. 
Im zweiten Teil geht Münkler auf das zeitgenössische Staatensystem ein (ein rein 
historisches Referat). Klar ist für Machiavelli, daß das Staatensystem instabil ist, 
deshalb haben nur Staaten eine Chance, die auf Vergrößerung hin angelegt sind 
(Venedigs Defensivstrategie war nur in seiner geschützten Lage möglich). Ebenso 
klar ist, daß Staaten mit inneren Streitigkeiten keine Chance haben (das meint Flo-
renz). Eine Regelung internationaler Ordnung durch eine irgendwie skizzierbare 
Friedensordnung kann sich Machiavelli nicht vorstellen. 

 
Fischer, Markus 
Machiavelli’s Theory of Foreign Politics, in: Roots of Realism / ed. by Benjamin 
Frankel. – London : Cass, 1996 (Security studies ; 5,2) S. 248-279 
In den drei Weisen der Expansion in Discorsi II/4 sieht Fischer zwei Annahmen 
über die menschliche Natur, die zu zwei Arten Außenpolitik führen: rapacious ambi-
tion führt zu gewaltsamen Kampf um Herrschaft, cooperative habits führen zu Insti-
tutionen, die im Konflikt vermitteln können. Diese Strategien können aber nicht 
gleichzeitig verfolgt werden. In einer Welt unbegrenzter ambition haben appease-
ment oder reassurance keine Chance. Ambition und fear müssen letztlich zur selben 
Praxis führen: Aufbau eines Reiches. Eine Föderation unterscheidet sich nicht von 
einer Allianz, beide werden nur durch einen gemeinsamen Feind zusammengehal-
ten. Cooperative habits hält Fischer für postimperial, weil das Deutsche Reich das 
Muster ist; der Kaiser regiert nicht durch Macht, sondern durch Reputation. 
Die Neorealisten können nicht systematisch begründen, wieso es zwei Formen des 
Machtgleichgewichts gibt: 1., zwischen Imperium und Peripherie; 2., zwischen 
Gleichen im Kern des internationalen System. Machiavelli hat dagegen eine Erklä-
rung für das Machtgleichgewicht in einem internationalen System von Gleichen: das 
Fehlen der virtù bei den Modernen. Die Fähigkeit der Modernen mit wechselnden 
Allianzen Hegemonie einzudämmen, kann Machiavelli dagegen nicht erklären. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 295 

Doyle, Michael W. 
Ways of War and Peace. – New York (u.a.) : Norton, 1997. – S. 93-110 Funda-
mentalism : Machiavelli 
„Fundamentalism“ meint hier, daß der Realismus verankert wird in der menschli-
chen Natur, bei den Ambitionen, Ängsten und Interessen der Führer, Bürger und 
Untertanen. Der Witz bei Machiavelli ist, daß die Neigung von (neuen) Fürsten und 
Republiken zur Eroberung die Machtgelüste der Großen befriedigt und doch den 
Bürgern Sicherheit bringt. 
Morgenthau macht wie Machiavelli den Kampf um Macht in der menschlichen 
Natur fest, verbindet aber im Gegensatz zu Machiavelli nicht innere und äußere 
Politik. Damit wird bei Morgenthau Machtpolitik ohne politischen Grund. 
Doyles Machiavelli Darstellung ist als Einführung – v. a. in das konventionelle Ma-
chiavelli-Bild der Internationalen Beziehungen – nützlich. 
 
Pangle, Thomas L. 
Modern Realism : Machiavelli and his Successors, in: Pangle, Thomas L. ; 
Ahrensdorf, Peter J.: Justice Among Nations : on the Moral Basis of Power and 
Peace. – Lawrence, Kansas : Univ. Pr. of Kansas, 1999. – S. 125-144 
Machiavelli knüpft nicht an die antiken Philosophen an, sondern an die politische 
und religiöse Praxis Roms. Virtù ist bei Machiavelli politische Tugend, das war bei 
den antiken Klassikern anders. Machiavelli weiß selber, wie neu das ist, wenn er 
Livius kritisiert, weil er zuviel an fortuna und zuwenig an die Römer glaubte. Eben-
so neu ist die Betonung der Waffen. Soweit sind nicht einmal die athenischen Red-
ner bei Thukydides gegangen. Aber Machiavelli braucht Religion, weil das Volk 
nicht virtù will, sondern Moral. Deshalb müssen die „Weisen“ darauf achten, daß so 
kleine Dinge wie das Völkerrecht beachtet werden. Aber es gibt bei Machiavelli 
eigene Grenzen des Imperialismus: Unbegrenztes Wachstum zerstört das Reich, 
denn kleine Republiken sind eher zum Kampf bereit und die Ambitionen der Mili-
tärkommandanten zerstören die politische Ordnung. 

 
Berger Waldenegg, Georg Christoph 
Krieg und Expansion bei Machiavelli : Überlegungen zu einem vernachlässig-
ten Kapitel seiner „politischen Theorie“, in: Historische Zeitschrift 271 (2000) 
1-55 
Berger Waldenegg versucht zu zeigen, daß Machiavelli nicht Gewalt verherrlicht 
(Mark Hulliung), sondern Eroberungen immer an die necessità bindet und dem „Ur-
trieb der ambizione“ nicht anders als der Willkür und der Habsucht kritisch ge-
gensteht. Trotzdem kann Machiavelli kaum als Realist gelten, denn er hat keine 
klare Theorie der necessità, durch die geklärt werden könnte, wie weit Eroberungen 
gerechtfertigt werden können. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 296

6.5.1.3 Kriegskunst 

Hobohm, Martin 
Machiavellis Renaissance der Kriegskunst. – Berlin : Curtius, 1913 
1. – Machivellis florentinisches Staatsheer 
2. – Machiavellis Kriegskunst 
Ein Katalog der Ungereimtheiten in Machiavellis Milizschrift und ein Katalog von 
Machiavellis Fehlwahrnehmungen der zeitgenössischen Kriegspraxis. Die beiden 
Hauptkritikpunkte sind, daß Machiavelli von einer Situation dauernder Bedrohung 
ausgeht und doch auf Miliz statt Berufssoldaten setzt und daß er nie die Rolle der 
Disziplin oder gar des Drills erkannte und damit nicht den zentralen Mechanismus 
des modernen Militärs (zwar sei dauernd von Disziplin die Rede, aber ohne Ver-
ständnis). Machiavelli kritisiert die Moral der Söldner, begreift aber nie was sie 
professionell leisteten: Ohne Geld kämpften sie nicht, für Geld standen sie aber 
standhaft. 
Immer noch das umfassendste Buch zur Arte della Guerra und zur praktischen Tä-
tigkeit Machiavellis als Organisator der Miliz. 

 
Gilbert, Felix 
Machiavelli : the Renaissance of the Art of War, in: Makers of Modern Srategy 
from Machiavelli to the Nuclear Age / ed. by Peter Paret. – Oxford : Clarendon 
Pr., 1986. – S. 11-31  
Bearbeitung seines Beitrags zu ersten Auflage der Makers of Modern Strategy 
1945 
Schildert (ausführlicher) den Stand der Kriegskunst im 15. Jahrhundert und (kürzer) 
Machiavellis Reorganisation der Miliz. Machiavelli will kurze entscheidende Krie-
ge. Dafür braucht er ein Militär, das bereit ist zu kämpfen. Dafür setzt er vor allem 
auf den Appell an Patriotismus. Machiavelli war ein Militärschriftesteller lange 
bevor er über Außenpolitik (und Politik allgemein) schrieb und über Außenpolitik 
schrieb er als Fortsetzung seiner Militärschriften. Gilbert beurteilt ihn als Strategen 
milde und beruft sich auf Clausewitz, der allen seinen Vorgängern gern eine 
Schachbrett-Strategie vorwarf, nicht aber Machiavelli. 

 
Behnen, Michael 
Der gerechte und der notwendige Krieg : ‚necessitas’ und ‚utilitas reipublicae’ 
in der Kriegstheorie des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Staatsverfassung und 
Heeresverfassung in der europäischen Geschichte der frühen Neuzeit / hrsg. 
von Johannes Kunisch. – Berlin : Duncker und Humblot, 1986. – S. 43-106 
Machiavelli S. 50-63 
Machiavellis Kompetenz, über den Zusammenhang von Militär und Staat zu spre-
chen, ist zweifelhaft. Er ignoriert die Fehler seiner Miliz und zu ihrer Rechtfertigung 
versucht er, den römischen Militärpatriotismus rhetorisch aufbereitet heranzuziehen. 
Nach Machiavelli kann sich die staatliche Gemeinschaft als Ganzes nur erhalten, 
wenn sie militärische Verhaltenmuster kultiviert. Militärische Disziplin soll virtù 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 297 

erzeugen, ohne daß politische Partizipation versprochen werden muß (in der Praxis 
setzte Machiavelli als Leiter der Miliz eher auf materielle Anreize). Bei Machiavelli 
kommt die necessità des Krieges aus der Notwendigkeit der virtù für die Erhaltung 
des Staates, nicht aus der Bedrohung durch andere Staaten. 
 
Buck, August 
Machiavellis Dialog über die Kriegskunst, in: Krieg und Frieden im Horizont 
des Renaissancehumanismus / hrsg. von Franz Josef Worstbrock. – Weinheim : 
VCH, 1986 (Mitteilungen der Kommission für Humanismusforschung der 
Deutschen Forschungsgemeinschaft ; 13) S. 1-12 
Überblick über Aufbau und Inhalt der Arte della Guerra. 

6.5.2 Bodin 

Jean Bodin, 1529-1596, geboren in Angers. Humanist, Naturphilosoph, Jurist, diver-
se juristische und politische Ämter. Als leitender Beamter eines königlichen Prinzen 
eine Weile einflußreich in der verworrenen französischen Politik der Religionskrie-
ge. Das Buch über den Staat hat er geschrieben, als er sich nach einer mißlungenen 
Verschwörung zugunsten seines Prinzen aus dem öffentlichen Leben zurückziehen 
mußte. 

 
Vergleiche zur Biographie : 
R. Chauviré, Jean Bodin, auteur de „La République“. – Paris 1914, Neudruck 1969. 

 
Zur Einführung: 
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. – Bd. 3/1. – Von Machia-
velli bis zu den großen Revolutionen. – Stuttgart 2006. – S. 213-230. 

 
Bodin ist als Jurist, Ökonom, Politischer Theoretiker seit langem studiert worden. 
Seine zentrale Leistung, die Lancierung (Klärung wäre zuviel gesagt) des Begriffes 
Souveränität ist unbestritten. In letzter Zeit wird sein Weltbild stärker studiert. Wäh-
rend sein Begriff der Gerechtigkeit als Übereinstimmung in der Unterscheidung viel 
Platon verdankt, aber ohne jede Ahnung von Dialektik, liest sich die neuplatonische 
Verbindung der Ordnung im Staat mit der Harmonie des Universums wie eine Pla-
ton-Parodie. Dieses Weltbild ermöglichte ihm, zugleich Toleranz zu begründen und 
ein Grundwerk der Hexenverfolgung zu schreiben. Je näher wir ihn ansehen, desto 
fremder sieht er zurück. Eine Verbindung von der harmonie universelle zum Frieden 
hat er nur für den inneren Frieden versucht. Bodin war ein Cusanus-Leser, er betont 
die Einheit Gottes trotz der Vielheit in der Welt. Auch im Staat stehen sich die Gott 
analoge Einheit und die der ontologisch-kosmologischen Vielheit analogen Ordnun-
gen der Bürgerschaft gegenüber. Die wohlgeordnete Republik ist eine Voraus-
setzung der Suche nach der Wahrheit, erst dann kann über die Vielzahl der Meinun-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286 - am 22.01.2026, 03:42:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-286
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

