
5. Die symbolische Formung der Welt 

Nach den bisherigen Ausführungen ist bereits klar, dass auch die Beschrei­
bung des nunmehr im engeren Sinne sozialen Daseins des Menschen 
Schwierigkeiten hervorruft. Notwendigerweise muss der zu behandelnde 
vorbegriffliche Zusammenhang weiterhin mit Begriffen beschrieben wer­
den. Unterschiede in der Umwelt des Menschen, die für den modernen Be­
obachter zur Bedingung seines Denkens überhaupt geworden sind, sollen 
hier in ihrem Entstehen "erschlossen" werden. Der frühe Mensch verfügt 
weder über Kategorien wie Raum und Zeit, noch hat er, davon wird hier 
zumindest ausgegangen, ein gegenständliches Bewusstsein. Kein "Ding" ist 
ihm gegeben, ein Baum steht ihm nicht als Baum gegenüber, sondern viel­
leicht als Schattenspender, ohne dass er den Baum von der Eigenschaft des 
Schattens oder der darin verringerten Temperatur kategorisch unterscheiden 
würde; diese Art zu unterscheiden ist vermutlich aristotelisch, dem frühen 
Menschen war sie fremd. 1 Die Erfahrung des Bedürfuisses "Kühlung" und 
die Erfahrung des kühlen Platzes wird zusammen mit anderen Merkmalen 
allerdings im Menschen eine ,,Spur" als bedeutungsvoller Zusammenhang 
hinterlassen. Allmählich formt sich so die Welt des Menschen, der selbst 
unterdessen erst wird, allmählich treten einige Formen über längere Zeit­
räume hinweg aus ihrem Hintergrund hervor, in den sie doch weiterhin ein­
gebunden bleiben; der Mensch zieht also Grenzen, die doch nichts 
voneinander trennen, die vielmehr "schöpfen", wo ohne Grenzen nichts ist. 

Diese Unterscheidung wird für den okzidentalen Kulturkreis durch Aristoteles 
in seiner Kategorien-Schrift als erste Substanz (für sich seiend) und als zweite 
Substanz (als einer ersten Substanz als Eigenschaft zukommend) zumindest 
schriftlich fixiert (vgl. Thiel 2004: insbes. 67), ob sie ursprünglich auf ihn zu­
rückgeht, lässt sich selbstverständlich nicht sicher sagen. 

143 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Insbesondere Ernst Cassirer hat in seinem dreibändigen Werk zu einer 
"Philosophie der symbolischen Formen" diesen "evolutionären" Aufbau der 
Welt bedeutungsvoller Formen beschrieben: 

"Nicht dies ist der Anfang des Denkens und Sprechens, daß irgendwelche in der 

Empfindung oder Anschauung gegebene Unterschiede einfacherfaßt und benannt, 

sondern daß bestimmte Grenzlinien selbständig gezogen, bestimmte Trennungen 
und Verknüpfungen vorgenommen werden, kraft deren sich nun aus der fließend 

immer gleichen Reihe des Bewußtseins [ ... ] Einzelgestalten herausheben" 

(Cassirer 1953a: 251) 2 

Alles Gegebene ist nur in dem Sinne, als dass es durch grundlegende Er­
fahrungsakte geformt ist. Dabei ist keiner dieser "Akte" ein Ding für sich, 
alle Hervorhebungen bleiben in dem Akt ihrer Hervorhebung in die sie 
umgebenden bedeutungsvollen, relativ stabilisierten Hervorhebungen ein­
so wie an den ursprünglichen Akt ihrer Formung angebunden. 

"Immer muß das ,Gegebene' schon in einer bestimmten ,Hinsicht' genommen 

und sub specie dieser Hinsicht erfaßt sein: denn sie erst ist es, die ihm seinen 

,Sinn' verleiht. Dieser Sinn ist hierbei weder als sekundär-begriffliche, noch als 
assoziative Zutat zu verstehen: sondern er ist der schlichte Sinn der ursprüngli­

chen Anschauung selbst" (Cassirer 1975: 156, Hervorhebungen im Original ge­

sperrt, "sub specie" im Original kursiv). 

Deshalb erhält keine derart hervorgehobene Form einen Dingcharakter, der 
Eigenschaftsmerkmale zukämen. Nicht einmal die anschauende Form 
selbst, in moderner Terminologie also der Beobachter, weist einen festen 
Punkt aus, von dem aus Äußeres als ein Ding mit spezifischen Eigenschaf­
ten erfasst werden könnte: "In dem Augenblick, wo wir von einer Form der 
,Sicht' in eine andere übertreten, erfährt nicht etwa nur ein einzelner Mo­

ment der Anschauung, sondern diese selbst in ihrer Totalität, in ihrer unge­
brochenen Einheit, eine charakteristische Metamorphose" (ebd.: 156, 

2 An anderer Stelle sagt Cassirer: "Allgemein müssen wir uns deutlich machen, 
daß die Begriffe des ,Subjekts' und ,Objekts', mit denen insbesondere die 
psychologische Theorie der Erkenntnis als festen Ausgangspunkten zu operie­
ren pflegt, selbst kein gegebener und selbstverständlicher Besitz des Denkens 
sind[ ... ]. Nicht derart schreitet der Prozeß des Wissens fort, daß der Geist, als 
ein fertiges Sein, die äußere, ihm entgegenstehende und gleichfalls in sich ge­
schlossene Wirklichkeit nur in Besitz zu nehmen hätte[ ... ]. Vielmehr gestal­
tet sich der Begriff des ,Ich' sowohl wie der des Gegenstandes erst an dem 
Fortschritt der wissenschaftlichen Erfahrung und unterliegt mit ihm den glei­
chen inneren Wandlungen" (Cassirer 1993b: 181, Hervorhebung im Original). 

144 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Hervorhebungen im Original gesperrt). Weder der "Beobachter" noch seine 
Umwelt sind "bestimmt". 

Das "mythische Denken" kennt keine Bestimmtheit, das moderne Den­
ken dagegen grenzt Formen scharf voneinander ab. Mit der Stabilisierung 
der Gruppe und der damit gegebenen Möglichkeit der Stabilisierung der 
grundlegenden Unterscheidung von erster und zweiter Umwelt ist ein 
entscheidender Schritt bereits beschrieben, an den nunmehr angeschlossen 
werden kann, ein Schritt, der von entscheidender Bedeutung für die Ent­
wicklung hin zum Denken in bestimmten, dinglichen Formen ist, dessen 
Genealogie hier versucht wird. 

Zunächst sind mit der Stabilisierung des Gruppenschutzes wesentliche 
Bedingungen gegeben, unter denen sich der Mensch als Mensch und die 
Gruppe als Gruppe und beide Formen die erste Umwelt als eigenständige, 
allerdings weiterhin unbestimmte Form entdecken können. Es entwickeln 
sich, wie im Folgenden gezeigt wird, im Schutz der zweiten Umwelt For­
men, wie das Werkzeug und die Sprache, die selbst die weitere Durchglie­
derung der W ahmehmungswelt beschleunigen. Das Werkzeug und die 
Sprache sind zunächst Formen wie alle anderen. Wie alle oben beschriebe­
nen Organisationsformen sind sie also auch dynamisch eingebunden in das 
Formenganze, aus dem sie sich erst langsam herausheben, aus dem heraus 
sie sich für einen Beobachter allmählich stabilisieren. Entsprechend wirkt 
auch durch sie hindurch der "Auftrag zum Überleben", das oberste Anlie­
gen, die Unterscheidung von Form und Umwelt zu sichern - nun bezieht 
sich dieser "Auftrag" allerdings bereits primär auf die Unterscheidung von 
Gruppe und erster Umwelt, denn die Gruppe ist inzwischen zu einem eige­
nen "Organismus" mit emergenten Organisationsanforderungen und -For­
men geworden, sie ist für alle ihre Mitglieder überlebensnotwendig. 

Dann entdeckt der Mensch in seiner Umwelt immer umfassendere For­
men, die er (wie alle anderen Formen auch) selbst in sie "hineingeformt" 
hat,3 Formen, die bis zum modernen Menschen hin zu "natürlichen" For­
men erstarren, scheinbar unveränderlich alles andere strukturierend, wie 
z.B. den Raum, die Zeit oder das Bewusstsein. Verwandtschaftsbeziehun­
gen und Macht nannte Max Scheler "Realfaktoren", die nach dem Vorbild 
des Marxschen Basis-Überbau-Modells die "Idealfaktoren" regulieren. Für 
Scheler hatten diese "realen" Formen keine sozio-kulturellen Ursachen, sie 
übten aber prägenden Einfluss auf die sich über ihnen erhebenden sozio­
kulturellen Formen, die Jdealfaktoren, aus (vgl. Scheler 1960: insbes. 17-

3 So, wie oben gezeigt, Helmuth Plessner (vgl. Gliederungspunkt 3.2), aber 
auch Amold Gehlen (vgl. Gehlen 1970: 21). 

145 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

51 ).4 Die vorliegende Arbeit versucht, auch diese Formen als eingebunden 
in einen Zusammenhang in ihrem ebenfalls sozio-kulturellen, historischen 
Charakter zu reformulieren, um weitere bedeutende Formen ergänzt, die als 
Techniken der Reduktion und Eröffnung von Komplexität noch in mo­
dernen Gesellschaften eine bedeutende Rolle spielen. Alle diese in diesem 
Gliederungspunkt zu besprechenden Formen entwickeln sich aus dem Be­
stand der bereits stabilisierten Organisationsleistungen, der residualen Ver­
haltensdispositioneil heraus. Das Ziel dieses Gliederungspunktes ist es, 
anhand dieser Kategorien exemplarisch vorzuführen, dass alle Formen 
immer schon die relative Stabilität und zugleich die notwendige Flexibilität 
des Gruppenganzen und des in dessen Schutz aufgehobenen Menschen 
sichern, dass sie also fortführen, was immer schon zentrale Bedingung der 
Form war: den Erhalt der Grenze zur Umwelt zu sichern. Dies gelingt 
gerade dadurch, dass es zwischen Formen keine tatsächlichen Grenzen i.S. 
scharfer Unterscheidungen gibt. 

Mit dieser so skizzierten "Theorie der Formung der Welt" kann schließ­
lich die Frage einer Beantwortung zugeführt werden, warum sich die Mo­
deme zunehmend mit Katastrophen- gleichgültig ob Beobachterphänomen 
oder real - konfrontiert sieht. Es gilt dabei, ganz grundlegend und 
theoretisch aufgearbeitet, zu zeigen, dass bis an die Schwelle zur modernen 
Wissenschaft heran alle von einem Beobachter aus ihrem Hintergrund 
hervorgehobenen Formen eingebunden blieben in einen übergreifenden 
Zusammenhang, sie somit niemals bloß für sich standen, wie die modernen 
objektivistischen Kategorien und Formen nur mehr für sich stehend genom­
men werden. Dieses Für-sich-Nehmen der Formen ist die entscheidende 
Bedingung der Katastrophe, die Katastrophe falsifiziert dieses Aus-dem­
Zusammenhang-Lösen von Formen, sowohl der analytisch-begrifflichen, 
als auch der technisch-instrumentellen. So wird gezeigt, dass die Unter­
scheidung von wissenschaftlichem Begriff und instrumenteller Technik 
selbst erst mit dem Für-sich-Nehmen von Formen möglich wird. Noch bis 
weit in das zweite nachchristliche Jahrtausend (dies wird im anschließenden 
Gliederungspunkt detailliert begründet) blieben beide Formen, die des Beg­
riffs und die der Technik, eingebunden in ihren systemischen Zusammen­
hang, waren beide Formen Techniken im allgemeineren Sinne, nämlich 
Techniken der relativen Stabilisierung bei gleichzeitiger Sicherung der 

4 Realfaktoren sind für Scheler im Wesentlichen jene Motivationskräfte, die 
sich aus den menschlichen "Haupttrieben", dem "Nahrungs-, Geschlechts­
und Machttrieb" speisen. Ihre Befriedigung gestalte sich kulturell in der Wirt­
schaft, den Fortpflanzungs- und Abstammungsinstitutionen und der Herr­
schaft aus (vgl. ebd., auch Oldemeyer 2000: 325 sowie Berger/Luckmann 
1996: 8f.). 

146 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

notwendigen Flexibilität der menschlichen Form gegenüber ihrer Umwelt, 
Überlebenstechniken der menschlichen Form also. 

Der hier nun weiter zu entwickelnde Erklärungsansatz greift ganz we­
sentlich auf die "Philosophie der symbolischen Formen" Ernst Cassirers zu­
rück, er übernimmt nicht zuletzt seinen zentralen Begriff, doch modifiziert 
er seine "Philosophie" ebenso wesentlich,5 so dass eine deutliche Abgren­
zung erforderlich ist. Vorab ist daher in aller Kürze das Erkenntnisinteresse 
darzustellen, das Cassirer mit der Philosophie der symbolischen Formen 
verfolgte, um dann, in der kritischen Kontrastierung zum Gehlen'schen In­
stitutionenbegriff, eine eigene Definition der Kategorie der "symbolischen 
Form" vorzuschlagen. Dann können vor diesem Hintergrund wesentliche 
Formen besprochen werden, die noch der Wahrnehmungswelt des moder­
nen Menschen prägend zugrunde liegen. 

5.1 Vorab: Das Erkenntnisinteresse der 
Philosophie der symbolischen Formen 
Ernst Cassirers 

Cassirer hatte mit seinen Arbeiten zur Philosophie der symbolischen For­
men die transzendentale Fragestellung Kants aufgenommen, diese jedoch 
gänzlich neu ausgerichtet. Für Cassirer war die Frage nach den Bedingun­
gen der Möglichkeit von Erfahrung nur über die Untersuchung der Frage 
nach den Bedingungen der Möglichkeit von Bedeutung zu klären. Bedeu­
tung wird zum Schlüsselbegriff, mit dessen Hilfe die Begriffe von "Er­
kenntnis" und "Wahrheit" relativiert werden. Wahrheit und Erkenntnis 
verlieren ihren Status als alleinige Fixpunkte wissenschaftlicher Fragestel­
lung, sie werden zu bedeutsamen und fundamentalen Sonderfällen des "all­
gemeinen Bedeutungsproblems" unter anderen (vgl. Graeser 1994: 29). 
Deshalb sei jedoch Objektivität als Kriterium wissenschaftlicher Erkenntnis 
nicht zu verwerfen, vielmehr zielt die Philosophie der symbolischen For­
men darauf, das Objektivitätsproblem in die umfassendere Frage nach der 
Bedeutung einzugliedern (vgl. Cassirer 1993b: 136).6 Die Bedeutung ein­
zelner Anschauungen und Ausdrücke, Wahrnehmungen und Erfahrungen 

5 In gewisser Hinsicht fuhrt diese Arbeit auch eine - in der Philosophie der 
symbolischen Formen Cassirers nicht explizit ausgestaltete, jedoch bereits 
wesentlich "vorgeformte" - Evolutionstheorie der symbolischen Formen fort 
(vgl. dazu Bickel2003: 112). 

6 "Die Frage nach der "Objektivität der ,Dinge' [ ... ]ist näher betrachtet nichts 
anderes als ein Korollar zu der systematisch weit umfassenderen Frage nach 
der Objektivität der ,Bedeutung'", so Cassirer an selber Stelle. 

147 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ließe sich nur dann "objektiv" bestimmen, wenn man sie jeweils relational 
zu den Systemen fest gefügter Bedingungen verstehe, aus denen heraus sie 
ihren Sinn erhalten. Außerhalb dieser Bezugsrahmen, außerhalb der symbo­
lischen Formen, gibt es keine Objektivität (vgl. Cassirer 1910: 411). 

Die Philosophie der symbolischen Formen ist der Versuch der Rekon­
struktion der Genealogie dieser symbolischen Bedeutungszentren. Alle 
"[ ... ] Bereiche geistiger Schöpfungen und kultureller Leistungen" seien, so 
fasst Ernst Graeser den zentralen Gedanken Cassirers zusammen, Ausprä­
gungen einer "symbolbildenden Kraft des menschlichen Geistes" (vgl. 
Graeser 1994: 17), des "animal symbolicum" (vgl. Cassirer 1990: 51), es 
könne daher nicht im substantiellen Sinne von einer allem zugrunde liegen­
den "Objektivität" gesprochen werden. Schon in dem 1910 erschienenen 
Buch "Substanzbegriffund Funktionsbegriff' hob Cassirer hervor, dass der 
Gegensatz von Denken und Sein nicht in einem "absoluten Urgrund" über­
wunden, 

"[ ... J sondern lediglich in den allgemeingültigen Funktionsformen der rationalen 

und empirischen Erkenntnis gesucht werden [kann, M.V.]. Diese Formen selbst 
bilden ein fest gefugtes System von Bedingungen: und nur relativ zu diesem 

System erhalten alle Aussagen über den Gegenstand, wie über das Ich, über 

Objekt und Subjektivität einen verständlichen Sinn" (Cassirer 1910: 411, 
Hervorhebung im Original gesperrt), 

so Cassirer weiter. Deshalb erfordere ein Verständnis des Wesens und der 
Funktion des Symbolischen eine Untersuchung der Genese der unter­
schiedlichen "Erfahrungsbereiche und Erfahrungswelten" (vgl. Graeser 
1994: 17). 

Insbesondere das mythische und das religiöse Denken, die Sprache und 
die "reine" Erkenntnis, aber auch Technik, Kunst, das Recht, Sitte und 
Wirtschaft (vgl. ebd.: 51) werden nun von Cassirer als symbolische Formen 
derart geneaologisch rekonstruiert, dass sich, wie er meint, aus deren 
Verständnis heraus alle empirischen Erscheinungen "objektiv", d.h. in ihrer 
relativen Position innerhalb des jeweiligen Sinnzusammenhanges, rekon­
struieren ließen. Jede dieser Formen spiegle empirisch Gegebenes nicht 
einfach wieder, sondern bringe dieses nach einem jeweils selbständigen 
Prinzip symbolischer Gestaltung selbsttätig hervor: 

"Keine dieser Gestaltungen geht schlechthin in der anderen auf oder lässt sich aus 

der anderen ableiten, sondern jede von ihnen bezeichnet eine bestimmte geistige 
Auffassungsweise und konstituiert in ihr und durch sie zugleich eine eigene Seite 

des , Wirklichen'. Sie sind somit nicht verschiedene Weisen, in denen sich ein an 

148 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

sich Wirkliches dem Geiste offenbart, sondern sie sind die Wege, die der Geist in 
seiner Objektivierung, d.h. in seiner Selbstoffenbarung verfolgt" (Cassirer 1953a: 9). 

Vor dem Hintergrund des Zusammenbruchs der großen philosophischen 
Systeme zu Beginn des 20. Jahrhundert sowie der philosophischen Dis­
kussionen um Positivismus und Hermeneutik versuchte Cassirer den Ob­
jektivitätsgedanken funktionalistisch zu wenden. Die Philosophie der sym­
bolischen Formen zielt auf den Nachweis, dass Objektivität nicht inhaltlich­
substantialistisch, wohl aber rein funktional besteht. Am Gedanken der 
Objektivität lasse sich denmach festhalten, wenn sich trotz ihrer so unter­
schiedlichen Weisen der Weltstrukturierung ein alle Formen gemeinsames 
Prinzip finden ließe, auf das bezogen alle Formen miteinander vergleichbar 
werden würden. Dieses verbindende Band, eine gemeinsame Struktur­
gesetzichkeit aller Formen sieht Cassirer in der Entwicklung vom Kon­
kreten zum Abstrakten7 in Richtung auf eine "reine Bedeutungsfunktion" 
(vgl. ebd.: 270). Alle Formen entwickeln die Tendenz, so Cassirer, sich von 
ihrer materiellen Bindung, ihrer Gerichtetheit auf individuelle Erschei­
nungen zu lösen, während sie fortgehend allgemeinere Beziehungsformen 
entfalten, um der Mannigfaltigkeit der Eindrücke eine Ordnung aufZuprä­

gen. Der Mythos unterscheidet sich demnach von der wissenschaftlichen 
Erkenntnis, weil ersterem ein rein subjektives Weltbild zugrunde liegt, 
während die wissenschaftliche Erkenntnis den unmittelbaren Gegenständen 
immer näher käme. Doch setzt die Wissenschaft damit den schon vom 
Mythos beschrittenen Weg fort, beide Formen treiben"[ ... ] eine bestimmte, 
nicht zufällige, sondern notwendige Art der geistigen Formung [ ... ]" 
(Cassirer 1953b: 20) immer weiter voran. Diese "notwendige Art der 
geistigen Formung" als ein verbindendes Band aller symbolischen Formen 
zu bestimmen, sei die Aufgabe der kritischen Philosophie, so Cassirer: 
Gesucht ist die Regel, welche die "[ ... ] konkrete Mannigfaltigkeit und 
Verschiedenheit der Erkenntnisfunktionen [ ... ] zu einer in sich geschlos­
senen geistigen Aktion[ ... ]" (Cassirer 1953a: 8) zusammenfasst. 

Zunächst aber habe er mit der "Philosophie der symbolischen Formen" 
den Nachweis für eine methodische Grundlegung der Geisteswissenschaf­
ten erbringen müssen, dass jede der unterschiedlichen Gestaltungsformen 
(Sprache, Mythos, Erkenntnis etc.) 

"[ ... ] je eigene Aufgaben im Aufbau des Geistes erfüllt und je einem eigenen Ge­
setz untersteht. Erst wenn eine solche ,Formenlehre' des Geistes wenigstens im 
allgemeinen Urnriß feststand, ließ sich hoffen, daß auch für die einzelnen geistes-

7 Zur Bedeutungsfunktion vgl. insbes. Cassirer 1975: 329-560 (dritter Teil). 

149 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

wissenschaftlichen Disziplinen ein klarer methodischer Überblick und ein sicheres 
Prinzip der Begründung gefunden werden könne" (ebd.: Vorwort V). 

Cassirer fand mit der Annalnne eines alle Formen verbindenden Bandes 
eine Möglichkeit, am Gedanken der Objektivität festhalten und dabei den­
noch mehrere "Objektivitätssphären" zugleich zulassen zu können. Die 
Gemeinsamkeiten, die er im Prozess der Formenentwicklung an allen Wei­
sen der Weltbetrachtung zu erkennen meinte, führten ihn zu der Annalnne, 
dass alle Formen die Tendenz hätten, immer allgemeinere Beziehungsfor­
men zu entwickeln, um die vielfältigen Formen in einem übergreifenden 
Zusammenhang zu ordnen, zu überblicken (vgl. Cassirer 1953b: 20). So 
mündet das gemeinsame Band aller Formen in der reinen Erkenntnis der 
modernen Wissenschaften, die mehr und mehr zu den unmittelbaren Ge­
genständen vordringt. 

Geteilt wird die Annahme, dass symbolische Formen jeweils unter­
schiedliche Formen der Weltwahrnehmung bedeuten, die außerdem in je­
weils unterschiedlicher Weise einen Zusammenhang bilden, ein System, 
aus dem heraus sie ihre eigene Bedeutung erhalten. Cassirers Interesse gilt 
dabei jedoch den allgemeingültigen Funktionsformen, insbesondere denen 
der rationalen und empirischen Erkenntnis, anhand derer die Objektivität, 
der "Sinn" von dinglichen Formen zu bestimmen sei. Dieses Interesse und 
den ihr zugrunde liegenden Gedanken teilt die vorliegende Arbeit nicht, 
hier steht die Annahme im Vordergrund, dass das, woraus die Formen ihre 
Bedeutung beziehen, selbst erst durch diesen Prozess der Bedeutungszuwei­
sung im Entstehen ist, diesem jedoch niemals voraus. Das, was bspw. als 
mythisches Weltbild bezeichnet wird, ist als solches niemals gegeben, son­
dern zu jedem Zeitpunkt werdend. Cassirer sieht das "einigende Band" aller 
Formen in der generellen Tendenz auf immer abstraktere, von ihrer "mate­
riellen Bindung" gelöste und damit allgemeinere, übersichtlichere Formen. 
Hier wird hingegen angenommen, dass das, was "Übersicht" bedeutet, ganz 
von der Konstitution des entsprechenden Organismus und seiner Umwelt, 
auf die sich diese Übersicht richtet, abhängt. Übersicht selbst bleibt eine 
rein relationale Kategorie, wie alle anderen symbolischen Formen auch. 
Das einzige alle Formen verbindende Band ist das des Erhaltes der Grenze 
zwischen Form und Umwelt. 

Deshalb wird in der vorliegenden Arbeit als symbolische Form nicht 
jeweils ein übergreifender objektiver Zusammenhang bezeichnet, aus dem 
heraus alle einzelnen Formen ihre Bedeutung beziehen.8 Vielmehr wird 

8 Die hier vorgestellte Deutung der Kategorie der symbolischen Form, die -
den folgenden Abschnitt einleitend- noch detailliert besprochen wird, ist da­
bei durchaus bereits bei Cassirer selbst angelegt, wenn er etwa betont, es sei 
"[ ... ] ein gemeinsames Charakteristikum aller symbolischen Formen, daß sie 

150 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

jede einzelne Form, die vom Menschen wahrgenommen wird, als symboli­
sche Form verstanden. Weil symbolische Formen immer aus bereits beste­
henden Formen und in Wechselwirkung mit allen anderen Formen 
hervorgehen, stehen alle Formen miteinander in einer Beziehung, jede Form 
erhält ihre Bedeutung relational zu allen anderen Formen. Jede Form steht 
jedoch nicht nur mit allen anderen symbolischen Formen in einer Bezie­
hung. Die unauflösliche Wechselbeziehung des Organismus mit seiner 
Umwelt als Prozess der Realisierung der Grenze und damit der Form selbst 
bedeutet immer auch eine Ausrichtung aller symbolischer Formen auf diese 
erste Umwelt. Cassirer benötigte, um den Objektivitätsgedanken halten zu 
können, eine Umwelt, die jeweils einen in sich geschlossenen, invarianten 
Zusammenhang bildet (Mythos, Religion, Kunst, Technik, Wissenschaft 
usw.), auf den alle Formen bezogen und in diesem Bezug eindeutig positio­
niert sind, deren Position daher abschließend zu bestimmen sei, wenn nur 
der jeweilige Bezugsrahmen geklärt wäre. Hier wird hingegen behauptet, 
dass tatsächlich alle Formen auf einen gemeinsamen Horizont ausgerichtet 
sind, während sie untereinander in einem systemischen Zusammenhang ste­
hen. Dieser Horizont ist aber kein qualitativ anderes als alle anderen For­
men, er entsteht gerrau so prozessual wie die beobachtende Form und alle 
anderen Hervorhebungen, die die Wahrnehmungswelt des Menschen 
strukturieren, entsprechend ist auch diese Form des Horizontes, der (ersten) 
Umwelt also, niemals invariant, sondern immer im Werden, in stetiger Ver­
änderung, obgleich ihr bloßes Vorhandensein, vorab jeglicher Bestimmung 
der Weise dieses Vorhandenseins, als Unterscheidung von der beobachten­
den Form Bedingung ihrer eigenen Existenz ist. 

5.2 Institutionen und symbolische Formen 

Die Grundlagen, auf denen die folgenden Ausführungen nunmehr aufbauen, 
ergeben ein Bild von dynamisch sich selbst von einer Umwelt abgrenzenden 
und diese Umwelt dabei erst hervorbringenden Formen. Ein Organismus 
befindet sich insgesamt gleichsam in einem Zustand dauernder Sensibilität 
für seine Umwelt, die er selbst ständig neu erzeugt. Ohne Bewusstsein davon 
verändert sich diese Umwelt, wenn sich seine Wahrnehmungskapazitäten 
verändern, so wie sich seine Wahrnehmungskapazitäten verändern, wenn 
die sich wandelnde Umwelt hierzu Raum und Anlass gibt. Sein Wahr­
nehmungsapparatist auf seine Umwelt eingestellt, jede bedeutende Verän­
derung dieser Umwelt löst Assimilations- und Akkomodationsprozesse aus. 

aufjeden beliebigen Gegenstand angewendet werden können" (Cassirer 1985: 
49). 

151 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Insgesamt befindet sich sowohl seine Umwelt als auch die organische Form 
selbst im Fluss, beide variieren ständig. 

Innerhalb dieses Flusses aber treten allmählich Bedeutungen hervor, 
heben sich einige für den Beobachter bedeutungsvolle Formen von den 
anderen ab. Dies geschieht zunächst nur für den Moment. Unregelmäßig 
auftretende Bedürfnislagen sondieren Bedeutungsvolles nur in dem Augen­
blick, in dem das Bedürfnis aktuell ist. Das aus dem Hintergrund Hervor­
gehobene geht sodann wieder in ihm auf, es verschwindet in diesem, ohne 
länger Form zu sein. Und doch hinterlässt jede Vergegenständlichung von 
Bedürfnissen "Spuren" im System der den Organismus organisierenden und 
relativ stabilisierenden Formen, so dass ihre erneute Aktivierung wahr­
scheinlicher wird. Das in seiner Bedeutung sich wandelnde "Objekt", das 
der Organismus beobachtend formt, verfügt in diesem Sinne nicht über eine 
Identität, es ist in jedem Moment je nach Bedeutung etwas anderes. So wie 
sich jedoch bestimmte Bedürfnislagen gegenüber anderen, flüchtigeren Be­
dürfnissen und Stimmungen relativ stabilisieren und nun regelmäßiger in 
ähnlicher Form auftreten, formt der Organismus diesen Bedürfnislagen ent­
sprechende Bedürfniserfüllungsformen relativ dauerhaft aus dem unbe­
stimmten Hintergrund heraus. Allmählich verfestigen sich zwischen diesen 
Bedürfnissen und den diese Bedürfnisse erfüllenden Formen "Schaltkreise", 
die schließlich derart stabil sind, dass ein (moderner) Beobachter sie als 
"Reflexe" oder "Instinkte", als enge Kopplung zwischen "Reiz" und "Re­
aktion" identifiziert. Über diesen weitgehend verfestigten, enger verkop­
pelten Formen erheben sich weitere, die flexibler sind, bis hin zu eben 
solchen, die den Moment nicht überdauern. 

Sämtliche Formen, die die Aufrechterhaltung der Grenze zwischen dem 
Organismus und seiner Umwelt sichern, ließen sich also entlang einer Skala 
von sehr stabil bis sehr "fluide" anordnen, wobei Reflexe und Instinkte den 
sehr verfestigten Pol kennzeichnen; kurzfristige Stimmungen, die nicht 
einmal tatsächlich zu Bewusstsein dringen, könnten als Beispiel für den 
fluiden Pol stehen. Doch bleiben auch die weitgehend stabilisierten Formen 
untrennbar an diese Skala gebunden, sie sind "systemisch" mit diesen ver­
zahnt und kommen daher ebenfalls niemals abschließend zur Ruhe. Ständig 
verändert sich das Wahrnehmungsspektrum des beobachtenden Organismus 
(und damit der Organismus selbst), so verändert sich letztlich auch die Be­
deutung der "Grundlagen", die diese Fähigkeit zur Variation in begrenztem 
Rahmen erst ermöglichen (also etwa die Form der Reflexe und der In­
stinkte), ohne dass der Organismus dabei sofort die Grenze zu seiner Um­
welt einbüßen würde. 

Alle sich komplexer entwickelnden organischen Formen beruhigen den 
Bedeutungsreichtum ihrer Umwelt allmählich zu einem System von relativ 
stabileren Bedeutungszentren, die sich aus dem gleichmäßigen Strom des 

152 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Hintergrundrauschens abheben. Komplexität wird reduziert, weil grundle­
gende Bedeutungen (im Bezug auf Umwelt, wie auf die eigene Form) rela­
tiv stabilisiert und damit mit geringerem Aufwand reaktiviert werden 
können. Zugleich erhöht diese Stabilisierung die Komplexität, weil nun auf 
diesem Niveau neue Bedeutungsvariationen, z.B. der Formen untereinan­
der, beobachtbar werden (vgl. auch Cassirer 1975: 149ff.). Erst wenn für 
einen Beobachter ein Baum als bedeutungsvolle Form relativ stabilisiert ist, 
kann er diese Bedeutung der Form thematisieren und problematisieren; der­
art, dass nun Konflikte auftreten, welcher ebenfalls relativ stabilisierter 
"V erwendungszweck" dem Baum entspricht, wofür er hingegen keinesfalls 
genutzt werden sollte usw. Wenn Formen relativ stabilisiert sind, werden 
Beziehungen unter diesen Formen beobachtbar, werden also andere Mög­
lichkeiten ersichtlich. So entstehen auf diesem neuen Niveau neue Probleme 
und Optionen; die durch relative Stabilisierung erreichte Komplexitätsre­
duktion wird durch diese neuen Möglichkeiten gleichsam konterkariert, 
während sich zugleich die Bedeutung aller Formen, die diesen neuen Mög­
lichkeiten zugrunde liegen, verändert. 

Alles ist also dauernd in Bewegung, nichts in diesem Prozess kommt 
jemals gänzlich zur Ruhe. Insgesamt aber zwingt die Richtung der "symbo­
lischen Ideation", als "Akt einer ursprünglichen Formung" (vgl. ebd.: 155) 
das in diesen Akten Geformte in bestimmte Bahnen, in "Strukturen". 
Grundsätzlich werden Entwicklungsmöglichkeiten immer auch erweitert, 
während sich andere verschließen, grundsätzlich verändern sich alle For­
men, wenn sich nur eine einzige verändert, dennoch fließt der Strom dieses 
Prozesses nicht "chaotisch", sondern immer in der Richtung, die zwischen 
Form und Umwelt ein überlebensfähiges Maß an Abstimmung erreicht, die 
also die Grenzerhaltung zwischen Form und Umwelt auf jedem erreichten 
Niveau von neuem sichert, ansonsten verginge die Form, ohne weiter am 
Evolutionsprozess teilzuhaben. Hat ein Organismus ein gewisses Maß an 
Ordnung aufgebaut, dann müssen nun grundlegende Bedingungen dauerhaft 
gesichert sein, andernfalls zerfiele die Form. 

Langfristig stabilisieren sich auf diese Weise aus der insgesamt unbe­
stimmten Umwelt hervorgehobene Formen, die für den Organismus von be­
sonderer Bedeutung sind, so wie sich die Form des Organismus selbst 
entsprechend der Optionen, die seine Umwelt "belohnt", stabilisiert. Sol­
cherart Formen werden im weiteren Verlauf der Arbeit besprochen, um 
mittels dieser Beschreibung exemplarisch den Nachweis zu erbringen, dass 
alle Formen, die schließlich dem Menschen und ganzen Gesellschaften das 
Überleben ermöglichen, evolutionär bedeutungsvoll sind, weil sie alle be­
stimmte Organisationsleistungen erbringen, ohne dass sie ihre Bedeutung 
jedoch einem Beobachter offenbarten. Obwohl also einige Formen als 
"Fakten" erscheinen und manche "Dinge" als über die Zeiten hinweg kon-

153 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

starrt, fordert die generelle Undurchschaubarkeit aller Bedeutungen ganz 

generell zur besonderen Sensibilität auf, sie bedeutet, sich grundsätzlich 

erinnern zu müssen, dass alle Formen, mit denen es der Mensch zu tun hat, 

mehr bedeuten, als ihnen anzusehen ist. Das moderne Denken tendiert ge­

rade zur umgekehrten Betrachtungsweise, es erwartet besondere Begrün­

dungen dafür, dass bestimmte Dinge nicht so behandelt werden dürften, als 

seien sie gänzlich unabhängig von aller kontextueller Einbettung. Dieser 

generellen Charakteristik aller Formen ist terminologisch Ausdruck zu ver­

leihen, doch wird dabei nicht auf den Begriff der Institution oder seiner 

Prozessualisierung, der Institutionalisierung zurückgegriffen, was zu be­

gründen ist, böte er sich doch scheinbar dazu an. In der Kontrastierung zum 

Institutionenbegriff lässt sich dann auch der Bedeutungsgehalt der anschlie­

ßend zu erörternden Kategorie der symbolischen Form deutlicher kenn­

zeichnen. 

Zum Begriff der Institution 

Bereits Karl Marx behauptete im Anschluss an Hegels Phänomenologie des 

Geistes, dass der Mensch auf selbsttätige "Entäußerung" bzw. "V ergegens­

tändlichung" angewiesen sei.9 Der Gedanke, dass der Mensch sich Stabilität 

9 So etwa in den "Ökonomisch-Philosophischen Manuskripten" (vgl. Engels/ 
Marx 1968: 511 und 574). Der Begriff der Entäußerung ist einer der Schlüs­
selbegriffe der Hegeischen Phänomenologie des Geistes (vgl. von Borries 
1980: 22), den Marx aufnimmt. Der Mensch entäußert sich mittels der Arbeit 
oder der Sprache, er bringt sein Inneres in Äußeres ein und entdeckt sich 
selbst in den so geschaffenen Objekten, die sogleich eine von ihm losgelöste 
Eigenständigkeit entfalten (siehe zum Begriff der Entäußerung auch das 
Nachwort zu Hegels Phänomenologie des Geistes von Georg Lucacs: "Entäu­
ßerung als philosophischer Zentralbegriff', vgl. Hege! 1973: 551ff.). Wenn 
der Mensch die Dinge als Bestandteile seiner selbst erkennt, hat er sich in ih­
nen vergegenständlicht, so Volker von Borries. Diese Objekte, die er selbst 
schuf, gewinnen Macht über ihn, die dann schlagend wird, wenn die Einheit 
von Produkt und Produzent zerbricht, durch die Arbeitsteilung also; denn nun 
entäußert sich der Mensch, ohne sich noch in seinen Produkten erkennen zu 
können. Für diesen Verlust des Zusammenhanges wird in der vorliegenden 
Arbeit weiterhin der Begriff der VerdingZiehung verwendet. Tatsächlich las­
sen sich die Begriffe der Vergegenständlichung und der Verdinglichung (wie 
schon aufS. 12 FN 7 erwähnt) nur sehr schwer auseinander halten, wie sich 
bei Rüdiger Darmemann nachlesen lässt (vgl. Dannemann 1997), der ausführ­
lich auch die Begriffsgeschichte aufarbeitet. In der vorliegenden Arbeit wird, 
wie ebenfalls a.a.O. bereits erwähnt, mit dem Begriff der Verdinglichung eine 
Differenz zum Begriff der Entäußerung resp. Vergegenständlichung dahinge­
hend markiert, dass die Entäußerung eine Notwendigkeit, die Verdinglichung 
aber bereits das sich langfristig als katastrophenträchtig erweisende Vergessen 
der Entstehungsgeschichte, des Zusammenhanges, des gesamten Bedeutungs­
gehaltes aller Formen bedeutet. 

154 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

selbsttätig erzeugen muss, liegt auch der Institutionentheorie zugrunde, wie 

sie insbesondere von Amold Gehlen entwickelt und in die Soziologie ein­

gebracht wurde. 10 Nach Gehlen ist der Mensch als das "weltoffene Wesen" 

einer "durchaus untierischen Reizüberflutung" ausgesetzt, 

"[ ... ] der unzweckmäßigen Fülle einströmender Eindrücke, die er also irgendwie 

zu bewältigen hat. Ihm steht nicht eine Umwelt instinktiv nahegebrachter Bedeu­

tungsverteilungen gegenüber, sondern eine Welt -richtig negativ ausgedrückt: ein 
Überraschungsfeld unvorhersehbarer Struktur" (vgl. Gehlen 1955: 38). 

Der Mensch müsse sich, da er nicht mehr wie das Tier durch seine Instinkte 

sicher geleitet sei, Institutionen erschaffen, sich also in der äußeren Welt 

stabile Formen vergegenständlichen, um sich nach innen stabilisieren zu 

können. 11 

10 Ziel dieses Absatzes ist nicht die detaillierte Kritik des Gehlen'schen 
Institutionenbegriffs. Wie etwa Karl-Siegbert Rehberg gezeigt hat, hat Gehlen 
selbst zwei voneinander abweichende Institutionenkonzepte vorgeschlagen, 
wobei die erstere auf der These vom Menschen als Mängelwesen beruht, die 
daher den Stabilitätsaspekt zentral stellt, während die "revidierte Fassung" 
stärker individuelle Bewusstseinsformen berücksichtigt und dabei den Stabili­
tätsaspekt relativiert. In dieser Arbeit wird dennoch behauptet, dass schon der 
Institutionenbegriff als solcher Stabilität überbetont, während er die zugleich 
stets notwendige Flexibilität der Formen zu wenig berücksichtigt. Wie die 
Durkbeimsche Rede von den Institutionen als "soziale Tatsachen" suggeriert 
der Institutionenbegriff bei Gehlen die aus Raum und Zeit gelöste Verdingli­
chung sozialer Prozesse, die dem Menschen als losgelöste Formen gegen­
übertreten. Diese Perspektive kappt die Verbindungen, sie löst die Formen aus 
ihren Entstehungszusammenhängen, dies aber macht es unmöglich, die Be­
deutung der Formen als Weise des Menschen, sich in seiner spezifischen 
Umwelt zu behaupten, zu begreifen. Entsprechend dient dieser hier notwendig 
kurz gehaltene Bezug zum Institutionenbegriff eher heuristischen Zwecken, 
denn einer Kritik am Begriff selbst, vgl. dazu Rehberg 1990: insbes. 126, 
sowie Becker 2003: 8, der das Symbolische im Zusammenhang mit der 
Institutionentheorie untersucht. Insgesamt ist an dieser Stelle anzumerken, 
dass das Gehlen'sche Werk vielfache Widersprüche aufweist, die hier nicht 
angemessen aufgearbeitet werden können. 

II Gerade an einer entscheidenden Stelle, in der Gehlen den Zusammenhang von 
Institutionen als Instinktersatz erläutert, nimmt er explizit kritisch zu der 
Umwelttheorie von Uexkülls Stellung. Ein Umweltbegriff, der Umwelt als 
jedem Organismus je spezifische Umwelt zu begreifen suche, verwische einen 
"Unterschied allererster Ordnung", der das Tier vom Menschen unterscheide, 
so Gehlen. "Man verwechselt die ursprünglichen, echt instinktiven Verhal­
tensfiguren der Tiere, die auf naturhafte, zugeordnete Umwelten bezogen 
sind, mit den erworbenen Spezialisierungen des Verhaltens, die beim 
Menschen einer reich gegliederten Kultursphäre antworten. Dann entsteht die 
theoretisch und praktisch gleich fundamentale Frage: wie bringt es denn der 
Mensch angesichts seiner Weltoffenheit und der Instinktreduktion, bei aller 

155 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Diese Notwendigkeit zur "Innenstabilisierung durch Außenstabilisie­
rung" (vgl. Gehlen 1986a: insbes. 42-59), kennzeichnet nach den vorange­
stellten Überlegungen jedoch keineswegs den Menschen allein, sondern 
vielmehr alle organischen Formen, die sämtlich "Schaltkreise" zwischen 
stabilisierten Bedürfnislagen und diesen entsprechenden Bedürfniserfül­
lungsformen ausbilden und in diesem Prozess erst ihre eigene Form sowie 
ihre je spezifische Umwelt hervorbringen. Der Gehlen'sche Institutionen­
begriff, postuliert, dass grundlegend bedeutende Problemlösungen in den 
Institutionen auf Dauer gestellt werden (vgl. Gehlen 1986b: 71), womit 
sogleich die Notwendigkeit stabiler Institutionen behauptet wird. Mit der 
These von der Institution als Instinktersatz geht somit eine Tendenz zum 
Konservativismus einher: Institutionen dürften nicht angetastet werden, 
weil sie - wie Instinkte dem Tier - dem Menschen in seiner ihm unange­
messenen Umwelt das Überleben sicherten. "Stabile Institutionen", so 
Gehlen, "sind der Gradmesser der Fähigkeit eines Volkes" (Gehlen 1970: 
116). Wenn aber schon Instinkte, wie oben gezeigt, als Wechselwirkungs­
begriffe zu verstehen sind, die sich durchaus gemäß ihrer sich wandelnden 
je spezifischen Umwelten - wenn auch sich der Beobachtbarkeit weitge-

156 

potentiell in ihm enthaltenen unwahrscheinlichen Plastizität und Unstabilität 
eigentlich zu einem voraussehbaren, regelmäßigen, bei gegebenen Bedingun­
gen denn doch mit einiger Sicherheit provozierbaren Verhalten, also zu einem 
solchen, das man quasi-instinktiv oder quasiautomatisch nennen könnte, das 
bei ihm an Stelle des echt instinktiven steht und das offenbar den stabilen so­
zialen Zusammenhang erst definiert? So fragen, heißt das Problem der Insti­
tutionen stellen. Man kann geradezu sagen, wie die tierischen Gruppen und 
Symbiosen durch Auslöser und durch Instinktbewegungen zusammengehalten 
werden, so die menschlichen durch Institutionen und die darin erst »sich fest­
stellenden« quasiautomatischen Gewohnheiten des Denkens, Fühlens, Wer­
tens und Handelns, die allein als institutionell gefasste sich vereinseitigen, 
habitualisieren und damit stabilisieren. Erst so werden sie in ihrer Vereinseiti­
gung gewohnheitsmäßig und einigermaßen zuverlässig, d.h. voraussehbar. 
Werden Institutionen zerschlagen, so sehen wir sofort eine Unberechenbarkeit 
und Unsicherheit, eine Reizschutzlosigkeit des Verhaltens erscheinen, das 
man jetzt als triebhaft bezeichnen kann. [ ... J Nur innerhalb eines stabil institu­
tionalisierten Kultursystems kann es zu [ ... ] hochgezüchteten und irre­
versiblen Attitüden kommen [ ... ]" (Gehlen 1993: 86f., Hervorhebungen im 
Original). Deshalb, so die Kritik Gehlens an von Uexküll, könne der Umwelt­
begriff der Biologie nicht auf den Menschen übertragen werden, dieser lebe 
eben nicht in der Umwelt des Tieres, sondern in der Kultur. Dass allerdings 
umgekehrt der biologische Umweltbegriff beim Tier ebenfalls als Wechsel­
wirkungsphänomen gleichsam "soziologisiert" werden müsste, um die Form 
der Stabilisierung des Tieres, wie die des Menschen vor einem symmetrischen 
Hintergrund beobachten zu können, diese Möglichkeit, ja diese Notwen­
digkeit, sieht Gehlen freilich nicht (zur Kultur und zu den Institutionen als 
Instinktersatz vgl. auch Gehlen 1961 a: 5 8ff.) 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

hend entziehend - anpassen, so müsste dies auch für Institutionen gelten/2 

es sei denn, die These von der Sonderstellung des Menschen wird bemüht, 

um den Unterschied zwischen der "Instinktsteuerung" und der menschli­

chen Stabilisierung durch Institutionen aufrechterhalten zu können. Oben 

wurde aber behauptet, dass Tiere ebenso wie Menschen sich in je spezifi­

schen Umwelten eimichten, dass dem Menschen also keine qualitative 

Sonderstellung zukäme. Wie alle Tiere, die überleben, ist auch der Mensch, 

der überlebt, seiner Umwelt gewachsen. Der Mensch ist demnach kein 

Mängelwesen, wie Gehlen behauptet. 13 

Es wurde außerdem oben argumentiert, dass schon auf Instinktebene 

neben der relativen Stabilität auch die relative Variabilität der Organisati­

onsformen eine Rolle spielt, dass nicht einfach alles fundamental stabil ge­

regelt ist, dass diese Stabilität vielmehr in der Relation zu der jeweils 

spezifischen Umwelt zu bewerten ist. Wenn dies stimmt, erweisen sich fun­

damentale Annahmen, die den Institutionenbegriff kennzeichnen, als zu­

mindest problematisch. Der Mensch steht dann weder gegenüber allen 

anderen organischen Formen in einer grundsätzlichen Sonderstellung, noch 

12 Dass sich absolute Aussagen über die Stabilität von Institutionen nicht ma­
chen lassen, hat bereits Helmut Schelsky in einem Aufsatz aus dem Jahr 1949 
mit Blick auf die Institution der Verfassung festgestellt: "Jeder Traditions­
bruch, der irgendwie die bis dahin institutionell untergebrachten und fest­
gelegten Bedürfuisse verändert, muß sich als Stabilitätserschütterung auf alle 
Institutionen auswirken [ ... ]. Allerdings besitzt jede Institution [ ... ] eine ge­
wisse Elastizität und Regulierbarkeit gegenüber Veränderungen der in ihr un­
tergebrachten Antriebe: was an Energien durch den Wandel, sei es nun eine 
Schwächung oder eine Steigerung, eines Bedürfuisses ihr entzogen oder zu­
sätzlich aufgebürdet wird, kann durch den entsprechenden Gegenvorgang 
eines oder mehrerer Antriebe dieses Systems so ausgeglichen werden, daß die 
Stabilität der Institution als solche gewahrt bleibt oder sogar noch gefestigt 
wird" (Schelsky 1965b: 41). Derart gedachte Institutionen ließen sich als 
multistabil bezeichnen, da sie zwar eine gewisse Stabilität der Strukturen auf­
rechterhalten, sich aber zugleich den sich ständig wandelnden Umweltbedin­
gungen neu anpassen. Würden Instinkte als zugleich stabilisierend als auch 
notwendige Flexibilität des Organismus gewährleistend gedacht, wäre der 
Vergleich von Instinkt und Institution legitim, er führte nur gerade nicht zu 
der mit dem Vergleich bei Gehlen augedachten Plausibilisierung der N otwen­
digkeit besonders stabiler Institutionen. 

13 Dazu Gehlen: "Morphologisch ist nämlich der Mensch im Gegensatz zu allen 
höheren Säugern hauptsächlich durch Mängel bestimmt, die jeweils im exakt 
biologischen Sinne als Unangepaßtheiten, Unspezialisiertheiten, als Primiti­
vismen, d.h. als Unentwickeltes zu bezeichnen sind: also wesentlich negativ" 
(Gehlen 1993: 31, Hervorhebung im Original, vgl. außerdem ebd.: 95ff.). 
Bereits Herder hatte den Menschen als Mängelwesen bezeichnet, auf den sich 
Gehlen auch beruft (vgl. etwa Gehlen 1963: 35, siehe dazu auch Hofer/Altner 
1972). 

157 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

wäre durch den Instinktvergleich plausibilisiert, dass bzw. m welchem 
Maße Institutionen stabil sein müssten. 

Institution als Instinktersatz 
Auch das einzelne Tier findet im Schutz des Rudels gegenüber seinem Ein­
zeldasein relativ stabilere Bedingungen, auf die es sich einstellen kann und 
die es auf sich einstellt (es "entäußert" sich und "vergegenständlicht" seine 
selbst erschaffene Umwelt14

), auf die es aber auch eingestellt wird, mit de­
nen es also von vomherein abgestimmt ist. Auch das Tier im Schutz des 
Rudels befindet sich im hier vertretenen Sinne in einer zweiten, inneren 
Umwelt, die die Kontaktstellen zur ersten Umwelt relativ verringert. Auf 
der anderen Seite trifft der Mensch wie das Tier auf ihm "instinktiv nahe­
gebrachte Bedeutungsverteilungen" (vgl. abermals Gehlen 1955: 38): Welt 
tritt ihm nicht ungeformt, sondern immer schon, wie oben gezeigt, vor­
strukturiert entgegen. 

Insofern meint auch die in dieser Arbeit behauptete These von der Sta­
bilisierung des Gruppenschutzes und die darin angelegte Differenzierung 
zweier Umwelten keine Sonderstellung des Menschen, sie setzt daher die 
innere Umwelt auch nicht mit "Kultur" als "zweiter Natur" gleich, die sich 
von einer ersten "Natur" des Tieres unterscheide. 15 Sowohl der Mensch als 
auch das Tier leben in je spezifischen, auf sie immer schon abgestimmten 
Umwelten. Der Mensch geht keinen Sonderweg, sondern einen seiner spe­
zifischen Umwelt gemäßen spezifischen Weg, so wie einfachste Organis­
men einen ihnen spezifischen Weg gehen. Gehlens Institutionentheorie baut 
auf der Vorstellung, dass zwar das Tier in einer (biologisch determinierten) 
Umwelt lebe, der Mensch aber keine derartige Umwelt, sondern "Welt" 
habe (vgl. Gehlen 1963: 34). Nur vor diesem Hintergrund gelangt er zu der 
These, dass der Mensch auf Institutionen als Ersatz der ihm abhanden ge­
kommenen Instinkte angewiesen sei, um seine "Bereitschaft zur Chaotik" 

14 Allerdings verdinglicht es nicht: Das Tier nimmt nichts als bloßen ahisto­
rischen Gegenstand, diese Denkform ist tatsächlich nur dem (modernen) 
Menschen bekannt; freilich kann diese Annahme weder verifiziert noch 
falsifiziert werden. 

15 So Amold Gehlen, der Kultur als die "vom Menschen handelnd veränderte 
Natur" (vgl. Gehlen: 196la: 21) bezeichnet, die so umgestaltet werde, dass sie 
dem Menschen "lebensdienlich" wird (vgl. ebd.: 18) Nach dieser Definition 
von Kultur wäre vor dem Hintergrund obiger Ausführungen auch das Tier 
Kulturwesen, das sich ebenfalls stets seine eigene lebensdienliche Umwelt 
schafft. Norbert Rath hat die Entstehungsgeschichte des Begriffes der "zwei­
ten Natur" seit 1800 aufschlussreich nachgezeichnet und dabei deutlich her­
ausgestellt, dass sich die Entgegensetzung von Natur und Kultur nicht durch­
halten lässt, vielmehr "Natur" und "Kultur" als Wechselwirkungsbegriffe zu 
verstehen seien, die einander diskursiv hervorbringen (vgl. Rath: 1996). 

158 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

und zur "Ausartung" zu "züchtigen" (vgl. Gehlen 196lb: 23) die eben da­
durch entstehe, dass sich ihm der Raum der Möglichkeiten bis ins Unendli­
che öffne. Oben wurde aber mit Jakob von Uexküll und Helmuth Plessner 
gezeigt, dass jeder Organismus, also auch der Mensch, ausnahmslos über 
eine ihm spezifische Umwelt verfügt, die ihm, sofern er denn überlebt, auch 
angemessen ist, die ihm zugleich, vorab allen Bewusstseins davon, allerlei 
Anpassungsmaßnahmen abverlangt. Vor diesem Hintergrund zeigt sich die 
Rede vom Instinktersatz allenfalls - wie schon die Rede von den Instinkten 
- als eine Verlegenheitsformel, die einen Zusammenhang postuliert, der 
insgesamt in die Irre führt, erst Recht, wenn durch diesen Vergleich die 
Notwendigkeit stabiler Institutionen hergeleitet wird. 

Jakob von Uexküll hatte am Beispiel der Zecke erklärt, wie man sich 
die je spezifische Umwelt eines Organismus vorstellen könnte. Die Umwelt 
der Zecke, so von Uexküll, besteht aus drei wahrgenommenen Merkmalen: 
Anhand des Geruches der Buttersäure erkennt sie, dass sie sich über einem 
Säuger befindet und lässt sich fallen. Ein rudimentärer Tastsinn lässt sie er­
kennen, ob sie den Säuger verfehlt hat oder nicht, und drittens kann sie an­
hand eines Wärmesinnes nackte Haut von weniger warmen Körperstellen 
unterscheiden, um sich dort einzubohren (vgl. Uexküll 1983: 23ff.). Damit 
sei der ganze Umweltraum der Zecke markiert, so von Uexküll. Diese ein­
fache Umwelt der Zecke ist für die Zecke gerrau so real, wie die 
menschliche, viel komplexere Umwelt für den Menschen real ist. Jedes 
Lebewesen lebt in einer eigenen Umwelt. 

Dazu sei noch ein weiteres Beispiel von Uexkülls angeführt: Schon die 
Umwelt des Kindes unterscheidet sich grundlegend von der eines erwach­
senen Menschen. 

"In der durchaus rationalen Umwelt des alten Forstmannes, der zu bestimmen hat, 
welche Stämme seines Waldes schlagreif sind, ist die der Axt verfallene Eiche 
nichts anderes als einige Klafter Holz[ ... ], dabei wird die aufgewulste Rinde, die 
zufallig einem menschlichen Gesicht gleicht, nicht weiter beachtet" ( ebd.: 94). 

Für ein kleines Kind aber, für das derselbe Wald noch "von Gnomen und 
Kobolden bevölkert ist", ist die ganze Eiche ein Dämon, vor dem es heftig 
erschrickt (ebd.: 94). Ein Fuchs wiederum findet in der Eiche ein festes 
Dach, 

"[ ... ]das ihn und seine Familie vor den Fährnissen der Witterung schützt. Siebe­
sitzt weder den Nutzton der Umwelt des Försters noch den Gefahrton aus der 
Umwelt des kleinen Mädchens, sondern lediglich einen Schutzton. Wie sie im 
Übrigen gestaltet ist, spielt in der Umwelt des Fuchses keine Rolle" ( ebd.: 97). 

159 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Der Prozess, der oben anhand der Markierungen "Reflex", "Instinkt" und 
dann weiterer Verhaltensdispositionen beschrieben wurde, ist in diesem 
Sinne als ein Prozess der Veränderung der Umweltwahrnehmungen von 
Organismen und damit als ein Prozess der Veränderung von Organismen 
und Umwelt zu verstehen. Stellt man sich die Umwelt der Zecke als eine 
Fläche vor, die in drei Helligkeitstönen gezeichnet ist, so werden diese 
Töne nun immer feiner differenziert. Die Wahrnehmungsmöglichkeiten 
werden aufgrundkomplexerer Wahrnehmungsorgane im Organismus im­
mer feingliedriger, die Wahrnehmungskapazitäten nehmen zu, während sich 
ihre qualitative Beschaffenheit ständig ändert. Die "Ökonomie" der Wahr­
nehmungsleistungen wird nicht durch ein "mehr" an Wahrnehmungsleis­
tungen verbessert, vielmehr werden die vorhandenen Wahrnehmungskapa­
zitäten ständig neu "organisiert". Ständig ändert sich innerhalb dieses Sys­
tems alles, keine noch so stabilisierte Form bleibt aus diesem Wandlungs­
prozess ausgeschlossen. 

Entscheidend ist dabei die sekundäre Zweckmäßigkeit der Formenum­
gestaltung, ihre Viabilitäe6

, also die Frage, ob der Organismus als Ganzes 
durch sie seine Chancen auf Fortbestand erhöht. Ständiges Scheitern, dau­
ernde Real-Falsifikation ist dabei normal, dauernd korrigiert der Organis­
mus Entwicklungen, die sich nicht als zweckmäßig erwiesen haben, indem 
er seine gesamte Struktur neu auf seine durch ihn erst geformte Umwelt 
justiert. Dies gilt für alle Organismen. Auch der einfachste Organismus 
stellt seine Formen ständig auf seine spezifische Umwelt neu ab, wie die 
Formen des Menschen sich ständig neu organisieren. Insofern lässt sich 
nicht sinnvoll davon sprechen, der Mensch schaffe sich stabile Institutionen 
als Instinktersatz und dies unterscheide ihn vom Tier qualitativ, denn schon 
für jeden Organismus stellt sich das, was ein Instinkt ist, grundsätzlich an­
ders dar. Allein ein menschlicher Beobachter beobachtet Instinkte als ob-

16 Mit dem Begriff der Viabilität soll der Umstand bezeiclmet sein, dass sich im 
Nachhinein herausstellt, ob eine Form sich hat erhalten können, ob sie also 
"passte", oder ob ihr Versuch, sich in Umwelt zu erhalten, sich nachträglich 
als zum Scheitern verurteilt erweist. So definiert bspw. Ernst von Glasersfeld 
sein Verständnis von Viabilität: "[ ... ] was Begriffe, Theorien und Vorstel­
lungsmodelle viabei macht, ist ganz einfach die Feststellung, daß sie sich in 
Bezug auf die jeweils relevanten Ziele bewähren" ( Glasersfeld 1997: 50, Her­
vorhebung im Original. Vgl. zum Begriff der Viabilität auch Glasersfeld 
1987: 82f.). Gregory Bateson formuliert den mit dem Begriff der Viabilität 
bezeiclmeten Gedanken so: "Samuel Butlers berühmter Witz, daß die Henne 
die Weise des Eis ist, ein anderes Ei zu machen, sollte dahingehend berichtigt 
werden, daß der spätere Erfolg der Henne bei der Aufzucht einer Familie der 
Maßstab dafür ist, ob das Ei, aus dem sie entschlüpfte, wirklich ein gutes Ei 
war" (Bateson 1982: 250). 

160 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

jektive, für sich bestehende, invariante Formen, indem er von der tatsäch­
lichen Mikrovariabilität dieser Formen absieht. 

Grundlegende Stabilisierung der Wahrnehmungsweit 
im Schutz der zweiten Umwelt 
Beim Übergang des Menschenvorläufers vom Horden zum Gruppenwesen 
wird die Wahrnehmungsvielfalt auf Seiten jedes Einzelnen zugunsten eines 
"ökonomischen Arrangements" der Wahrnehmungsformen innerhalb des 
Gruppenganzen an Bedeutung verloren haben, weil diese Umorganisation 
für den Einzelnen weit reichende Entlastungen und wesentlich größere Si­
cherheit bedeutet, weil aber zugleich auch die Gruppe selbst von Anfang an 
besondere Anforderungen an ihre Mitglieder stellt. Innerhalb des Gruppen­
zusammenhanges findet Kommunikation statt, in welcher rudimentären 
Form dies zunächst auch immer geschehen sein mag. Kommunikation setzt 
einen gemeinsamen Bestand an Symbolen voraus, anhand dessen kommu­
niziert werden kann. Damit Bedeutungen geteilt werden können, müssen 
diese eine relative Beständigkeit aufweisen, diese Bedeutung dürfen also 
gerade nicht mehr allein hinsichtlich der jeweiligen Bedeutung für jeden 
Einzelnen variieren, sondern müssen in irgendeiner Weise stabilisiert, aus 
diesem ständigen Fluss der Bedeutungsverschiebung ausgezeichnet, besser: 
heraus gezeichnet werden. So wie schon alle Wahrnehmungsformen für den 
Einzelnen relativ in Bezug auf ihre relativ variierenden Bedürfnisse und die 
relativ variierenden Umweltbedingungen stabilisiert sein müssen, damit 
Orientierung in Umwelten möglich ist, müssen nun "intersubjektiv" Formen 
relativ fixiert werden. 

Diese neuen Formen und ihre relative Stabilisierung entlasten wiederum 
den Einzelnen von der Daueraufgabe der Grenzerhaltung, außerdem werden 
Wahrnehmungskapazitäten freigesetzt, weil vielerlei Aufgaben nun ar­
beitsteilig erledigt werden. Im Schutz der Gruppe wird also der Anpas­
sungsdruck reduziert, den die erste Umwelt auf den einzelnen Menschen 
ausübte. Damit können sich schon von dieser Seite her Formen relativ sta­
bilisieren. Innerhalb der Gruppe kommen weitere Bedingungen hinzu, die 
den Menschen grundlegend vom hohen Wandlungsdruck seiner Wahrneh­
mungsformen entlasten. In diesem Sinn wirkt ganz grundlegend etwa der 
Vorrat, denn das Bewusstsein künftiger Bedürfnisbefriedigung bedeutet Si­
cherheit und damit Stabilität der bewährten Formen: "Der Mensch[ ... ] ver­
ändert die ,Umwelt', den zufälligen Umgebungsbestand in dem Sinne, daß 
er auch dauernde Erfüllungslagen herstellen kann und sich so von der Fäl­
ligkeit des Bedürfnisses und von der fallweisen Beschaffung der Hilfsmittel 
entlastet" (Gehlen 1986a: 51), so Gehlen. Mit Vorräten können längere Pe­
rioden ungünstiger klimatischer Bedingungen überbrückt und innerhalb die­
ser Perioden andere Tätigkeiten ausgeführt werden. Hierzu bedarf es jedoch 

161 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

relativ stabiler Verhältnisse, Formen also, die diese Bedürfnisdeckung dau­
erhaft gewährleisten, Bedingungen, die erst der Gruppenschutz stellt. Indem 
grundlegende Bedürfnisse im Insulationsschutz in den Zustand der "Hinter­
grunderfüllung"17 übergehen, sie also nicht mehr chronisch auftreten, kann 
sich wiederum der einzelne Mensch nun gegen die Variation der Umwelt­
bedingungen umfassender stabilisieren. Der Vorrat bedeutet nicht mehr 
unter allen Umständen jagen zu müssen, entsprechend die Jagdtechniken 
auf die Form der relativ luxuriöseren, eben stabilisierten Umweltbedingun­
gen abstimmen zu können. In der relativen Ablösung benutzter Mittel von 
der unmittelbaren Erfahrungssituation entwickelt sich darüber hinaus 
tradierbares Wissen, das nunmehr in der Gruppe auch Generationen über­
greifend das System der Formen stabilisiert (vgl. hierzu ebenfalls ebd.: 53). 

Für Gehlen ist daher der Vorrat eine Institution, weil er dem Menschen 
grundlegende Sicherheit in einer insgesamt unsicheren Welt verschafft. 
Was aber Vorrat ist, hängt doch von denjeweiligen Bedingungen ab unter 
denen er gehalten wird. So kann es sich durchaus als nachteilig erweisen, 
ständig Vorräte zu halten, lockt dies doch schmarotzende, plündernde 
Nachbarstämme an. Was Vorrat ist, welche Bedeutung ihm zukommt, ist 
kontextabhängig, insgesamt also unbestimmt, der Kern dieser "Institution" 
bestimmt sich erst im konkreten individuell einmaligen Fall. Der Vorrat hat 
im Erklärungszusammenhang einer den Menschen zentral setzenden Unter­
suchung durchaus eine fundamentale Bedeutung, nur darf diese eben nicht 
über die Möglichkeit hinwegtäuschen, dass auch der Vorrat zu unterschied­
lichen Zeiten immer wieder anderes bedeutet haben wird, er also keines­
wegs über die Zeiten hinweg als Form "stabil" gewesen ist, er vielmehr zu 
seiner Form erst in demjeweils spezifischen Formensystem gelangt, in dem 
der Vorrat gehalten wird, sofern er denn angelegt wurde. Der Vorrat ist für 
eine anthropologisch argumentierende Untersuchung eine bedeutende 
Form, ihre Ränder aber sind unbestimmt, dauernd variierend. 

Stabilität und Flexibilität durch 
sekundär zweckmäßige Außenstabilisierung 
Der Mensch, so Gehlen, könne 

"[ ... ]zu sich und seinesgleichen ein dauerndes Verhältnis nur indirekt festhalten, 
er muß sich auf einem Umwege, sich entäußernd wieder finden, und da liegen die 

Institutionen. [ ... ] Die Institutionen sind die großen bewahrenden und verzehren­

den, uns weit überdauernden Ordnungen und Verhängnisse, in die die Menschen 

sich sehenden Auges hineinbegeben [ ... ]" (Gehlen 1963: 245, Hervorhebungen 
im Original). 

17 Zur Kategorie der Hintergrunderfüllung vgl. Gehlen 1986a: 51ff. 

162 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Es ist Gehlen zuzustimmen, wenn er als den wesentlichen Inhalt (auch) des 

kulturellen Lebens den "Kampf gegen Vergänglichkeit" (vgl. Gehlen 1986a: 

88) bezeichnet. 18 Seiner Meinung nach bestünde diese kulturelle Stabilisie­

rung jedoch darin "[ ... ] daß die Menschen sich je zu ganz bestimmten, 

vereinseitigten, perspektivischen Inhalten der Außenwelt, ihrer eigenen 

menschlichen Natur und ihrer Denkbarkeiten entscheiden, und daß sie diese 

Entscheidungen eben durch ihre Institutionen festhalten" (ebd.: 89). Verein­

seitigung aber ist gerade nicht das, was den Menschen in seiner unbestimm­

ten Umwelt das Überleben ermöglicht; der "Kampf gegen Vergänglichkeit" 

wird auch gerade nicht "sehenden Auges" durch "Entscheidungen" von 

Menschen zur Festlegung auf vereinseitigte Wahrnehmungsperspektiven 

bestimmt. 19 Formen werden nicht aufgrund rationaler Entscheidungen fest­

gelegt, sie erweisen sich sekundär als zweckmäßig, sie stabilisieren sich als 

Folge von Versuch und Irrtum; erst im Nachhinein stellt sich heraus, ob sie 

viabei sind, ob sie "passen", oder ob sie angepasst oder verworfen werden. 

Niemals sind die festgehaltenen Perspektiven daher "bestimmt" und "ver­

einseitigt", ihre Konturen bleiben stets unbestimmt und verschwommen, 

weil sie dauernd neu justiert und den sich ständig neu stellenden Herausfor­

derungen angepasst werden. Viable Formen werden bis auf weiteres beibe­

halten oder umgeformt, andere verschwinden und nehmen nicht weiter an 

18 An anderer Stelle heißt es bei ihm: ,,Kultur ist ihrem Wesen nach ein über 
Jahrhunderte gehendes Herausarbeiten von hohen Gedanken und Entschei­
dungen, aber auch ein Umgießen dieser Inhalte zu festen Formen, so daß sie 
jetzt, gleichgültig gegen die geringe Kapazität der kleinen Seelen, weiterge­
reicht werden können, um nicht nur die Zeit, sondern auch die Menschen zu 
überstehen. Über lange Zeiten und große Zahlen hin können gerade die hohen 
und verdichteten Inhalte nur in den Formalismus eingewickelt überleben: 
Forms are the food offaith [ ... ]"(Gehlen 1986a: 24, Hervorhebung im Origi­
nal). 

19 Hierin ist der Kritik Dieter Claessens zuzustimmen, dass Gehlen nicht konse­
quent bleibt, wenn er hier von "Entscheidungen" der Menschen und an ande­
rer Stelle doch gerade von der Vorbewusstheit der Institutionen spricht (vgl. 
Claessens 1970: 42, vgl. dazu auch die in FN 10 dieses Gliederungspinkres 
bereits erwähnte Kritik Kar! Siegbert-Rehbergs sowie Rehberg 1990: insbes. 
126). So unterscheidet Gehlen in "Die Seele im technischen Zeitalter" 
zwischen den Institutionen "vergangener Kulturen" und denen der "modernen 
Gesellschaft", dabei letztere kritisierend: "Die Institutionen der modernen 
Gesellschaften haben sich auf das Zweckmäßige reduziert", obwohl doch das 
"[ ... ]Wesentliche einer dauerhaften Institution[ ... ] ihre Überdeterminiertheit 
[ ... ]" sei, nur in dieser Überdeterminiertheit könne sie "[ ... ] die tiefen vitalen, 
aber auch geistigen Bedürfuisse der Menschen nach Dauer, Gemeinsamkeit 
und Sicherheit[ ... ] erreichbar machen[ ... ]" (Gehlen 1970: 116). Es geht hier 
allerdings im Wesentlichen nicht um die Kritik der Institutionentheorie, 
sondern um Schwierigkeiten aufzuzeigen, die der Institutionenbegriff mit sich 
fuhrt, die daher durch einen anderen Begriff zu umgehen sind; insofern 
bleiben diese "zwei Gesichter" Gehlens für die vorliegende Arbeit folgenlos. 

163 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

dem weiteren Entwicklungsprozess teil. So können sich komplexere For­
men stabilisieren, diese aber produzieren auf jeder Entwicklungsstufe von 
neuem Bedeutungsüberschüsse ganz anderer Art, die sich wiederum einer 
abschließenden Bestimmung entziehen. 

Für Gehlen sind, darin mit Plessner übereinstimmend, in der Außenwelt 
stabilisierte, von ihrem "akuten" Formungsprozess abgelöste, somit "außer­
natürliche" Dinge vonnöten, über die vermittelt der Mensch seine Form, 
also sich selbst als "Selbst" stabilisiert. Nach Gehlen erhalten Dinge und 
Lebewesen jeder Art einen "Selbstwert im Dasein" "[ ... ] wenn ihr Da­
seinswert vorausgesetzt wird, aber sozusagen eingeklammert bleibt und 
nicht zum Thema des Verhaltens wird[ ... ]" (ebd.: 15). Der Daseinswert ei­
nes Dinges wird umso größer, je länger es in seinem objektiven Da-Sein die 
aktuelle Bedürfnislage überdauert, es also nicht sofort aufgezehrt wird. So 
wie "äußere" Formen sich erst prozessual gegen den Umweltdruck be­
haupten, so müssen sich auch die "inneren" menschlichen Formen gegen 
diesen Druck erhalten. Antriebe und Interessen seien "orientiert", so 
Gehlen, wenn sie eine relativ stabile, ausdrückbare Form gefunden haben, 
wenn sie nur mehr von bestimmten Auslöserdaten hervorgerufen werden: 
Ein Bedürfnis sei "[ ... ] dann orientiert, wenn es im Sinne der Verlagerung 
der Antriebsmomente in den Gegenstandsbereich auslösbar gemacht 
wurde" (ebd.: 74). Bedürfnisse werden (phylo- wie ontogenetisch) "bild­
haft" besetzt, mit Auslöserformen ("Reizen") gekoppelt und dann von die­
sen her auslösbar. Dieser Prägungsprozess, der auch bei Tieren beobachtet 
werden könne, so Gehlen, führt sukzessive zum Aufbau eines spezifischen 
Verhaltenssatzes, der mit der Befriedigung des entsprechenden Bedürfnis­
ses endet: Erst "[ ... ] jetzt, durch das zugeordnete Verhalten hindurch, ist 
das Bedürfnis mit einem Richtungsbild des Erfüllungsobjektes besetzt und 
zugleich auf einen einseitigen (sie!) Inhalt eingegrenzt" (ebd.: 73). In ganz 
ähnlicher Weise ließen sich Gewohnheiten verstehen. Auch im Falle der 
Gewohnheiten als stereotypisierte und stabilisierte Verhaltensweisen wer­
den umschriebene, also stabilisierte "Bestandsstücke" der Außenwelt zur 
Außenstütze, die von sich aus einen immer gleichen oder doch ähnlichen 
Umgang mit ihnen nahe legen. Damit entlasten Gewohnheiten vom Auf­
wand "improvisierter Motivbildung" (vgl. ebd.: 23). 

Tatsächlich benötigt der Mensch Außenstützen, die ihn erst zu dem 
machen, was er ist. Doch stabilisiert sich der Mensch dauernd neu, er formt 
seine Außenstützen dauernd um, nichts ist an ihnen streng genommen von 
dauerndem Bestand, ständig verändern sie sich und sichern den sich ständig 
verändernden Menschen gerade deshalb in einer sich ständig verändernden 
Umwelt. Die Bedeutung von V ergegenständlichungen liegt nicht in ihrer 
wie auch immer gearteten absoluten Stabilität, sondern in ihrer Potentialität 
in Bezug auf die Organisationsnotwendigkeit der Grenzerhaltung, darin 

164 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

also, inwiefern sie sich kurz- und langfristig für den Erhalt der menschlich­
en Formen eignen?0 Ihre Bedeutung ist nur innerhalb des je spezifischen 
Systems relativ stabilisierter Formen zu verstehen, dessen Ganzheit sich ei­
nem Beobachter verschließt. Erst sekundär entscheidet sich daher, welches 
Niveau an Stabilität bzw. Flexibilität tatsächlich adäquat war. Für einen 
Beobachter ist jedoch eines sicher, dass nämlich absolute Stabilität der For­
men, der Außenstützen bzw. der Gehlen'schen Institutionen bedeutete, An­
passungsleistungen auszuschließen, so wie absolute Flexibilität keine 
organischen Formen hervorzubringen vermag.21 Grundlegende Fehlent-

20 So sah schon Ferdinand Lassalle, worauf Helmut Schelsky in einem bereits 
erwähnten Aufsatz zur Frage der Stabilität von Institutionen aufmerksam 
macht, den Wert und die Dauerhaftigkeit einer geschriebenen Staatsverfas­
sung davon abhängig, dass sie den ungeschriebenen, realen, zu einer Zeit ge­
gebenen Machtverhältnissen, also der ungeschriebenen Verfassung des 
Landes entspricht (vgl. Schelsky 1965b: 34). Für Kar! Mannheim war dies der 
Ausgangspunkt der Wissenssoziologie, die den Prozess zu untersuchen habe, 
wie sich die ererbten (Denk-) Modelle stets wieder den neuen, veränderten 
Anforderungen in veränderten Situationen anpassen. Mannheim plädierte da­
her für einen "dynamischen Relationismus" als der einzigen möglichen,"[ ... ] 
adäquaten Form des Suchens nach einem Ausweg in einer Welt, in der ver­
schiedene, zur Absolutheit hypostasierende Möglichkeiten der Weltsicht 
existieren, deren Partikularität bereits sichtbar geworden ist" (Mannheim 
1985: 86, Hervorhebung im Original. Vgl. auch Becerra: 1995, 41f.). Es sei 
zu begreifen, dass nicht nur der Gegenstand, sondern auch die Weise des 
Verstehens der Geisteswissenschaften, historischer Natur sind, sowohl das 
Objekt als auch das Subjekt verändern sich dynamisch (vgl. insbes. 
Mannheim 1985 siehe auch Deininger-Meyn 1986: 70). Das Ziel der 
Soziologie als "Wirklichkeitswissenschaft", so sah es auch Max Weber, ist 
gerade, "[ ... ] die uns umgebende Wirklichkeit des Lebens, in welches wir 
hineingestellt sind, in ihrer Eigenart zu verstehen [ ... ]", in ihrer Kultur­
bedeutung, so Weber weiter (Weber 1988: 170, Hervorhebung im Original 
gesperrt). Das Bild, das wir von einer Gesellschaft entwerfen, und die "Ver­
fassung", um es mit Lassalle zu sagen, die sich über diesem Bild erhebt, die 
"Weltanschauung" (Mannheim) oder eben die Institution, die den Menschen 
sichern sollte, wird "falsch", wenn sich das Bild von der konkret gewordenen 
Lebensordnung entfernt, die es abzubilden vorgibt (vgl. Deininger-Meyn 
1986: 71-90), entsprechend muss die "Institution", die "Außenstabilisierung", 
die wesentlich unser Bild von einer verobjektivierten Gesellschaft ausmacht, 
flexibel bleiben, will sie den Menschen weiterhin absichern, anstelle ihn 
grundlegend zu verunsichern. 

21 Gehlen sieht das Problem wesentlich in der Aufweichung der Institutionen, 
während er die Problematik zu sehr verfestigter Institutionen unterbewertet. 
Das Aufweichen der Institutionen hat für ihn notwendig katastrophale Folgen: 
"Wenn große politische und soziale Veränderungen in einer hochdifferen­
zierten Gesellschaft keine gemeinsame Richtung mehr haben, also sich ge­
genseitig bremsen, durchdringen und querschieben, wird die Verunsicherung 
allgemein. Man muß dann in den Kernschichten experimentieren, oder an der 
Gegenwart entlanggleiten und wieder tiefgewohnte Einstellungen einklam-

165 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

wicklungen ließen im ersten Fall das System unangetastet, Bedeutungsum­
wertungen - also normales Scheitern - als Anpassung an veränderte 
Umweltverhältnisse wären ausgeschlossen, sie wären nicht "fehlerfreund­
lich", so dass irgendwann bereits geringfügige Fehlentwicklungen letztlich 
das Gesamtsystem grundlegend gefährden würden. Für den zweiten Fall gilt 
einfach, dass organische Formen per Definition höhere Ordnungen bilden 
und dieser bedürfen, absolute Flexibilität aber eine solche höhere Ordnung 
logisch ausschließt. 

Wenngleich das Verständnis von Institutionen auch in der aktuellen Li­
teratur kaum eingrenzbar variiert und sowohl weitere, flexiblere Ansätze als 
auch engere, die notwendige Stabilität betonende Ansätze miteinander kon­
kurrieren, verzichtet diese Arbeit auf die Verwendung des Institutionen­
begriffs, um nicht zu riskieren, mit der zur konservativen Starre neigenden, 
essentialisierenden Gehlen'schen Vorgabe vermengt zu werden. Den Insti­
tutionenbegriff als wesentliche Kategorie bei Überlegungen zu Grundlagen 
einer soziologischen Katastrophe zu verwenden könnte die Interpretation 
begünstigen, Katastrophen allein als den Verlust von Stabilität oder 
Bindungskraft ebenjener Institutionen zu deuten. Der Zusammenbruch fun­
damentaler, in Gesellschaften über lange Zeiträume gewachsener und weit­
gehend verfestigter Formen lässt sich als Katastrophe begreifen. Während 
bei Gehlen aber der Schluss lauten würde, gesellschaftliche Institutionen 
müssten umso mehr vor ihrer Infragestellung geschützt werden, muss hier 
das Urteil lauten: Der Zusammenbruch fundamentaler Formen kann gerade 
- zumindest auch - bedeuten, dass sich diese Formen zu sehr stabilisiert 

mem. Das fundamentale Bedürfuis nach Grundsätzlichem und Stabilem ver­
lagert seinen Ort und schiebt sich in das Bewußtsein vor, also in eine gerade 
jetzt sensibilisierte und aufhoher Alarmstufe arbeitende Sphäre. Der Versuch, 
den Einzelnen bloß vom Bewußtsein her, also mit ideologischen Mitteln, in 
Sicherheit zu setzen, wird ebenso zwingend wie hoffuungslos. Auch entstehen 
mehrere öffentliche Meinungen, in deren Sog schlechterdings alles geraten 
kann, weil unter dieser Konstellation jede Aussage als eine mögliche Hand­
lung erscheint- in völliger Verkennung der Tatsache, daß jetzt das überbe­
lastete Bewußtsein, die Sprache und Meinung das öffentlichen Handeln zum 
großen Teil ersetzen müssen" (Gehlen 1986a: 43f.). Bereits Ferdinand 
Tönnies hatte in seiner 1922 erstmals veröffentlichten "Kritik der öffentlichen 
Meinung" vor der Zersplitterung der Öffentlichen Meinung gewarnt, welche 
moderne Gesellschaften, wie zuvor die Religion, entlang übergreifender Ge­
setzmäßigkeiten zu fuhren vermag. Nur eine relativ verfestigte Öffentliche 
Meinung könne modernen Gesellschaften relative Stabilität verleihen (vgl. 
Tönnies 2002). Doch wie Gehlen vernachlässigte auch Tönnies die Möglich­
keit, dass auch eine zu sehr verfestigte, sich selbst entlang wissenschaftlich­
rationalen Kriterien stabilisierende Öffentliche Meinung die Stabilität von 
Gesellschaften langfristig zu gefahrden vermag, da sie bedeutende Umwelt­
veränderungen nicht mehr wahrzunehmen vermochte (vgl. dazu Voss 2005b ). 

166 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

haben, dass s1e nun gerade aufgrund ihrer hochgradigen Stabilität dem 
Druck des Umweltwandels unterliegen. Diese Arbeit verzichtet aus diesem 
Grund auf die Verwendung des Institutionenbegriffes, sie verzichtet auf den 
Begriff aber auch schon deshalb, weil damit allgemein etwas genuin 
Menschliches verstanden wird, der Mensch als durch Institutionen sich ka­
tegorial von anderen organischen Formen unterscheidend. Dieser Vorstel­
lung wird hier grundlegend widersprochen, der hier vertretenen Meinung ist 
daher mit einer anderen begrifflichen Akzentuierung Ausdruck zu verlei­
hen. 

Zum Begriff der symbolischen Form 

Die Wahrnehmungswelt ist also dem Menschen (wie dem Tier), wie oben 
besprochen, nicht a priori gegliedert gegeben. Die Gliederungen und Unter­
scheidungen werden von jedem Beobachter eigentätig (und doch nicht be­
wusst) in seine individuelle Umwelt eingezogen, er nimmt Umwelt wahr in 
dem er sie formt, alles befindet sich dabei in ständigem Fluss. Welt ist, mit 
Helmuth Plessners Worten, vermittelt unmittelbar, sie ist erst so, wie sie er­
scheint, weil der Mensch sie zu dem macht, wie sie dann ist; Welt ist also 
stets im Werden. Der Mensch schöpft seine Welt, indem er sie wieder und 
wieder bedeutungsvoll (re-)trukturiert. Die Wahrnehmungswelt, so auch 
Arnold Gehlen, ist durch und durch das Resultat menschlicher Eigentätig­
keit "Sie ist[ ... ] in sehr hohem Grade symbolisch, d.h. ein Feld von Erfah­
rungsandeutungen, welche uns die Beschaffenheit und Verwendbarkeit der 
Gegenstände22 symbolisieren" (Gehlen 1993: 39). Gehlen beschreibt den 
Prozess der Formung der Wahrnehmungswelt innerhalb des Gruppenzu­
sammenhanges als Kommunikationsprozess des Menschen mit seiner Um­
welt. Die symbolische Aneignung und Formung der Welt geschieht in"[ ... ] 
kommunikativen Bewegungen und Aktionen [ ... ], ihre offene Fülle [wird, 

22 Gehlen spricht natürlich von "Gegenständen" und von "Dingen" als materiel­
lem Grund, den die Anschauung formt; die in der vorliegenden Arbeit ein­
genommene konstruktivistische Position, die auf jeder Art Referenz auf 
dingliches Material verzichtet, ist ihm fremd. Cassirer argumentiert viel radi-
kaler: Niemals könne"[ ... ] die Analysis des Bewußtseins [ ... ]auf ,absolute' 
Elemente zurückfuhren [ ... ], -weil eben die Relation, weil die reine Bezie-
hung es ist, die den Aufbau des Bewußtseins beherrscht und die in ihm ein 
echtes ,Apriori', als wesensmäßig-Erstes hervortritt. Nur im Hin und Her vom 
,Darstellenden' zum ,Dargestellten', und von diesem wieder zu jenem zurück, 
resultiert ein Wissen vom Ich und ein Wissen von ideellen, wie reellen Ge­
genständen" (Cassirer 1975: 236, Hervorhebung im Original gesperrt). Aller­
dings irritiert, wie gerade dieses Zitat zeigt, die Unterscheidung von ideellen 
und reellen Gegenständen bei Cassirer an vielerlei Stellen. Es bleibt anzumer­
ken, dass dieses Zitat wohl ebenso hätte von Georg Simmel stammen können, 
der damit den Wechselwirkungsbegriff definierte. 

167 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

M.V.] in Erfahrung gezogen, ,erkannt' und abgestellt, und dieser Prozess, 
welcher den größten Teil des kindlichen Alters ausfüllt, hat als Resultat die 
uns gegebene Wahrnelnnungswelt" ( ebd.: 3 9, im Original mit Hervorhe­
bung). Alle Wahrnehmung ist in diesem Sinne symbolisch, in Form von 
Handlungen "durchgangene" und kommunikativ in der Auseinandersetzung 
mit den Dingen und anderen Menschen erschlossene Welt. Diese Form der 
Welterschließung ist 

"[ ... ] ein Inbegriff dahingestellter, potentiell bekannter, in bloßen Andeutungen 

übersehener Dinge von möglicher Verfügbarkeit, und der bloße oberflächliche 

optische Eindruck gibt uns Symbole, welche uns den Gebrauchswert und die Um­
gangseigenschaften der Dinge (Gestalt, Schwere, Textur, Härte, Gewicht usw.) 

andeuten" (ebd., Hervorhebung im Original). 

Die menschliche Sinnenwelt ist symbolisch geformt, sie besteht aus sym­
bolischen Bedeutungszentren, die ein Beobachter aus der Gleichförmigkeit 
der Ganzheit erster Ordnung hervorhebt, aus Formen, die Welt mehr und 
mehr bedeutungsvoll vorstrukturieren, die also nicht mehr alle Möglich­
keiten gleich wahrscheinlich sein lassen. Müsste der Mensch in jedem 
Augenblick mit allem rechnen, wäre er nicht für einen Moment über­
lebensfähig. Die Welt ist ihm, während er sie neu schöpft, immer schon als 
komplexitätsreduzierte gegeben, er schließt an bereits symbolisch Geform­
tes an. Nur in diesen "symbolischen Feldern" ist überlebensnotwendige 
Übersicht möglich. "Es kommt biologisch durchaus erst in zweiter Linie auf 
die Wahrnehmung von Einzeldingen und Einzelheiten an, in erster Linie 
gibt die Wahrnehmung Situationen, Gesamtfelder von Umweltandeutungen 
[ ... ]" (ebd.: 199, Hervorhebung im Original), so Gehlen. Zu diesen Feldern 
gehören Andeutungen ihrer möglichen Verwendbarkeit als Eigenschaften, 
als "Abschattungen"; keineswegs kommen diese lediglich zu ihren "dingli­
chen" Eigenschaften hinzu, sie sind konstitutiver Bestandteil des Wahrge­
nommenen. Der Prozess der Bildung dieser Andeutungsfelder verläuft also 
nicht im Sinne eines Entdeckens von schon vorhandenen Formeigenschaf­
ten innerhalb des "objektiven Seins", sondern als ein fortwährender und 
immer schon laufender Prozess der Grenzziehung und Formung in ein 
selbst ungeschiedenes Ganzes (erster Ordnung). Dieser immer schon lau­
fende Prozess kommt, anders als es der Institutionenbegriff suggeriert, der 
von Institutionen wie von objektiven "Tatsachen" spricht, jedoch auch nie­
mals zu Ruhe, an seinem Ende stehen also keine Formen, auf deren Stabi­
lität der Mensch nun auf alle Zeiten angewiesen wäre. 

Alle diese Formen befinden sich im Fluss und niemals sind sie dabei 
bloß das, als was sie einem Beobachter erscheinen. Entsprechend dieser für 
die vorliegende Arbeit zentralen Gewichtung wird im Folgenden zu der 

168 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Kategorie der für einen Beobachter relativ stabilisierten Form das Adjektiv 
"symbolisch" hinzugenommen. Als "symbolische Formen" werden dem­
nach relativ stabilisierte und verdichtete Erfahrungsgehalte bezeichnet, die 
aus der kommunikativen Erschließung der Welt hervorgehen, also Formen, 
die sich in einem immer schon laufenden Prozess aus einem insgesamt un­
bestimmten Hintergrund hervorheben und zu relativ bestimmten Bedeu­
tungszentren stabilisieren. Der stets werdende Mensch erfährt Umwelt 
kommunikativ durch Handlungen und Rückwirkungen der Umwelt, zuneh­
mend vermag er, auch aufgrund weiterer physiologischer "Luxurierung", 
diese Erfahrungen zu erinnern, die unterschiedlichen Erfolge und Miss­
erfolge von Handlungen zu Bedeutungsketten zu ordnen und die symbo­
lischen Formen hinsichtlich ihrer potenziellen Verwendungsmöglichkeiten 
zu gliedern. Unterdessen bilden die so gegliederten Formen neue Ver­
bindungs- und Erfahrungsmöglichkeiten, sie eröffnen also kommunikative 
Erfahrungsvielfalt, die sich entweder sekundär als vorteilhaft, also die Le­
bensbedingungen luxurierend erweisen, oder aber deprivieren und auf ein 
stabileres Komplexitätsniveau zurückfallen. Auf diese Weise kann sich ein 
immer komplexeres System symbolischer Formen entfalten, das dauernd 
"experimentiert" und Neues "ausprobiert", das also stets offen bleibt für 
Umweltveränderungen, das sämtliche Formen dauernd den neuen Verhält­
nissen anpasst, ohne doch Bewährtes zu verwerfen. In jedem Moment 
schöpft sich das System von neuem und doch behält es seine Struktur bei. 

Symbolische Formen bleiben stets an den Prozess ihrer Entstehung ge­
bunden, sie beziehen ihre Bedeutung aus ihrem Entstehungszusammenhang, 
also aus der Notwendigkeit der Unterscheidung von Form und Umwelt, und 
damit auch allen sie "umfassenden" bzw. eimahmenden symbolischen 
Formen. Die Totalität aller symbolischen Formen weist der einzelnen Form 
ihre Bedeutung zu, ein Wandel irgendeiner Form innerhalb des Formen­
Ganzen, bedeutet daher den Wandel auch aller anderen Formen. Symboli­
sche Formen sind somit immer mehr, als sie zu sein scheinen, sie verweisen 
auf das Ganze der symbolischen Formen, in das sie eingebunden sind, auf 
Umwelt also, ohne diesen Verweis anzuzeigen. Durch die symbolischen 
Formen hindurch erhält sich das Leben, vorab aller rationalistischen Ver­
objektivierung, ja die längste Zeit auch noch geradezu trotz aller rationalis­
tischen Verobjektivierung. 

Symbolische Formen stehen also nicht in einem leeren Raum, sondern 
sind umgrenzt von der Ganzheit ihrer Umwelt, von der sie sich abgrenzen. 
In seinen phänomenologischen Überlegungen zum "modernen" Bewusst­
sein hatte Edmund Husserl diesen Zusammenhang untersucht: "Das aktuell 
Wahrgenommene, das mehr oder minder klar Mitgegenwärtige und Be­
stimmte (oder mindestens einigermaßen Bestimmte) ist teils durchsetzt, 
teils umgeben von einem dunkel bewußten Horizont unbestimmter Wirk-

169 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

lichkeit" (Husserl 1985b: 132, Hervorhebung im Original gesperrt)23
. Vor 

allem Bewusstsein, so wurde oben bereits argumentiert, bilden Organismus 
und Umwelt immer schon eine Einheit, entwickeln sich beide untrennbar 
wechselseitig aufeinander abgestimmt. Dieses "Eingepasstsein" des Orga­
nismus in die Umwelt geht auch mit dem Insulationszusammenhang nicht 
verloren, auch die Gruppe und in ihr der Mensch bildet mit der ersten Um­
welt ein Ganzes. Alle symbolischen Formen, die den Gruppenzusammen­
hang und die in dem Gruppenschutz aufgehobenen Menschen stabilisieren, 
sind aus der Wechselwirkung von Umwelt und Organismus hervorgegan­
gen und sind untrennbar in diese Wechselwirkung eingeflochten. Das Sym­
bolische jeder Form, als ihr Bedeutungsüberschuss, stellt diese Einheit mit 
ihrem Hintergrund, von dem sie unterschieden ist, immer schon her. Das 
System der relativ stabilisierten Formen wirkt insgesamt als Nomos: Durch 
alle Formen hindurch erhält sich das Leben, niemals jedoch in bewusster 
Planung, sondern als Prozess von Selektion und Variation. 

Die "tatsächliche" Bedeutung einer einzelnen Form ist für einen Beob­
achter nicht ersichtlich, sie symbolisiert lediglich Bedeutendes, er vermag 
sie zu beobachten, weil sie bedeutend ist, ohne dass sie wäre, was sie zu 
sein scheint, während seine Beobachtung Teil dieses Prozesses ist, der sich 
ihm schon daher niemals vollständig erschließt. Keine symbolische Form 
ist funktional abschließend zu bestimmen, keine Form ist auf einen be­
stimmten bzw. bestimmbaren Sachverhalt, reduzierbar. Dennoch gelingt es 
dem Menschen immer schon, trotz, ja gerade wegen dieser Unbestimmtheit 
auch seiner Beobachtungsformen sich selbst, dann auch sich in Gesell­
schaft, zu erhalten.24 Die Bedingungen dieses Fortbestehens der menschli-

23 Es lohnt sich, Husserl noch mit einer längeren Passage zu zitieren: "Ich kann 
Strahlen des aufhellenden Blickes der Aufmerksamkeit in ihn [den Horizont, 
M.V.] hineinsenden, mit wechselndem Erfolge. Bestimmende, erst dunkle und 
dann sich verlebendigende Vergegenwärtigungen holen mir etwas heraus, 
eine Kette von solchen Erinnerungen schließt sich zusammen, der Kreis der 
Bestimmtheit erweitert sich immer mehr und ev. so weit, daß der Zusammen­
hang mit dem aktuellen Wahrnehmungsfelde, als der zentralen Umgebung, 
hergestellt ist. Im allgemeinen ist der Erfolg aber ein anderer: ein leerer Nebel 
der dunklen Unbestimmtheit bevölkert sich mit anschaulichen Möglichkeiten 
oder Vermutlichkeiten, und nur die ,Form' der Welt, eben als ,Welt', ist vor­
gezeichnet. Die unbestimmte Umgebung ist im übrigen unendlich, d.h. der 
nebelhafte und nie voll zu bestimmende Horizont ist notwendig da" (Husserl 
1985b: 132, Hervorhebung im Original gesperrt). 

24 Siehe dazu das Werk Paul Ricreurs, der sich ausführlich mit der Bedeutung 
des Symbolischen beschäftigt und dabei die These verfolgt, dass sich durch 
das Symbolische die Einheit von Mensch und Sein herstellt (vgl. insbes. 
Ricreur 1974, darin die zwei Kapitel "Hermeneutik der Symbole und philoso­
phische Reflexion" I und II, 162-216). Die Fragestellung Ricoeurs lautete: 
"[ ... ] wie kann man die philosophische Reflexion [gemäß den Kriterien der 

170 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

chen, dann der gesellschaftlichen Form, lassen sich niemals abschließend 
bestimmen, es lassen sich aber Bedingungen ableiten, die hierzu notwendig 

erfüllt sein müssen. 
Das eingangs insbesondere entlang der wissenschaftlichen Risikodis­

kussion aufgezeigte Schwinden der wissenschaftlichen Objekte kann so 
verstanden werden, dass Wissenschaft, ja dass moderne Gesellschaften sich 
mehr und mehr mit der Tatsache konfrontiert sehen, dass objektivistische 
Kategorien Welt nicht himeichend zu bestimmen vermögen, dass gerade 
die schärfsten analytischen Begriffe nur mehr Unverständliches zu Tage 
bringen, ja schließlich das Bedeutendste gar nur verbergen (vgl. dazu auch 
Mannheim 1985: 49). So beginnen moderne Gesellschaften an ihren 
fundamentalen Paradigmen, ja an ihren Begriffen zu zweifeln. Die Reaktion 
in Form der Destruktion metaphysischer Substanzbegriffe aber führt sie in 
einen nominalistischen Relativismus, angesichts dessen jegliche Theorie­
bildung hinfällig, erst recht aber der praktische Katastrophenschutz voll­
kommen handlungsunfähig wäre. Es bedarf schon für jede theoretische 
Auseinandersetzung, erst recht aber für die Praxis, immer auch relativ sta­
biler Kategorien, anhand derer sich das Handeln ausrichten kann. Eine Ka­
tastrophensoziologie kommt nicht darum herum, Begriffe zu verwenden, 
die von der konkreten Mannigfaltigkeit abstrahieren, Begriffe, die Konstanz 
suggerieren, wo doch Prozess ist. So muss sie in ihrer Beschreibung not­
wendig die Katastrophe als ein über die Zeit hinweg relativ konstantes, be­
deutendes Phänomen behandeln. Der Begriff der symbolischen Form aber 
soll diesen Umstand kennzeichnen, dass es sich bei diesen Phänomenen 

Rationalität und Strenge, M.V.] mit der Hermeneutik der Symbole verschrän­
ken? [ ... ] Vielleicht muß man die Enttäuschung erfahren haben, die sich an 
die Idee einer voraussetzungslosen Philosophie knüpft, wenn man den Weg 
zur Problematik finden will, mit der wir uns hier befassen. Im Gegensatz zu 
den Philosophien des Ausgangspunktes geht eine Meditation der Symbole von 
der Fülle der Sprache und vom bereits vorfindliehen Sinn aus; sie setzt in der 
Mitte der Sprache an, die schon stattgefunden hat und in der alles bereits auf 
irgendeine Weise gesagt worden ist; keinesfalls versteht sie sich als ein Den­
ken, das ohne Voraussetzungen auskommen will, sondern als ein Denken in 
und mit all seinen Voraussetzungen. Darum sieht sie ihre erste Aufgabe nicht 
darin, einen Anfang zu setzen, sondern sich aus der Mitte des Wortes wieder­
zuerinnem" (ebd.: 162, Hervorhebung im Original). Dabei käme eben dem 
Symbol eine besondere Bedeutung zu, mittels des Symbolischen ließe sich die 
Einheit von Mensch und Sein denken, denn in ihm offenbart sich, was sich 
verbirgt, es wird zum "Index der Situation" des Menschen im Sein (vgl. 
Ricreur 1971: 396). Das Symbolische stehe nicht allein für eine "Symbolik 
der Subjektivität[ ... ], des abgetrennten menschlichen Subjekts, der Bewußt­
werdung, des vom Sein abgespaltenen Menschen", es sei im Wesentlichen 
"Symbol der Verflechtung des Menschen mit dem Sein", so Ricreur weiter 
(Ricreur 1974: 189). 

171 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

eben nur um relativ konstante, einem Beobachter etwas bedeutende Formen 
handelt, deren Bedeutung absolut gesehen zu keinem Augenblick im Raum­
Zeitverlauf mit sich selbst zu einem anderen Zeitpunkt identisch ist. Es 
handelt sich um Phänomene, die in jedem Falle individuell von neuem auf 
ihren Gehalt hin zu untersuchen sind, gerade wenn sie so sehr betreffen, wie 
Katastrophen betreffen. Alle von einem Beobachter wahrgenommenen 
Formen sind für ihn bedeutungsvoll, ihre Bedeutung aber variiert ständig je 
nach aktueller "Bedürfnislage", die ebenfalls sich in einem ständigen Fluss 
befindet. Begriffe, die diesen Formen Dauer verleihen, indem sie sie aus 
diesem Fluss herauslösen, ihnen damit eine Existenz unabhängig von Raum 
und Zeit verleihen, vermögen diese Bedeutung schließlich nicht mehr abzu­
bilden, wenn sie sich nicht immer wieder selbst korrigieren. Formen, die 
immer enger miteinander verkoppelt werden, entziehen sich mehr und mehr 
der Fähigkeit zur gestaltenden Einflussnahme, sie werden dem Umwelt­
wandel entzogen und auf Dauer gestellt, ohne Garantie, dem sich davon un­
geachtet weiterhin fortsetzenden Umweltwandel auf Dauer angemessen zu 
sein, nur weil sie in der Vergangenheit einmal adäquat "funktionierten". In 
jeglicher Form vergegenständlichender Begriffsbildung als notwendigem 
Instrument der Auseinandersetzung mit Welt ist diese "Entfremdung" ange­
legt. Dieser Entfremdung kann begegnet werden, indem gerade den Bedeu­
tendstes symbolisierenden Begriffen ihr Mehrwert "symbolisch" wieder zu­
geführt wird, den der wissenschaftliche Abstraktionsprozess der relativ sta­
bilisierten Form erst nahm. 

5.3 Relative Stabilisierung symbolischer Formen 
im mythischen Denken 

Im Folgenden wird der Aufbau der menschlichen Wahrnehmungswelt als 
Prozess der relativen Stabilisierung symbolischer Formen weiter verfolgt. 
Im vorangegangenen Abschnitt ging es bereits grundlegend darum, ein Ver­
ständnis des vorrationalen Abstimmungsprozesses von Form und Umwelt 
zu erarbeiten, ein Verständnis derjenigen Prozesse, durch die hindurch es 
einem relativ stabilisierten System gelingt- bzw. aufwelche Weise es ihm 
nicht gelingen kann - sich in einer sich beständig wandelnden Umwelt die­
ser ständig anzupassen und sich zugleich von dieser zu unterscheiden, also 
seine eigene Form zu erhalten. Vor diesem Hintergrund wird nun das "myt­
hische Denken" skizziert und grundlegende Entwicklungslinien bis hin zum 
modernen Menschen werden nachgezeichnet, es wird die spezifische Ver­
wobenheit, der systemische Charakter der mythischen Wahrnehmungsfor­
men und deren Wandel beschrieben. Im mythischen Denken formt sich die 
Wahrnehmungswelt, wie sie sich den ersten Philosophen darstellt, wie sie 

172 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

selbst noch der modernen Wissenschaft zugrunde liegt. Das Ziel dieses 
Gliederungspunktes aber ist es, zu zeigen, dass das moderne Denken sich 
gegenüber dem des Mythos, als auch gegenüber dem Denken der ersten ok­
zidentalen Philosophen kategorisch in einer spezifischen, katastrophen­
trächtigen Hinsicht unterscheidet, die es zunehmend unwahrscheinlicher 
werden lässt, dass es dem Menschen gelingt, sich gegenüber seiner Umwelt 
zu behaupten. 

Um diesen Unterschied plausibel aufzeigen zu können, muss in diesem 
Gliederungspunkt der Weg der "dichten Beschreibung" (Clifford Geertz) 
gegangen werden, es ist die"[ ... ] Vielfalt komplexer, oft übereinandergela­
gerter oder ineinander verwobener Vorstellungsstrukturen [ ... ]" (Geertz 
1997: 15) und für die weitere Entwicklung zum modernen Menschen hin 
besonders bedeutender vergegenständlichter Formen in ihrem prozessualen 
Charakter zu beschreiben. Diese Beschreibung vermag erst die anschlie­
ßenden Erörterungen zu fundieren, ihnen also eine Plausibilität zu verschaf­
fen, die sich rein analytisch nicht erreichen lässt. Dem zu beschreibenden 
ganzheitlichen Zusammenhang fehlt es an Eigenschaften, die sich substan­
tiell bestimmen ließen, allein in der dichten Beschreibung lässt sich jenes 
Ineinanderverwobensein der Formen dem modernen Denken gegen­
überstellen, das sich eben darin vom Mythos unterscheidet, dass es einen 
wesentlichen Teil dieser Formen aus ihrem sie transzendental, also als Be­
dingung ihrer Möglichkeit einbettenden Zusammenhang heraus isoliert. 

Während im Mythos alles unauflöslich miteinander verwoben ist, sich 
daher ständig alles verändert, beginnen mit den Anfängen der okzidentalen 
Wissenschaften zwei Bereiche auseinander zu driften, beginnt sich aus ei­
ner irrtransparenten "Kultur" eine transparente unveränderliche "Natur" 
heraus zu scheiden, die doch noch die längste Zeit in einen transzendieren­
den Schleier gehüllt bleibt. Aus diesem anfänglichen Haarriss wird allmäh­
lich ein Bruch, der Katastrophen zunehmend wahrscheinlicher werden lässt, 
während er den Blick auf ihre Ursachen verstellt: Real-Falsifikationen füh­
ren nun nicht mehr zur kritischen Reflexion aller relativ stabilisierten, also 
sämtlicher durch und durch sozialen Formen; die "Ursachen" dieses Schei­
terns werden nun nur mehr in der "Natur der Dinge" gesucht, von der man 
glaubt, man müsse eben diese "Natur" nur noch besser verstehen lernen. 
Gesucht wird nur noch in dieser einen abstrakten Richtung, ohne mehr den 
eigentlichen konkreten, affektiv wahrnehmbaren Bedeutungsgehalt dieser 
Falsifikationen in seiner ganzen Breite zu hinterfragen. Das mythische 
Denken als Form, die ein Beobachter heute retrospektiv beobachtet,25 kennt 

25 Es ist hier zu betonen, dass sich auch das mythische Denken als einheitliche 
Form nur durch Abstraktion beschreiben lässt, Abstraktion nämlich von den 
unendlich vielen "gescheiterten" Formen, die diese Entwicklung in ihrer gan-

173 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

keinen solchen Bruch, die Kategorien des Mythos standen stets unter­
einander in einer unauflösbaren Wechselbeziehung, die die ständige Neu­
ausrichtung aller, auch der noch so stabilen Formen ermöglichte. Das 
Scheitern irgendeiner Form warf Fragen an alle anderen Formen auf. Im 
modernen Denken sind zwei Bereiche kategorisch und ohne Vermittlung 
voneinander getrennt, Veränderungen im einen Bereich wirken sich nicht 
mehr notwendig auf den anderen aus, mit der Folge der Möglichkeit 
katastrophaler Fehlentwicklungen. Wie also konnte es zu diesem Bruch 
kommen? 

Die Verklammerung von erster und zweiter Umwelt 
im mythischen Denken 

Um diese Frage klären zu können, bedarf es zunächst eines Begriffes des 
mythischen Denkens, also besonderer Charakteristika, die nach Ernst 
Cassirer den Mythos zu einer besonderen Form des Weltzuganges machten. 
Hierzu zählt insbesondere das, was Cassirer, Gehlen und Claessens den 
"sympathetischen Zusammenhang" genannt haben: Während das moderne 
Denken Zusammenhänge herstellt, in dem es zwei Entitäten durch ein ver­
mittelndes Drittes miteinander in Beziehung setzt, nimmt das mythische 
Denken auch komplexere Zusammenhänge als eigenständige Formen war, 
ohne sie in Bestandteile zu zergliedern. Dieses Denken ist vielmehr bild­
lich, mimetisch, ganzheitlich im eigentlichen Sinne, es sieht Einheiten in für 
den modernen Menschen nur schwer nachvollziehbaren, oftmals weit aus­
einander liegenden "Dingen". In diesem Denken gibt es kein Getrenntes, 
alles fließt ineinander, Formen werden nur für den Moment hervorgehoben, 
alles ist durch alles beeinflussbar undjedes Wahrgenommene kann zugleich 
Ursache für alles andere sein.26 

zenBreite ebenso begleiteten, die sich einem Beobachter aber nicht mehr zei­
gen, eben weil sie vergangen sind, ohne noch erkennbare Spuren hinterlassen 
zu haben. Auch im mythischen Denken haben sich immer wieder Formen sta­
bilisiert und gegen Umweltveränderungen derart immunisiert, dass sie 
schließlich untergingen. Der Mythos ist nicht frei von Fehlentwicklungen. Im 
Laufe der Evolution werden immer wieder Versuche gestartet, und nur der er­
folgreiche Versuch befahigt zur Fortsetzung der Entwicklung, weil die Form 
überlebt, die gescheiterte Form aber vergeht. Doch erst in der Modeme wird 
das normale Scheitern zur umfassenden Bedrohung für das gesamte Ökosys­
tem. 

26 Auch dem "modernen" wissenschaftlichen Beobachter sind seine Unterschei­
dungen nicht einfach gegeben, er muss erst "lernen", jene Formen zu unter­
scheiden, die im wissenschaftlichen Zusammenhang relevant sind. Im Jahr 
1935 veröffentlichte Ludwik Fleck einen Aufsatz unter dem Titel "Über die 
wissenschaftliche Beobachtung und die Wahrnehmung im allgemeinen" (vgl. 
Fleck 1983b ). Fleck stellt darin fest, dass es einer gewissen Schulung, also ei-

174 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Die Welt tritt dem Menschen niemals ungegliedert gegenüber, immer 
erscheinen in ihr schon Formen, als Produkt eigener Differenzierungen, von 
anderen mehr oder weniger deutlich geschieden. Das mythische Denken ist 
also bereits "geformte", vermittelte Wahrnehmung, niemals trifft der 
Mensch auf eine "materia nuda" (vgl. Cassirer 1975: 18). Und doch kenn­
zeichnet das mythische Denken, so Cassirer, eine besondere "Geschlossen­
heit": Subjekt und Objekt, "Bedeutung" und "Ding" erscheinen dem 
Beobachter noch derart eng miteinander verklammert, dass sie stets nur für 
den Augenblick als eigenständige Formen "aktiviert" werden, dann aber so­
fort wieder in der Einheit der Verklammerung aufgehen (vgl. Cassirer 
1953b: 31). Im mythischen Denken steht jede einzelne Wahrnehmung un­
trennbar für das Ganze. Die Welt stellt sich dem Menschen als ein übergrei­
fender, nur für den modernen Beobachter als Differenz beobachtbarer 
Zusammenhang zwischen "Mensch" und "Natur" dar. Dieser Zusammen­
hang ist dem Menschen "natürlich" gegeben, er nimmt ihn unmittelbar in 
allen miteinander zu untrennbaren Formen verwobenen Handlungen wahr, 
wie"[ ... ] Hunger und Durst, Durst und Quelle, Auge und Licht, Wort und 
Antwort" (Gehlen 1986a: 165), so Gehlen. Die Alltagserfahrung macht auf 
Schritt und Tritt sinnvolle, aber unverstehbare Zuordnungen sichtbar, lässt 
alle Wesen und Ereignisse in einem"[ ... ] Verhältnis des geheimen Einver­
ständnisses, der gegenseitigen Erwartung [ ... ]" (ebd.) zueinander stehend 
erscheinen, lässt die "[ ... ] dynamische Konzeption der Welt, nach der 
W esenheiten oder beseelte Ereignisse in einer sympathetischen Beziehung 
der Anziehung oder Abstoßung stehen [ ... ]" (ebd.), völlig unvermeidlich 

ner Spezialisierung, einer "begrenzten Scharfsichtigkeit" des praktizierenden 
Arztes bedürfe, die allerdings mit einer "auf gewisse andere Phänomene be­
grenzten Blindheit verbunden" sei, um Krankheitsbilder routiniert erkennen 
zu können. Er nannte das im Sprachjargon der Zeit "Gestaltsehen": "Ein in 
einem gewissen Bereich geschulter Beobachter ist nicht imstande, eine 
brauchbare Beschreibung zu geben. Im besten Fall gibt er eine ausgedehnte, 
viele Einzelheiten enthaltende Beschreibung, von denen die Mehrzahl unwe­
sentlich oder überhaupt zufallig sein wird, gibt aber nicht die charakteristi­
schen Züge an und unterstreicht nicht die hauptsächlichen Merkmale. Das 
Abbild seiner Beobachtung ist wie eine überbelichtete Photographie: über­
zeichnet, ohne Kontraste. Der Hintergrund ist nicht leer oder diskret zurück­
tretend, die Gestalt hebt sich nicht von ihm ab, tritt nicht hervor, kommt nicht 
aus dem Hintergrund ,heraus'" (ebd.: 61). Der ungeschulte "Laie" sieht eben 
nur das für ihn Bedeutsame, das sich aus seinem spezifischen Hintergrund 
hervorhebt, das sich aber nicht mit dem verobjektivierten "Krankheitsbild" 
trifft, für das er ohne Übung keinerlei Wahrnehmungsformen besitzt. Das 
mythische Denken verfugt noch über keinerlei derart stabil verobjektivierte 
Formen, wie mit Cassirer behauptet wird, es kennt noch keinen "Alltag" (im 
oben genannten Sinn). Er unterscheidet nicht zwischen Bedeutendem und 
Unbedeutendem, alles ist ihm bedeutsam. 

175 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

werden. Der Mensch versteht sich selbst, ohne sich dabei zu begreifen, als 
in diesen Zusammenhang eingebunden, schon wenn er einen Vogel zu 
seinem Nest flattern sieht, so Gehlen weiter (vgl. ebd.). Die "Dinge und 
Menschen reden gewissermaßen miteinander, sie verstehen sich und 
harmonieren auf natürliche Weise [ ... ]" (Durkheim 1984: 207), so Emile 
Durkheim. Diese Denkform entspricht den gegebenen Bedingungen, sie 
verklammert zweite und erste Umwelt derart eng miteinander, dass große 
Abweichungen voneinander nicht von Dauer sind, die notwendigen Anpas­
sungsleistungen damit das Gruppenganze nicht dauernd grundlegend ge­
fährden. Der ständige Abgleich von erster und zweiter Umwelt verhindert, 
dass die erste Umwelt irgendwann katastrophal in die zweite Umwelt ein­
bricht. Dieser "sympathetische Zusammenhang" kann daher mit Gehlen als 
eine "Erkenntnisform des Instinkts" umschrieben werden (vgl. Gehlen 
1986a: 234). 

Wesentliche, für die Existenzform des exzentrisch positionierten Men­
schen grundlegende stabilere Grenzscheiden fehlen im sympathetischen 
Denken noch vollständig, die erst in einem langen Erkenntnisprozess 
in die "Welt" eingezogen werden, alles fließt in einer einzigen Ebene zu­
sammen.27 Jede von ihrem Hintergrund in der Handlung nur kurzfristig 
abgehobene Form trägt zunächst die Form des primären Ganzen in sich, ist 
stets Repräsentant der Gesamtform, ohne überhaupt im eigentlichen Sinne 
zu unterscheiden. Kein Einzelnes ist als solches individuell, es wird stets in 
seiner Repräsentationsfunktion für den allgemeinen Zusammenhang gedeu­
tet, ohne dass jedoch diese Repräsentationsfunktion jemals zu Bewusstsein 
käme. Auf diesem Niveau erscheint der Repräsentant nicht als Repräsen­
tant, sondern als Sein des Repräsentierten, Hintergrund und Vordergrund 
erscheinen auf einer Ebene, so Ernst Cassirer: "Es fehlt hier vor allem jede 
feste Grenzscheide zwischen dem bloß ,Vorgestellten' und der ,wirklichen' 
Wahrnehmung, zwischen Wunsch und Erfüllung, zwischen Bild und 

27 Dazu auch Kurt Imhof und Gaetano Romano: "Subjektive Gefühle, 
individuelles Leiden und eigene Biographien können sich in dem Netz von 
Analogien und Kontrasten nicht als etwas Spezielles hervorheben. Eine Welt­
deutung, in der die uns selbstverständliche Unterscheidung von objektiver, 
sozialer und subjektiver Welt unterschiedslos zusammenhängt, kann auch 
Sprache nicht als Medium ,für sich' abheben. Zeichensubstrat wie Semantik 
sind unmittelbar mit dem Bezeichneten verbunden. Diese interne Verbindung 
von Begriffen mit dem Bezeichneten manifestiert sich im magischen Ritus in 
der Beziehung von Beschwörungsformel und erwartetem Ereignis. Im archai­
schen Denken verändert die Sprache die Welt noch physisch" (Imhof/Romano 
1996: 22f., Hervorhebungen im Original). Diese physische Veränderung 
durch die Sprache bleibt allerdings bei Imhof und Romano ansonsten unbe­
sprochen, dabei ist es doch gerade die Frage, warum die Sprache ehemals so 
fundamental formend gewirkt haben soll, sie es heute aber nur mehr "psy­
chisch" (als Gegensatz zum Physischen) vermag. 

176 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Sache" (Cassirer 1953b: 48). Sein ist unmittelbares, im modernen Sinne 
unreflektiertes, also "vemunftloses" Sein. Insbesondere werde dies an der 
Art der Verarbeitung von Traumerlebnissen und Todeserfahrungen deut­
lich, so Cassirer weiter: Weder Traum, noch der Tod von Gruppenangehöri­
gen werden als qualitative Brüche wahrgenommen, vielmehr reihen sie sich 
nahtlos in den gleichmäßigen Fluss aller objektiven Wirklichkeit ein?8 

Cassirer nennt den Mythos die "Stufe der Konkreszenz" (vgl. Cassirer 
1953b: 82): Alles fließt ineinander, alles koinzidiert auf der gleichen Ebene, 
das Bild, die Form von "etwas" ist mit "der Sache" identisch, sie sind eins. 
Bei dem Kulturanthropologen Maurice Godelier heißt es dazu: 

"[ ... ] befahigt, alle Aspekte und alle Ebenen [ ... ] einander näher zu bringen, ist 

das [mythische, M.V.] Denken [ ... ] folglich unmittelbar und gleichzeitig analy­

tisch und synthetisch, und in der Lage, zugleich in den mythischen Weltbildern 
alle Aspekte der Realität zu totalisieren und von einer Ebene der Wirklichkeit zu 

einer anderen durch die reziproken Transformationen seiner Analogien überzuge­

hen." So gewinne"[ ... ] die ganze Welt einen Sinn, wird alles Bezeichnendes und 
kann alles bezeichnet werden innerhalb einer symbolischen Ordnung, in die alle in 

das Material der Mythen übernommenen positiven Kenntnisse sich in der ganzen 

Fülle ihrer Einzelheiten einfügen" (Godelier 1973: 316). 

Technik 

Cassirer sieht das Ritual in dieser Identität von Bild und Sache begründet: 
In der rituellen Darstellung wird der "reale" Vorgang wiederholt, wird die 
Sache noch einmal erlebt, kann das Ereignis in seinem ursprünglichen Ver­
lauf noch einmal beeinflusst werden. Der Zusammenhang zum Ganzen ist 
ungebrochen, weil der Tänzer im Ritual zum "Gott" wird, er der "Gott" ist, 
so wie der Clan sein Totemtier ist und diese Identität in nachahmenden 
Verhaltensweisen noch einmal bestätigt wird. Jede neue Grenzziehung, jede 
Formenbildung, die etwas aus dem ganzheitlichen Zusammenhang für den 
Moment hervorhebt, es mit Heidegger gesprochen "entbirgt" (vgl. bspw. 

28 Dies ist eine für die soziologische Diskussion der Katastrophe ganz ent­
scheidende Beobachtung, bedeutet sie doch, dass eben auch der Tod nicht 
notwendig und in allen Kulturen gleichermaßen abschreckend und Entsetzen 
hervorrufend gedeutet werden muss. Es bedeutet, mit anderen Worten, dass 
auch eine größere Anzahl an Todesopfern bspw. als Folge einer Über­
schwemmung in anderen kulturellen Zusammenhängen "normal" sein kann, 
während im westlichen Kulturkreis dasselbe Ereignis als Katastrophe beo­
bachtet wird. Elisio Macamo kam zu eben diesem Ergebnis, dass die lokale 
Bevölkerung in Mosambik nach dem verheerenden Hochwasser im Jahr 2000 
selbst die Todesopfer für "normal" hielt und sie akzeptierte, ohne zumindest 
diesbezüglich von einer Katastrophe zu sprechen (vgl. Macamo 2003). 

177 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Heidegger 1976: 12),29 stellt zugleich diesen Zusammenhang her, in dem es 
geborgen bleibt. Geste, Laut, Wort und Name haben keine bloße Darstel­
lungsfunktion, in ihnen ist "[ ... ] der Gegenstand selbst und seine realen 
Kräfte enthalten" (Cassirer 1953b: 53, Hervorhebung im Original). Jede 
Formung wirkt sich unmittelbar auf das ganze System der symbolischen 
Formen aus, in den die für den Moment entborgenen Formen eingebettet 
bleiben; weil noch keinerlei Dauer "objektiviert" ist, verändert sich alles 
dauernd und massiv. 

Kausalität sei durchaus bereits im mythischen Denken angelegt, es ver­
füge bereits über eine allgemeine Vorstellung von "Ursache" und "Wir­
kung", doch wären die voneinander als geschieden wahrgenommenen For­
men - wie die W ahmehmungsformen selbst - noch nicht dauerhaft fixiert, 
die "Ursache-Wirkungszusammenhänge" haben noch keine eigenständige 
Seinsweise entfaltet, so Cassirer (vgl. ebd.: 57). Dem mythischen Denken 
fehlt der Begriff der Kausalität, über die Form des kausalen Denkens aber 
verfügt es durchaus (vgl. ebd.: 63); doch wird alles "Individuelle" immer 
wieder in den ganzheitlichen Zusammenhang aufgehoben, jede Wahrneh­
mung innerhalb des Systems symbolischer Formen eingeordnet, alles be­
kommt seinen Platz im ineinander fließenden Ganzen zugewiesen. Das 
mythische Denken kennzeichnet eine spezifische Art der Vergegenständli­
chung: Selbst noch die Genese, der Prozess wird stets an ein konkretes, 
sinnlich gegebenes Dasein geknüpft, der Mythos "klebt" an den Körpern 
(vgl. ebd.: 70), er schmilzt"[ ... ] alles Sein in konkret-bildhaften Einzelhei­
ten zusammen" (ebd.: 81), deren Form dabei doch unbestimmt und in stän­
digem Wandel bleibt. 

Alles zusammen Erscheinende gehört nach der Grundvorstellung der 
"sympathetischen Magie" zusammen, es besteht letztlich eine durchgängige 
Verknüpfung, ein "echter Kausalnexus" (vgl. ebd.: 95), der zugleich be­
deutet, dass alles beeinflussbar ist. Die möglichen Formen der Beeinflus­
sung werden zunächst ebenfalls gleichsam "vorgegeben": Ein beobachteter 
Zusammenhang drängt darauf, erneut hergestellt zu werden, das "Gefühl" 
von Kausalität wird durch Handlungserfolge, durch die immer komplizier­
tere Verlängerung von Handlungsketten bestärkt. Diese Verkettung bleibt 
jedoch nicht auf Handlungen beschränkt, auch Traumerlebnisse oder To­
deserfahrungen etwa, abstrakte Ereignisse schlechthin, werden in einem 
Zusammenhang wahrgenommen, der als solcher beeinflussbar ist. 

Der umfassende Prozess der relativen Stabilisierung symbolischer For­
men führt zugleich zur W ahmehmung von immer umfassenderen, als auch 
zur immer differenzierteren Wahrnehmung von Zusammenhängen und der 
diesen Zusammenhängen entsprechenden "Beeinflussungstechniken". Im 

29 Siehe dazu auch weiter unten in der vorliegenden Arbeit. 

178 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

sympathetischen Denken erscheint alles durch alles beeinflussbar, doch 
zeichnen sich immer schon gewisse "Beeinflussungsvektoren" vor anderen 
Formen aus, die ständig ausprobiert, umbewertet, durch weitere ergänzt 
oder fallengelassen werden. Allmählich kristallisieren sich bestimmte For­
men heraus, die sich besonders eignen, ebenfalls evolutionär weitgehend 
stabilisierte "Zwecke" zu erreichen bzw. "Bedürfnisse" zu erfüllen. Die 
grundlegende Notwendigkeit der Aufrechterhaltung des Gruppenganzen 
gegenüber dem unbestimmten Hintergrund gibt dabei die zentrale "Wirk­
richtung" vor, den zentralen Vektor, entlang dessen diese "Techniken" sich 
stabilisieren; diese Wirkrichtung schlägt sich von Anbeginn in allen For­
men nieder, also auch in jenen, die als "Technikformen" bezeichnet werden 
können. Was damit gemeint ist, wenn hier von Technik gesprochen wird, ist 
detaillierter zu erörtern, denn es geht entscheidend darum, den Charakter, 
das "Wesen" der Technik in diesem Stadium zu begreifen. 

Zum allgemeinen Charakter von Technik und Werkzeug 
Für Amold Gehlen ist das Werkzeug eine Institution, die dem Menschen 
den ihm notwendigen äußeren Halt in einer ihm unangemessenen Natur 
bietet. In"[ ... ] seiner Spezialisiertheit auf bestimmte, einseitige Funktionen 
spiegeltjedes Werkzeug oder Gerät die Tatsache wider, daß sich chronische 
Bedürfnisse oder Interessen über wiederkehrende, eingewöhnte Arbeits­
gänge auf typische, ebenfalls wiederkehrende Sachlagen und Sachumstände 
beziehen" (Gehlen 1986a: 19). Nur mittels dieser Institution vermag, 
Gehlen zufolge, der Mensch sich trotz seiner umfassenden Mängel zu be­
haupten. Eine solche Definition des Werkzeuges erweckt den Eindruck, als 
stabilisierten sich zwar Sachlagen und Sachumstände, auch noch Bedürf­
nisse und Interessen prozessual, das Werkzeug selbst aber erscheint "fertig" 
gegeben, ahistorisch, als Weise des (als Objekt ebenfalls "fertigen") 
Menschen, seine Organmängel zu kompensieren, sich in einer Natur zu­
rechtzufinden, (in) der er nicht "gewachsen" ist.30 Der wie vom Himmel 

30 Gernot Böhme kritisiert, dass bei der Untersuchung der anthropologischen Di­
mension der Technik"[ ... ] was der Mensch ist und was Gesellschaft, voraus­
gesetzt und auf dieser Voraussetzung die Technik als ein Mittel zur 
Erreichung humaner Zwecke bzw. zur Realisierung gesellschaftlicher Funkti­
onen angesehen" wird, doch "[ ... ] die humane und gesellschaftliche Bedeu­
tung von Technik [wird, M.V.] durch den Begriff eines Mittels unzureichend 
[ ... ]"erfasst (Böhme 1998: 31). Allerdings relativiert Böhme in seinem Auf­
satz zur "Technisierung der Wahrnehmung" die in der vorliegenden Arbeit 
(im Folgenden noch detaillierter) vertretende These, nach der sich Technik 
und Beobachtungsformen aus derselben Quelle entwickelten, jede Form der 
Objektivierung in ihren Anfangen also Technik im allgemeinen Sinne war: 
Böhme geht nicht davon aus, dass die Wahrnehmung immer schon technisch 
geformt ist, man befinde sich vielmehr heute in einer Phase der Humange-

179 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

gefallene Mensch findet sich in einer Situation, in der er das zufällig zuhan­

dene Werkzeug notwendig braucht. Von dieser Blickwarte aus erscheint 

Technik als KompensationsmitteP 1
, als Organerersatz32

, auch als notwendi­

ges Mittel zur Emanzipation von den "Natur"-zwängen33
, die nur auf ein 

der Natur nicht adäquat entsprechendes Wesen derartigen Zwang auszu-

schichte, "[ ... ] in der Technik in das, was der Mensch ist, und das, was Ge­
sellschaft ist, eingedrungen ist" ( ebd.: 31 ). 

31 So eben besonders prominent bei Amold Gehlen, der behauptete, der Mensch 
sei in jeder "natürlichen" Umwelt überlebensunfahig (vgl. Gehlen 1986b: 
94f.), Technik definiert sich damit als das Außematürliche, das den ebenfalls 
außernatürlichen Menschen mit der Natur versöhnt. Dabei beruft sich Gehlen 
auf Paul Alsberg und Ortega y Gasset, die bereits die Notwendigkeit der 
Technik aus den Organmängeln abgeleitet hätten (vgl. ebd.: 93f., sowie 
Alsberg 1975 undOrtegay Gasset 1978b ). Helmuth Plessner dagegen sah den 
Menschen zwar ebenfalls auf Technik angewiesen, doch vertrat er eben nicht 
jene kompensatorische Vorstellung von der Technik, sondern sah sie allge­
mein als Form, mittels derer sich der Mensch als Mensch entfalte: "Gesell­
schaft ohne Technik und Zivilisation ist nicht möglich, Technik im weitesten 
Sinne genommen" (Plessner1972: 37). 

32 So auch Gehlen. Radikalisiert wird die These von der Technik als Organersatz 
aber bei Viiern Flusser, der die menschlichen Körper zunehmend verküm­
mernd sieht (vgl. Flusser 1992: 144ff.). Bei Ernst Kapp (vgl. Kapp 1978) hin­
gegen - dem prominenten Vertreter der Theorie von der Organverlängerung 
und wohl dem ersten, der sich ausdrücklich an einer "Technikphilosophie" 
versuchte - entwickelt sich Technik, wie bei Paul Alsberg und Hugh Miller, 
allmählich als Folge luxurierender Bedingungen: "Solange der Mensch ohne 
Waffen den reißenden Tieren gegenüberstand, mußte er ihnen an Stärke des 
Gebisses und der Nägel, an Faust- und Armkraft, wie an affenartiger Ge­
schwindigkeit ebenbürtig sein" (ebd.: 35), dann aber trat allmählich zu"[ ... ] 
der Erschaffung von Mitteln, berechnet auf Schutz und Sicherheit, sowie auf 
annähernde Behaglichkeit des Daseins und dadurch sich steigemde geistige 
Thätigkeit [ ... ] die zu ungewöhnlicher Anstrengung und Kraftäußerung nicht 
mehr genöthigte Physis ins Gleichgewicht" (ebd.: 36). Nun verlängere der 
Mensch - dies ähnelt wiederum sehr den Plessner' sehen Überlegungen -
seine Organe in seine Umwelt hinein, er bildet seinen eigenen Körper in seine 
Umwelt hinein und erkennt sich dann schließlich darin"[ ... ] als Resultat ei­
nes Processes, in welchem das Wissen von einem Aeußem zu einem Wissen 
von einem Innem umschlägt" (ebd.: 23). Wenngleich die Kappsehe Technik­
philosophie den Ansprüchen einer "modernen", erst recht einer "symmetri­
schen" Anthropologie insgesamt nicht gerecht zu werden vermag, bedeutet 
die Kompensationsthese doch vor dem Hintergrund der Kappsehen Theorie 
noch einen Rückschritt in der Geschichte der philosophischen Anthropologie. 

33 So heißt es bei Karl Marx: "Die Freiheit in diesem Gebiet kann nur darin 
bestehen, daß der vergesellschaftete Mensch, die assoziierten Produzenten, 
diesen [ ... ] Stoffwechsel mit der Natur rationell regeln, unter ihre gemein­
schaftliche Kontrolle bringen, statt von ihm als von einer blinden Macht be­
herrscht zu werden" (Marx 1970: 828). 

180 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

üben vennögen.34 Der historische Charakter der Technik als Form, ihre 
Historizität, ihr Entstehungszusammenhang gerät in dieser Perspektive 
jedoch nicht in den Blick. 

In der vorliegenden Arbeit aber wird das Werkzeug ebenfalls als sym­
bolische Form zu begreifen versucht, als eine Erweiterung der immer schon 
vonstatten gehenden Wechselwirkung und relativen Stabilisierung von 
Formen mit dem übergreifenden Ziel der Sicherung der Form-Umwelt-Un­
terscheidung. Auch vermittels des Werkzeuges werden Formen in einer 
Raum-Zeit-Stelle hervorgehoben (vgl. Gehlen 1986a: 90). Ebenso gilt für 
das Werkzeug, wie für alle anderen relativ stabilisierten Formen, dass es 
nicht "plötzlich" auftritt, sondern immer schon in allen anderen Formen an­
gelegt ist, sich jedoch immer deutlicher von diesen- vermittelt über die von 
ihm in besonderer Weise geschaffenen Formung der Umwelt- absetzt und 
irgendwann dem Menschen als eigenständige, beobachtete Kategorie "auf­
fällt". Wie Nonnen sich schon im Spiel abzeichnen (vgl. Claessens 1993: 
146f., auch Mead 1987: 419-429), so ist das Werkzeug schon in jeder Tä­
tigkeit des Tieres angelegt, dass seine Klauen benutzt, um seine "Homö­
ostase" herzustellen, sein "Aequilibrium" zu erreichen. Jedes Leben, so 
ließe sich mit Ernst Jünger sagen,"[ ... ] hat die Technik, die ihm angemes­
sen, die ihm angeboren ist" (Jünger 1964: 82), es gibt nicht die Technik an 
sich, sie ist, so Oswald Spengler, eine Taktik des Lebens an sich,"[ ... ] die 
Taktik des ganzen Lebens. Sie ist die innere Form des Verfahrens im 
Kampf, der mit dem Leben selbst gleichbedeutend ist" (Spengler 1931: 7, 
Hervorhebung im Original).35 Schon gar nicht eignet sie sich daher als Ab­
grenzungskriterium des "Homo faber" vom Reich der Tiere. 

Mittels des Werkzeuges als ebenfalls erst stabilisierter Form zieht der 
Mensch selbsttätig Trennungen wie Verbindungen und Verknüpfungen in 
ungeschiedene Ganzheit erster Ordnung ein, so wie er mittels aller von ihm 
selbst stabilisierten, objektivierten Formen weitere Ordnung aufbaut (vgl. 
Cassirer 1953a: 251). So entdeckt der Mensch mittels des Werkzeugs 
nichts, was nicht schon vor seiner Verwendung "technisch" geformt war, 
und doch schafft das Werkzeugkraft seiner eigenen Funktion Formen, de­
ren Bedeutung erst in diesem Akt relativ stabilisiert und gegen andere For­
men abgegrenzt werden, die sich also durch die spezifische Wirkweise des 
Werkzeuges von anderen Formen unterscheiden. Das Werkzeug ist also 
niemals allein Mittel zur Verwirklichung von spezifizierten Zwecken, im-

34 Einige Quellenhinweise verdanke ich hier Susanne Fohlers insgesamt so 
hilfreichen Übersicht über Techniktheorien (vgl. Fohler 2003: 104). 

35 Dort heißt es weiter: "In Wirklichkeit ist die Technik uralt. Sie ist auch nichts 
historisch Besonderes, sondern etwas ungeheuer Allgemeines. Sie reicht weit 
über den Menschen zurück in das Leben der Tiere, und zwar aller Tiere" 
(Spengler 1931: 7, Hervorhebung im Original). 

181 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

mer wirkt es selbst konstitutiv am Prozess der symbolischen Durchgliede­
rung der Wahrnehmungswelt mit. Das Werkzeug ist ein Mittel des Ent­
bergens von Formen, so wie alle Technik eine Weise des Entbergens ist, so 
wie schließlich alle Formung der Wahrnehmungswelt Technik ist. Oben 
wurde der Terminus der symbolischen Form eingegrenzt, indem gesagt 
wurde, symbolische Formen verwiesen über sich hinaus, sie symbolisierten 
lediglich, was sie verbergen, ohne zu sein, was sie offen zeigten. Dies gilt 
für alle Technik (vgl. auch Clausen 1988: 94-105): Alle Technik verbirgt 
zugleich, während sie zeigt. Mit den Worten Heideggers: Technik ist eine 
Weise des "Entbergens", dabei "west" sie in der "Unverborgenheit" (vgl. 
Heidegger 1976: 13). Sie entbirgt, sie bringt Formen aus dem unbestimmten 
Hintergrundrauschen hervor, sie schöpft also, sie ist poietisch (vgl. dazu 
ebenfalls Heidegger ebd.: 12), während sie doch nie den Zusammenhang 
mit dem Unverborgenen (also dem unbestimmten Ganzen der ersten Um­
welt, von der sich zu Unterscheiden erster Lebensauftrag ist) trennt, aus 
dem heraus sie die Formen entbirgt. Technik auf diesem Niveau ist insofern 
stets "Sozialbeziehung" (Volker von Borries)36

: Während sie neue Formen 
schöpft, zieht sie stets einen Ariadnefaden hinter sich her, der alle Formen 
mit dem "Auftrag zum Überleben" der Gruppe verbindet, also alle mitein­
ander in diesem Auftrag vereint. 

Die mechanische und geistige Funktion des Werkzeuges 
Die Technik ist also die allgemeine Form des Entbergens, der symbolischen 
Durchformung und relativen Stabilisierung der Wahrnehmungswelt, das 
Werkzeug ist eine Technik, eine Weise der Formung, die sich erst für den 
modernen Beobachter von anderen "Techniken", von anderen Weisen der 
Durchformung der Wahrnehmungswelt deutlich unterscheidet. Das Werk­
zeug als derart beobachtete, abgegrenzte Form vermag stärker als andere 
Handlungen die Objektwelt zu fixieren, weil es in besonders "effizienter" 

36 V gl. hierzu die nach wie vor lesenswerte und für die Techniksoziologie, die 
zum Zeitpunkt des Erscheinens seines Buches als Disziplin noch gar keine 
Form angenommen hatte, in mancherlei Hinsicht bis heute vorbildliche So­
ziologisierung der Technik durch Volker von Borries (1980). In einer Fußnote 
kritisiert Jost Halfmann das Buch von Borries als"[ ... ] stark der industrieso­
ziologischen Sichtweise auf Technik verhaftet. Sie [ ... ] [geht, M.V.] noch 
nicht über die Marx-Weber-Tradition hinaus, in der Technik als Rationalisie­
rungs- und Herrschaftsinstrument gedeutet wird, d.h. also primär die Instituti­
onalisierung ungleicher Handlungschancen in oder durch Technik betrachtet 
wird" (Halfi:nann 1996: 11). Dem kann hier nicht zugestimmt werden, beruft 
sich der Autor doch ganz wesentlich auf den figurationstheoretischen Ansatz 
Norbert Elias', was ihn insgesamt in eine andere Richtung fuhrt als Marx und 
Weber (Technik wird eben selbst als sozialer Prozess begriffen) noch kann 
ihm eine industriesoziologische Blickweise vorgehalten werden, hat er diese 
doch im Untertitel des Buches angekündigt. 

182 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Weise das ilnn sich bereits vorgeformt bietende "Material" hinsichtlich be­
stimmter in ihm schon angelegter Möglichkeiten umarbeitet, aus ihm noch 
gezielter Formen "herausholt". Kategorisch aber unterscheidet sich das 
Werkzeug nicht von allen bisher erwähnten Formen, weil es wie alle ande­
ren auch, nicht einfach "da" ist und hinsichtlich selbst gesetzter Zwecke zur 
Anwendung gebracht wird. Auch das Werkzeug dient niemals einfach der 
"[ ... ] Bewältigung und Beherrschung der Außenwelt, die hierbei als ein 
fertiger, einfach gegebener ,Stoff anzusehen wäre, sondern mit seinem 
Gebrauch stellt sich für den Menschen auch erst das Bild dieser Außenwelt, 
dieser geistig-ideellen Form her" (Cassirer 1953b: 256f.). 

Das Werkzeug steht immer schon in einer unauflöslichen Korrelation 
mit dem von ihm "Behandelten", ihm entspricht neben der sich zunehmend 
abzeichnenden "mechanischen Funktion" von Anbeginn auch eine "rein 
geistige" Funktion im Prozess der Stabilisierung der symbolischen Form 
des Menschen (vgl. ebd.: 256). Das Werkzeug stabilisiert Handlungsfolgen, 
indem es bestimmte Vorgänge festhält und Handlungsfolgen auf ebenfalls 
wiederkehrende Sachlagen relativ fest "koppelt". 

Gehlen hatte von Gewohnheiten gesagt, dass sie vom Aufwand "impro­
visierter Motivbildung" entlasten, weil sie selbst nun sozusagen Appellcha­
rakter annehmen, denen eindeutige Handlungen zugeordnet sind (vgl. 
Gehlen 1986a: 23). Solche "Schaltkreise" bzw. Handlungsfolgen bildet 
auch das Werkzeug aus. Diese Verfestigung von Handlungsfolgen ist eben 
kein besonderes Charakteristikum des Werkzeuges sondern aller Formen, 
die immer erst Welt konstituieren und damit auch das gesamte System rela­
tiv stabilisierter Bedeutungen beeinflussen, also gleichsam rückwirkend 
ihre eigenen Grundlagen uminterpretieren, nachdem sie selbst "objekti­
viert" sind. Gewohnheiten wirken ebenso wie das Werkzeug auf die Um­
welt beruhigend, immer aber auch zugleich Komplexität erhöhend, beide 
Formen grenzen Formen relativ stabil gegen andere ab und machen dabei 
neue Zusammenhänge ersichtlich. Je stereotypisierter dann eine Gewohn­
heit, eine "werkschaffende" Handlung, oder auch eine Gefühlslage wird, 
umso deutlicher kann sie als Form selbst zum "Gravitationszentrum", zum 
"Attraktor"37

, zum "Wegweiser" (vgl. ebd.: 40f.) bzw. zum "Vektor" (vgl. 
Cassirer 1975: 150) werden, zum Bedeutungskern, der die Bedeutung ande­
rer symbolischer Formen entsprechend stärker zu beeinflussen vermag und 
dabei den Aufbau wieder komplexerer Formen in einer bestimmten Rich-

37 Der Begriff des Attraktors wird hier sehr frei nach Gregoire Nicolis und Ilya 
Prigogine verwendet, die damit eine klar erkennbare Struktur bezeichnen, die 
ein System bestrebt ist, einzunehmen. Attraktoren sind also gewissermaßen 
Anziehungspunkte, die sich über die Zeit hinweg relativ stabil erhalten, die 
also Umweltvariationen (über- und unterkritische Zustände) bis zu einem ge­
wissen Maß ausgleichen (vgl. Nicolis/Prigogine: 1987, insbes. 103ff.). 

183 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

tung kanalisiert. Jeder Stabilitätsgewinn bedeutet also immer zugleich Vari­
abilität auf einem veränderten Niveau. 

Der provisorische Charakter jeder technischen Stabilisierung 
Die Stabilisierung von Formen im Gruppenzusammenhang geschieht ganz 
allgemein vermittelt über die Darstellung bzw. den Ausdruck (vgl. Gehlen 
1986a: insbes. 54-59, auch 155f). Formen erlangen relative Stabilität, wenn 
sie Beobachtern als etwas Beobachtbares gegenübertreten, sie ihm darge­
stellt werden und sie somit losgelöst aus ihrer Raum-Zeitstelle den aktuel­
len Moment ihres Entstehens überdauern. Für den Gruppenzusammenhang 
erwächst aus dieser Bedingung die zentrale Bedeutung kultischer Handlun­
gen. Mittels der Technik des Rituals etwa werden Formen im sozialen 
Raum auf relative Dauer gestellt, können Kommunikationszusammenhänge 
der Vergänglichkeit enthoben, können ganze Verhaltensabläufe, etwa bei 
der Jagdvorbereitung, tradierbar gemacht werden. Im mythischen Denken, 
in dem alles noch mit allem in unmittelbarer Verbindung steht, jeder Zu­
stand in jeden beliebigen anderen überführbar ist und alles durch alles be­
einflussbar ist, ziehen sich allmählich mit der Stabilisierung kultischer 
Handlungsfolgen zunehmend bestimmtere und den Moment überdauernde 
Kausalitätsketten ein. Die unvermittelt magische Form der Beeinflussung 
drängt über ihre Äußerungen, ihre Verobjektivierungen, auf eine Strukturie­
rung und Formung alles sinnlich Wahrnehmbaren. 

Diese "neue Ordnung" selbst lässt nunmehr einzelne Bereiche von an­
deren dauerhafter unterschieden erscheinen, was wiederum zur Stabilisie­
rung der zur Beeinflussung dieser Bereiche geeigneten kultischen 
Handlungsfolgen, der Kausalitätsvektoren, drängt. Der kultische Ausdruck 
setzt vom Ganzen hervorgehobene Bedeutungszentren ab, denen nunmehr 
von der sich stabilisierenden Gruppe und dem sich stabilisierenden Ich dau­
erhaft Aufmerksamkeit zuteil wird. "Die Allmacht des bloßen Wunsches" 
(vgl. Cassirer 1953b: 256) wird zunehmend gebrochener, es zeichnen sich 
immer deutlicher Wege und Bedingungen ab, die eingehalten werden müs­
sen, um einen Zweck zu erreichen. Das Werkzeug etwa drängt auf die 
Wahrnehmung bestimmter Wirkungen, die nun auch gezielter angesteuert 
werden. Evokationen, dann Sprache drängen irgendwann auf die W ahrneh­
mung der Tatsache, dass aufbestimmte Äußerungen bei anderen wiederhol­
bare Reaktionen hervorgerufen werden können. Das gezielte Hervorholen 
eines bestimmten Zweckes durch gezielten Mitteleinsatz ist also immer 
schon in allen Formen angelegt. 

Instrumentelle Formen - wie alle Formen -weiten sich, sofern sie sich 
als viabei erweisen, aus, lassen andere Möglichkeiten offensichtlich wer­
den, reduzieren und erhöhen Komplexität zugleich, indem sie Abläufe zu 
eigenständigen Formen "sympathetisch" zusammenfügen. Wie bei allen 

184 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

anderen symbolischen Formen bleibt aber der Zusammenhang von Mit­
teleinsatz und Wirkung eingebettet in das System aller symbolischen For­
men, er bildet ein Teil des Ganzen. Gerade weil im mythischen Denken 
noch alles mit allem beeinflussbar ist und alles jederzeit alles beeinflussen 
kann, muss jede "instrumentelle" Handlung, die sich als eigenständige 
Form stabilisiert, ständig auf ihre tatsächlichen Wirkungen in alle Richtung­
en überprüft werden. Ihre tatsächliche Bedeutung variiert je nach dem Zu­
sammenhang, aus dem heraus sie eingesetzt wird und je nach den Folgen, 
die sie hervorruft, entsprechend bleiben die Radien dieser Kausalitäts-Vek­
toren begrenzt. Alle Verkopplungen, die zwischen den Formen vorgenom­
men werden und aus ihnen neue bilden, bleiben auf Dauer "provisorisch", 
erst die Zeit wird darüber entscheiden, ob die Form insgesamt vorteilhaft 
wirkt, ob sie weiterhin provisorisch beibehalten, verworfen oder neu arran­
giert wird. Selbst der positive Fall hebt diesen provisorischen Charakter 
niemals ganz auf, weil nie gewusst werden kann, was die Zukunft bringt. 
Das mythische Denken kennt nicht die Kategorie der Unveränderlichkeit, 
den Ausschluss der Möglichkeit, dass die Formen vor einem insgesamt of­
fenen Horizont der Möglichkeiten mehr sein könnten, als sie dem Beob­
achter "rational" erscheinen. Damit bleibt immer alles möglich, was 
wiederum bedeutet, dass auch das Schlimmste nicht den Zusammenhang 
des Ganzen in Frage zu stellen vermag, es nicht entsetzt, es führt lediglich 
zur Umgestaltung, nicht zum Zusammenbruch des Gesamtsystems.38 Das 
mythische Denken kennt also die Unterscheidung von Risiko und Gefahr 
im oben genannten Sinne nicht, es "rechnet" immer mit Allem - gerrau ge­
nommen rechnet es gerade nicht: Es gibt im Mythos nichts, was nicht ge­
schehen kann. 

Werkzeug und Sprache- Techniken des Überlebens 
Für Dieter Claessens ist das Werkzeug das "fehlende Glied" zwischen dem 
"nichtspezialisierten Wesen" Mensch und einer Umgebung, die Anpassun­
gen erfordert (vgl. Claessens 1970: 84). Werkzeug und Mensch haben 
einander wechselwirkend hervorgebracht: Ohne das Werkzeug kein "mo­
derner" Mensch, ohne den Menschen keine ihm angemessene und eigene 
Art des Werkzeuges. Durch das Werkzeug hält sich der Mensch die Welt 
"vom Leibe", bringt er Umwelt auf Distanz. Diese Distanz schafft Über-

38 Dazu Kurt Imhof und Gaetano Romano: "Wenn im magischen Ritus das 
,Ganze' gelebt werden kann, dann verliert selbst der Tod seinen endgültigen 
Charakter: Er ist nur eine andere Form der Existenz innerhalb des Stammes­
universums. Im Mythos können die Risiken einer unbeherrschten Natur bzw. 
alle Koniingenzen in der Daseinsform archaischer Gesellschaften keinen 
prinzipiell angsterfüllenden Charakter erhalten [ ... ]" (Imhof/Romano 1996: 
23, Hervorhebung im Original). 

185 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

sieht, schafft Formen, und so kann der Mensch sich der Umwelt aus­
wählend zuwenden. Komplexität wird reduziert, doch entsteht gleichzeitig 
neue Komplexität. Mit dem vollen, stabilen Erreichen der Ebene der Kör­
perausschaltung durch Werkzeugnutzung trete 

"[ ... ] die Welt mit Fragen auf ein zur Antwort wenig vorbereitetes Wesen zu, 

zwingt es zum träge-allmählichen Herausarbeiten jenes Äquivalents für den nicht 
mehr notwendig körperlich zu begreifenden Gegenstand, nämlich der ihn symbo­

lisierenden Sprache, in der zum Wort wird, was nicht mehr ergriffen zu werden 
braucht! Das Wort wird damit das ,zweite Werkzeug', vermittels dessen Natur­
nun aufhöherer Distanz- bewältigt werden kann" (ebd.: 85). 

Das Wort als "zweites Werkzeug" bearbeite, so Arnold Gehlen, die Welt, 
ohne sie auch noch "körperlich" verändern zu müssen, das "erste Werk­
zeug" bearbeite die Welt hingegen "körperlich", so etwa wenn ein Stein be­
hauen wird. Die Handlung des Behauens hole aus dem Stein seine Eignung 
zur bestimmten Verwendung heraus, die zuvor schon einmal irgendwie als 
solche festgestellt wurde, so wie eine Vielzahl an zumindest erahnten Abs­
traktionen zwischen Bedürfnis und Erfüllung in der Handlung "zu Tage" 
treten, die dann in weiteren Handlungen selbst stabilisiert werden können 
(vgl. Gehlen 1986a: 11f.). So bringe der "Einsatz" der Form des Werkzeug­
gebrauchs es mit sich, dass ein Verhältnis zum "Material Gestein" ebenso 
entsteht wie zur Größe oder zum Gewicht, so Claessens (vgl. Claessens 
1993: 145). Gehlen bezeichnet daher die paläolithischen Werkzeuge gar als 
"steinerne Begriffe", die Bedürfnisse und Gedanken des Menschen mit den 
vorgefundenen Sachbedingungen zusammenschließen (vgl. Gehlen 1986a: 
12). 

Diese Unterscheidung, dass also das Werkzeug sich auch an der kör­
perlichen Beschaffenheit von Gegenständen abarbeite, wohingegen die 
Sprache die Welt durch das bloße Wort bearbeitet, greift allerdings auf die 
ontologische, ja gerade zu überwindende Differenz zwischen real existie­
rendem und bloß ideellem Sein zurück. Der Stein ist ebenso sehr und 
ebenso wenig real und unabhängig vom Beobachter existierendes Objekt 
wie das Wort, das im Raum steht oder der Tanz, der die Gruppenmitglieder 
miteinander verklammert und zahlreiche weitere "Funktionen" ausfüllt, die 
sich dem Beobachter verbergen. Nur ist die Form des Steines symbolisch 
schon viel länger dem Wahrnehmungsraum des einzelnen Menschen "ge­
geben", besser: in ihm gewachsen und in ihm stabilisiert als das Wort, das 
sich zudem deutlicher und offensichtlicher verändert als der Stein. Der 
Stein ist also abermals nur wesentlich stabilisierter als das Wort, beide aber 
bleiben symbolische Formen, Geistesprodukte also. Entsprechend müsste 
die Unterscheidung von Werkzeug und Sprache woanders ansetzen, will 

186 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

man nicht gänzlich auf diese Unterscheidung verzichten, die doch offenbar 
für den modernen Beobachter, der seine eigenen Konstitutionsbedingungen 
zu begreifen versucht, von großer Bedeutung ist. Wie alle symbolischen 
Formen stabilisiert Sprache Formen, so auch das Werkzeug. Beide Formen 
ziehen in die Umwelt neue Grenzlinien ein, so wie sie neue Zusammen­
hänge herstellen und andere umformen. Allein in ihren symbolischen Fol­
gen unterscheiden sich beide Formen voneinander, nämlich in strikt 
relationaler Hinsicht. Die Technik des Werkzeuges übt in dem durch­
strukturierten und umfassend stabilisierten Wahrnehmungszusammenhang 
des Menschen einen anderen Einfluss aus, in welchem sie selbst zu einer 
hochgradig stabilisierten Form geronnen ist, als die Sprache. Beide Formen 
nehmen im System aller Formen prozessual eigene Positionen ein, wenn 
erst einmal eine gewisse dauerhafte Ordnung etabliert ist. Das Werkzeug 
wird dann zum Mittel insbesondere in der Auseinandersetzung mit hoch­
gradig stabilisierten Formen, während die Sprache in weniger verfestigte 
Zusammenhänge deutlicher einzugreifen, diese umzugestalten vermag. Da 
aber die frühe Form des Mythos über strikte Grenzziehungen und gänzlich 
stabile Formen noch nicht verfügte, müssen Sprache und Werkzeug inner­
halb des mythischen Denkens noch auf einer ununterscheidbaren Ebene, 
eben als Techniken des Lebens begriffen werden, als selbst erst relativ sta­
bilisierte Formen, mittels derer Gesellschaften ihre Form gegenüber ihrer 
Umwelt verteidigen. Insofern können Sprache und Werkzeug gleicher­
maßen "Techniken des Lebens" genannt werden, kann die Sprache ohne 
weiteres als Werkzeug, das Werkzeug wiederum als symbolische Form be­
zeichnet werden, zwischen ihnen besteht kein qualitativer bzw. kein katego­
rischer Bruch. 

Sprache 

Eine Beschreibung des Prozesses der Sprachentwicklung und seiner Be­
deutung für den allgemeinen Prozess der Entwicklung der menschlichen 
Formen vermag Grundlegendes zur Klärung der Bedeutung der Kategorie 
der symbolischen Form für eine Katastrophensoziologie beizutragen, denn 
anhand der Sprache zeigt sich viel deutlicher noch als an der Werkzeug­
Kategorie die Notwendigkeit, die Formen immer auch als symbolische zu 
denken, die den Beobachter stets schon mit seiner Umwelt verschränken, 
lange bevor Bewusstsein diesen Zusammenhang zu reflektieren beginnt. 
Die Modeme meint, Welt sprachlich begreifen und schließlich kontrollieren 
zu können. Sie macht sich dabei aber keinen hinlänglichen Begriff des Cha­
rakters von Sprache, sie vergisst, dass der Begriff selbst nicht ist, was er zu 
sein vorgibt; vielmehr denkt sie den Begriff nur mehr exakt, während er 
doch als Technik des Überlebens - wie alle Technik - gerade nicht exakt 

187 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

sein kann. Sprache verklammert seit ihren Anfängen nicht bloß Menschen 
untereinander, sondern den Menschen als Gattung mit seiner Umwelt; 
Sprache ist der Ausdruck dieser sozialen Verklammerung, nie lässt sie sich 
auf ein Einzelnes zurückführen. Den Begriff aber exakt zu denken, heißt, 
ihn auf ein Einzelnes zu reduzieren, heißt zu glauben, die Sache an sich 
begriffen zu haben. Glaubt man die Sache erst einmal derart begriffen, kann 
sich der Alltag anderen Dingen zuwenden, das aber heißt, sich nicht mehr 
ständig von neuem um die Verklammerung des Menschen mit seiner Um­
welt zu bemühen. Der Gedanke, es mit einer Sache an sich zu tun zu haben, 
war dem frühen Menschen fremd, als Sprache für ihn zu einer herausragen­
den Überlebenstechnik zu werden begann. 

Der Prozess der Stabilisierung sprachlicher Formen 
Anzunehmen ist nun schon ein physiologisch und psychisch hochgradig 
aufnahmebereiter Mensch, der sich von der geistigen Ausstattung des mo­
dernen Menschen nur geringfügig unterscheidef9

. Der Prozess der For­
mung der W ahmehmungswelt ist bereits umfassend im wahrsten Sinne des 
Wortes, die Welt ist als relativ bestimmtes wie zugleich relativ unbestimm­
tes Ganzes (i.S. sekundärer Ganzheit) schemenhaft gegeben, alle Wahr­
nehmung wird in dieses System an einen zwar variablen, aber dennoch 
relativ stabilisierten Platz, weiterhin "vorbewusst", eingeordnet. Diese 
Ganzheit ist erreicht, weil der unbestimmte Hintergrund selbst in irgendei­
ner Form, nämlich als Hintergrund der Gruppenumwelt, relativ bestimmt 
ist. Hat der Mensch einmal dieses Niveau erreicht, auf dem Komplexität be­
reits derart organisiert ist, dass überlebensnotwendige "Welt" auf immer 
"grobförrnigere Stabilitätszentren" reduziert ist, von denen aus die Wahr­
nehmung immer selektiver, d.h. auch luxuriöser ausgehen kann, dann kann 
man mit Dieter Claessens sagen, dass alle "[ ... ] Gegenstände, Zustände und 
Prozesse beginnen, Kommunikationen mit ihm aufzunehmen."40 Sie treten 
ihm nun zunehmend übersichtlich, vorgeordnet entgegen, damit aber auch 
schon mit Bedeutungen aufgeladen, die selbst immer bestimmter Anforde­
rungen stellen. Der Mensch lässt sich nun mit seiner gesamten Persönlich­
keit auf den Zweig ein, den er abzubrechen versucht, der sich ihm 
widersetzt usw. und ruft dabei die gesamten Qualitäten des ihm nun relativ 
bestimmten Gegenstandes auf, die ihn zur Reaktion auffordern (vgl. 
Claessens 1993: 118). 

39 Allerdings unterscheidet sich dieser frühe Mensch in seiner Art des Weltzu­
ganges von dem modernen Menschen grundlegend. 

40 Claessens 1993: 116. Dazu abermals auch Emile Durkheim: "Dinge und 
Menschen reden gewissermaßen miteinander, verstehen sich und harmonieren 
aufnatürlich Weise" (Durkheim 1984: 207). 

188 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Diese Ordnung der Wahrnehmungswelt ist möglich geworden, weil der 

Mensch synchron zu dieser Ordnung ein adäquates Bewältigungsrepertoire 

an symbolischen Formen entwickelt hat, er ist, mit dem Begriff von 

Humberto R. Maturana und Fracisco J. Valera strukturell mit seiner Um­

welt verkoppelt (vgl. MaturanaNalera 1987: 85, auch 105f. und 113).41 Die 

Welt tritt ihm nicht unvorbereitet in ihrer Ausdruckshaftigkeit gegenüber, 

sondern allmählich in einem immer schon laufenden Prozess. Der Sprache 

liegt schon vor ihrem "Erscheinen" eine "Grammatik des Instinktes" zu­

grunde, auf dem sie "sicher" aufbaut und deren Formen sie fortsetzt:42 

Sprache ist zunächst noch ganz "sensomotorische Aktion" (vgl. Gehlen 

1993: 279), als Mimik, Gestik, Zögern, Verdecken, Verstellen, Täuschen 

vorsprachliches Tuscheln oder Flüstern (vgl. Claessens 1993: 158) wächst 

sie "[ ... ] wahrhaft organisch aus dem Unterbau menschlichen Sinnes- und 

Bewegungslebens heraus" (Gehlen 1993: 281, Hervorhebung im Original). 

Schon lange bevor Phänomene zu einer begrifflichen Form finden, haben 

sie in der gesamten Organisationsform des Menschen ihre Form gefunden43
, 

die dann wohl zuerst rein evokativ als ausrufendes Symptom für etwas, als 

Warnruf oder Appell, später dann als Kommando, Aussage, Frage und Mit-

41 Diese Arbeit widmet sich in weiten Teilen der detaillierten Untersuchung die­
ses Prozesses der strukturellen Kopplung, doch wird der Begriff deshalb hier 
nur andeutungsweise verwendet, nur die Nähe zu diesem markierend, weil er 
m.E. als Schlagwort mehr verbirgt, als anzeigt. Der Begriff der strukturellen 
Kopplung müsste hier die ganze Entwicklung bis hin zum modernen 
Menschen bezeichnen, solange der Mensch noch nicht untergegangen, ge­
scheitert ist. Er ist strukturell mit seiner Umwelt verkoppelt, solange er 
existiert. Entscheidend ist vielmehr die Frage, wie diese strukturelle Kopplung 
sich gestaltet und wie sie beschrieben werden kann, ohne sie zu rationalisieren 
und damit zu einem "natürlichen" Phänomen unter anderen zu degradieren. 
Strukturelle Kopplung ist auf Bedingungen angewiesen, auf die Fähigkeit zur 
Abstimmung von Form und Umwelt, ihre objektive Beschaffenheit aber lässt 
sich nicht bestimmen, ganz sicher nicht einfach mit dem für sich stehenden 
Objekt-Begriff "strukturelle Kopplung", annäherungsweise allerdings mit 
dem Begriff der strukturellen Kopplung als symbolische Form, die etwas be­
deutet, deren Bedeutung sich aber letztlich einem Beobachter vorenthält. 

42 Die Sprache setzt sich also auf jene "formalen ,noch' wirksamen Strukturen 
bestimmter Organisationsniveaus der Entwicklung zum Menschen hin [auf, 
M.V.]. Solche Strukturen wären aus dem emotionalen Erlebnisgrund tieri­
scher und menschlicher Vergangenheit ableitbar", so Dieter Claessens (1970: 
143). 

43 Nach Dieter Claessens ist die Form schon im "Großhirn" angelegt, bevor sie 
dann zum sprachlichen Ausdruck gelangt. Dieses Verständnis ist jedoch irre­
führend, es suggeriert das Vorhandensein sprachlicher "Zentren" im Hirn, die 
in irgendeiner Weise wiederum substantialistisch zu lokalisieren wären. Dem 
ist gerade nicht so, die Form ist im Gesamtsystem der symbolischen Formen 
angelegt, eben in dem komplexen Ineinander des Organisationsganzen (vgl. 
Claessens 1993: 158). 

189 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

teilung, noch später als Beschwörung und Ansprache zur sprachlichen Form 
wird (vgl. Claessens 1993: 141). 

Oben wurde gesagt, dass schon die Wahrnehmung des Tieres eine 
Formwahrnehmung ist, auch das Tier nimmt nicht objektiv-dinglich in 
seiner Umwelt Vorhandenes wahr, es grenzt Formen aus dem Gesamtzu­
sammenhang ab, indem es sie bedeutungsvoll auflädt. In allem Werkzeug­
handeln findet sich dieser Prozess wieder, dass in kommunikativem 
Umgang, in der Handlung, Bedeutungszentren geformt werden, sich relativ 
stabilisieren und damit Übersicht stiften. Dabei geht der ganze potenzielle 
Gehalt auch noch der entferntesten, noch gar nicht absehbaren Verwen­
dungsmöglichkeiten der Form in diese ein, sie bleibt daher symbolisch, 
über sich selbst in einem jeweils bestimmten Moment hinausverweisend. 
Umgekehrt reichen dann Andeutungen, um die Form als solche zu erfassen: 
"Wenn uns Vorderseiten, Schatten, Glanzlichter genügen, um z.B. einen 
schweren, metallischen, runden Gegenstand anzudeuten, so stecken in die­
ser hochkonzentrierten Symbolik lange Übungserfahrungen, Umgangsvoll­
züge und Lernleistungen" (Gehlen 1993: 49, Hervorhebung im Original). 

Die Sprache lässt nun diese schon sensornotorisch vollbrachte Leistung 
noch einmal "konzentriert" geschehen, indem die Lautbewegung selbst 
schon unmittelbar das Symbol erschafft, "[ ... ] den gehörten Laut, den es, 
mit der Sache umgehend, von ihr her empfängt - es empfindet also zugleich 
sich selbst und vernimmt die Sache" (ebd.: 50), so Gehlen. Der Ausdruck 
schafft also ein sinnliches Gegenüber, an dem sich der "Geist" nun orientie­
ren und stabilisieren kann. Durch die "Unterscheidung und Sonderung, die 
Fixierung gewisser Inhaltsmomente durch den Sprachlaut" wird die Spra­
che zu einem der "geistigen Grundmittel", zu einer bedeutenden symboli­
schen Form, die den Prozess der relativen Stabilisierung der Formen 
bedeutend beeinflusst. Doch führt sie nur fort, was in aller symbolischen 
Formung schon angelegt ist, nämlich die zugleich übersichtlichere, wie 
komplexere, also unübersichtlichere, weiterhin flexible aber auch stabili­
sierte, also gegenüber früheren Organisationsformen vollkommen andere 
und dennoch strukturell äquivalente Organisation der Aufrechterhaltung der 
Form gegen die Umwelt. Durch die Sprache, wie durch alle anderen sym­
bolischen Formen wirkt der Nomos, die Vorgabe, der Auftrag zum Fort­
bestehen der organischen Form, der "Wille zum Überleben" (Arthur 
Schopenhauer )44

. 

44 So heißt es bei Schopenhauer: "Wenn von den Erscheinungen des Willens, 
auf den niedrigeren Stufen seiner Objektivation, also im Unorganischen, meh­
rere unter einander [sie!] in Konflikt gerathen, indem jede, am Leitfaden der 
Kausalität, sich der vorhandenen Materie bemächtigen will; so geht aus die­
sem Streit die Erscheinung einer höheren Idee hervor, welche die vorher da­
gewesenen unvollkommenerenalle überwältigt, jedoch so, daß sie das Wesen 

190 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Wie alle symbolischen Formen stabilisiert auch die Sprache relativ: 
Eine gedankliche Intention ist erst im Laut relativ fixiert und auf Dauer ge­
stellt, während sie zuvor nur "Bedeutungsblitz" (vgl. Gehlen 1986a: 91) ist. 
Im Gruppenzusammenhang wird die Entwicklung der Sprache hochgradig 
viabel, weil sie den "Bedeutungsblitz" nicht nur für den Einzelnen, sondern 
zugleich für andere ersichtlich fixiert: 

"Als Sprachlaut [ ... ] wird die Intention unmittelbar in das soziale Kontaktfeld 
verlegt, sie bekommt als kursierendes, von allen geteiltes Wort schon Sollgehalt, 
mindestens aber einen Zumutungsgehalt, und in demselben Vorgang wird das 
Wort, als hörbarer Reiz, schon ein möglicher Auslöser für Handlungen" (Gehlen 
1986a: 91). 

Im Gruppenzusammenhang ist eine ungleich höhere Reduktion von Kom­
plexität notwendig und zugleich produktiv, deren adäquates Mittel die 
Sprache ist. Nicht mehr allein für jeden Einzelnen werden nun Bedeutungen 
zu Gewohnheiten, im Gruppenzusammenhang entsteht nun der "soziale 
Raum" als von allen gemeinsam auf relative Dauer gestellter Formenraum, 
als "Gruppenschaltkreis", aus dem heraus zugleich jeder Einzelne seine 
Formen bedeutungsvoll "auflädt", während er zugleich die Bedeutungen in 
diesen Raum einbringt. Dabei stehen Werkzeugverwendung und Sprache in 
einer Linie, beide "ent-äußern" einen Ausdruck, bringen Formen in den Be­
reich des Sozialen ein und stellen es damit relativ, provisorisch auf Dauer. 
Die Darstellung mittels des Gebrauchs von Werkzeugen ist der sprachlichen 
Darstellung jedoch insofern überlegen, so Gehlen, als dass letztere "flüchti­
ger" ist, der sprachliche Ausdruck schnell wieder "verfliege", während der 
objektivierte "Gegen-stand" von größerer Dauer ist. Gehlen zufolge liegt in 
dieser dauerhafteren Fixierung eines Bedeutungsgehaltes die Bedeutung der 

Schrift gegenüber der rein sprachlichen Form,45 und "[ ... ] nur bei dieser 

derselben auf eine untergeordnete Weise bestehen läßt [ ... ]" (Schopenhauer 
1999: 205). "Also aus dem Streit niedrigerer Erscheinungen geht die höhere, 
sie alle verschlingende, aber auch das Streben aller in höherem Grade ver­
wirklichende hervor" (ebd.: 206), "[ ... ] so daß der Wille zum Überleben 
durchgängig an sich selber zehrt und in verschiedenen Gestalten seine eigene 
Nahrung ist, bis zuletzt das Menschengeschlecht, weil es alle anderen über­
wältigt, die Natur für ein Fabrikat zu seinem Gebrauch ansieht, dasselbe Ge­
schlecht jedoch auch [ ... ] in sich selbst jenen Kampf, jene Selbstentzweiung 
des Willens zur furchtbarsten Deutlichkeit offenbart und homo homini Iupus 
wird" (ebd.: 208, Hervorhebung im Original). 

45 Es ergäbe sich vor dem Hintergrund der hier vorgelegten Überlegungen die 
Frage, ob die "Verschriftlichung" des Mythos etwa durch Homer nicht in die­
sem Sinne entscheidend für den Prozess der Stabilisierung der symbolischen 
Formen gewesen sein könnte, fixiert er doch in der Schriftform, was zuvor 
stets mündlich und damit wesentlich dynamischer überliefert wurde, zu einem 

191 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Auffassung der Darstellung versteht man die für alle archaischen Kulturen 
so große Bedeutung der Magie als des Versuches, die Stabilität der Wirk­
lichkeit selbst durch die Form der darstellenden Handlung hindurch real zu 
erreichen[ ... ]" (ebd.: 56, Hervorhebung im Original). 

Gegenüber der darstellenden Form ist die Außenweltstabilisierung in 
der Sprache also flexibler, weil freieres Kombinieren von aus ihrem Um­
weltzusammenhang lösbaren Einzelheiten möglich wird. In der Sprache 
wird dadurch aber auch die Stabilisierung durch "Be-zeichnung" von Be­
deutungen möglich, die sich anderen Darstellungsformen mehr oder weni­
ger entziehen; räumliche Verhältnisse und die Zeit werden bspw. erst 
mittels der Sprache darstellbar (vgl. ebd.: 59).46 Damit bahnt sich stets 
schon die andere Seite der Sprache als Form an: Der gerade aufgezeigte 
Flexibilitätsgewinn wird wieder ausgeglichen, wenn sich das sprachliche 
System selbst durch neue "Kopplungen" neue Bedeutungsmuster zuneh­
mend stabilisiert. Zwar verblasst der Sprachlaut und das von ihm evokativ, 
etwa als Warnruf Bezeichnete, ebenso schnell wieder, wie das, vor dem 
gewarnt wurde, wieder aus dem Blickfeld verschwindet, doch kann eben 
der Warnruf selbst nun bei wiederkehrenden ähnlichen Situationen seine 
Funktion als Warnruf stabilisieren, die sich dann, genauso wie alle durch 
Werkzeuggebrauch stabilisierten Formen, tradieren lässt. 

Die Eingebundenheit des Lautes in den Zusammenhang 
Wie schon in jede symbolische Form ein Horizont möglicher Bedeutungen 
eingeht, der in sich den Verweis auf alle anderen symbolischen Formen 
enthält, aus denen sie selbst ihre Bedeutung bezieht, so geht auch schon in 
die ersten evokativen Äußerungen dieser V erweis ein. Zum Laut gehört von 
Anbeginn eine gerichtete Erwartung auf Erfüllung (vgl. Gehlen 1993: 164), 
als Reaktion aus der angesprochenen Umwelt, auch er bildet also immer 
schon "Schaltkreise" aus dem herausgenommen er seine Bedeutung verlöre. 
Einige dieser "Schaltkreise" von Evokation und mit der Evokation gekop­
peltem Ereignis heben sich gegenüber anderen hervor, sie werden selbst zu 
bedeutenden Formen, zu "Attraktoren", deren Einfluss auf die Organisation 
des Menschen immer bedeutender wird. Dennoch bleiben auch sie einge­
bunden in den Zusammenhang, aus dem heraus sie entstanden sind, auch sie 
beziehen ihre Bedeutung erst aus ihrem "Kontext", ohne den sie ihren 
Formcharakter verlören. 

nun demgegenüber geradezu versteinerten Text. Dieser Gedankengang liegt 
den weiteren Ausführungen zwar heuristisch zugrunde, er kann aber im Detail 
nicht weiterverfolgt werden, dies würde den Rahmen der Arbeit deutlich 
sprengen. 

46 Der Prozess der Stabilisierung der Formen des Raumes, der Zeit und anderer 
bedeutender Formen wird im Gliederungspunkt 5.3 ausführlich besprochen. 

192 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Wenn jeder Sprachlaut also symbolische Formen von ihrem Hinter­
grund abhebt, dann generiert er damit erst das Verständnis, die Bedeutung 
des so Ausgezeichneten. Die Bedeutung von Gebärden und Sprachlauten 
hängt wiederum ab von dem Hintergrund, aus dem sie hervorgegangen 
sind, ihre Bedeutung beziehen sie aus dem Ganzen aller symbolischen 
Formen (also auch der "materiell-objektivierten"), insbesondere aller Ge­
bärde- und Lautformen. Wilhelm von Humboldt sah in der Sprache daher 
das geeignete Mittel, die vermeintliche dualistische Kluft, den "Hiatus" 
zwischen Wahrnehmung und Wahrnehmungsreflexion zu überwinden, da 
beidein ihr eine unmittelbare Einheit bildeten (vgl. Humboldt 1919: 21ff.). 
Der Laut ist Teil des Zusammenhanges aus dem er hervorgeht, er generiert 
dessen Bedeutung, wie der Zusammenhang die Bedeutung des Lautes gene­
riert. Um das "Wesen" der Sprache erfassen zu können, müsse diese daher 
stets in ihrer Genese betrachtet werden, so auch Cassirer. Demnach bleibe 
das 

"[ ... ] Zerschlagen der Sprache in Wörter und Regeln [ ... ] immer nur ein totes 
Machwerk wissenschaftlicher Zergliederung - denn das Wesen der Sprache be­
ruht niemals auf diesen Elementen, die die Abstraktion und Analyse an ihr her­
ausstellen, sondern ausschließlich auf der sich ewig wiederholenden Arbeit des 
Geistes, den artikulierten Laut zum Ausdruck des Gedankens fahig zu machen. 
Diese Arbeit setzt in jeder Einzelsprache je an besonderen Mittelpunkten an und 
breitet sich, von ihnen fortschreitend, nach verschiedenen Richtungen aus - und 
doch schließt zuletzt eben diese Mannigfaltigkeit der Erzeugungen zwar nicht zur 
sachlichen Einheit eines Erzeugnisses, wohl aber zur ideellen Einheit eines in sich 
gesetzlichen Tuns zusammen" (Cassirer 1953a: 104)47 

Jede Sprache generiert ihre eigene Auffassungsweise von Welt, mitjeweils 
spezifischen und nur für sie gültigen Regeln (vgl. ebd.: 124). Bewusstsein 
von Sprache kann somit nicht von seinem Inhalt hergeleitet, sondern allein 
in seiner Genese beschrieben werden, weshalb auch der "Anfang" aller 
Sprachbildung als solcher überhaupt nicht zu bestimmen ist. 

"Aber es ist entscheidend für eine anthropologische Sprachtheorie, daß weder 

Kommunikationen noch Symbolleistungen, weder reflektierte, selbstempfundene 
Aktivität noch auch Intentionen, Hinsichten, Wechsel von Hinsichten usw. der 
Sprache allein zugehören; dies alles sind vielmehr Charaktere der gesamten spezi-

47 "Ihren knappsten und schärfsten Ausdruck erhält diese Gesamtsicht in derbe­
kannten Humboldtschen Formulierung, daß Sprache kein Werk (Ergon), son­
dern eine Tätigkeit (Energeia) sei und daß daher ihre wahre Definition nur 
eine genetische sein könne", so Cassirer weiter (ebd.: 105). 

193 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

fisch menschlichen Wahrnehmungs- und Bewegungsleistungen" (Gehlen: 1993: 
278f., Hervorhebungen im Original). 

Der Aufbau sprachlicher Formen 
Der Aufbau sprachlicher Formen unterscheidet sich nicht kategorisch von 
anderen Formen der Wahrnehmung und der Kommunikation mit der Welt, 
so etwa der Gebärde, sie geht aus bereits erfolgten Formenstabilisierungen 
hervor und ist, wie diese, immer "im Werden". Lange Zeit bleiben die 
Laute eng an sie begleitende Gebärden verknüpft und lösen sich nur lang­
sam von dieser "Fixierung". Mit der allmählichen Trennung von Gebärde 
und Laut kann sichjedoch ein neues Prinzip des geistigen Aufbaus "objek­
tivieren", dem Menschen also selbst als geistige Form gegenübertreten, so 
Cassirer, weil die Gliederung der Laute nunmehr zum Mittel für die Gliede­
rung der Gedanken wird, die Gedanken ein immer differenzierteres Organ 
gewinnen (vgl. Cassirer 1953a: 132). Der Laut gewinnt seine Freiheit in 
dem Zuge, wie er über die bloße Wiederholung hinausdrängt Er wird fähig, 
"[ ... ] als Ausdruck von Beziehungen und formalen Verhältnisbestimmun­
gen zu dienen [ ... ]" (ebd.: 133). Der Laut bringt etwa Dynamik zum Aus­
druck, was die Gebärdensprache noch nicht in dieser Weise vermochte, also 
eine Form, die als solche bislang noch nicht objektiviert, dem Geist noch 
nicht zur "kommunikativen Bearbeitung" gegeben war. 

In der Sprache erhält aber auch das Soziale eine ganz neue Bedeutung 
während zugleich die Sprache in der Gruppe überhaupt zu ihrer besonderen 
Bedeutung kommt; aus der Gruppe heraus bezieht die Sprache den treiben­
den Impuls zu ihrer Entwicklung, die Sprache wiederum gibt der Gruppe 
ganz neue Möglichkeiten an die Hand. Das Soziale erfährt durch die 
Sprachentwicklung eine grundlegende Neuorganisation. Zum Einen stellt 
der "Brutofen" der Insulation das "luxurierende Innenklima", innerhalb 
dessen die Entwicklung des Neokortex ebenso wie die Veränderung der 
Kopfmasse, hier aber vor allem entscheidend auch des Rachen-Gaumen­
Raumes und des Kehlkopfraumes vorangetrieben werden (vgl. Claessens 
1993: 160) Dann aber tritt die"[ ... ] Sprache dem Wesen, das sie spricht, 1. 
als ,es selbst' und 2. als etwas Fremdes gegenüber, wobei diese beiden Di­
mensionen teils verstärkt, teils noch kompliziert werden durch die dritte 
notwendige, daß Sprache auf einen Empfänger treffen muß, der sie versteht 
und der reagieren kann" (ebd.: 140). 

Sprache verklammert immer schon den Einzelnen mit der Gruppe, auf 
welchem Niveau sie auch gedacht wird, zugleich drängt sie aufVerkompli­
zierung der Verhältnisse. Ihre Bedeutung liegt gerade in dieser Verklamme­
rung, sie setzt damit fort, was schon in allen Organisationsschaltkreisen 
angelegt ist, nämlich die relativ flexible, weil immer neu abstimmbare Si­
cherung des erreichten Niveaus. Ihre Bedeutung liegt aber auf der anderen 

194 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Seite auch darin, dass sie neue Probleme aufwirft und neue Verhältnisse 
objektiviert: "Sprachliche Bemühungen sind [ ... ] trotzihrer sinnlichen Er­
fassbarkeit in sich lebhaft und hoch abstrakt. Sie schaffen neue Beziehun­
gen und sind eine neue Beziehung zu anderen und dem Sprecher selbst."48 

Drei Thesen müssen dabei zusammengedacht werden. Einmal die Hypo­
these Ludwig Noires, auf die sich sowohl Arnold Gehlen als auch Ernst 
Cassirer stützen, dass der Sprachlaut "[ ... ] in seiner Entstehung der die ge­
meinsame Tätigkeit begleitende Ausdruck des erhöhten Gemeingefühls" 
(Noire 1877: 333) ist.49 Demnach wird alle gemeinsame Tätigkeit mit Ge­
sang oder Rufen begleitet, das Wort hat sich dann aus dem gemeinsam her­
vorgebrachten und gemeinsam verstandenen Laut entwickelt (vgl. Gehlen 
1993: 317, zu diesem Zusammenhang auch 317-320). Wenn der Mensch 
dann, wie es Claessens formuliert, als "synkenetisch orientiert" gedacht 
wird, er also dazu neige Bewegungen, die er sieht, wenigstens in Andeu­
tungen nachzuahmen, der lautlich untermalte Rhythmus, schon Gesang, den 
er erfährt, ihn zur Bewegung animiert, dann führen diese Anfänge der 
sprachlichen Äußerungen aus dem Gruppenschutz heraus in die Stärkung 
und qualitative Erneuerung eben dieses Schutzes hinein: 

"Mit dem gemeinschaftlichen Gesang müssen sich bei diesen Voraussetzungen 
die gemeinsamen Bewegungen einstellen, gemeinsamer Tanz, in dem sich ,der 
kleine Leviathan' zeigt: Mit vielen Beinen, Armen, Köpfen und Körpern zeigt 
sich im verbundenen Gesang und Tanz ein menschlicher Insulationsverbund, der 
der Umwelt gegenüber, sich selbst stabilisierend, standhalten kann." (Claessens 
1993: 188). 

Zugleich, als dritte hinzuzudenkende These, drängt der Lautausdruck selbst 
wiederum auf eine dynamische Abstufung und Untergliederung durch Ak­
zent und Rhythmen hin, wodurch sich ebenfalls neue Formen abzuzeichnen 
beginnen. Wenngleich der Laut auf dieser Ebene noch in der rein sinnlichen 
Sphäre verharrt, ist die Tendenz ihrer Überschreitung doch in ihm bereits 
angelegt: "Die bloße Interjektion, der einzelne, von einem übermächtigen 
momentanen Eindruck ab gedrungene Affekt- und Erregungslaut, geht jetzt 
in eine in sich zusammenhängende geordnete Lautfolge über, in der der Zu­
sammenhang und die Ordnung des Tuns sich spiegelt [ ... ]" (Cassirer 
1953a: 133f). Nun erst sei, so Cassirer, "[ ... ] das Material der Sprache so 
beschaffen, dass sich an ihm eine neue Form ausprägen kann" (ebd.: 134). 

Die Frage nach dem "Anfang" der Sprache beantworten Humboldt, 
Cassirer, Gehlen und Claessens somit prozessual: Sprache wird in dem Pro-

48 Claessens 1993: 140, Hervorhebung im Original. 
49 V gl. dazu auch Gehlen 1993: 317 und Cassirer 1953a: 259. 

195 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

zess der Stabilisierung, der Umorganisation und der Erweiterung und damit 
auch der relativen Loslösung von vorangegangenen Organisationsformen, 
ohne diese jedoch jemals aufzugeben, denn noch das Sprechen oder das Hö­
ren kommt ohne das Substrat, die Residuen dieser Formen nicht aus. Was 
Sprache ist, lässt sich sinnvoll wiederum nicht beantworten, nur die Frage, 
wie Sprache wird, ist einer Beantwortung zuzuführen, und diese Antwort 
läuft darauf hinaus, Sprache als eine Form der Verklammerung von Umwelt 
und Organismus zu denken, die zugleich das Erreichte im ständigen Ab­
gleich mit allen anderen Formen sichert, aus diesem Abgleich überhaupt 
erst hervorgeht, und dabei über sich selbst langsam aber stetig hinausdrängt 
und komplexere Organisationsformen hervorbringt, die sich dann sekundär 
als zweckmäßig erweisen können, oder eben nicht. Sprache bleibt Teil eines 
übergreifenden Ganzen, sie entspricht der "Beharrungstendenz" (Ferdinand 
Tönnies) der organischen Formen, 5° ihrem Streben, sich gegen Umwelt ab­
zugrenzen, so wie alle symbolischen Formen dieser Beharrungstendenz ent­
weder entsprechen, oder sie vergehen. 

Die mimische, analogische und die symbolische 
Ausdrucksform der Sprache 
Den Prozess der Sprachentwicklung teilt Cassirer in drei Entwicklungsstu­
fen ein, dies sind die mimische, die analogische und die symbolische Aus­
drucksform. Während die mimische Ausdrucksform nur individuelle und 
somit situativ einmalige Beschreibungen zulässt, weil sie sich unmittelbar 
auf den sinnlichen Eindruck bezieht, reicht die analogische Ausdrucksform 
darüber hinaus. Der Laut sucht zunächst noch die"[ ... ] unmittelbare Nähe 
zum sinnlichen Eindruck und die möglichst getreue Wiedergabe der Viel­
fältigkeit dieses Eindrucks" (Cassirer 1953a: 139). In der Stufe des analogi­
schen Ausdrucks hat sich bereits ein neues formenbildendes Prinzip 
entfaltet. Im Verhältnis der Laute und den bezeichneten Sinnesinhalten 
kristallisiert sich eine Analogie der Form heraus, welche bereits verschie­
dene Erfahrungen miteinander in einen Zusammenhang bringt. Als Beispiel 
für die analogische Phase des Sprachprozesses nennt Cassirer etwa die 
Möglichkeit, durch Nachahmung wahrgenommener Geräusche und deren 
Variation Bedeutungsunterschiede zu entfalten. Diese Stufe, auf der erst­
malig Zusammenhänge ausgedrückt werden, geht von Ähnlichkeiten des 
sinnlichen Eindrucks, den wahrgenommene Formen hervorrufen, aus. Diese 

50 "Diese Tendenz", so Tönnies, "bedingt bei den organischen Wesen die Wehr 
gegen Vernichtung, das Streben nach Nahrung, die Arbeit der Erneuerung und 
Zeugung. Die Harmonie dieser drei Betätigungen bildet auch den Generalbaß 
im Leben des Menschen, durch sie bedingt ist das Spiel seiner mannigfachen 
Gefühle und Leidenschaften, daher sind auch die Anstrengungen seiner Sinne 
und seines Denkens davon abhängig" (Tönnies 2002: 128). 

196 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Form des Zusammenhangs kann, je nach verbindender Qualität (etwa der 
Form des Geruchs, des Geschmacks, wann, weich etc.), unendlich vielfältig 
sein, sie bleibt jedoch stets an eine nunmehr bereits relativ fixierte bildliehe 
Verkörperung gebunden (vgl. ebd.: 27lf). Dabei folgt die Sprache nicht den 
wahrgenommenen "Objekteigenschaften", immer gehen neue Leistungen 
der "subjektiven Sprachphantasie" in die Reihenbildung ein, wirkt Sprache 
also schöpferisch, so Cassirer: "Niemals wird diese Zuordnung durch bloße 
Wahrnehmungs- oder Urteilsakte, sondern immer zugleich durch Affekt­
und Willensakte, durch Akte der inneren Stellungnahme bestimmt" (ebd.: 
277, Hervorhebung im Original gesperrt). Sprache tritt also "aktiv" den 
wahrgenommenen "Dingen" gegenüber: 

"[ ... ] sie unterscheidet, wählt, und richtet und schafft vermöge solcher Stellung­

nahme erst bestimmte Zentren, bestimmte Mittelpunkte der objektiven Anschau­
ung selbst. Diese Durchdringung der Welt der sinnlichen Eindrücke mit den 

inneren Maßen des Urteils und der Beurteilung hat zur Folge, daß die theoreti­

schen Bedeutungsnuancen und die affektiven Wertnuancen in ihr zunächst noch 
ständig ineinander übergehen" ( ebd.: 278) 

Doch sorgt die Sprache bereits für eine gewisse Beharrlichkeit der entstan­
denen "Zentren", der Attraktoren, die ihre jeweils eigene logische Konse­
quenz und Dynamik entfalten und somit die Bestimmung der Modalität des 
ganzen "Organisationszusammenhanges Mensch" gestalten. In der analogi­
schen Phase wird die Sphäre des rein individuell-einmaligen überschritten, 
es eröffnet sich der breitere Gestaltungsraum der Analogie, des nicht mehr 
Identischen, dem aktuell Bezeichneten in einer zunehmend entfernten 
Weise Entsprechenden. 

Anfänge der qualifizierenden Begriffsbildung 
Oben wurde gezeigt, dass die Sprache sich selbst erst in der Wechselwir­
kung mit allen anderen Formen herausbildet. Dabei trägt sie ihren eigenen 
Teil zur Entwicklung der unterschiedlichen Formen bei, ist also insofern 
wie alle Technik "schöpferisch", man könnte auch sagen: produktiv tätig. 
Die "Dinge", die von der Sprache in Klassen eingeteilt werden, sind vor 
dem Akt der Einteilung nicht schon gegeben, sondern entstehen erst in der 
Wechselwirkung mit den sich entfaltenden Möglichkeiten sprachlicher 
Differenzierung. Cassirer wendet sich daher gegen eine vereinfachende 
"Abstraktionstheorie", die den Begriff aus dem Vergleich übereinstimmen­
der "Dinge" oder Vorstellungen und dem Hervorheben einiger allen ge­
meinsamer Merkmale hervorgehen lässt. 

So hat nach Wilhelm von Humboldt jede Sprache ihre eigene "innere 
Form". Keine Sprache drückt einfach an sich gegebene Gegenstände aus, 

197 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

immer ist die Wahl der Unterscheidungen und Bezeichnungen durch die 
subjektive Auffassung der Gegenstände bestimmt. Jede Sprache ist eine 
eigene "Weise der Sinngebung" (vgl. Cassirer 1953a: 256).51 Aus dem 
praktischen Tun heraus ziehen sich in Wechselwirkung aller Formen unter­
einander praktisch relevante, bedeutungsvolle Grenzlinien um bedeutungs­
volle Gruppierungen. 

"Stellt man sich die Gesamtheit der Anschauungswelt als eine gleichförmige 
Ebene vor, aus der durch den Akt der Benennung fort und fort bestimmte Einzel­
gestalten herausgehoben und gegen ihre Umwelt abgesondert werden, so betrifft 
dieser Prozeß der Bestimmung zunächst immer nur einen einzelnen, eng be­
grenzten Teil dieser Ebene. Nichtsdestoweniger kann auf diesem Wege, indem 
sich alle diese Einzelkreise aneinanderlegen, allmählich das Ganze der Ebene fort­
schreitend ergriffen und mit einem immer dichter werdenden Netzwerk von Be­
nennungen gleichsam überspannen werden. So feinjedoch die einzelnen Maschen 
dieses Netzes auch sein mögen, so ist es doch in sich selbst einstweilen nur locker 
gefugt. [ ... ] Es fehlt [noch, M.V.] an der Möglichkeit, eine Mehrheit und Ver­
schiedenheit von Bedeutungskreisen selbst wieder zu einem neuen, durch eine 
einheitliche Form bezeichneten sprachlichen Ganzen zusammenzufassen" (ebd.: 
266). 

Auf der "Stufe der Konkreszenz" vermag das Bild die Sache vollständig zu 
ersetzen, ist das "Wesen" des Bezeichneten im Wort noch unmittelbar ent­
halten, das Wort ist das für den Moment mit ihm Bezeichnete (vgl. Cassirer 
1953b: 82). Signifikat, nach Ferdinand de Saussure die begriffliche Seite, 
die Bedeutung, die etwas Inhaltliches, etwas "Materielles" anzeigt, und 
Signifikant, der "materielle" Gehalt des durch das Zeichen Bedeuteten (vgl. 
de Sassure 2001, insbes. 132ff.), koinzidieren. Ganzheit muss nicht her­
gestellt werden, die Verklammerung von Subjekt und Objekt ist in jedem 
Bild gegeben. Die Stufe der Konkreszenz wird jedoch in Richtung einer 
"generischen Allgemeinheit" überschritten, wenn die Sprache über die reine 
Benennung bestimmter Anschauungen hinaus auch Verbindungen zwischen 
einzelnen Anschauungen zu benennen beginnt, die dafür im sozialen Raum 
bereits hochgradig stabilisiert sein müssen (vgl. Cassirer 1953a: 266). Ist 
ein solches Niveau erst einmal erreicht, kündigen sich neue Formen als 
Bedeutungszentren auch vermittels der Sprache an, nun schon Formen, 
deren historischer Charakter sich dem modernen Beobachter entzieht, die 
doch auf gerrau dem gleichen Weg entstanden und ebenso historisch 
geworden und mehr oder weniger relativ im Bezug auf andere Formen 
stabilisiert sind, wie schon alle anderen vorgängigen Formen. 

51 Vgl. dazu auch Wilhelm von Humboldt (Humboldt 1968, hier insbes. 61), auf 
den sich Cassirer hier beruft. 

198 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Der historische Charakter grundlegender Kategorien 

In der Sprache werden, wie schon in allen formenden Handlungen, Einhei­
ten gegen den Fluss der Wahrnehmungen festgehalten, als "Sprachbild" 
treten dem Einzelnen nun jedoch auch geformte Einheiten entgegen, die 
über keinerlei anschauliche Merkmale im engeren Sinne verfügen. Diese 
sprachlichen Formen dienen dann wieder als Ausgangspunkt für an sie an­
schließende Reflexionen und Beziehungssetzungen; für Cassirer und mit 
ihm für den gesamten "Linguistic Turn" der Geisteswissenschaften wird 
Sprache daher zum "eigentlichen Kristallisations-Mittelpunkt" (vgl. Cassi­
rer 1975: 135).52 Der Begriff fixiert eine bestimmte Perspektive, so Cas­
sirer, und hebt diese so aus dem Strom des zeitlichen Werdens heraus. 
Hierzu muss die "Totalerscheinung" in einem einzigen Moment "zusam­
mengedrängt" sein (vgl. ebd.: 133), müssen ausgezeichnete Punkte aus dem 
Strom des Ganzen herausgehoben werden. Zuletzt ist es also wieder"[ ... ] 
ein und dieselbe fundamentale Leistung [ ... ], kraftderen der Geist sich zur 
Schöpfung der Sprache, wie zur Schöpfung des anschaulichen Weltbildes, 
zum ,diskursiven' Begreifen der Wirklichkeit wie zu ihrer gegenständlichen 
Anschauung erhebt" (ebd.: 136, Hervorhebungen im Original gesperrt). 

Einige dieser erst über die Sprachform auf deutlichere Fixierung drän­
genden Formen sind nun detaillierter darzustellen, weil sie für den moder­
nen Menschen grundlegende Kategorien bilden, weil an ihnen aber vor 
allem der symbolisch-formale, schließlich also der soziale Charakter selbst 
noch der wissenschaftlichen Grundbegriffe aufgezeigt werden kann. Diese 
Kategorien müssen gerade in ihrem historischen, unabgeschlossen über sich 
hinaus verweisenden Charakter begriffen werden, denn dieser ist es, der 
ihre ganze Bedeutung ausmacht. Ohne diese Bedeutung verlieren die Kate­
gorien ihren Sinn, verlieren sie sich selbst, und das bedeutete für den 
Menschen Verlust seiner grundlegenden Sicherheiten, Verlust letztlich auch 
von sich selbst. Dies wird exemplarisch entlang der Rekonstruktion des 
Prozesses der Kristallisation der Formen des Raumes, der Zeit und des da­
mit verbundenen Geschichtsbewusstseins, der Zahl sowie des Selbst- und 
Gruppenbewusstseins eingehender begründet. Dies muss exemplarisch ge­
schehen, weil einerseits selbstverständlich Vollständigkeit unmöglich zu er­
reichen ist, weil aber ohnehin im Sinne der Gesamtargumentation dieser 
Arbeit sich nur ein Teil dem Beobachter zeigt, während doch Wesentliches, 
was dem sich Zeigenden transzendental, als dessen Bedingung zugrunde 

52 In diesem Sinne auch Amold Gehlen: "Auf diesem Hintergrund des Ge­
samtfeldes menschlicher entlasteter Umgangserlebnisse werden sich einzelne 
Zentren gleichsam verdichteten Sprach- und Handlungserlebens bilden, von 
denen die weitere Entwicklung der Sprache in erster Linie ausgeht [ ... ]" 
Gehlen 1993: 320. 

199 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

liegt, sich der Beobachtung entzieht. Das, was sich hier als symbolische 
Formen beobachten lässt, hat keinerlei Substanz. Was dafür letztlich ent­
scheidend ist, dass sich etwas zur symbolischen Form stabilisiert, dass es 
sich schließlich derart verdichtet beobachten lässt, lässt sich prospektiv 
nicht sagen. Entscheidend ist vielmehr, dass das, was sich zeigt, nur ist, 
weil ihm umfassende, sich mehr oder weniger verbergende Bedingungen 
zugrunde liegen. Diese Bedingungen sind konstitutiver Bestandteil des sich 
Zeigenden, und können doch nur erahnt werden. Sie aber zu verneinen, 
muss schließlich auch zur Erosion des sich Zeigenden führen. 

Raum, Zeit, Geschichte und Zahl 
Der Sprache kommt bei der Stabilisierung der räumlichen Welt eine ent­
scheidende Bedeutung zu. Zwar muss ein Gefühl von Räumlichkeit schon 
lange (durch alle anderen stabilisierten Formen vermittelt) gegeben gewe­
sen sein, über ein solches verfügt allemal schon das Tier. Die Sprache leitet 
nun jedoch von dieser "bloßen Räumlichkeit" über zum Raum als systema­
tischer Einheit (vgl. Cassirer 1975: 173). Die Wahrnehmungswelt begegnet 
dem Menschen schon räumlich - freilich durch ihn selbst - gegliedert, be­
vor er diese Gliederung differenzierter fixiert, etwa in Nähe und Feme, 
oben und unten, in Himmelsrichtungen usw. So wurzeln denn auch die ers­
ten "Raumwörter" in der sinnlichen Ausdruckssphäre, im mimischen Aus­
druck. Bei einmaligen Gelegenheiten zunächst eng an das gekennzeichnete 
Ereignis gebunden, machen sich erste Analogien bemerkbar. Im Sinne der 
Organprojektionsthese Ernst Kapps (vgl. Kapp 1978)53 vermutet Cassirer, 
dass hierbei die Unterscheidung der Gliedmaßen des eigenen Körpers dem 
Menschen als ursprüngliche Koordinationsebene diente. Zunächst durch 
vokale Gesten geordnet, drängt beispielsweise der Abstand zwischen beiden 
Händen immer stärker zu Bewusstsein. Konzentrisch breiten sich die ein­
mal stabilisierten Raumbeziehungen nach dem Vorbild des eigenen Körpers 
auf immer entferntere Eindrücke aus (vgl. Cassirer 1953a: 159.) Mit der 
sprachlichen Fixierung der ersten Ausdrucksmittel für räumliche Unter­
scheidungen sind nun die einzelnen Orte nicht mehr bloß durch rein"[ ... ] 
qualitative und fühlbare Charaktere voneinander geschieden; sondern es 
treten in ihnen bestimmte Relationen des ,Zwischen', der räumlichen 
Ordnung auf' (Cassirer 1975: 177), die zugleich beide Orte miteinander 
über einen Maßstab, ein "tertium comparationis", miteinander verknüpfen. 

In den ersten räumlichen Fixierungen ist auch die Form der Zeit bereits 
angelegt. Die Fixierung der räumlichen Differenzierungen drängt zuneh­
mend auch auf die Wahrnehmung, also den Eindruck der mit der Distanz 
verbundenen Dauer, die man z.B. für das Zurücklegen einer ausgedrückten, 

53 Siehe zur Organprojektionsthese auch S. 180 FN 32. 

200 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

also bezeichneten Wegstrecke benötigt. Wie beim Raum erscheinen auch 
die zeitlichen Bedeutungsunterschiede zunächst als Eigenschaftsunter­
schiede. Auf dieser ersten Stufe ist nur zwischen einem "Jetzt" und "Nicht­
Jetzt" unterschieden. Daran schließe eine zweite Stufe an, so Cassirer, auf 
der bestimmte zeitliche Unterscheidungen beginnen, sich gegeneinander 
abzuheben: die vollendete Handlung von der unvollendeten, die dauernde 
von der vorübergehenden usw. (vgl. Cassirer 1953a: 174). Die Form der 
Zeit stabilisiert sich also erst langsam gegen den Strom der mannigfaltigen 
Ereignisse, erst allmählich hebt sie sich aus dem allgemeinen und unbe­
stimmten Hintergrund hervor; aus diesem Zusammenhang heraus und somit 
stets symbolisch auf ihn verweisend, wird Zeit zur relativ von anderen ab­
gegrenzten Form mit eigenen, stets unscharfen Konturen. Auch hier kommt 
der Sprache die Bedeutung zu, dass sie durch begriffliche Fixierung Formen 
veranschaulicht, die als solche abstrakt bleiben. Die stabilisierende Kraft 
der begrifflichen Fixierung macht erst den Wandel von der reinen "Ichzeit" 
zur Zeit als metaphysischer Kategorie der Substantialität möglich (vgl. 
Cassirer 1975: 197). Für den Prozess von der rhythmischen Gliederung des 
Zeitablaufes vor dem Horizont ewiger Wiederholung ohne Anfang und 
Ende bis hin zur systematischen Gliederung in eine Vergangenheit, ein Jetzt 
und eine Zukunft, ist die begriffliche Stabilisierung die Bedingung, die die­
sen Prozess erst ermöglicht, zugleich gelangt auch der Begriff selbst nur im 
Prozess dieser Formung zu seiner dem modernen Beobachter sich zeigen­
den Form. 

Der Raum und die Zeit als Formen erhalten also ihre in der Anschauung 
gründenden Relationierungen und finden für diese umfassendere Einheiten, 
sie generieren jeweils unterschiedliche Eigenarten der Strukturierung der 
Wahrnehmungswelt Während die räumliche Anschauung noch der reinen 
örtlichen Positionierung verhaftet bleibt, Identität also noch nicht von 
Nicht-Identität trennt und letztlich das voneinander Geschiedene in einer 
neuen Einheit aufgehoben bleibt, setzt die Form der Zeit bereits eine 
"Richtung des Sinnes" (Cassirer 1953a: 178f.). Die Lösung der engen Bin­
dung an den sinnlichen Eindruck ist die Voraussetzung dafür, Relationen 
zwischen den "Objekten" bemerken zu können. Diese Distanzierung wird 
bei räumlichen Unterscheidungen erleichtert, weil räumlich distanzierte 
Objekte doch zugleich "sind", also miteinander als räumliche Objekte eine 
Art "Metaobjekt" bilden, so Cassirer. Ihre räumliche Position beziehen sie 
in einer "neuen" Einheit. "Die Zeit aber zeigt im Gegensatz hierzu, neben 
dem Auseinander und der wechselnden Entfernung ihrer einzelnen Ele­
mente, einen bestimmten einzigartigen und nicht umkehrbaren , Sinn', in 
dem sie verläuft" (ebd.: 172). Diese neue Qualität der Verbindung lässt sich 
aus der unmittelbaren Anschauung nicht ableiten, zeitliche Reihen lassen 
sich nur durch V erknüpfungsleistungen bilden. "Da die Elemente der Zeit 

201 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

als solche nur dadurch sind, daß das Bewußtsein sie durchläuft und in die­
sem Durchlaufen gegeneinander unterscheidet, so geht eben dieser Akt des 
Durchlaufens, dieser , diskursus ', in die charakteristische Form des Zeitbeg­
riffes ein" (ebd.: 170, Hervorhebung im Original). 

Mit den Formen des Raumes und der Zeit, die selbst schon enorm vor­
aussetzungsvoll sind, entstehen also neue "Vektoren", die geeignet sind, das 
Formensystem, also die Organisationsform des Menschen, grundlegend neu 
zu modellieren, während doch weiterhin alle wesentlichen Bedingungen er­
halten bleiben, die das bisherige Organisationsniveau sicherten. Wieder ge­
hen in die neuen Formen ihre Entstehungsbedingungen ein und bleiben 
diese Bedingungen in ihnen "aufgehoben", weiter bleiben sie aufgeladen 
mit einer Vielzahl unterschiedlicher Bedeutungen, die in ihnen zugleich 
präsent und angezeigt werden, ohne doch dabei jemals bestimmt zu sein. 
Wieder bleibt in ihnen und allen ihnen zugrunde liegenden Formen ein 
Verweis auf den unbestimmten Horizont, die erste Umwelt, enthalten, von 
dem abzugrenzen ja weiterhin die Bedingung, der Nomos aller Formen ist. 

Deutlicher als an anderen symbolischen Formen wird an der Kategorie 
der Zeit, dass sie "Wirklichkeit" in jeder Hinsicht und in jedem Augenblick 
neu formt. "Geschichte" ist als solche nur denkbar, wenn die Formen von 
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft derart objektiviert und vergegens­
tändlicht sind, dass sie als "Raster" für die Beschreibung relativ konstant 
bleiben. Das Bild von Geschichte kann sich überhaupt erst formen, wenn 
der Geist die Formen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft derart fi­
xiert hat, dass er diese als eigenständige Formen mit Ding-Eigenschaften 
vor sich hinstellen, sie vergegenständlichen kann. Auch das geschichtliche 
Bewusstsein als Bewusstsein von der Zeit beruht also auf der Wechselwir­
kung von darstellender Objektivation und sich an dieser orientierender Tat­
kraft, "[ ... ] auf der Klarheit und Sicherheit, mit der das Ich im Stande ist, 
ein zukünftiges Sein im Bilde vor sich hinzustellen und alles einzelne Tun 
auf dieses Bild zu richten" (Cassirer 1975: 212, Hervorhebungen im Origi­
nal gesperrt). Und doch bleibt das Bild, das sich dem geistigen Auge als 
Form von der Vergangenheit offenbart, in ständigem Wandel, weil die 
Wechselwirkung aller symbolischen Formen als solche nicht zur absoluten 
Ruhe kommt, und so wandelt sich auch das Bild von der "Geschichte" im 
Zuge dieser Ausdifferenzierung, Umformung und Überlagerung aller Orga­
nisationsformen. Auch die Formen des Raumes und der Zeit sind in ihrer 
Bedeutung "aufgeladen", sie "laden" ihre Bedeutung aus ihrem Eingebun­
densein in das System der Formen, aus ihrem Beitrag zur Organisation der 
grundlegenden Bedingungen zur Aufrechterhaltung der Grenze zur ersten 
Umwelt. Damit verändern sie die Bedeutung aller anderen Formen zu je­
dem Zeitpunkt, während sie zugleich Bedeutungen relativ stabilisieren. 

202 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Noch eine Kategorie, neben der des Raumes und der Zeit und des mit 
beiden Formen eng verbundenen Geschichtsbewusstseins, ist hier anzufüh­
ren, denn mit der Zahl ist, so Cassirer, eine dritte Kategorie im Werden, die 
ebenfalls als Folge der Entwicklung der Form der Sprache grundlegenden 
Einfluss auf das Gesamtsystem, auf die Form des Menschen schlechthin 
ausübt. Auch die Form der Zahl baut sich erst sukzessive aus ihren einzel­
nen Momenten auf (vgl. Cassirer 1953a: 186), die Zahlbegriffe sind zu­
nächst "reine mimische Handbegriffe oder sonstige Körperbegriffe" (vgl. 
ebd.: 187). Cassirer sieht die Entstehung erster Zählworte, wie die der ers­
ten Raumworte, an körperliche Differenzierungen gebunden. Auch sie lei­
ten sich unmittelbar aus nun bereits vorgefundenen Differenzierungen ab, 
so etwa aus der Anzahl der eigenen Finger. Doch bereits in den ersten 
Zahlwörtern ist eine neue "Modalität" angelegt, eine grundlegende Umor­
ganisation aller Wahrnehmungsformen: "Das Moment der Vielheit geht 
hier in das Moment der Einheit, das der Sonderung in das der Verknüpfung, 
das der durchgängigen Unterscheidung in das der reinen Gleichartigkeit 
über" (ebd.: 186). Auch wenn zunächst die Mannigfaltigkeit der dinglichen 
Besonderheiten noch im Akt des Zählens beim Durchlaufen der eigenen 
Finger enthalten bleibt, ist doch darin bereits "[ ... ] eine ganz bestimmte 
Ordnung, eine Reihenfolge des Übergangs vom einen zum anderen Glied 
[ ... ]" (ebd.: 189f.) enthalten: 

"Der Geist beginnt, indem er die sinnlichen Objekte nicht lediglich nach dem, was 

sie einzeln unmittelbar sind, sondern nach der Art, wie sie sich ordnen, erfaßt, von 
der Bestimmtheit der Gegenstände zur Bestimmtheit der Akte fortzuschreiten: -

und an diesen letzteren, an den Akten der Verknüpfung und Sonderung, die er in 
sich selbst ausübt, wird ihm zuletzt das eigentliche und neue, das ,intellektuelle' 

Prinzip der Zahlenbildung aufgehen" (ebd.: 190). 

Voraussetzung für die Herausbildung dieses neuen Prinzips sind die For­
men des Raumes und der Zeit. Immer bleibt die Herausbildung der Zahl an 
die Grundformen der Anschauung, den Raum und die Zeit, gebunden -
verändert sich eine dieser Formen, verändern sich auch alle anderen und 
vice versa. Die Unterscheidung der räumlichen Objekte führt die Sprache 
zum Ausdruck der "kollektiven Vielheit", die Unterscheidung zeitlicher 
Akte führt die Besonderung und Vereinzelung zum Ausdruck. Die ersten 
Zahlwörter gehen aus diesen zwei Grundrichtungen hervor, es kommt zu 
Klassenbildungen und Einteilungen, jedoch gibt es noch kein allgemeingül­
tiges Prinzip, das die Klassen miteinander verbindet. Jede Klasse zählbarer 
Objekte bleibt an ihren konkreten Kontext gebunden, nur in ihm sind sie 
überhaupt als Klasse verbunden, aus ihm erhalten sie ihre Bedeutung. So ist 
auch die Geschichte der Zahl nur genetisch zu rekonstruieren, denn wie in 

203 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

den Anschauungsformen des Raumes und der Zeit ist auch in der Zahl zu­
nächst noch nicht erkennbar, in welche besondere Richtung sie sich entfal­
ten wird. Einfache lautsprachliche Rhythmisierungen erwiesen sich 
sekundär als funktional für die Organisation des größer werdenden Zusam­
menhanges (vgl. ebd.: 20lf.), so dass sie selbst in dieser Bedeutung zur 
Form wurden, als symbolische Form sich stabilisierten. Auch die ersten 
Zahlformen erweisen sich in diesem Sinne sekundär als erfolgreich, sie "lu­
xurieren" die Organisation des Gruppen-Organismus, und drängen damit 
auf Stabilisierung, Differenzierung und Erweiterung der Form. Allen geisti­
gen Formen ist gemein, dass sie korrelative Einheiten herstellen. Immer 
werden diese Elemente als Ausdruck und Ergebnis eines Zusammenhanges 
zu einer symbolischen Form zusammengefasst. Ihre jeweilige Entwick­
lungsrichtung jedoch hängt ganz von den Bedingungen ab, die sich in 
jedem Augenblick aus dem Zusammenspiel aller Formen untereinander neu 
gestalten. 

Ichbewusstsein und Gruppenbewusstsein 
Zu homogenen Zahlausdrücken findet die Sprache also erst sehr spät, zu­
nächst muss sie sich über den Weg der Klassen- und Relationenbildung aus 
den heterogenen Anschauungsverhältnissen lösen. 

"Wie die Zahl den Charakter der ,Gleichartigkeit' erst dadurch erlangt, daß sie 
sich fortschreitend aus einem Dingausdruck in einen reinen Beziehungsausdruck 
wandelt - so gewinnt allmählich auch die Einfachheit und Einerleiheit der Ichbe­
ziehung den Vorrang vor der Vielfaltigkeit der Inhalte, die in diese Beziehung 
eingehen können" (Cassirer 1953a: 231). 

Das Ich bildet sich nun zunehmend zur ideellen Mitte, in der alle Zustands­
und Relationenbestimmungen durch die personale Form des verbalen 
Ausdrucks zusammenfinden (vgl. ebd.: 232) doch bleibt diese Mitte ein 
Prozess, selbst eingebunden in die korrelative wechselseitige Hervorbring­
ung der Kategorien der Beharrung und der Veränderung. Sie lässt sich 
allenfalls als ideeller Fixpunkt beschreiben, der selbst als Bedingung und 
Resultat an der weiteren Formenbildung (vgl. ebd.: 235) und damit der 
Verklammerung von Organismus und erster Umwelt Anteil hat. 

Das Ich als beobachtete Form kann also zum ideellen Fixpunkt nur 
vermittels der Sprache geworden sein (was nicht heißt, dass Sprache allein 
bereits himeichende Bedingung gewesen ist), die neue Formen des Ineinan­
dergreifens des subjektiven und des objektiven Daseins, also der Verklam­
merung von Organismus bzw. Gruppe und Umwelt objektiviert. Die 
Sprache erschafft "[ ... ] gleichsam ein Mittelreich, durch welches die For­
men des Daseins auf die des Tuns, die Formen des Tuns auf die des Daseins 

204 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

bezogen und beide miteinander zu einer geistigen Ausdruckseinheit ver­
schmolzen werden" (ebd.: 225). In dieser Betrachtung wird die Sprache zu 
einem"[ ... ] Vehikel in jenem großen Prozeß der Auseinandersetzung zwi­
schen ,Ich' und , Welt', in dem die Grenzen beider sich erst bestimmen und 
abscheiden [ ... ]" (ebd.: 237). Die Form der Sprache lässt sich daher nicht 
als statische Seinsform, sondern allein als dynamische Form fassen, denn 
die Bezeichnung richtet sich nicht auf einen gegebenen Gegenstand, viel­
mehr ist der Gegenstand Folge der immer schärferen "Distinktion der Be­
wusstseinsinhalte" mittels der sprachlichen Zeichen. Diese schärfere 
Distinktion lässt "Welt" in immer deutlicheren Umrissen erkennbar werden, 
als Inbegriffvon "Gegenständen", "Eigenschaften", "Veränderungen", "Tä­
tigkeiten", "Personen", "Sachen", "örtlichen" und "zeitlichen" Beziehung­
en, so Cassirer (vgl. ebd.: 238). 

Auch die Kategorie des "Selbst", der "Person" ist derart Produkt von 
Wechselwirkungen und Stabilisierungserfolgen. Zunächst bildet das Ich mit 
seinem Empfinden, Fühlen und Wollen (vgl. ebd.: 194), mit allen Hand­
lungserfahrungen und relativ stabilisierten Bedeutungsformen als Verklam­
merung von Organismus und Umwelt ein ungetrenntes Ganzes. Als Teil 
seiner Umwelt ist es in dieser aufgehoben. Allmählich bricht dieser 
"eintönige" Zusammenhang auf in eine rhythmische Phaseneinteilung. Kri­
tische Ereignisse und Zeiten grenzen Phasen des Vor und Danach vonein­
ander ab, die Kategorien des Raumes, der Zeit und schließlich der Zahl 
besetzen diese Phasen der Ich-Entwicklung mit unterschiedlicher Bedeu­
tung. Parallel erhebt sich das Selbst als eigenständige Form allmählich aus 
der Gebundenheit im Strom der Eindrücke. Die Form des Selbst gewinnt 
eigenständige Bedeutung, indem ihr, wie den unterschiedlichen Himmels­
richtungen, spezifische ursächliche Kräfte zugeschrieben werden. 

Das Ich als objektivierte symbolische Form kristallisiert sich in einem 
langen Prozess heraus und seine ganze Beschaffenheit ist das Ergebnis die­
ses langen Prozesses, der niemals zu einem Abschluss gelangt. Das Ich ist 
das Ergebnis der Wechselwirkung aller symbolischen Formen im Prozess 
ihrer Stabilisierung, in ihre Form geht der ganze symbolische Gehalt, also 
der Verweis auf diese ganze Geschichte als "Surplus" mit ein. Das Selbst 
als symbolische Form konstituiert sich als spekulativer Gedanke54 in einem 
langen Prozess der Lösung aus dem dichten Beziehungsgeflecht praktischer 
Erfahrungen, die selbst als symbolische Formen die ganze Wahrnehmung 
strukturieren. Wie alle anderen Formen richtet sich das Ich als Form aus auf 

54 So heißt es bei Cassirer: Das"[ ... ] Ich selbst [ist, M.V.] zuletzt nichts anderes 
als [ ... ] ideelle Mitte. Es ist kein eigener vorstellbarer oder anschaulicher In­
halt, sondern, mit Kant zu reden, lediglich dasjenige, ,worauf in bezug Vor­
stellungen synthetische Einheit haben'" (Cassirer 1953a: 232f.). 

205 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

die Bedeutung, die ihm 1m Ganzen des Organisationsprozesses immer 
schon zukommt, so wie es aus dieser Bedeutung erst hervorgeht bzw. 
hervorgegangen ist. 

Der Ausbildung des Ichbegriffs geht, so Cassirer, auch ontogenetisch 
ein Zustand der Indifferenz voraus, in dem "Ich" und "Mein", "Du" und 
"Dein" noch nicht voneinander geschieden sind (vgl. ebd.: 226ff.). Nur in 
dem Bezug auf die zentrale Bezugseinheit des eigenen Körpers ist die Be­
stimmung eines Gliedes als zum Körper als Ganzes gehöriges möglich, der 
wiederum nur im Bezug zu den ihn hervorbringenden Formen seine Ganz­
heit herstellt, die ihre Bedeutung letztlich aus dem Bezug zur ersten Um­
welt, zur Ganzheit erster Ordnung also beziehen. In gleicher Weise verhält 
es sich auch bei der Stabilisierung des Ich als symbolische Form in Bezug 
zur ersten Ganzheit. Diese Beziehung zur Bezugseinheit zeichnet die Aus­
differenzierung aller Formen aus. So bleibt, etwa in der Bezeichnung von 
Verwandtschaftsverhältrlissen, der Bezug auf das Ganze der Unterschei­
dung in Formulierungen wie "mein" Vater, "deine" Mutter bestehen. Die 
Sprache und alle sie einbettenden symbolischen Formen spinnen ein Netz 
solcher Beziehungsklassen, von "Verschmelzungen des Nominalausdrucks 
mit dem Possesivpronomen", und teilen das Ganze zu einer vielschichtigen 
Stufung des "Objektiven", je nach der größeren "Nähe" oder "Feme" zum 
"Ich", oder nach der Zugehörigkeit zu einer bestimmten "Zahlenklasse" 
(vgl. ebd.: 229), letztlich nach der Bedeutung für den Erhalt der Unter­
scheidung von Form und Umwelt, ein. 

Die Bedingungen, die zur Stabilisierung der Form der Gruppe geführt 
haben könnten, wurden oben bereits besprochen. Auch klang schon mehr­
fach an, dass ein "unbewusstes Bewusstsein" von der Notwendigkeit der 
Gruppe für den Erhalt des Einzelwesens immer schon vorhanden, dieses 
überhaupt Bedingung der weiteren Entwicklung zu größeren Zusammen­
hängen gewesen sein muss. Von diesem vorbewussten "Gefühl" hebt sich 
allmählich auch eine objektivierte symbolische Form, ein Bewusstsein der 
Gruppe selbst ab. So wie die Formen des Raumes, der Zeit, der Zahl und 
des Ichbewusstseins nicht unvermittelt hervortraten, so kristallisiert sich 
auch die Form der Gruppe in einem langen Prozess vernlittelt über objekti­
vierte Formen heraus. Das Wir-Erlebnis wird zuerst realisiert, etwa durch 
gemeinsamen Gesang, Tanz usw., wie oben bereits erwähnt, bevor es dann 
"zur Kenntrlis" genommen wird. 

"Der objektive Begriff ,unsere Gruppe' ist [ ... ] viel früher in diesem mimischen 

Vollzug ins Bewusstsein gehoben, als abstrakt gedacht worden. Er geht weit über 
jedes bloß emotionale oder im direkten, gemeinsamen Verhalten erreichbare Wir­

Erlebnis hinaus und gehört einer Reflexion höheren Grades an [ ... ]" (Gehlen 

1993: 470). 

206 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Die Gruppe wird erlebt, indem sie etwas anderes ist, das Bewusstsein von 
ihr kommt indirekt zustande, in dem sich alle in einem selben Äußeren 
identifizieren, in dem ihr Bewusstsein einen gemeinsamen Schnittpunkt 
findet, so Gehlen. Dieses Thema wird die Untersuchung noch weiter be­
schäftigen, wenn im Folgenden weitere Formen besprochen werden, die die 
Organisationsform des Menschen begleiten und beeinflussen. Das Grup­
penbewusstsein kann ebenso wenig wie die Form der Zeit abschließend be­

stimmt werden, es bezieht seine Form aus dem Zusammenhang aller 
Formen und ist nur in diesem Zusammenhang "gegeben". Entsprechend 
verändert sich das Bewusstsein, ob das der Gruppe oder des Einzelnen, 
ständig. 

Komplexitätssteigerung und neue Techniken der 
Reduktion von Komplexität 

Wie alle symbolischen Formen drängt auch die Sprache, wie oben gezeigt, 
auf neue Wahrnehmungsformen, die erst durch sie zur Anschauung gelan­
gen und sich nur durch Sprache zu relativen Stabilitätskernen im Prozess 
der symbolischen Formung entwickeln können. Doch ist Sprache eine not­
wendige, aber keine himeichende Bedingung, um die auf ihr aufbauenden 
Formen umfassend erklären zu können. Eine nur auf die Entwicklungslinien 
von Sprache und anderen "Techniken" gerichtete Betrachtung vermag nicht 
die tatsächliche Komplexität der Entwicklung zu erfassen, sie nähme nur 
das, was sich recht offen zeigt in den Blick, nicht jedoch die komplexen 
Wechselwirkungen, die sich insgesamt ergeben. Dieser sich anzeigende, 
beobachtbare Zusammenhang zeigt nur einen Ausschnitt der Entwicklung. 
Entsprechend muss die Kategorie des Symbolischen erneut hervorgehoben 
werden, mit der der Tatsache Ausdruck verliehen wird, dass das Beobacht­
bare nur symbolisch für die komplexen Entwicklungen steht, die sich tat­
sächlich vollziehen, in die das Beobachtbare stets eingebettet bleibt, von 
deren Ganzheit sich ein Beobachter jedoch keinen exakten Begriff zu ma­
chen vermag. 

Das, was Sprache ist, lässt sich nicht in der Untersuchung der Sprache 
ergründen, ihr Wesen erklären zu wollen, bedeutete notwendig, alle Bedin­
gungen mit einbeziehen zu müssen, die der Sprache erst ihre Form geben, 
offensichtlich - vor dem Hintergrund der Unzugänglichkeit des Ganzen 
erster Ordnung - ein aussichtsloses Unterfangen. Eine Annäherung, ein 
Verstehen der Bedeutung der Sprache aber erfordert zumindest, sich stets 
gewahr zu bleiben, dass immer noch mehr in die Sprache hineinspielt, als 
ein Beobachter zu beobachten vermag. Der Charakter grundlegender Kate­
gorien wie der des Raumes, der Zeit und der Zahl lässt sich nicht begreifen, 
wenn man sie aus ihrem Entstehungszusammenhang heraus isoliert be-

207 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

trachtet. Was Zeit ist, hängt von der Konstellation des Gesamtsystems der 
symbolischen Formen ab, die der Zeit erst ihre Form zuweisen. Der Raum 
ist als Kategorie in jedem Augenblick innerhalb dieses dynamischen For­
mensystems etwas anderes, allein die hochgradige Stabilität dieses Systems 
lässt den Raum als ebenfalls hochgradig stabile Form erscheinen. Die Zahl 
hat eine lange Geschichte, ihre Bedeutung hängt ab von allen anderen For­
men, die sich in einem dynamischen Fließgleichgewicht zu einem gegebe­
nen Zeitpunkt zueinander verhalten und die erst der Zahl ihre Form 
zuweisen, die sich einem modernen Beobachter als eigenständiges "Objekt" 
darstellt. Keine dieser Formen ist jeweils für sich, alle Formen aber bedeu­
ten etwas vor dem Hintergrund des von einem Beobachter insgesamt sym­
bolisch begriffenen Zusammenhanges, durch den hindurch er sich selbst im 
Leben erhält. 

Neben diesen derart stabilisierten Formen, die sich als Techniken des 
Lebens besonders hervortun und die dem modernen Beobachter selbst 
gleichsam als unveränderliche "Tatsachen" erscheinen, sind andere Formen 
notwendige Bedingung dafür, dass diese Formen zu dem werden, als was 
sie erscheinen. Auch dem modernen Beobachter erscheinen aber nicht alle 
Formen gleichermaßen "klar" und transparent, wie die Formen der Zeit, des 
Raumes und der Zahl. Das Ichbewusstsein und das Gruppenbewusstsein 
sind bereits weniger "deutlich" beobachtbar, noch weniger bestimmbar aber 
sind solche Formen, die in besonderem Maße immer schon Gegenstand so­
ziologischer Forschung sind, wie Rituale, aber auch Macht oder die Frage 
nach der "Funktion" von Verwandtschaftssystemen.55 Solcherart Formen 
sind im Folgenden zu skizzieren um damit deutlich zu machen, dass sie -
ebenso wie andere Formen auch - für die Entfaltung anderer Formen not­
wendige Voraussetzung sind, dass nur im Zusammenspiel aller Formen 
miteinander das bislang erreichte Niveau an Komplexität gesichert wird und 
dass auch die so versteinert erscheinenden Formen von Raum, Zeit und 
Zahl sich - zumindest bis an die Schwelle zur Modeme - ständig wandeln, 

55 Formen wie Normen, Werte und Ethik entziehen sich selbst noch dem Sozio­
logen weitestgehend, sie verflüchtigen sich nahezu gänzlich. Ihre Untersuch­
ung erforderte einen anderen Rahmen, als dass sie hier ebenfalls detailliert 
besprochen werden könnten, wenngleich sie einzubeziehen wünschenswert 
gewesen wäre. So bleibt allein zu betonen, dass sie -wie alle anderen sich mit 
schärferen Konturen zeigenden Formen auch - genau so bedeutend für die 
relative Stabilität des Formensystems sind, wie etwa die Sprache, das Werk­
zeug, Kategorien wie die des Raumes, der Zeit, der Zahl usw. Raum, Zeit und 
Zahl sind nur das, was sie symbolisieren, weil sie eingebettet sind in das Sys­
tem der Formen, also auch von Normen, Werten, von Ethik getragen (vgl. dazu 
FN 58 im zweiten Giederungspunkt mit den Hinweisen zu Mark Granovetter 
1985 und Amitai Etzioni 2001 als prominentem Vertreter des Kommunitaris­
mus). 

208 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

wenn sich nur irgendetwas wandelt, so beispielsweise wenn die Fähigkeit 
zur Kommunikation das Jagdverhalten grundlegend umorganisiert und 
diese Reorganisation wiederum die Sprache und alle anderen Formen ver­
ändert. 

Neue Verständigungsformen und neue Notwendigkeiten 
Sprache ermöglicht das "Be-sprechen" von vergangenen Wahrnehmungen, 
Vergangenheit wird also wiederholt, sie ermöglicht aber auch den Vorgriff 
auf Zukünftiges, etwa bei der Vorbereitung der Jagd (vgl. Claessens 1993: 
170). Die Jagd bzw. die Tendenz zur Optimierung des Jagdverhaltens 
drängt auf die Ausdifferenzierung des sprachlichen Vermögens. Zunächst 
mögen kleinere Zeichnungen u.ä. geholfen haben (vgl. ebd.: 172), auch an­
dere "materielle" Darstellungen wurden vielleicht genutzt, doch selbst diese 
Formen unterstützen die relative Fixierung von Evokationen auf eindeutige 
Zusammenhänge, die letztlich zur Sprache führen. Die sich so in jeder Hin­
sicht andeutende Sprache erhöht die Komplexität zugleich, die sie reduziert. 
Während sie die Jagd als Zusammenhang planbar macht, sie durch die 
Möglichkeit zur Absprache das mögliche Verhaltensspektrum der Beteilig­
ten einschränkt, machen sich schon die Folgen dieser Komplexitätsreduk­
tion auf ganz anderem Niveau bemerkbar, die wiederum die sprachliche 
Entwicklung beeinflussen. So bedeutet die Möglichkeit der Vorbereitung 
der Jagd auch die Möglichkeit der geplanten Variation des Jagdverhaltens, 
das immer aber auch ungeplante Variationen hervorruft, die auf die 
Ausweitung der Wahrnehmung auf neue Zusammenhänge drängen. Das 
Wahrnehmungsspektrum erweitert sich, während die Jagd ohnehin schon 
"zentrifugalen Charakter" hat, weil sie ständig mit abstrakten Ereignissen 
wie Verletzung und Tod konfrontiert (vgl. ebd.: 192). Die Verbesserung der 
Jagdvorbereitung hat aber auch zur Folge, dass größere Jagderfolge erzielt 
werden, sich die Überlebensbedingungen im Insulationszusammenhang 
weiter luxurieren und schließlich die Bevölkerung wächst. Mehr Bevölke­
rung bedeutet dann wieder die Notwendigkeit wachsender Anstrengungen, 
die zur Vermittlung der zahlreicher werdenden "Spielebenen" notwendig 
sind, bis hin zur Ausdehnung des Territoriums, die irgendwann einmal zum 
auch feindlichen Zusammentreffen verschiedener Gruppen führt (vgl. ebd.: 
193ff.)56 usw. 

So müssen die zur Jagd "Abgestellten" ihre Erfahrungen mit den 
"Nicht-Jägern" kommunizieren, auch hierfür entwickeln sich besondere 
sprachliche, aber auch andere Kommunikationsformen: "Die Jäger singen 
vor und nach der Jagd einzeln das Jagderlebnis aufbereitend und beschwö-

56 Die Folgen dieses Aufeinandertreffens zweier Gruppen hat ebenfalls Dieter 
Claessens an anderer Stelle detaillierter erörtert (vgl. Claessens 1977). 

209 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ren sich zusammenschließend und diesen Zusammenschluß bestätigend" 
(ebd.: 192). Dass der Gruppenschutz erhalten werden muss, so wurde oben 
bereits argumentiert, ist in der Motivationsstruktur, in dem Bedeutungsge­
halt aller symbolischen Formen tief verankert, so dass jegliche Gefährdung 
dieses Schutzes zu einer erhöhten Bereitschaft zur Neuordnung und zur 
Stabilisierung "neuer" Verhaltensformen geführt haben wird, wobei diese 
Formen schon lange in irgendeiner primären Form vorhanden gewesen 
sind. So drängt das ebenfalls tief verankerte "Bewusstsein" von Rhythmik 
auf die Stabilisierung von das Gruppenganze bindenden Verhaltensformen. 
Das lautliche Untermalen von Tätigkeiten wird in der Gemeinschaft ver­
stärkt, weil es die Koordination gemeinsamer Tätigkeiten positiv beein­
flusst, und es führt bis hin zum Gesang und zum gemeinsamen Tanz, der 
dann sekundär wiederum sich als Verstärkung des Gruppenzusammenhan­
ges als zweckmäßig erweist. Damit ist dann bereits das weite Feld der Riten 
erreicht. 

Ritual, Darstellung und Totem 
Im Ritual werden, dies haben bereits Emile Durkheim (1984) und Alfred R. 
Radcliffe-Brown (bspw. 1931) gezeigt57

, die Werte der Gemeinschaft 
erneuert und bestätigt, Mary Douglas hatte Rituale als Versuch begriffen, 
Widersprüchliches aufzulösen bzw. Gegensätze zu vereinen (vgl. Douglas 
1985: 219f.). Doch heißt das nicht, wie es der Gehlen'sche Institutionen­
begriff suggerieren würde, dass die Werte konstant, dass die Formen insge­
samt dauerhaft dieselben blieben, dass also die mythische Ordnung eine 
unveränderliche wäre. Jedes Ritual birgt die Chance auf Mikrovariation, je­
der Beteiligte bringt sich gemäß der aktuellen Situation in das Ritual ein 
und verändert damit kaum bemerkbar die Form des Rituals. Diese Variati­
onsfähigkeit macht das Ritual zur "systemischen" Technik der ständigen 
Anpassung des Gruppenganzen an Umweltveränderungen, noch bevor es 
überhaupt zu spürbaren Real-Falsifikationen kommen muss; das normale 
Scheitern ist auf dieser Ebene der Mikrophysik des Gruppenorganismus so 
minimiert, dass es gar nicht notwendig als Scheitern auffällt. Und dennoch 
findet der Abgleich des Organismus mit seiner Umwelt ständig durch alle 
Formen hindurch statt; sofern sich Formen als inadäquat gezeigt haben, 
werden sie ummodelliert, verworfen, ersetzt usw. So führt die Erweiterung 
der sprachlichen Kompetenzen ohne Bewusstsein davon zur Umformung 
noch der habitualisiertesteil Verhaltensweisen, während diese Umformung 
wiederum Einfluss auf die weitere sprachliche Entwicklung ausübt. Wenn 
also überhaupt sinnvoll von Komplexitätssteigerung gesprochen werden 
kann, dann muss diese immer notwendig mit den diese Steigerung erst 

57 Siehe dazu beider Werke zusammenführend auch Gisela Dombrowsky 1976. 

210 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

ermöglichenden, weil Komplexität wieder reduzierenden, Formen zusam­
mengedacht werden. Wo neue Probleme auftauchen, müssen neue Organi­
sationsformen her, neue Organisationsformen werfen neue Probleme auf 
usw. Bedingung für diesen multistabilen Wechselwirkungsprozess ist je­
doch, dass sich nichts innerhalb dieses Formensystems derart verhärtet, dass 
es dauerhaft aus der ständig stattfindenden Neuausrichtung aller Formen 
ausgeklammert bleibt. 

Es wurde mit Arnold Gehlen gesagt, dass die Darstellung der Sprache 
zunächst überlegen ist, weil sie Ereignisse - vielleicht aufgrund ihres deut­
licheren Symbolcharakters - eindringlicher "festzuhalten" und relativ sta­
biler an die Handlung zu "koppeln" vermag. Auch dass diese Verhältnisse 
sich später umkehren, darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass Sprache in 
ihren Anfängen weit weniger funktional in Bezug auf detaillierte Kommu­
nikation gewesen sein wird als Darstellungen. Erving Goffman hatte in sei­
nem Klassiker "Wir alle spielen Theater" die "Selbstdarstellung im Alltag" 
beschrieben und darin"[ ... ] den Begriff der ,Darstellung' zur Bezeichnung 
des Gesamtverhaltens eines Einzelnen verwendet, das er in Gegenwart einer 
bestimmten Gruppe von Zuschauern zeigt und das Einfluß auf diese Zu­
schauer hat" (Goffman 1997: 23). Der Einzelne entwickle "standardisierte 
Ausdrucksrepertoires", um die Darstellungssituation für sein "Publikum" zu 
bestimmen, soGoffman weiter (vgl. ebd.). In der Wechselwirkung mit sei­
nem "Publikum" stabilisiert der "Darsteller" ein Formemepertoire, von dem 
er erfahrungsgemäß weiß, wie das Publikum in etwa diese Verhaltenswei­
sen interpretieren wird. Auf diese Weise können sich fein differenzierte 
Schaltkreise stabilisieren, in die der Einzelne seinen gesamten Habitus ein­
bringt, die eine viel "breitere" Kommunikation ermöglichen, als es die 
Sprache jemals vermag. Längst schon ist vorab einer differenzierten 
Sprachkompetenz der "soziale Raum" derart durchformt. In der Darstellung 
und somit auch im Ritual (als der Darstellungsform der Gruppe), ist schon 
lange vor der Sprache die Tendenz angelegt, die Anzahl der Wahrneh­
mungsformen zu stabilisieren und immer deutlicher Bedeutungszentren von 
anderen Formen abzuheben, die Wahrnehmungswelt sukzessive zu durch­
gliedern und auf Gruppenebene auf neuem Niveau relativ zu stabilisieren. 

Mit dem Ritus verringert sich die Anzahl dieser "Schablonen" weiter, 
nach denen die Wahrnehmungswelt der Einzelnen geformt wird, die Not­
wendigkeit, sich zu verstehen, macht diese Einschränkung der Variations­
breite auf Gruppenebene viabel. Gegenüber der rituellen Darstellung 
bedeutet die Sprache tendenziell die immer weitere Einschränkung der 
Vielfalt und der Breite, die darstellerisch noch kommuniziert werden 
konnte; doch tritt Sprache nicht von einem Moment auf den anderen an die 
Stelle der Darstellung, sondern ergänzt diese zunächst. Erst ganz allmählich 
"übernimmt" Sprache dann immer weitere Kommunikationsnotwendigkei-

211 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ten "funktional" von der Darstellung, entlastet diese dann gleichsam weit­
gehend von diesen Aufgaben, bis die Darstellung schließlich kaum mehr als 
"Kommunikationsform" wahrgenommen wird, was sie aber tatsächlich bis 
heute - nicht bloß als "Rahmen" oder als Additivum für sprachliche Kom­
munikation -bleibt. Insgesamt erweist sich Sprache für die längste Zeit als 
luxurierender Faktor für das Gruppenganze, weil sie komplementär (eben 
zur Darstellung und allen anderen Formen der stets vermittelten Kommuni­
kation) die bestehenden Kommunikationsformen ergänzt; erst viel später 
führt die Sprache bedeutend zum Abbau darstellerischer Kompetenzen und 
damit zu einer tatsächlichen Einschränkung der Wahrnehmungsvielfalt und 
-Sensibilität, wenn nämlich von ihr erwartet wird, sämtlichen Kommunika­
tionserfordernissen ohne komplementäre Ergänzungsformen entsprechen zu 
können, wenn man schließlich gar von ihr erwartet, dass sie Welt in ihrem 
Sosein definitiv zu begreifen vermag. 58 

Zunächst macht Sprache - den Kanon bereits vorhandener, systemisch 
stabilisierter "Techniken" ergänzend- differenziertere Regelungen, wie die 
des Tabus, möglich. Das Tabu, so Amold Gehlen, "[ ... ] institutionalisiert 
eine ,kritische Situation' im Sinne der Distanzabstufung bis zu einer abso­
luten Distanzgrenze: berühren verboten" (Gehlen 1986a: 213). Verbote 
werden schon lange Teil der Organisation des Gruppenzusammenhanges 
gewesen sein, bevor sich Sprache ausdifferenzierte, auch sie werden längst 
schon ihren Platz im Formensystem gehabt haben, bevor sie sprachlich aus 
diesem System heraus "ausgedrückt" wurden. Sprache aber ermöglichte 
dann den viel differenzierteren Umgang und die entsprechende Ausgestal­
tung der Verbotsregeln, die zugleich auch das Sprachsystem regeln: Ver­
boten kann nun - für den mit der Sprachkompetenz ausgestatteten Gruppen­
zusammenhang- auch sein, den Namen von etwas auszusprechen, zu be­
stimmten Zeiten bestimmte Formeln zu verwenden usw. 

Auch das Totem ist als darstellende Handlung schon früher angelegt, 
wenngleich es seine umfassende Bedeutung wohl erst parallel zur sprachli­
chen Differenzierung erlangt. Das Totem, das für das "mythische" Denken 
von zentraler Bedeutung ist, stützt das Einzel- und Kollektivbewusstsein in 
der zweiten Umwelt gegen die erste Umwelt ab. "Es geht um eine Legitimie­
rung und auch Legalisierung (inhaltliche und formale Rechtfertigung) von 
Verhalten und Daseinszuständen durch Anlehnung ,an Etwas'" (Claessens 
1993: 205). Das Totem gewinnt im Zuge der durch Sprache und andere For-

58 Die Erwartungen an Sprache haben sich freilich im Verlauf der okzidentalen 
Philosophiegeschichte immer wieder verändert, doch kann wohl behauptet 
werden, dass niemals von ihr so viel erwartet wurde, wie im 20. Jahrhundert. 
Differenziert und aufschlussreich arbeitet die Schrift von Ian Hacking die 
"Bedeutung der Sprache für die Philosophie" (so der Buchtitel) auf (vgl. 
Hacking 1984). 

212 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

menentwicklungen hervorgerufenen Differenzierungen an Bedeutung als 
Mechanismus zur Reduktion der entstehenden Komplexität innerhalb des 
Gruppenzusammenhanges (durch Verortung des Einzelnen innerhalb des 
emergenten Gruppenganzen, vgl. Durkheim 1984: 146ff.), es sichert zudem 
den "Kontakt" des Gruppenganzen - also der zweiten Umwelt - zur ersten 
Umwelt, zugleich ermöglicht es erst die Entfaltung von Komplexität bzw. 
deren Weiterentwicklung. Es ist die adäquate "Technik", die sich nur in der 
unlösbaren Korrelation mit der durch sie ermöglichten Entwicklung 
entwickeln kann. 

Diese Technik kann daher, und das gilt es hier zunächst nur zu zeigen, 
nicht losgelöst aus ihrem Entstehungszusammenhang verstanden werden. 
Totem und Tabu sind nicht für sich allein stehend "Kategorien", die unab­
hängig von ihrem Entstehungszusammenhang zu bestimmten "Zwecken" 
eingesetzt werden, sondern lediglich als von einem Beobachter beobachtete 
Formen zu verstehen, die gerrau den Zweck erfüllen, den sie erfüllen, ohne 
dass dieser Zweck jemals abschließend bestimmbar wäre. Seine Bestim­
mung erforderte die umfassende Beschreibung des gesamten Zusammen­
hanges symbolischer Formen, deren Modalität sich zu jedem Zeitpunkt neu 
gestaltet. So kommt Sprache nicht als fertiges Kommunikationssystem über 
den Menschen, sondern als sich stabilisierende und gegenüber anderen 
Formen erst Konturen entfaltende Form unter anderen und in Ergänzung zu 
anderen, bringt sie selbst den Menschen mit hervor. Sprache ist nicht, Spra­
che ist in ständigem Werden. Rituelle Formen sind nicht, ihnen kommt 
keine objektive, entlang definierbarer Merkmale bestimmbare, von anderen 
Formen deutlich geschiedene Existenz zu; sie verändern sich ständig und 
erbringen ihren Beitrag, der vermittelt über das komplexe System der For­
men an gänzlich anderer Stelle bedeutend sein mag, ohne diese Bedeutung 
zu offenbaren. Beobachtbar ist stets nur ein unbestimmter, sich vor anderen 
Formen hervorhebender, für das Überleben des Menschen bedeutungsvoller 
Zusammenhang, die Grenzen dieses Zusammenhanges aber erstrecken sich 
stets ins unbestimmte Ganze. 

Hierarchie und Macht 
Auch der Form der Macht fehlt es an irgendwie bestimmbaren Grenzen. 
Der in der gegenwärtigen soziologischen Diskussion besonders wirkmäch­
tige Michel Foucault hat sich ausführlich mit der Frage nach der Macht be­
schäftigt. Insbesondere in seiner späteren Phase tendierte er zu einer durch 
und durch relativistischen Konzeption von Macht. So sagte er in einem Ge­
spräch auf die Frage nach seinem Verständnis von Macht: 

,,Die Macht gibt es nicht. [ ... J Die Idee, daß es an einem gegebenen Ort oder aus­
strahlend von einem gegebenen Punkt irgend etwas geben könnte, das eine Macht 

213 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

ist, scheint mir auf einer trügerischen Analyse zu beruhen und ist jedenfalls außer­
stande, von einer beträchtlichen Anzahl von Phänomenen Rechenschaft zu geben" 

(Foucault 1978b: 126, Hervorhebung im Original unterstrichen). 

Foucault betont dagegen den prozessualen Charakter machtvoller Praktiken 

und "Technologien":59 

"Die Rationalität der Macht ist die Rationalität von Taktiken, die sich in ihrem be­
schränkten Bereich häufig unverblümt zu erkennen geben - lokaler Zynismus der 

Macht -, die sich miteinander verketten, einander gegenseitig hervorrufen und 
ausbreiten, anderswo ihre Stütze und Bedingung finden und schließlich zu Ge­
samtdispositiven fuhren: auch da ist die Logik noch vollkommen klar, können die 
Absichten entschlüsselt werden - und dennoch kommt es vor, daß niemand sie 
entworfen hat und kaum jemand sie formuliert: impliziter Charakter der großen 
anonymen Strategien, die, nahezu stumm, geschwätzige Taktiken koordinieren, 
deren ,Erfinder' oder Verantwortliche oft ohne Heuchelei auskommen" (Foucault 
1999: 116). 

So zeichnet Foucault ein Bild von der Macht als Phänomen zwischen den 

Polen "sehr verfestigt" und dadurch "vollkommen klar" erkennbar auf der 

einen und gänzlich sich ins Unbestimmte verflüchtigend, implizit, nahezu 

stumm, kaum oder gar nicht mehr wahrnehmbar auf der anderen Seite. Die 

anthropologische Perspektive gehört dagegen tendenziell eher zu jenen 

Konzeptionen, die Foucault gerade kritisiert, die dazu neigen, Macht ob­

jektbezogen und damit auf den Pol des mehr oder weniger offensichtlichen 

beschränkt zu denken, sie letztlich einem "stärkeren" zuzuschreiben, der 

idealer Weise schon aufgrund seiner "physischen", sprich "biologischen 

Kräfte" über größere "Machtchancen" (i.S. Max Webers Definition60
) 

verfügt, als der körperlich Schwächere. 

Doch lässt sich der Machtbegriff eben, wie bei Foucault angelegt, auch 

anthropologisch symmetrisch denken, vorab aller Werturteile, die erst der 

moderne Beobachter in spezifische Machtformen legt, der damit ihren be­

sonderen Charakter einerseits hervorhebt, andererseits jedoch gerade ihre 

59 Vgl. dazu auch die insgesamt empfehlenswerte, von Marcus S. Kleiner 
(Kleiner 2001) herausgegebene Einführung in das Denken Michel Foucaults 
und darin besonders den Beitrag von Andrea Seier (Seier 2001) zur Macht. 
Auch die Einführung in das "vagabundierende Denken" Foucaults, die 
Franvois Ewald als Einleitung in die unter dem Titel "Dispositive der Macht" 
erschienene Aufsatzsammlung (vgl. Ewald 1978) geschrieben hat, ist zum 
Einsteig in die Machtfrage bei Michel Foucault zu empfehlen. 

60 Die Webersehe Definition lautet: "Macht bedeutet jede Chance, innerhalb 
einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durch­
zusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht" (Weber 1984: 89, Hervor­
hebung im Original). 

214 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Undurchschaubarkeit mitproduziert Auch Macht lässt sich als Organisati­

onsprinzip beobachten, das sich evolutionär als viabei erwiesen hat (so auch 

der "späte" Foucault, der die "produktive" Seite der Macht hervorhob61
), als 

"Technik" also, die seit jeher einen Beitrag zum Überleben der menschlichen 

Form leistet, die also die längste Zeit gegenüber einer sich an ethisch­

normativen Kriterien orientierenden Bewertung indifferent war. Wie alle 

Objektivierungen, alle V ergegenständlichungen ist auch Macht zunächst ein­

mal wertrleutral.62 Macht ergibt sich aus den Notwendigkeiten komplexer 

werdender Zusammenhänge systemisch, z.B. im Zuge der Jagd, wie Dieter 

Claessens plausibel begründet. Sie ist schon immer in irgendeiner sich ver­

flüchtigenden Form anwesend, nimmt dann irgendwann eigenständige 

Form an; erst viel später wird sie zum Problem, zum Faktum, zur "ärgerli­

chen Tatsache" (RalfDahrendorf, vgl. 1977: insbes. 17 ff.). Dies lässt sich, 

das Beispiel beibehaltend, abermals an der Jagd skizzieren. 

Die Jagd wird irgendwann nicht mehr allein rituell darstellend verarbei­
tet, sie wird der sprachlichen Entwicklung entsprechend auch besprochen 
werden. Immer werden sich auch besondere Verhaltensweisen begünstigende 

"Merkmale" einzelner Gruppenmitglieder bemerkbar gemacht haben, so eine 

besondere Laufbegabung, besondere Kraft, aber auch die besondere Sprach-

61 Foucault denkt Macht in dieser späteren Phase nicht mehr deprivierend, son­
dern produktiv in dem Sinne, dass ohne Macht Gesellschaften zumindest nicht 
in der Form möglich wären, wie wir sie kennen. Macht ist die Bedingung der 
Möglichkeit von Gesellschaft, beide Formen bringen einander wechselwir­
kend hervor: Erst durch "[ ... ] gewisse Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die 
Kräfte und Gefahren des Diskurses zu bändigen, sein unberechenbar Ereig­
nishaftes zu bannen, seine schwere und bedrohliche Materialität zu umgehen" 
(Foucault 2001: 11), so ein berühmtes Foucault-Zitat, wird Gesellschaft in der 
uns bekannten Form möglich. Vgl. hierzu sowie insgesamt zur neueren Dis­
kussion um Foucault unter dem Schlagwort "Gouvemementalität" die Arbeit 
Thomas Lemkes (Lemke 1997, darin insbes. 50-67), die diesen Diskurs in 
Deutschland wohl maßgeblich initiiert hat. 

62 Vergegenständlichungen der wahrgenommenen Formen, also ihr "Auf-Dauer­
Stellen" ist eine Notwendigkeit, eine"[ ... ] unaufbebbare Äußerungsweise im 
gesellschaftlichen Leben des Menschen", so Georg Lukasc (Lukasc 1968: 26). 
Jede "[ ... ] menschliche Ausdrucksweise", so Lukisc weiter, vergegenständ­
licht, "so auch die Sprache, die menschlichen Gedanken und Gefühle [ ... ] 
usw.", deshalb sei es "[ ... ] evident, daß wir es hier mit einer allgemein 
menschlichen Form des Verkehrs der Menschen miteinander zu tun haben. 
Als solche ist die Vergegenständlichung freilich wertfrei: das Richtige ist 
ebenso eine Vergegenständlichung wie das Falsche, die Befreiung ebenso wie 
die Versklavung. Erst wenn die vergegenständlichten Formen in der Gesell­
schaft solche Funktionen erhalten, die das Wesen des Menschen mit seinem 
Sein in Gegensatz bringen, das menschliche Wesen durch das gesellschaftli­
che Sein unterjochen, entstellen, verzerren usw., entstehen das objektiv ge­
sellschaftliche Verhältnis der Entfremdung und in ihrer notwendigen Folge 
alle subjektiven Kennzeichen der inneren Entfremdung" (ebd.). 

215 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

kompetenz. Die Jagd bietet eine der möglichen Szenen, in denen sich diese 
Begabungen haben bemerkbar machen können, mit der möglichen Konse­
quenz, dass sich rund um die Jagd - wie um andere Formen herum - eine 
gewisse Rollenverteilung relativ stabilisiert. So vermutet Dieter Claessens 
in der Jagd einen ganz entscheidenden Faktor für das Aufkommen eines be­
rechtigten und unberechtigten Führungs-Anspruches (vgl. Claessens 1993: 
173f.). Der vielleicht zunächst in der Jagd sich als funktional erweisende 
Führungsanspruch wird dann zu Spannungen innerhalb des Gruppenlebens, 
also auch außerhalb der Jagd geführt haben, dem wiederum andere 
"Techniken" entgegenwirkten, etwa in der Form eines Sprechers, zunächst 
vielleicht als Gruppenältester, der in die Gruppe hinein schlichtend wirkt. 
Dazu bedurfte es keines Begriffes von Macht, der Zusammenhang von 
Macht und Sprecher muss also keinesfalls wahrgenommen worden sein; das 
gerade ist ja damit gemeint, wenn gesagt wird, die Formen würden sich 
systemisch aufeinander abgestimmt entwickeln. 

Weiterhin steht unterdessen die Sicherung des Gruppen- und des Indi­
vidualorganismus' gegenüber der ersten Umwelt an erster Stelle, und weil 
sich diese erste Umwelt als "zweite Welt" auch in Form von Traum und 
Tod bemerkbar macht und zu "Fragen" an sie auf-ruft (warum bin nicht ich 
gestorben, sondern er?), wird ein Kontakt zu dieser Welt auch sprachlich 
hergestellt werden (vgl. ebd.: 168). Vielerlei Bedingungen führen also zur 
Entwicklung der 

"[ ... ] Gestalt des Be-Sprechers der zweiten Welt, des Beschwörers[ ... ], des Vor­

gängers von Schamanen, Medizinmännern, aber auch der Häuptlinge der ,non­
kephalen' Gesellschaften, d.h. der Gesellschaften mit Häuptlingen, die zwar keine 

gesellschaftliche Macht besitzen, aber mit Ansehen ausgestattet sind" ( ebd.: 168f., 
Hervorhebung im Original). 

Aus ganz verschiedenen Gründen treten also immer schon Positionen aus 
dem Gruppenzusammenhang hervor, die dann selbst formal relativ sta­
bilisiert werden. Hierarchie ist somit immer schon "da", sie nimmt aus vie­
lerlei Gründen allmählich auch als beobachtbare Form relativ überdauern­
de Konturen an, die dann als solche objektiviert, für die am Zusammenhang 
Beteiligten beobachtbar, selbst zum Gegenstand neuer Probleme werden. 
Mit der Ausweitung des Gruppenzusammenhanges nimmt die Bedeutung 
des "Häuptlings" für das Überleben der in der Gruppe geschützten Ein­
zelnen sukzessive zu, während der Einzelne an Bedeutung verliert. Ent­
sprechend entwickeln sich Formen, die primär auf den Fortbestand des 
Gruppenganzen ausgerichtet sind, gegenüber denen die Ansprüche des 
Einzelnen zurücktreten müssen. Hierarchie, und damit einhergehend auch 
Macht, sind daher mit der Stabilisierung des Gruppenschutzes stets schon 

216 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

gegeben. Macht wird auf diesem Niveau ausgeglichen durch andere 
Formen, sie ist - wie alle anderen Formen - wesentlich produktiv für das 
Gruppenganze. Sie wird die längste Zeit von allen getragen, ja akzeptiert, 
mehr noch, der Einzelne vergöttert den Häuptling, der nun Macht über ihn 
ausübt, solange er irgendein "Gefühl" von dessen Bedeutung für sein 
eigenes Überleben hat, ohne sich dieses Gefühles freilich "bewusst" sein zu 
müssen. Sicher wird Macht für den Moment immer schon zu Spannungen 
geführt haben, entscheidend aber ist, dass sie insgesamt das Gruppenganze 
luxurierte - zur "ärgerlichen Tatsache" wird sie jedenfalls erst sehr viel 
später. Die längste Zeit bleibt sie aufgehoben im Ensemble aller Formen, 
eine unter anderen, die anderen beeinflussend und durch die anderen beein­
flusst, erst langsam zur festeren Form gerinnend, solange noch jeder ihre 
Sinnhaftigkeit spürt, als residuales Gefühl der Verbindung des eigenen 
Schicksals mit dem Vorhandensein von Macht. Macht ist so lange kein Pro­
blem, wie sie nicht als solches zu etwas Quasi-Substantiellem verdinglicht, 
sie aus aller Geschichtlichkeit befreit und erst unter dieser Bedingung für 
fragmentarische Interessen gezielt einsetzbar ist. Erst die Macht der Moder­
ne, zu der der Einzelne den Kontakt verloren, die zu ihm den Kontakt verlo­
ren hat, deren Sinnhaftigkeit dem Menschen abgeht, ist ärgerlich, wenn­
gleich, gerrau genommen i.S. des "modernen" Begriffes, keine Tatsache.63 

Verwandtschaftssysteme 
Schon in jeder Benennung steckt eme Vordimension von "Macht", so 
Claessens. Auch direkt geht also von der Entwicklung der Sprache eine Li­
nie hin zur Formung von Macht als relativ stabilisierter symbolischer Form. 
Aus der Bezeichnung ergibt sich eine Profilierung von Positionen, die wie­
derum neue "abstraktere" Probleme aufwirft: "In größer werdenden Zusam­
menhängen wird Solidarität schwieriger, und es kann daher geschlossen 
werden, daß Rangfragen sich in den Vordergrund drängten" (Claessens 
1993: 195). Rang- und damit Machtfragen ergeben sich also zwangsläufig, 
wenn der Gruppenzusammenhang wächst und damit neue Orientierungs­
leistungen erfordert, die den "Insulationsschutz" weiterhin gewährleisten, 
ohne dass diese Machtfragen jedoch notwendig als Machtzusammenhänge 
von den Beteiligten beobachtet worden wären. Macht in dieser frühen Form 
ist eine Notwendigkeit wie alle anderen Organisationsleistungen auch, sie 
ist als solche von allen anderen überhaupt nicht zu trennen, gewissermaßen 
also wieder lange Zeit formales Residuum, das dann irgendwann einmal 
"objektiviert", selbst zum Gegenstand der Betrachtung und damit der Aus­
einandersetzung wird. Die (symbolische) Auseinandersetzung um die 

63 V gl. zur Genealogie des Tatsachenbegriffs der Modeme Daston 2003: insbes. 
108ff. 

217 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Macht ist dann selbst schon wieder Teil der Gesamtorganisationsleistung, 
sie reorganisiert und bietet Orientierung und wird selbst zur relativ stabili­
sierten Form. 

Die Benennungsfrage führt zur Machtfrage hin, sie führt aber auch in 
zahlreiche andere Verkomplizierungen der Verhältnisse hinein. Die For­
schungsarbeiten der frühen Strukturalisten um Claude Levi-Strauss64 hoben 
insbesondere die ordnungsstiftende Funktion der Benennung von verwandt­
schaftlichen Beziehungen hervor. Verwandtschaftssysteme ermöglichen die 
kompliziertere Ordnung eines sich vergrößernden Zusammenhanges. Von 
ersten Benennungen, die sich vielleicht an Generationenunterschieden fest­
gemacht haben, können zahlreiche weitere Ebenen ausgehen, die in sich 
selbst dann wieder Gliederungen erfordern usw. Immer kompliziertere Ver­
flechtungszusammenhänge, d.h. immer umfangreichere Gruppenverbände 
und darüber hinaus auch Verflechtungen mit anderen Gruppenverbänden, 
immer umfangreichere Ordnungen also werden durch die Benennung der 
Positionen im System der verwandtschaftlichen Beziehungen möglich. 

Das Verwandtschaftssystem ist in seiner ordnungsstiftenden Funktion 
für die anthropologische Rekonstruktion der Genese des Menschen eine 
sehr bedeutende Form, ihr ganzer Bedeutungsgehalt aber bleibt einem Be­
obachter wiederum unzugänglich. Entgegen der Meinung Levi-Strauss' 
kann das Verwandtschaftssystem keineswegs als eine grundlegende Struk­
tur betrachtet werden, anhand derer sich unterschiedlichste Kulturen objek­
tiv erklären ließen. Levi-Strauss meinte, mit seiner strukturalistischen 
Methode objektive Strukturen offen legen zu können, weil sich in ihnen die 
Formen spiegelten, in denen der menschliche Geist arbeitet, die jedoch ver­
borgen lägen unter der Vielzahl verschiedener konkreter Erscheinungen des 
"eigentlichen" Allgemeinen (vgl. Levi-Strauss 1967: 310). Das ist soweit 
richtig, als dass sich in den Verwandtschaftsstrukturen wie in allen V erge­
genständlichungen der "Geist" derjenigen Menschen widerspiegelt, die 
diese Formen hervorgebracht haben; der Anthropologe vermag aber wie­
derum nur jene Bedeutung zu erfassen, die er selbst in durch ihn selbst ver­
gegenständlichte Strukturen hineindenkt, mit anderen Worten: Er entdeckt 
in ihnen die Strukturen seines eigenen Geistes. Levi-Strauss machte stets 
auf den unabgeschlossenen Charakter der Untersuchung dieser konkreten 
Verhältnisse aufmerksam, dennoch meinte er, letztlich durch alle konkreten 
Erscheinungen hindurch zu dem Allgemeinen zu dringen, von den Struktu­
ren auf allgemeine objektive Modelle schließen zu können (vgl. ebd.: 
320f.). Wo Levi-Strauss über alle Transformationen hinweg im Chaos kon-

64 V gl. insbesondere den soziologischen "Klassiker": Die elementaren Struktu­
ren der Verwandtschaft (Levi-Strauss 1981). 

218 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

starrte Systeme mit beobachtbaren Konturen sah65
, wird hier gerade das Ge­

genteil behauptet, dass es eben jene unveränderlichen Systeme nicht gibt 
und auch die Modelle Levi-Strauss' lediglich für einen Beobachter mehr 
oder weniger deutlich wahrnehmbare, stabilisierte, gänzlich ohne Bezug auf 
ein irgendwie gedachtes "Reales" auskommende, in ihrem Bedeutungsge­
halt nur begrenzt begreifbare aber dennoch gerade in dieser Unbestimmtheit 
höchst bedeutungsvolle Formen sind, die sich ständig neu gestalten, deren 
Grenzen v.a. ständig neu gestaltbar sein müssen, um ihrer Bedeutung wei­
terhin gerecht werden zu können. 

5.4 Zwischenfazit 

Die Luxurierung der Lebensverhältnisse insbesondere in Folge des Errei­
chens des Organisationsniveaus der Insulation gegen selektive Pression so­
wie die Notwendigkeit der Kommunikation im sozialen Raum führten dazu, 
dass Unterschiede und Wertigkeiten sich immer dauerhafter abzeichneten, 
sich vergegenständlichten und damit immer deutlicher, aufgehoben im 
sympathetischen Zusammenhang, von ihrem Hintergrund abhoben. Der 
einzelne Organismus ist sich selbst immer schon gegeben, sein ganzes Sein 
ist auf die Aufrechterhaltung seiner Grenze zur Umwelt ausgerichtet. Die 
grundlegenden Formen der Stabilisierung der Grenze gegen die Umwelt 
sind Teil seines Seins, sie werden dauerhaft vorab jeden Bewusstseins da­
von erhalten, andernfalls vergeht die organische Form. Mit der Stabilisie­
rung der selbstdefensiven Gruppe und den daraus folgenden Konsequenzen 
kam die Gruppe als für die weitere Entwicklung entscheidender emergenter 
Organismus hinzu, der nun gerrau so dauerhaft gesichert werden muss, wie 
alle anderen Formen auch, die für die Grenzerhaltung bei gleichzeitiger 
Verklammerung von Organismus und Umwelt bedeutungsvoll sind. 

Während andere Formen meist durch vielfache Redundanzen abgesi­
chert sind, ihr "Versagen" durch andere Formen aufgefangen wird, wird der 
Gruppenschutz zu einem fundamentalen Organisator, dessen Kollaps ir­
gendwann nicht mehr durch andere Formen aufgefangen werden könnte. 
Entsprechend viel Aufmerksamkeit muss der Gruppenschutz auf sich gezo­
gen haben, die Bedeutung des Schutzes wird so allmählich zu Bewusstsein 
gedrungen sein. Mit dieser immer deutlicheren Formung des Gruppengan­
zen wird als Negativ zur Gruppenform auch der Gruppenhintergrund ge­
formt, nimmt die erste Umwelt - von der sich abzugrenzen, oberstes 
Anliegen ist - selbst Konturen an. Einhergehend mit dieser umfassenden 

65 V gl. dazu Levi-Strauss: "Eine Struktur ist ein System, das über alle Transfor­
mationen hinweg unverändert bleibt" (Levi-Straus 1987: 388). 

219 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

Beruhigung der Wahrnehmungswelt können sich nun jene fundamentalen 
Techniken des Überlebens stabilisieren, wie sie in diesem Gliederungspunkt 
beschrieben wurden, die wiederum selbst den Prozess der relativen Stabili­
sierung der Formenwelt vorantreiben. 

Diesen Abschnitt einleitend wurde zunächst der Institutionenbegriff 
Arnold Gehlens entlang dessen These, Institutionen seien dem Menschen 
ein notwendiger Instinktersatz, dahingehend kritisiert, dass der Gehlen'sche 
Begriff der Institution die Stabilität der Institutionen idealisiere, er dagegen 
zu wenig die gleichzeitige Notwendigkeit relativer Flexibilität der Formen 
berücksichtige. Ob ein höheres Maß an Stabilität oder ein höheres Maß an 
Flexibilität der Formen für das Überleben des Einzelnen wie das der 
Gruppe letztlich viabei ist, hängt, wie schon im Gliederungspunkt 2.3 
(insbes. S. 71-89) erörtert, von den jeweiligen Umweltbedingungen ab, das 
je adäquate Maß lässt sich niemals absolut bestimmen. Wandelt sich die 
Umwelt, müssen sich auch die fundamentalen "Institutionen" entsprechend 
um- bzw. neu gestalten. Weil sich einem Beobachter jedoch grundsätzlich 
nur ein Teil der tatsächlichen Organisationsleistungen zeigt, die seine 
Formen erbringen, weil sich das Ganze erster Ordnung grundsätzlich der 
Beobachtbarkeit entzieht, er immer nur Ausschnitte dieses Ganzen beob­
achtet, ist es einem Beobachter unmöglich, alle Umweltbedingungen dahin­
gehend zu kontrollieren, dass sich die Formen vollständig stabilisieren 
ließen. Umwelt als Ganze ist unkontrollierbar, vor diesem unbestimmten 
Hintergrund lassen sich stets nur begrenzte Kausalitätsvektoren beobachten, 
ohne dass das System, in das sie eingebettet sind, ebenfalls dieser Rationali­
tät zugängig wäre. 

Dass bestimmte Formen über sehr lange Zeit hinweg relativ stabil blei­
ben, bedeutet nicht, dass sie "wahr" sind, sondern - ganz nach Karl R. 
Popper (vgl. insbes. Popper 1994: 47-60) - allein, dass sie noch nicht 
falsifiziert, dass sie also bislang trotz des ständigen Umweltwandels sich 
haben erhalten können. Damit ist aber die Möglichkeit fundamentaler Um­
brüche auch in den tiefliegendsten gesellschaftlichen Formen niemals aus­
geschlossen, auch wenn sie noch so unumstößlich erscheinen, wie einst das 
Ptolemäische Weltbild unumstößlich erschien. Vielmehr ist es möglich, 
dass fundamentale Paradigmen auch der "modernen Zivilisation", die sie 
erst haben zu dem werden lassen, was sie heute ist, bereits dabei sind, falsi­
fiziert zu werden, dass aber diese "Revolutionen" sich noch verbergen. 
Möglich ist also, dass bereits weit reichende "Anomalien" an den über­
kommenen institutionalisierten Paradigmen nagen, dass aber diese Anoma­
lien, wie Thomas S. Kuhn beschrieb (vgl. Kuhn 1991) eben noch mit den 
Mitteln des überkommenen Paradigmas zu bewältigen versucht werden, das 
diese Anomalien selbst produziert - schon deshalb, weil es an alternativen 
Paradigmen mangelt. Eine Institutionenlehre aber, die jedes Anzeichen von 

220 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

Anomalien darauf zurückführt, dass die (positiven, beobachtbaren) Institu­
tionen nicht stabil genug, sie dem Menschen nicht hinreichend Außenstabi­
lität gewährleisteten, sie also entsprechend zu stabilisieren seien, muss per 
Definition blind sein für die Möglichkeit, dass diese Anomalien gerade 
auftreten, weil die fundamentalen gesellschaftlichen Institutionen zu stabil 
gedacht werden. 

Die Sprache bleibt hier notwendig abstrakt, weil es dieser Arbeit tat­
sächlich nicht um die Kritik einzelner "Institutionen" geht. Oben wurde 
aber bereitsamWerk Walter L. Bühls kritisiert, dass er den Markt als das­
jenige Prinzip ansah, das Gesellschaften mit der hinreichenden Flexibilität 
ausstatte, die sie in einer sich wandelnden Umwelt benötigten. Dieses Bei­
spiel noch einmal aufgreifend, um die Richtung zu verdeutlichen, in die 
diese Überlegungen verlängerbar wären, ließe sich eben nun die Be­
hauptung aufstellen, dass der Markt (als insgesamt unbestimmte und un­
bestimmbare Form) selbst als "Institution" eine derart hohe Stabilität 
angenommen hat, dass er sich insgesamt gegen jeden Umweltwandel 
sträubt, dass also gerade der Markt nicht mehr in der Lage ist, sich verän­
derten Umweltbedingungen anzupassen und damit weiterhin seinen Beitrag 
zur Sicherung der Grenze zwischen Umwelt und Gesellschaft zu leisten. Es 
wäre also denkbar, dass der Markt eine eigene spezifische Rationalität ent­
faltet hat, die in sich hochgradig stabil (und dadurch auch zunächst hoch­
gradig effizient) ist, dass diese Stabilität aber dadurch erkauft wird, dass er 
nicht dauernd in seinen Fundamenten in Frage gestellt wird, dass also Um­
weltreaktionen nicht mehr zur grundsätzlichen Infragestellung des Para­
digmas bzw. der Institution führen, dass man sich also stattdessen auf 
Oberflächenkorrekturen beschränkt, ohne doch jemals das Paradigma selbst 
in Frage zu stellen. 

Vor dem Hintergrund der Gehlen'schen Institutionenlehre würden alle 
auftretenden Anomalien dahingehend gedeutet, dass die Institution des 
Marktes noch nicht hinreichend "stark" wäre, den Menschen trotz dessen 
Unzulänglichkeiten als "Mängelwesen" in einer ihm ungernäßen Umwelt zu 
führen. Dagegen bleibt die Möglichkeit unbeobachtet, dass die auftretenden 
Anomalien gerade das Resultat der Jahrhunderte langen Spezifizierung ei­
nes Prinzips, einer Institution sein könnten, das Resultat der engen Kopp­
lung immer weiterer Bereiche systemisch relativ stabilisierter Formen an 
den hochgradig verdinglichten Markt, von dem niemand wissen kann, was 
tatsächlich seine Funktion im systemischen Zusammenhang aller symboli­
schen Formen ist. Dasselbe ließe sich zur "Institution" der Zweck-Mittel­
Rationalität sagen: Dass rationales Entscheiden die Grundlage moderner 
Gesellschaften ist, stellt die Modeme nicht mehr grundsätzlich in Frage, 
allein wie sich rationales Entscheiden optimieren ließe, wird gefragt. Doch 
geht es dieser Arbeit- wie gesagt- nicht um die Kritik einzelner "Instituti-

221 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

onen" resp. einzelner symbolischer Formen, dies würde ihren Rahmen al­
lemal sprengen, vielmehr möchte sie die allgemeinen Bedingungen 
beschreiben, die hochgradig komplexe und dynamische Systeme, die mo­
derne Gesellschaften in sich ständig wandelnden und insgesamt unbe­
stimmbaren Umwelten haben möglich werden lassen; in der Überzeugung, 
dass das Verständnis dieser Bedingungen auch fundamentale Fehlentwick­
lungen überhaupt erst beobachtbar werden lässt. 

Auch um bei dieser Beschreibung - obwohl sie in weiten Teilen nah an 
der Institutionentheorie bleibt - nicht mit der auf Stabilität orientierten 
Konnotation des Institutionenbegriffes in Schwierigkeiten zu geraten, 
wurde der Begriff der symbolischen Formen vorgeschlagen. Primär wurde 
der Begriff der symbolischen Formen allerdings eingeführt, um damit ter­
minologisch dem mit jeder begrifflichen Beschreibung einhergehenden Ri­
siko der Verdinglichung entgegenzuwirken, die jedem Begriff eine Art 
"objektiven" Gehalt verleiht, der ihm niemals zukommt. Alle Formen, die 
der Mensch zur Auseinandersetzung mit seiner Umwelt entwirft, um sich in 
ihr adäquat verhalten zu können, verweisen über sich hinaus, keine dieser 
Formen ist bloß, was sie zu sein scheint. Dies gilt auch für die nun detail­
lierter beschriebenen, weil für die weitere Argumentation und - wie der 
Autor meint - für moderne Gesellschaften und das Verständnis von ihnen 
besonders bedeutenden Formen. So wurde nun gezeigt, dass etwa das 
Werkzeug eine Technik des Überlebens ist, wie alle anderen Formen auch 
Techniken des Überlebens sind, dass sich also das Werkzeug nicht katego­
risch von anderen Formen unterscheidet. Die sich allmählich verobjektivie­
renden Kategorien von Raum, Zeit und Zahl sind wie das Werkzeug erst 
allmählich sich stabilisierende, also durch und durch soziale und historische 
Formen, die, je länger sie den Moment überdauern in dem sie entstehen, 
selbst als Mittel (vergegenständlichte) Form annehmen und nun selbst um 
so bedeutender die weitere Stabilisierung der Wahrnehmungswelt beein­
flussen. Das Werkzeug unterscheidet sich von anderen Formen nicht da­
durch, dass es ein irgendwie bereits unabhängig seiner selbst gegebenes 
Material umformt, dies macht bspw. auch die Zeit. Allein in radikal relatio­
naler Hinsicht lassen sich beide Formen voneinander unterscheiden: Das 
Werkzeug als stabilisierte Form lässt sich zur Manipulation anderer Formen 
in anderer Hinsicht einsetzen als die stabilisierte Form der Zeit, weil beide 
Formen in anderer relationaler Stellung zum Gesamtsystem der symboli­
schen Formen stehen. Substantiell aber besteht zwischen ihnen kein funda­
mentaler Unterschied. Beide Formen sind Techniken des Überlebens, mit 
Hilfe derer der Mensch seine Umwelt in anderer Hinsicht formt, als er es 
ohne diese Mittel vermochte. 

Auch die Sprache ist eine Technik der Formung der Wahrnehmungs­
welt. Als Form selbst stets im Wandel ist sie eine "Technik des Geistes", 

222 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE SYMBOLISCHE FORMUNG DERWELT 

mit Hilfe derer der Mensch seine Wahrnehmungswelt relativ stabilisiert und 
"in Form bringt". Wie die Form der Macht entwickelt sich auch die Form 
der Sprache im Wechselspiel zwischen Organisationsnotwendigkeiten und 
vorhandenen Organisationskompetenzen durch V ersuch und Irrtum. Was 
zuerst da war - die Macht oder die Organisationsleistung, die sie erbringt, 
die Sprache oder das, was möglich ist, weil Sprache "da" ist- lässt sich da­
her sinnvoll nicht sagen. So wurde auch gezeigt, dass das Soziale sowohl 
"Brutofen" für die Entwicklung der Sprachkompetenzen ist, als auch, dass 
die Sprache umgekehrt das Soziale als ihre eigene Bedingung erst wesent­
lich formt. Alle diese Formen sind nicht als solche, sondern erst im Akt ih­
rer Beobachtung gegeben, erst der Beobachter legt in sie die Bedeutung 
hinein, die ihr Sein ausmachen. Dabei setzen jedoch unabhängig von der 
Form ihrer Beobachtung alle Formen fort, was schon in den Bedingungen 
angelegt ist, die sie erst hervorbringen: Die Sicherung der Unterscheidung 
zwischen System bzw. beobachtender Form und ihrer Umwelt - dies aller­
dings nur so lange, wie die Formen als solche variabel bleiben, auf dass sie 
ihrem "Auftrag" gemäß beobachtet werden können. 

Einige der Formen werden nun mit immer deutlicheren Konturen beo­
bachtet, sie drängen dem Beobachter zu "Bewusstsein", freilich ohne, dass 
dieser um die tatsächliche Bedeutung dieser Formen jemals vollständig 
wüsste, während andere ebenso notwendige Organisationsleistungen sich 
bis ins unkenntliche verflüchtigen, von denen er allenfalls ein "Gefühl" hat, 
die ihn aber deshalb nicht weniger bedeutend leiten. Alle diese Formen zu­
sammengenommen, samt ihrer nur zu erschließenden Bedeutungsüber­
schüsse, führen den Menschen als Form in seiner Umwelt, alle Formen 
sorgen für den ständigen Abgleich aller Formen mit der sich wandelnden 
Umwelt, während sie insgesamt eine Entwicklung zu komplexeren Formen 
ermöglichen. 

Wahrgenommene Fehlentwicklungen veranlassen den Menschen und 
den Gruppenzusammenhang zur Suche nach Ursachen innerhalb dieses ge­
samten Formensystems, in welchem alles mit allem zusammenhängend ge­
dacht wird und in dem jede Form in jede andere übergehen kann, in dem 
also grundsätzlich kaum etwas unmöglich ist, also im Prinzip alle Möglich­
keiten in Erwägung gezogen werden: Die Gefahr ist allgegenwärtig. Wird 
etwa ein Zusammenhang zwischen einem stabilisierten Machtanspruch und 
einem Versagen bei der Jagd gesehen, führt dies nicht allein zur Infrage­
stellung der Machtposition. Vielmehr werden "die Götter" befragt, werden 
dabei sprachliche Ausdrücke für den zu erfragenden Zusammenhang ge­
funden, wird diese Anfrage durch rituelle Verhaltensweisen bekräftigt usw., 
so dass sich letztlich das gesamte System der Formen wandelt, nicht bloß 
"der" Machtzusammenhang allein. Im mythischen Denken fehlen derart 
verfestigte Grenzscheiden, die überhaupt die Form der Macht deutlich von 

223 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SYMBOLISCHEFORMEN 

anderen Formen abtrennten. Trotz relativer Stabilität befindet sich noch die 
längste Zeit alles derart im Fluss. Nichts ist allein es selbst, alle Formen 
stehen lediglich symbolisch für etwas, von dem niemand gerrau weiß, noch 
wissen kann, was es "eigentlich" ist. Die Suche nach Ursachen für Markt­
versagen im Markt wäre dem mythischen Denken als Form unmöglich. Das 
Versagen einer Form würde stets alle anderen Formen mit in Frage stellen, 
Ursachen lassen sich eben noch keiner verdinglichten Form eindeutig zu­
schreiben, sie werden daher prinzipiell im "Sozialen" gesucht und soziale 
Maßnahmen werden ergriffen. Während in der Modeme die Unfähigkeit, 
mit Katastrophen technisch-instrumentell fertig zu werden, zum Ruf nach 
der Verbesserung der technisch-instrumentellen Mittel führt, wäre die Ka­
tastrophe im mythischen Denken Symbol, dass irgendetwas nicht stimmt, 
dass also alle sozialen Formen insgesamt überprüft werden müssen. 

Solange allen Formen ein Mehr an Bedeutung konstitutiv zugehört, 
bleiben sie offen für Reinterpretationen, lassen sie sich nicht dauerhaft aus 
diesem Prozess der ständigen Reorganisation aller Formen ausklammern. 
Erst wenn Formen derart stabil geworden sind, dass sie für immer längere 
Zeiträume aus diesem Prozess ausgeklammert werden, werden längere und 
komplexere Verflechtungszusammenhänge möglich, die dann auch als sol­
che nicht mehr grundsätzlich und dauernd hinterfragt werden, kaum über­
haupt mehr hinterfragt werden können, führte dies doch zu zunehmend 
umfassenderen Umwälzungen. Eine solche dauerhafte Verkoppelung von 
Formen wird erst möglich, wenn sich die Wahrnehmungswelt bereits insge­
samt fundamental beruhigt hat. Diese Bedingungen sind gegeben, wenn 
sich die Gruppe als Form dauerhaft stabilisiert und damit ihr Hintergrund, 
die erste Umwelt, ebenfalls irgendwie als Form wahrnehmbar wird. Diese 
umfassende Stabilisierung der Wahrnehmungswelt bedeutet in erster Linie 
Luxurierung der Lebensverhältnisse. Dann aber erreicht diese Stabilität zur 
Zeit der ersten okzidentalen Philosophen ein kritisches Maß, von dem an 
diese Stabilität zum bedeutenden Problem wird. Dieser Prozess bis hin zur 
Möglichkeit der umfassenden Katastrophe ist im anschließenden Glieder­
ungspunkt zu skizzieren. 

224 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004 - am 14.02.2026, 23:09:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405475-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

