II. Einige systematische Fragen

Bevor ich auf einige Beispiele von Ungerechtigkeiten niher eingehe,
mochte ich fiinf systematische Fragen formulieren, auf die ich bei der
Behandlung der Beispiele eine Antwort zu geben versuche.

1. Welche Phinomene erscheinen uns heute als evident ungerecht?

Dariiber, dass etwas ungerecht ist, kann man sich wohl eher einigen
als dartiber, ob etwas gerecht ist. Das lieBe sich auch empirisch testen.
Die bekanntesten, meist historischen Beispiele, iiber die sich rasch
Konsens erzielen liee, sind wohl: antike Sklaverei, Kreuzziige, Ket-
zerverfolgung, Inquisition, Hexenprozesse, Kolonialismus verbunden
mit der Ausrottung von Ureinwohnern und der kolonialen Sklaverei,
aber auch quasi-koloniale Praktiken wie die Opiatisierung Chinas
durch GroBbritannien”, Menschenopfer, die Produktion von Kastraten
fiir den Gesang in katholischen Kirchen (1903 verboten), Zwangssteri-
lisationen und sonstige eugenische Mafinahmen, z.B. solche gegen die
Aborigines in Australien noch bis in die 60er Jahre des vergangenen
Jahrhunderts; das Apartheid-Regime in Siidafrika (bis 1994); in der
BRD wire wohl Konsens zu erzielen tiber: 6ffentliche Hinrichtungen,
offentliche Grausamkeiten gegeniiber Tieren, die offene Diskriminie-
rung von Frauen, die gesetzliche Diskriminierung unehelicher Kin-
der®. Hier gibt es mittlerweile Grenzen des ,,Sagbaren®.

32 Um Tee zu erhalten, wurde die Abnahme von Opium erzwungen, bis Tee in Indien
angebaut wurde. Dies wurde mit der Doktrin des Freihandels begriindet. Der Opi-
umkrieg 1840-1842 endete mit dem ersten ,ungleichen Vertrag™ zwischen China
und GroBbritannien (und dem Erwerb von Hongkong sowie der Offnung fiir christ-
liche Missionen).

33 Sie wurde seit 1970 in der BRD abgebaut (in der DDR schon frither). Auch fiir
diese Diskriminierung gab es Rechtfertigungen, selbst gegen den Wortlaut des GG.
Noch jetzt besteht Ungleichheit in § 1615 1 BGB (Befristung des Betreuungsunter-

17

https://dol.org/10.5771/6783845207216-17 - am 17.01.2028, 11:02:43, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783845207216-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Daneben gibt es eine Reihe von FEinstellungen und Praktiken, die
weltweit noch zu finden sind — teils offentlich und direkt gerechtfer-
tigt, teils ist ihre Akzeptanz indirekt nachzuweisen™*: Todesstrafe,
Rassismus, Fremdenfeindlichkeit, Sexismus, Homophobie, die Be-
handlung der Paléstinenser; eine Vielzahl von sozialen Ungerechtig-
keiten (von der global ungleichen Verteilung von Giitern und Lasten
bis zu Benachteiligungen im Bildungssystem). Trotz internationaler
Achtung von Folter und Krieg haben die Rechtfertigung der Folter™
und die Doktrin des gerechten Krieges™ eine eigenartige Wiederbele-
bung erfahren.

2. Alles wurde seinerzeit gerechtfertigt: wie sahen die Rechtferti-
gungen aus?

Ich behandele Ungerechtigkeiten, die einmal als gerecht angesehen
wurden. Fiir alle die eben genannten, uns heute evident erscheinenden
Ungerechtigkeiten wurden seinerzeit Rechtfertigungen geliefert (iibri-
gens auch fiir Ungeheuerlichkeiten®’), die fiir uns heute nicht mehr

halts bei nichtehelichen Kindern im Vergleich zu ehelichen, § 1570 BGB). Vgl. da-
zu BGH Urt. v. 5.7.2006, NJW 2006, 2687.

34 Der World Values Survey zeigt zumindest eine globale Tendenz zu Werten von
,wself-expression (im Unterschied zu survival values) und zu sékular-rationalen O-
rientierungen (im Unterschied zu traditionalen). Das schligt sich z.B. nieder in Ein-
stellungen zu Homosexualitét, unverheirateten Paaren, Alleinerziehenden, Anders-
gldaubigen etc. (Nédhere Nachweise unter www.worldvaluessurvey.org).

35 Alan M. Dershowitz, Why Terrorism Works: understanding the threat, responding
to the challenge, New Haven 2002, S. 131-163; Winfried Brugger, Darf der Staat
ausnahmsweise foltern?, in: Der Staat 1996, S. 67-97; ders., Freiheit und Sicher-
heit, Baden-Baden 2004, S. 56-70; kritisch dazu: Eric Hilgendorf, Folter im Rechts-
staat?, in: JZ 2004, S. 331-339.

36 S. z.B. Manfred Spieker, War der Irak-Krieg ein bellum iustum? in: Politik, Moral
und Religion — Gegensitze und Ergidnzungen, in: Festschrift fiir Karl Graf Bal-
lestrem, Berlin 2004, S. 417-436.

37 S. etwa Himmlers Posener Reden; die vom 6. Oktober 1943 ist abgedruckt in:
Heinrich Himmler, Geheimreden 1933 bis 1945, hrsg. von Bradley F. Smith u. Ag-
nes F. Peterson, Frankfurt a.M. u.a. 1974, S. 162 ff. — Die Rede vom 4. Oktober
1943, die in den Niirnberger Hauptkriegsverbrecherprozess eingefiihrt wurde, ist

18

https://dol.org/10.5771/6783845207216-17 - am 17.01.2028, 11:02:43, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783845207216-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

akzeptabel sind. Der Begriff ,,Rechtfertigung® wird oft als Erfolgswort
gebraucht. Rechtfertigungen sind demnach gelungene Sprechakte,
etwa im Unterschied zu Rechtfertigungsversuchen. Rechtfertigung ist
ein zumindest dreistelliges Pradikat: jemand rechtfertigt etwas gegen-
tiber irgendjemand anderem (vom Fall der Rechtfertigung vor sich
selbst sehe ich hier einmal ab). Erfolgreich ist eine Rechtfertigung
dann, wenn dieser andere die gegebene Begriindung akzeptiert, d.h. in
seine Handlungsdisposition aufnimmt. Bei historischen Betrachtungen
macht eine Unterscheidung zwischen Rechtfertigungen und blofen
(also gescheiterten) Rechtfertigungsversuchen allerdings wenig Sinn.
Es macht vielmehr Sinn zu sagen, dass Aristoteles die Sklaverei ge-
rechtfertigt hat — und wir konnen nach seinen Argumenten fragen,
danach, warum sie seinerzeit (und iiber Jahrhunderte) akzeptiert wur-
den und warum sie uns heute nicht mehr akzeptabel erscheinen. Aber
durch unsere heutige Reaktion sinkt die Argumentation von Aristote-
les nicht ex ante zu einem fehlgeschlagenen Versuch herab.

3. Warum wurden die Ungerechtigkeiten beendet?

Wenn wir uns klar machen, dass alle oben genannten Ungerechtigkei-
ten einmal gerechtfertigt wurden, stellt sich die Frage, warum sie von
einem mehr oder weniger bestimmbaren Zeitraum ab nicht mehr prak-
tiziert wurden. Waren die Rechtfertigungen nicht mehr akzeptabel?
Gibt es also so etwas wie einen moralischen Fortschritt? Wie ver-
schwindet das Bose aus der Geschichte? Was sind die Griinde dafiir,
dass bestimmte Dinge nicht mehr plausibel erscheinen, dass etwas
nicht mehr ,,sagbar* ist? Lassen sich die Anderungen in den Rechtfer-
tigungsmustern sinnvoll allein innerhalb eines Legitimationsdiskurses
rekonstruieren oder hingt die Revision von Rechtfertigungen von
externen, vor allem dkonomischen Bedingungen ab?

seltsamerweise nicht darin enthalten. Dass etwas geheim gehalten wird und nicht
vor einer unbestimmten Offentlichkeit gerechtfertigt wird, ist kein Indikator fiir ein
schlechtes Gewissen.

19

https://dol.org/10.5771/6783845207216-17 - am 17.01.2028, 11:02:43, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783845207216-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.  Warum erscheinen uns heute die Rechtfertigungen nicht mehr als
akzeptabel, plausibel?

Tragen heute noch die Griinde, die seinerzeit zur Beendigung von
Ungerechtigkeiten beigetragen haben mochten — etwa die Argumente
der Abolitionisten gegen Sklavenhandel und Sklaverei? Oder sind
andere Begriindungsmuster ,,mit Sperrwirkung* an ihre Stelle getre-
ten? Wir wiirden ja heute sofort auf die ,,Menschenwiirde* zuriickgrei-
fen. Der Siegeszug dieses Topos ist erst neueren Datums, auch wenn
manche ihn gerne schon im Alten Testament festmachen mochten. **

5. Die Rechtfertigungen existieren noch, sie wdren abrufbar.
Warum geschieht das nicht — oder manchmal doch?

Die einmal gegebenen Rechtfertigungen gehoren zu unserer Tradition;
sie verschwinden nicht einfach von der diskursiven Biihne, nachdem
sie einmal ihren Auftritt hatten; sie haben keine ,,Halbwertszeit* eines
Plausibilititszerfalls. Warum werden sie nicht wieder bemiiht — oder
vielleicht doch? Die alten Rechtfertigungen liegen immer noch bereit,
sie sind sozial ,,zuhanden®, abrufbar aus Heiligen Biichern oder Bii-
chern von Heiligen, aus Texten groer Denker und Politiker. Warum
werden sie unter bestimmten Umstinden abgerufen, warum bleiben

38 Némlich am Begriff der Gottesebenbildlichkeit des Menschen in 1. Mose 1, 26 f.
(in der Luther-Ubersetzung): ,,26 Und Gott sprach: Lasset uns Menschen machen,
ein Bild, das uns gleich sei, die da herrschen iiber die Fische im Meer und iiber die
Vogel unter dem Himmel und iiber das Vieh und iiber die ganze Erde und iiber alles
Gewiirm, das auf Erden kriecht. 27 Und Gott schuf den Menschen ihm zum Bilde,
zum Bilde Gottes schuf er ihn; und schuf sie einen Mann und ein Weib.* Vgl. dann
auch 8. Psalm 5 f.: ,,5 Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst, und des Men-
schen Kind, dass du dich seiner annimmst? 6 Du hast ihn wenig niedriger gemacht
denn Gott, und mit Ehre und Schmuck hast du ihn gekront.“ Es folgt dann wieder
die Bestitigung der Herrschaft des Menschen iiber die Erde; darum geht es, nicht
um Menschenwiirde. Auch John Locke interpretiert diese Stelle in diesem Sinne:
dass der Mensch befihigt sei, tiber die niedrigen Geschopfe zu herrschen; vgl. Two
Treatises, Buch I, § 30.

20

https://dol.org/10.5771/6783845207216-17 - am 17.01.2028, 11:02:43, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783845207216-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

andere historisch verschlossen? Es gibt ja durchaus eine Wiederkehr
von Rechtfertigungen; sie konnen wieder aufgewidrmt werden. Der
sog. Kampf gegen den Terrorismus hat Griinde fiir die Folter, fiir
Konzentrationslager (Guantdnamo) und den gerechten Krieg wieder
»sagbar® werden lassen.

Die katholische Kirche hat sich mit vergangenen, in ihrem Namen
begangenen Ungerechtigkeiten auseinandergesetzt — zuletzt in dem
aus Anlass des Heiligen Jahres 2000 von Papst Johannes Paul II. vor-
getragenen Schuldbekenntnis und der Vergebungsbitte fiir die Verfeh-
lungen und Irrtiimer in der Geschichte der Kirche und in der Verlaut-
barung der Internationalen Theologischen Kommission ,,Erinnern und
Versohnen. Die Kirche und die Verfehlungen in ihrer Vergangenheit*
auch aus dem Jahr 2000.* Darin wird ein Bedauern geiuBert zu Inqui-
siti0n40, Kreuzziigen, Antisemitismus und zur Anwendung von Gewalt
bei der Verfolgung von Irrtiimern. Was in dieser Hinwendung zur
eigenen Vergangenheit von Ungerechtigkeiten fehlt, ist eine Analyse
der Rechtfertigungen, die fiir jene Phinomene gegeben wurden; es
fehlt eine Erkldarung dafiir, warum jene Begriindungen seinerzeit plau-
sibel waren, es heute aber nicht mehr sein sollen. Der Argumentati-
onsfundus der heiligen Texte und der Texte von Heiligen oder Péipsten
existiert noch und steht fiir Neuauffiithrungen bereit.

39 Internationale Theologische Kommission, Erinnern und Versohnen. Die Kirche und
die Verfehlungen in ihrer Vergangenheit, Einsiedeln/Freiburg 2000.

40 Die seit dem 2. Vatikanischen Konzil vorherrschende kritische Sicht der Inquisition
fand ihren Ausdruck in der formellen Rehabilitierung G. Galileis (1992) und in der
Offnung des Archivs der Inquisition fiir die wissenschaftliche Forschung (1998).

21

https://dol.org/10.5771/6783845207216-17 - am 17.01.2028, 11:02:43, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iz


https://doi.org/10.5771/9783845207216-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

