
3. Das dezentrierte Subjekt 169

bildungstheoretisch mit beispielsweise Schiller, Humboldt und Adorno oder gou-

vernementalitätstheoretisch mit Foucault. Mit diesen Ausbuchstabierungen wird

immer wieder ein von unterschiedlichen Differenzen und Entzügen durchzoge-

nes Subjekt erzeugt, wobei diese Differenzen und Entzüge das Kraftfeld und den

Differenzsinn oder das Kritik- wie Möglichkeitspotential der Bildung qualifizie-

ren: »Bildung bleibt so eine problematisierende Perspektive, die ihren Stachel und

Motor in einer uneinlösbaren Subjektfigur findet« (Schäfer 2019, 129).

3.5 Mediatisierte Singularität und das Problem von Positivierungen

Michael Wimmers Dezentrierungen des Selbst und der Selbst-Bildung lassen sich

im Anschluss an einer Reihe von Arbeiten verorten, in der das Selbst keine »sub-

stanzielle Entität« mehr markiert, jegliche »eindeutige Bestimmung« suspendiert

scheint (Wimmer 2013, 305f.) und auchdie Frage,welcher empirischeStatus sich dem

Selbst zuweisen lässt, unklar oder ungeklärt bleibt. Ist das Selbst eine stabile »Me-

tapher oder Erfindung (Gamm)«, nur noch als ein Platzhalter für philosophische

Debatten beispielsweise um das »[einheitsstiftende] Element der diversen Erfah-

rungen einer Person« zu thematisieren (Davidsson; zit.n. Wimmer 2013, 306.), ei-

ne Funktion in Sprachspielen (vgl. ebd., 295f.), ein Kreuzungspunkt von Diskursen

(Foucault), eine Maske (Nietzsche), eine »Fiktion und Illusion (Metzinger)«, etwas

Unfassbares (Goldschmidt), ein Selbstentzug (Merleau-Ponty), ein Anderer (Rim-

baud), ein »(Spiegel-)Bild und Shifter (Lacan)«, eine »Leerstelle (Schäfer)«, eine »un-

bestimmbareReferenzderPersonund Identitätsmarker (Goffman)« (Wimmer2013,

305f.), einekybernetische (Rieger) oder symbolischeMaschine (Kittler) oder ein »vir-

tuelles Datenbündel« (Bolz) (Wimmer 2013, 296)?

Im Anschluss an diese Selbst-Dezentrierungsdiskurse lassen sich bei Wimmer

dezentrierende und dekonstruktive Einsätze auf der einen Seite und diagnostische

auf der anderen Seite nachzeichnen, wobei letzteres in eine Kritik insistierender

und eine Problematisierung sich radikalisierender Diskurse unterteilt werden

kann, einem beharrlichen (Neu-)Humanismus einerseits (2009, 2013, 2016) und

ein sich ausbreitender Transhumanismus und eine problematische Psychomacht

andererseits (2013, 2014, 2019).

ZudendezentrierendenEinsätzen könnenunter anderemDergesprocheneKörper

([1982] 2019),Die Gabe der Bildung (1996), Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisier-

ten Singularität (2009) und Das Selbst als Phantom (2013) gezählt werden. Die beiden

bildungstheoretischenTexte (1996,2009) lassen sichalsdekonstruktiveundmedien-

theoretische Fortsetzungen eines Problems des Humboldt’schen Bildungsdenkens

markieren, welches den Strukturtypus oder Differenztyp des individuellen Allge-

meinen und das Sprachverständnis Humboldts betreffen. Der (Neu-)Humanismus

wird deutlich in einer antihumanistischen Spur demontiert, von innen zersetzt und

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


170 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

dem Strukturtyp des individuellen Allgemeinen wird der Strukturtyp der mediati-

sierten Singularität entgegengestellt.

Abseits der bildungstheoretischen und dekonstruktiven Auseinandersetzun-

gen wird beispielsweise in Der gesprochene Körper und Das Selbst als Phantom zu-

dem die zentrale Stellung der Lacanschen Trias (Symbolischen, Imaginäres und

Reales) deutlich und in Letzterem findet sich ein Durchgang durch viele in der

Erziehungswissenschaft kaum bis gar nicht beachtete Perspektiven (Hantologie,

Pharmakologie und Psychotechnologie) sowie außerdem eine weitere Selbst-De-

zentrierungs-Intervention über die Figur des Phantoms.

Beginnen wir mit dem bereits in den Kapiteln 2.4 und 2.9 angesprochenen

Text Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Singularität von 2009. In diesem

Beitrag radikalisiert Wimmer den schon bei Humboldt stattfindenden linguistic

turn mit Derrida, bejaht einen Ausschluss der Humboldt’schen Anthropologie und

schreibt den linguistic turn gegenHumboldt fort. AuchwennWimmer »rücksichts-

los selektiv«mitDerridasDekonstruktion verfährt (ebd., 73) undauchwennmensch

den Text mit der schon im Titel zu findenden Gegenüberstellung von individuellem

Allgemeinenundmediatisierter Singularität klassisch-kritisch lesen kann, sofindet

sich eine dekonstruktive Bewegung entlang zentraler Paradoxien und Antinomien,

die schon bei Humboldt als wirksam ausgewiesen und dann mit Derrida entfaltet

werden. Im Anschluss an die von Wimmer nachgezeichnete Autodekonstruktion

und den Wucherungen der Antinomien bei Humboldt werden mit Derrida diese

gegen die totalisierenden Tendenzen in Humboldts Bildungsdenken positioniert.

Wie in Kapitel 2.9.2 bereits ausgeführt sind in Humboldts Anthropologie die

gewöhnlichen Menschen (nur) Symbole oder Repräsentanten der bestehenden

Menschheit. Sie sind Besonderungen des Allgemeinen. Die ›außerordentlichen‹

und ›großen‹ Individuen hingegen können am Allgemeinen arbeiten, »eine Idee le-

bendigwerden« lassen, »inwelcher sich zeigt,wasMenschsein bedeutenkann«.Der

Außerordentliche arbeitet an »der Verwirklichung einer noch unbestimmten Idee

der Menschheit« (Benner 1995, 18; zit.n. Wimmer 2009, 66). Neben demMenschen

als Symbol einerseits und demMenschen als Menschenmodellierer:in andererseits

findet sich in Humboldts Anthropologie noch ein nicht symbolisierbarer Rest und

dieser Rest, der »nicht in […] [der] Repräsentation aufgeht, das nicht repräsentier-

bare Singuläre der zufälligen Existenz, das nur das jeweils einzelne Individuum

angeht, bleibt ›recht füglich‹, wie Humboldt schreibt, von allen anderen unerkannt

und verfällt, ohne je gewusst worden zu sein, dem Vergessen.« (2009, 66).

Humboldts Anthropologie, der Differenztyp des individuellen Allgemeinen und

die Teilung und Hierarchisierung in gewöhnliche und außerordentliche Menschen

klammert inWimmersPerspektive das Singuläre aus.SeineAnthropologiewird von

Humboldt für oder eher gegendie gesamteMenschheit universalisiert.UnddiePar-

tikularität dieserHumboldt’schenMenschheitwird vonHumboldtmehr oderweni-

ger, je nach Lesart, verschleiert (z.B. Ricken 2006; Schäfer 2011a). Der Differenztyp

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 171

des individuellen Allgemeinen ist uns nach Ricken längst in Fleisch und Blut über-

gegangen (2006, 318), ermachtWiderstand ziemlich schwierig bis unmöglich (ebd.,

317; vgl. Wimmer 1996), wird weiterhin durch die Bildungsinstitutionen vermittelt

(Wimmer 2009, 59) und betrifft sehrwahrscheinlich die Bildungsphilosophie als In-

stitution und Disziplin selbst. Ganz in der Tradition der kritischen Theorie bringt

Wimmer (in einer ähnlichen Bewegungwie Ricken) den bereits inHumboldtsTheo-

riearchitektur angelegten verheerenden »Druck des herrschenden Allgemeinen auf

allesBesondere,die einzelnenMenschenunddie einzelnen Institutionen«zumAus-

druck (Adorno 1971, 65). Der Text Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Sin-

gularität (2009) lässt sich somit nicht nur über den linguistic turn wie in Kapitel 2.4

erschließen, sondern auch als eine kritische und antihumanistische Abgrenzungs-

bewegung lesen, die das Singuläre, Ausgeschlossene und Andere dekonstruktiv be-

jaht und zur Geltung zu bringen versucht (vgl.Wimmer 1996, 136).

Dieses Zur-Geltung-bringen erfolgt zunächst als ein Durchgang durch die au-

todekonstruktiven Momente bei Humboldt. In diese Richtung hatte bereits Koller

gezeigt: »Bildung [steht] bei Humboldt in einem Spannungsverhältnis zwischen

Ganzheitsvorstellung, Pluralität der Individualitäten und Singularität (Koller 1997),

die sich nicht mehr in einem individuellen Allgemeinen aufheben lässt« (Wimmer

2009, 71). Ausgehend von diesen Spannungsverhältnissen werden von Wimmer

zentrale Theorieelemente Humboldts medien- und differenztheoretisch umge-

schrieben.Der zentrale Dreiklang Ich-Sprache-Welt wird von jeglichem Identitäts-

denken bereinigt und das individuelle Allgemeine wird durch den Strukturtypus

der mediatisierten Singularität ersetzt.

Wie bereits angeführt, lässt sich zunächst die Sprache als Heimat des Ichs ganz

im Sinne des linguistic turn durchstreichen. Die Sprache ist keine biologische Mit-

gift der Eltern und die sehr kleinen Leute werden vielmehr in die Sprache hinein-

geworfen und »durch die Sprache kolonialisiert« (ebd., 74). Jede eigene Sprache ist

eine Fremdsprache.

»Meine eigene,meine eigentliche Sprache istmir eine Fremdsprache.Meine Spra-

che, die einzige, die ich spreche, ist die Sprache des Anderen.« (Derrida 1997a, 22;

zit.n. Wimmer 2009, 74)

Und bewegen sich die Leute erstmal im Symbolischen, »dann kommt man nicht

einfach mehr raus, auf jeden Fall solange man bei Bewusstsein ist, und man kann

auch nicht wissen, wie man in sie hineingeraten ist« (Wimmer 2009, 73). Es gibt in

dermedientheoretischenPerspektive imAnschluss anDerrida »keinAußen, auf das

man sich zurückziehen könnte, keine Insel der Sprachlosigkeit«, keine »ganz text-

freie Zonen« (ebd.). Selbst wenn das Symbolische verlassen wird »und man einmal

da wäre, wüsste man es nicht, weil Wissen als Etwas von etwas wahrnehmen, Be-

wusstsein, Empfindung auf Sprache angewiesen ist, schon für Humboldt gilt das«

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


172 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

(ebd., 73). Auch gilt für Humboldt, dass »die Sprache zwischen Ich undWelt steht«.

Und jede »Aussage über sich selbst, jede autobiographische Anamnese, jeder Bil-

dungsroman, jede Geschichte einer Heimkehr setzt voraus, dass der Erzähler oder

Schreiber bereits ›ich‹ sagen kann« (ebd.). Das Ich »geht aus einer Bildung hervor,

die keine Selbstbildung im üblichen Sinne ist, sondern die Bildung des Selbst« und

diese Bildung »bedarf der Sprache, damit ›es‹ (ein) ›Sich‹ bilden kann« (ebd., 74).

Auch wenn der Sprache bei Humboldt schon eine konstituierende Dimension zu-

gesprochen wird, war für Humboldt »die Sprache zugleich dasWerk desMenschen

und Ausdruck der Welt, und zwar so, dass das Ich mit seiner Sprache und seiner

Weltansicht identisch wurde – ›Meine Sprache bin Ich‹« (ebd.) und diese eigene

Sprache ist zugleich (nur) eine Modifikation der einen ursprünglichen gemeinsa-

men Sprache der Menschheit. Trotz der Differenzfiguren der Mannigfaltigkeit, der

Wechselwirkung zwischen Ich und Welt sowie seinem Kontingenzdenken schien

Humboldt letztendlich davon überzeugt gewesen zu sein, »dass demMenschenge-

schlecht ein fundamentales Streben nach Einheit eigen ist und dass die Menschen

in ihrer letzten Bestimmung unzertrennlich und eins sind« (ebd., 71).

Wie bereits in Kapitel 2.4 ausgeführt, lassen sich die Eckpunkte des Dreiklangs

– Ich undWelt –nicht unabhängig von der Sprache denken,und auch der Eckpunkt

derSprache lässt sichnicht als etwasEigenesdes Ichsundauch selbst nicht als etwas

Eigenes qualifizieren, in dem Sinne, dass der Sprache eine eigene Identität zukom-

men würde.

Gerade im Anschluss an die Forderung nach einer Erziehung nach Ausschwitz

stellt sich mit Wimmer die Frage, wie kann in Bezug zum Allgemeinen und zu An-

deren imMediumder Sprache etwas Individuelles entstehen oder bewahrt werden,

das nicht durch und mit dem Allgemeinen vermittelt wird? Und wie lässt sich eine

»Sozialität« denken, in der dasBesondere undSinguläre der Subjekte nicht der »Ge-

walt des Allgemeinen [ausgeliefert]« ist undbei der dieDifferenz zwischendenSub-

jekten nicht in Gegensätzen, Ungleichheiten oder Auslöschung des Anderen kippt

(Wimmer 1996, 136)?

Interessanterweise sieht Wimmer in der »Idee der Bildung« selbst einen impli-

zitenWiderspruch,der genaudieseProblematik zwischenAllgemeinemundSingu-

larität markiert. Denn die Frage ist, wie ein Bildungssubjekt, das sich selbst bilden

kann, überhaupt entsteht? Die Variante der »Selbstschöpfung« lässt sich ausschlie-

ßen, da Bildung hier nur Entwicklung wäre und keine Transformation. Wenn das

Ich für Bildung etwas »braucht,was es nicht schon hat,was nicht das Ich ist oder im

Ich ist, dann ist der Bildung immer schon ein Bezug zum Außen eingeschrieben«

(ebd., 150). Und auch wenn mensch in der Spur Flitners Bildung als einen Effekt

von Erziehung versteht, stellt sich die Frage, was gibt der Lehrer, Pädagoge, Erzie-

her, wenn er Bildung selbst nicht zu geben hat« (ebd., 151)? Wie »kann der Lehrer/

Erzieher geben, was er nicht hat« (ebd.)? Ist nicht alles, was die Pädagog:innen ge-

ben können, etwas Allgemeines, dass alle lernen können und ist es nicht immer et-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 173

was, dass sich nur durch die allgemeine Sprache vermitteln lässt? Wie soll da etwas

Singuläres entstehen oder bewahrt werden?

Mit Humboldts individuellem Allgemeinen lässt sich im Rahmen der Perspek-

tive Wimmers nicht viel anfangen. Die Unterscheidung Humboldts zwischen ge-

wöhnlichen und außerordentlichen Menschen, die von ihm als sinnloser Rest qua-

lifizierte Singularität und die Ausgabe einerMenschheit als Menschheit schlechthin

wurden bereitsmehrfach angesprochen (vgl. Ricken 2006). Gegen denDifferenztyp

des individuellen Allgemeinen bringtWimmer denDifferenztyp dermediatisierten

Singularität in Stellung. Dieser Differenztyp markiert eine Subjektgenese, in der

das Subjekt von Anfang an der imaginären und symbolischen Prothesen bzw.Medi-

en bedarf, um zu existieren. Das Symbolische und Imaginäre verdecken durch ihre

Einschreibung dabei nicht das Eigene, Intime, Innere oder Singuläre des Ichs, son-

dern sie bringen es hervor, wobei das Eigene (in einer Lacanschen Spur) eher dem

Register des Imaginären zugeordnet werden kann und das Singuläre (eher im Sin-

ne des Realen) durch die Einschreibung der Sprache ins Subjekt als Effekt und Spur

zugleich entsteht (vgl.Wimmer 2009, 79).

Wie lässt sich dieses »zugleich« verstehen? In der oder einer psychoanalytischen

Variante trennt die SprachewieGeschenkpapier das Ich vomGeschenk,welcheswie

bei Kindern oder auch Erwachsenen einen Sog des Begehrens nach dem Geschenk

(hier Reales) auslöst. Dabei ist es egal, was das Geschenkpapier verbirgt. Und die-

ses »egal« ist entscheidend, denn die symbolische Einschreibung erzeugt durch die

Trennung der Sprache (Geschenkpapier) vomNicht-Symbolischen ein Vakuum (Ort

des eigentlichen Geschenks), was die Kreisökonomie des Begehrens und damit das

Subjekt zumindest anstößt.

(Abb. 13: )

Auch wenn dieses Vakuum leer ist oder gerade weil es leer ist, lässt sich alles

Mögliche darauf projizieren und das Begehren mit Laptops, die große Liebe, Au-

tonomie, Innerlichkeit, die ursprüngliche eine Sprache, authentische Körper- und

Naturerlebnisse,Sinnoder Signifikat,VW-Busse etc. ewig oder zumindest ziemlich

lange am Leben erhalten. Das Begehren und das Begehrte wird dabei durch »kultu-

rell vorgestanzte […] Antworten und habitualisierte […] Verhaltensweisen« so ein-

gerahmt und normalisiert (2009, 80), damit die Subjekte nicht alle, also auch de-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


174 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

struktiven, Mittel undWege nutzen, um die Kreisbahn zu verlassen und um damit

die symbolischeKolonialisierung inRichtungdesRealenzudurchbrechen.Denndie

Sprache (Geschenkpapier) ist eine lebensnotwendigeProthese für das Subjekt, ohne

welche das singularisierendeBegehren verschwindet. So gelingt es, dass das Begeh-

ren wie Satelliten durch Zentrifugalkraft (Angst) und Gravitation (Begehren) in der

Umlaufbahn des Anziehungszentrums gehalten werden und das Begehren nur um

das Reale bzw. Vakuum kreist und hin und wieder durch imaginäre Realisierungen

gefüttert oder angetrieben wird.

Ganz indieser hier nur verknapptenLacanschenLogik scheintmirWimmerBil-

dungzudiskutierenund ihr einenneuenPlatz zuzuweisen.Eswird vondenLehren-

den kein Bildungs-Wissen und keine Bildungs-Kompetenzen gegeben, sondern sie

geben das unmögliche Geben selbst, das Reale und Singuläre als unmögliche Gaben

und mit ihnen »vielleicht« den »Wille[n] zum Wissen«. Die unmögliche Gabe und

das Reale »›[setzen] den Kreis und die Ökonomie in Gang‹, indem sie sich in den

Kreis einlassen ›und ihn (sich) drehen‹ lassen« (Wimmer 1996, 158f.).

»Wenn diese Gabe ›auch nur ein anderer Name des Unmöglichen ist, so haben

wir doch eine Intention von ihr, wir denken sie, benennen sie, begehren und wün-

schen sie. Und dies, obwohl oder weil … wir ihr nie begegnen, sie nie erkennen,

[…], sie nie erfahren in ihrer präsenten Existenz. […] Intention, Sprache, Denken,

Wunsch oder Begehren gibt es vielleicht nur da, wo es den Antrieb gibt, auch noch

das zu denken, zu begehren, zu benennen, was sich weder zu erkennen noch zu

erfahren oder zu erleben gibt – … In diesem Sinne kann man nur das Unmögli-

che denken, begehren und sagen, nach dem Maß ohne Maß des Unmöglichen.‹«

(Wimmer 1996, 159; M. W. zit. hier Derrida 1993, 44)

In dieser Perspektive sind die Singularität des Ichs und die Sozialität kein einfacher

Gegensatz mehr, sondern sie sind trotz ihrer radikalen Differenz miteinander ver-

schränkt und bringen sich gegenseitig hervor und bedürfen einander. Eine Zerstö-

rung oder Durchbrechung der gegebenen symbolischen Subjektstruktur vernichtet

das Reale oder Unmögliche, damit das Begehren und lässt die Betroffenen wahr-

scheinlich psychotisch oder depressiv werden. Die Sprache bringt das Reale hervor

und den Antrieb des Begehrens, welches wiederum die symbolische Verweisungs-

kette in Gang setzt.

Das Individuum ist somit nicht mehr seine eigene Sprache bzw. Weltansicht,

bedarf nicht mehr nur der Sprache als Medium, um sich zu bilden, und stellt auch

nicht ein Symbol des Allgemeinen oder der Menschheit wie bei Humboldt dar. Das

Singuläre wird zwar wie bei Humboldt radikal vom Symbolischen geschieden. Der

paradoxalen Verschränkung zwischen Singulärem und der Sprache wird jedoch ein

zentraler Platz in der Subjektgenese zugewiesen und dieWidersprüchlichkeit wird

mit unter anderemDerrida entfaltet.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 175

Dadurch entsteht imGegensatz zuHumboldtsMannigfaltigkeit eine »Pluralität

ohne Einheitszwang und ohne Vereinzelung, eine Pluralität der Singularitätenmit-

hin, die durch ein Band verbunden sind, das aus lauter Unterbrechungen geknüpft

ist, die ebenso viele (Gaben-)Ereignisse darstellen« (Wimmer 1996, 159).Wie ist das

zu verstehen? Das Band ließe sich mit Lacan als symbolisches oder mediales Band

lesenunddieUnterbrechungen sinddie symbolischenodermedialenRisse,die dem

Realen entsprechen. Doch ist bei Wimmer die Sprache als symbolisches Band oder

mediales Band nicht einfach ein Garant dafür, dass der Singularität Raum gegeben

wird. Denn gerade wenn sich eine Sprache oder auch andere Medien ›aufdrängen‹,

»die ein ganzes Vokabular für die individuelle Singularität [bereitstellen]«,mit dem

und »[in dem] wir uns selbst identifizieren sollen« und der Schein erzeugt wird,

dass wir »die als eine vom Anderen auferlegte Einsprachigkeit […] uns selbst gege-

ben hätten« (2009, 77), dann wird die Singularität, die auf ein stetiges Übersetzen

unddieNicht-Identität vonSpracheangewiesen ist (ebd., 75),durchdieStillstellung

der symbolischen Verweisungsstruktur (im Imaginären) verdeckt oder womöglich

sogar aufgelöst.

Die Sprache wird »wie das Gesetz empfangen« (Bennington 1994, 199; zit.n.

Wimmer 1996, 160.) und jeder »Sprechakt« (ebd., 161) sowie jeder »Einspruch« und

»Widerstand« und jeder Versuch der »Einrichtung einer neuen Sprache« setzt die

»Bejahung« »dieserGabe unddiesesGesetzes« voraus (ebd.).Dies führt zu »schwer-

wiegenden ethisch-politischen Fragen« und auch zum Legitimationsproblem der

Pädagogik. Denn »hat das Subjekt die Entscheidungsgewalt darüber, ob es diese

Gabe [der Lehrer, Pädagogen, Eltern und Erzieher] annehmen oder sich aneignen

will? Kann es diese Gabe ablehnen (1996, 151)?

In der von Wimmer aufgemachten Perspektive ist die Gabe »immer schon ver-

giftet« (ebd., 154) und von »Ungesetzlichkeit kontaminiert« (ebd., 162), da wir sie

»nicht ausschlagen« können (ebd., 154). Trotz aller daraus resultierendenOhnmacht

besteht Gerechtigkeit nicht einfach in der Affirmation an das Gesetz und die affir-

mative Erzeugung beispielsweise eines neurotischen und bürgerlichen Begehrens-

subjekts, sondern es sei für das Offenhalten von Gerechtigkeit notwendig, dass die

»Möglichkeit einerUngerechtigkeit,die demGesetz selbst eingeschrieben ist«, exis-

tiert (Bennington 1994, 247; zit.n. ebd., 162.). Und will Bildungstheorie ihre »kriti-

sche Absicht« nicht aufgeben, sei es »dringlich, die Gabe [und auch die Ungerech-

tigkeit] der Bildung zu denken« (1996, 162).

Wie bereits im ersten Kapitel zu Wimmer beschrieben, wird das Problem da-

mit deutlicher auf der symbolischen und medialen (2009, 77) Ebene verhandelt

und der weiterhin aktuelle Abgrenzungspunkt ist in antihumanistischer Spur der

beharrliche »Bann eines alten Gesetzes« (2009, 59), bei Wimmer eine hermeneu-

tische Lebensform samt ihrer neuhumanistischen Bildung (vgl. 1996, 160f.). Und

dabei geht es nicht nur um eine vergangene Angelegenheit, sondern das moderne

Subjekt scheint gewissermaßen die vielen Tode ziemlich unbeschadet überlebt zu

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


176 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

haben. Die alte Ordnung ist »weitestgehend« intakt und entgegen der Diagnose

einer pluralen Postmoderne (Koller 1997), der von Wimmer selbst diagnostizierten

Zersetzung des Allgemeinen (Wimmer 1996; 2014c, 26f.), dem bereits begonnen

Ende der Hermeneutik (2014c, 27) oder trotz »aller Diskussionen über das Ende

der Gutenberg-Galaxis« funktioniere beispielsweise die Ordnung der Bildung oder

das Aufschreibesystem 1800 noch recht gut (2009, 77), gerade in den Bildungsein-

richtungen (2009, 59; vgl. Wartmann 2020.) und auch in den Sozial-, Kultur- oder

Bildungswissenschaften (vgl.Wimmer 2013, 2016). Zudemhat dasmoderne Subjekt

nicht nur »seinenTodüberlebt«, sichnicht nur vermehrt undpluralisiert; es ist nicht

nur so »vital, aktiv, gefeiert und verehrt, wie kaum zu seinen ›Lebzeiten‹« (Wimmer

2013, 296), sondern die Vorstellung der Selbstermächtigung droht beispielsweise

mit dem Transhumanismus von der imaginären und metaphorischen Ebene (mit

ihren imaginär-real-symbolischen Effekten) durch harte Anthropotechnologien

deutlicher auf der realen Ebene verhandelt zu werden als bisher (Wimmer 2014a).

Ein kurzes Zwischenfazit lautet damit: Je nach Technologie des Zeichens (Fou-

cault), Aufschreibesystem (Kittler), je nach »kulturell vorgestanzten Antworten und

habitualisierten Verhaltensweisen« (Wimmer 2009, 80), aber auch je nach erzwun-

gener Verwerfung bestimmter Begehrensteile (Butler), je nach Psychomacht und

Psychotechnologien (Stiegler) haben wir es mit unterschiedlich singularisierten

Personen und unterschiedlichen Umgangsweisen mit dem Singulären zu tun.

Wimmers Intervention gegen das alte (vgl. Wimmer 2009) oder auch sich ver-

tiefende (vgl. Wimmer 2013) Gesetz lässt sich so verstehen, dass er das verdräng-

te Andere (beispielsweise das Singuläre und die Nicht-Identität des Ichs) mit unter

anderemDerrida in der ›Bildungsgeschichte‹ aufsammelt und davon ausgehend ei-

nen (antihermeneutischen) Diskurs stark macht, in dem »die Gabe in einem Sinn-

system gerade keinen Ort einnehmen kann, den Sinn unterbricht und deshalb, be-

zogen auf einen Sinnhorizont, nur als Un-Sinn oder besser Nicht-Sinn zu bezeich-

nen ist« (1996, 154). Der Einsatz Wimmers wird hier somit so eingeordnet, dass es

nicht darum geht, der Bildung mit beispielsweise Derrida wieder einen neuen, wi-

derständigen und zeitgemäßen Ort zu geben und diesen bewohnbar zu machen,

sondern die in der Gabe der Bildung eingeschriebene Ungerechtigkeit denkbar und

veränderbar zumachen, auch wenn der TextDieGabe der Bildung und Vom individua-

lisierten Allgemeinen zurmediatisierten Singularität hier höchstens als Anfänge oder

eine Vorbereitung für eineDekonstruktion auf demWeg hin zu einer posthumanis-

tischen Bildung verstanden werden können.8

Der Strukturtyp der mediatisierten Singularität im Anschluss an Derrida wie

auch die drei Register und die Subjektgenese nach Lacan ermöglichen es, den nach

8 Die Arbeiten Wimmers werden hier als Anfänge und Startpunkte markiert, da Wimmer im-

mer wieder betont, dass ein anderes oder posthumanistisches Denken bisher noch nicht

möglich ist und sich bisher immer wieder im Bann des alten Gesetzes verfängt.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 177

»all den Dekonstruktionen des Subjekts übrig [gebliebenen]« Rest an Negativitä-

ten, hier das Singuläre, zu positivieren und aus dem Ausschluss ins Zentrum zu rü-

cken (Wimmer 2014a, 258),wobei diese Positivierung (auch inHinblick auf eine »be-

grifflich eindeutigeBestimmung«) »problematisch bzw.nichtmöglich« bleibt (2013,

306), zumal sie als Positivierung Gefahr läuft, als neue (universale) Identität für ein

weiterhin hermeneutisches und anthropologisches Denken verwendet zu werden

(vgl. 2014a, 258). Zudem läuft solch eine Positivierung Gefahr, dass eine positiv un-

terstellte Singularität als »ethisch-politische […] Existenzweise« »als Vervollkomm-

nungsideal einer zukünftigen Gemeinschaft [miss]verstanden werden« kann und

»auf ein Projekt reduziert und einer sozialtechnologischen Produktionslogik unter-

worfen« wird (Wimmer 2015, 96). Die Entdeckung des Anderen (hier die Singulari-

tät) ist wie die Sprache (als eine Bedingung des Singulären) kein Garant dafür, dass

das Singuläre zur Geltung gebracht wird (2014d). In diesemSinne lässt sich auch im

FolgendenWimmers Selbst als Phantom verstehen. Dieser Text ist kein neuer Garant

oder Gründungsversuch für ein neues repräsentationslogisches Subjektverständ-

nis, sondern eine Intervention, die mittels immer ambivalenter Positivierungen in

den bestehenden hegemonial-diskursiven Raum eingreift. Wenn somit beispiels-

weise vom ›Selbst als Phantom‹ bei Wimmer die Rede ist, ist das Selbst bereits in

einer historisch-vertikalen Linie durch zahlreiche Dezentrierungen (Maske, Meta-

pher etc.) undmit der Problematisierung der Positivierung der Negativität struktu-

rell-horizontal doppelt durchgestrichen.

Wie eine scheinbar nicht ambivalente Positivierung aussieht, zeigte Wim-

mer bereits Anfang der 80er Jahre anhand einer Kritik an körpertherapeutischen

Ansätzen, wobei diese Form der Positivierung (des Körpers) auch gegenwärtige

körpertherapeutische Diskurse und körperbezogene Praktiken, die authentische

Körpererfahrungen anvisieren, betreffen dürfte. In der Perspektive der von Wim-

mer problematisierten therapeutischen Ansätze von Alexander Lowen (Bioenergetik,

1975), Fritz Perls (Gestalt-Therapie inAktion, 1976) oder Arthur Janov (DerUrschrei, 1975)

fällt zunächst ähnlich wie in vielen antihumanistischen Perspektiven die moderne

Flucht aus der ›Leibeigenschaft‹ auf (vgl. Wimmer 2019a, 133f.). Es geht um die

Flucht vor der modernen Triebunterdrückung, vor dem »objektivierenden und den

Menschen zerteilenden Denken« und damit vor der Entfremdung des sprechenden

Subjekts von seinemKörper (ebd., 134).Die Individuen »hätten sich von ihrem eige-

nen Körper entfremdet, der, zum bloßen Instrument des Funktionierens gemacht«

wurde und »schweigsam leidet (Depressionen, rigide Charakterstrukturen), sich zu

Wort meldet und rebelliert (Krankheiten, Psychosomatosen) oder sich gar versagt

(Tod, Herzinfarkt)« (ebd.). Diese Spuren des verschwundenen Körpers ermöglich-

ten es Bioenergetikern, wie Lowen, die Vorstellung eines gefangenen Körpers zu

erzeugen, der durch authentische Körpererfahrungen befreit werdenmuss.

Es wurden von Lowen Illusionen der »vollen Präsenz« eines einheitlichen Kör-

pers, von authentischen Körpererfahrungen und einer ursprünglichen Körperspra-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


178 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

che generiert (ebd., 135). Und dieser ursprüngliche Körper kann nur gehört werden,

wenn die entfremdeten Menschen erkennen, dass sie den Zugang zu ihrem Körper

verloren haben und »einen anderen Körper oder den Körper eines anderen« haben.

Sie führen eine ›Pseudo-Existenz‹ (Perls), besitzen ein ›irreales Selbst‹ (Janov) oder

haben einen ›Muskelpanzer‹ (Lowen) ausgebildet.

Mit Lacan’schem Instrumentarium könntemensch sagen, dass die symbolische

Kolonisierung, wie die sich eingeschriebenen imaginären Körperbilder und damit

transportierten »gesellschaftlichen Normen und Anforderungen« (Wimmer 2019a,

134) uns von unserem eigentlichen Körper entfremdet haben. Wie bereits skizziert

oder angedeutet, wartet in der Lacan’schen Variante hinter der imaginären und

symbolischen Mauer nicht die authentische und befreite Körpererfahrung, son-

dern eher der zerstückelte, zerstörerische und traumatisierende reale (Un-)Körper.

Es wird mit der Perspektive Lacans in den körpertherapeutischen Ansätzen (der

1980er Jahre) »lediglich das idealisierte Spiegelbild des verdrängten Körpers« (ebd.,

139) und mit der Körpersprache als »Arché-Schrift« eine »Ökonomie des Zeichens«

(ebd., 140) eingesetzt, welche die Disziplinierung des Körpers wiederholt. Dabei

kann diese »Ordnung des therapeutischen Diskurses« (ebd., 136) noch wirksamer

oder »funktionaler« markiert werden, indem sie als Lösung gegenüber der Diszi-

plinierung und Entfremdung des Körpers positioniert wird. Damit ist durch die

»Realisierung des Trugbildes [(Realer Körper)] dessen ehemalige Subversionsgefahr

bereits domestiziert und desinfiziert« (ebd., 139). Zumal mit dem Phantasma des

zu befreienden Körpers der »Anspruch« einhergeht, »alle [falschen] Phantasmen

[…] in der Rückführung auf einen Ursprung, […] das der Interpretation entzogen

ist und sie zugleich begründet[, aufzuheben]« (ebd., 143). Im Befreiungsversuch

dieser therapeutischen Diskurse scheint sich nach Wimmer das Kritisierte (Die

Verdrängung des Körpers) zu wiederholen oder sogar zu vertiefen und dies vor-

rangig über die Positionierung des imaginären Phantasmas eines ursprünglichen

und unmittelbaren Körpers an der Stelle des unzugänglichen Realen, also durch die

Positivierung einer Negativität (hier der ignorierte Körper).

InWimmers bildungstheoretischen Texten von 1996 und 2009 stand noch deut-

lich die Abgrenzung und gleichzeitige Fortschreibung des neuhumanistischen Bil-

dungsdenkens sowie der Strukturtyp dermediatisierten Singularität unddamit das

aporetischeVerhältnis zwischenMediumundSinguläremsowiedieNicht-Identität

des Ichs und der Sprache im Fokus der Auseinandersetzungen.Mit demTextDer ge-

sprochene Körper ([1982] 2019a) oderDas Selbst als Phantom (2013) lässt sich stärker das

Register des Imaginären ins Spiel bringen, wobei das Imaginäre oder der imagi-

nierte verdrängte Körper in dem Text Der gesprochene Körper deutlicher ein Problem

markiert, während inDas Selbst als Phantomdas Imaginäre oder eher eine bestimm-

te Verschränkung zwischen Imaginärem, Symbolischen und Realem die Grundlage

für eine »formale Struktur des Selbst« bildet (2013, 306).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 179

Die vielen Tode, Kritiken und Dekonstruktionen des Subjekts haben nicht viel

übriggelassen, außer dem Umstand, dass es das Subjekt »nie für irgendjemanden

gegeben hat«. Es war immer schon »ein Märchen« (Derrida; zit.n. Wimmer 2014a,

258). Dieses Märchen hat sich hegemonial durchgesetzt, sich »global bis in die

letzte Hütte ausgebreitet«, die Selbstproduktion hat sich industrialisiert (ebd.,

312) und pluralisiert – beispielsweise virtualisiert, kybernetisiert oder neolibera-

lisiert – (vgl. ebd., 295f.), ohne dass aber die jeweiligen Selbstvorstellungen und

Subjektivierungszumutungen die Leute wirklich repräsentieren würden. Diese

Nichtrepräsentation bedeutet jedoch nicht, dass die Märchen unwirksam sind,

ganz im Gegenteil: Die Leute sind die Gespenster, Wiedergänger und Phantome

dieses Märchens.

Hat jedoch die »radikale Rede vom Tod des Subjekts, vom Verschwinden des

Menschen, vom Ende der Geschichte und dem Verlust der Autonomie« ihr Irritati-

onspotential bereits verloren oder haben verschiedenste Akteur:innen auch in den

Bildungswissenschaften diese Irritationen schon teilweise sogar als überwunden

ausgewiesen (Wimmer 2016, 357), so scheint Wimmer mit der »Geisterbahnfahrt«

(2013, 298) durch viele in der Erziehungs- und Bildungswissenschaft nicht oder

kaum behandelten Perspektiven und mithilfe einer erneuten oder verschobenen

Selbstdezentrierung in Bezug auf die Metapher des Phantoms das Irritationspo-

tential der poststrukturalistischen Einschnitte wieder in den erziehungswissen-

schaftlichen Diskurs einführen zu wollen.

Wimmer ist mit einer Disziplin konfrontiert, die, wie bereits beschrieben, »wie

kaum eine andere Disziplin […] dem Projekt der Moderne und seinem Glauben an

das starke autonomeSubjekt aufs engste verhaftet [ist]« (Ricken2007, 158) unddiese

Verhaftung wirft Wimmer selbst den poststrukturalistisch-bildungstheoretischen

und auch eigenen Einsätzen vor (2009, 2013, 2014a, 2019c). Wimmers Texte schei-

nen zwischen dekonstruktiver Bewegung, Darstellung von Dekonstruktionen und

klassischer Kritik sowie Gesellschaftsdiagnose, Repräsentationskritik und strate-

gisch-politischer Intervention hin und her zu pendeln. Trotz des Fokus auf die nicht

still zu stellende Dekonstruktion und den Versuchen, jede positive Selbstkonstruk-

tion wieder zu durchkreuzen, lässt sich bei Wimmer durchgehend eine Selbstkon-

zeption fixieren, die vorrangig mit der ursprünglichen Entfremdung Kierkegaards

und den drei Registern Lacans sowie den medientheoretischen Einsätzen Derridas

gerahmt werden kann.

3.6 Zwischenfazit I: Der Streit ums Subjekt

Der poststrukturalistische turn in Teilen der Bildungstheorie hat vom Selbst der

Selbst-Bildung nicht viel übriggelassen. Bildung wurde als liberale Anthropo- und

Selbsttechnologie entlarvt (Ricken 2006) oder konzeptionell so gewendet, dass auf

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 06:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

