3. Das dezentrierte Subjekt

bildungstheoretisch mit beispielsweise Schiller, Humboldt und Adorno oder gou-
vernementalititstheoretisch mit Foucault. Mit diesen Ausbuchstabierungen wird
immer wieder ein von unterschiedlichen Differenzen und Entziigen durchzoge-
nes Subjekt erzeugt, wobei diese Differenzen und Entziige das Kraftfeld und den
Differenzsinn oder das Kritik- wie Moglichkeitspotential der Bildung qualifizie-
ren: »Bildung bleibt so eine problematisierende Perspektive, die ihren Stachel und
Motor in einer uneinldsbaren Subjektfigur findet« (Schifer 2019, 129).

3.5 Mediatisierte Singularitat und das Problem von Positivierungen

Michael Wimmers Dezentrierungen des Selbst und der Selbst-Bildung lassen sich
im Anschluss an einer Reihe von Arbeiten verorten, in der das Selbst keine »sub-
stanzielle Entitit« mehr markiert, jegliche »eindeutige Bestimmung« suspendiert
scheint (Wimmer 2013, 305f.) und auch die Frage, welcher empirische Status sich dem
Selbst zuweisen lisst, unklar oder ungeklirt bleibt. Ist das Selbst eine stabile »Me-
tapher oder Erfindung (Gamm)«, nur noch als ein Platzhalter fiir philosophische
Debatten beispielsweise um das »[einheitsstiftende] Element der diversen Erfah-
rungen einer Person« zu thematisieren (Davidsson; zit.n. Wimmer 2013, 306.), ei-
ne Funktion in Sprachspielen (vgl. ebd., 295f.), ein Kreuzungspunkt von Diskursen
(Foucault), eine Maske (Nietzsche), eine »Fiktion und Illusion (Metzinger)«, etwas
Unfassbares (Goldschmidt), ein Selbstentzug (Merleau-Ponty), ein Anderer (Rim-
baud), ein »(Spiegel-)Bild und Shifter (Lacan)«, eine »Leerstelle (Schifer)«, eine »un-
bestimmbare Referenz der Person und Identititsmarker (Goffman)« (Wimmer 2013,
305f.), eine kybernetische (Rieger) oder symbolische Maschine (Kittler) oder ein »vir-
tuelles Datenbiindel« (Bolz) (Wimmer 2013, 296)?

Im Anschluss an diese Selbst-Dezentrierungsdiskurse lassen sich bei Wimmer
dezentrierende und dekonstruktive Einsitze auf der einen Seite und diagnostische
auf der anderen Seite nachzeichnen, wobei letzteres in eine Kritik insistierender
und eine Problematisierung sich radikalisierender Diskurse unterteilt werden
kann, einem beharrlichen (Neu-)Humanismus einerseits (2009, 2013, 2016) und
ein sich ausbreitender Transhumanismus und eine problematische Psychomacht
andererseits (2013, 2014, 2019).

Zu den dezentrierenden Einsdtzen konnen unter anderem Der gesprochene Korper
([1982] 2019), Die Gabe der Bildung (1996), Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisier-
ten Singularitit (2009) und Das Selbst als Phantom (2013) gezihlt werden. Die beiden
bildungstheoretischen Texte (1996, 2009) lassen sich als dekonstruktive und medien-
theoretische Fortsetzungen eines Problems des Humboldt'schen Bildungsdenkens
markieren, welches den Strukturtypus oder Differenztyp des individuellen Allge-
meinen und das Sprachverstindnis Humboldts betreffen. Der (Neu-)Humanismus
wird deutlich in einer antihumanistischen Spur demontiert, von innen zersetzt und

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

169


https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

170

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

dem Strukturtyp des individuellen Allgemeinen wird der Strukturtyp der mediati-
sierten Singularitit entgegengestellt.

Abseits der bildungstheoretischen und dekonstruktiven Auseinandersetzun-
gen wird beispielsweise in Der gesprochene Kirper und Das Selbst als Phantom zu-
dem die zentrale Stellung der Lacanschen Trias (Symbolischen, Imaginires und
Reales) deutlich und in Letzterem findet sich ein Durchgang durch viele in der
Erziehungswissenschaft kaum bis gar nicht beachtete Perspektiven (Hantologie,
Pharmakologie und Psychotechnologie) sowie auflerdem eine weitere Selbst-De-
zentrierungs-Intervention iiber die Figur des Phantoms.

Beginnen wir mit dem bereits in den Kapiteln 2.4 und 2.9 angesprochenen
Text Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Singularitit von 2009. In diesem
Beitrag radikalisiert Wimmer den schon bei Humboldt stattfindenden linguistic
turn mit Derrida, bejaht einen Ausschluss der Humboldt'schen Anthropologie und
schreibt den linguistic turn gegen Humboldt fort. Auch wenn Wimmer »riicksichts-
los selektiv« mit Derridas Dekonstruktion verfihrt (ebd., 73) und auch wenn mensch
den Text mit der schon im Titel zu findenden Gegeniiberstellung von individuellem
Allgemeinen und mediatisierter Singularitit klassisch-kritisch lesen kann, so findet
sich eine dekonstruktive Bewegung entlang zentraler Paradoxien und Antinomien,
die schon bei Humboldt als wirksam ausgewiesen und dann mit Derrida entfaltet
werden. Im Anschluss an die von Wimmer nachgezeichnete Autodekonstruktion
und den Wucherungen der Antinomien bei Humboldt werden mit Derrida diese
gegen die totalisierenden Tendenzen in Humboldts Bildungsdenken positioniert.

Wie in Kapitel 2.9.2 bereits ausgefiihrt sind in Humboldts Anthropologie die
gewohnlichen Menschen (nur) Symbole oder Reprisentanten der bestehenden
Menschheit. Sie sind Besonderungen des Allgemeinen. Die »auflerordentlichenc
und >grofien< Individuen hingegen kénnen am Allgemeinen arbeiten, »eine Idee le-
bendig werden«lassen, »in welcher sich zeigt, was Menschsein bedeuten kann«. Der
Auflerordentliche arbeitet an »der Verwirklichung einer noch unbestimmten Idee
der Menschheit« (Benner 1995, 18; zit.n. Wimmer 2009, 66). Neben dem Menschen
als Symbol einerseits und dem Menschen als Menschenmodellierer:in andererseits
findet sich in Humboldts Anthropologie noch ein nicht symbolisierbarer Rest und
dieser Rest, der »nicht in [...] [der] Reprdsentation aufgeht, das nicht reprisentier-
bare Singulire der zufilligen Existenz, das nur das jeweils einzelne Individuum
angeht, bleibt recht fiiglich<, wie Humboldt schreibt, von allen anderen unerkannt
und verfillt, ohne je gewusst worden zu sein, dem Vergessen.« (2009, 66).

Humboldts Anthropologie, der Differenztyp des individuellen Allgemeinen und
die Teilung und Hierarchisierung in gew6hnliche und auerordentliche Menschen
klammertin Wimmers Perspektive das Singulire aus. Seine Anthropologie wird von
Humboldt fiir oder eher gegen die gesamte Menschheit universalisiert. Und die Par-
tikularitit dieser Humboldt'schen Menschheit wird von Humboldt mehr oder weni-
ger, je nach Lesart, verschleiert (z.B. Ricken 2006; Schifer 2011a). Der Differenztyp

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

des individuellen Allgemeinen ist uns nach Ricken lingst in Fleisch und Blut itber-
gegangen (2006, 318), er macht Widerstand ziemlich schwierig bis unmaglich (ebd.,
317; vgl. Wimmer 1996), wird weiterhin durch die Bildungsinstitutionen vermittelt
(Wimmer 2009, 59) und betrifft sehr wahrscheinlich die Bildungsphilosophie als In-
stitution und Disziplin selbst. Ganz in der Tradition der kritischen Theorie bringt
Wimmer (in einer dhnlichen Bewegung wie Ricken) den bereits in Humboldts Theo-
riearchitektur angelegten verheerenden »Druck des herrschenden Allgemeinen auf
alles Besondere, die einzelnen Menschen und die einzelnen Institutionen« zum Aus-
druck (Adorno 1971, 65). Der Text Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisierten Sin-
gularitit (2009) lasst sich somit nicht nur tiber den linguistic turn wie in Kapitel 2.4
erschlieflen, sondern auch als eine kritische und antihumanistische Abgrenzungs-
bewegung lesen, die das Singulire, Ausgeschlossene und Andere dekonstruktiv be-
jaht und zur Geltung zu bringen versucht (vgl. Wimmer 1996, 136).

Dieses Zur-Geltung-bringen erfolgt zunichst als ein Durchgang durch die au-
todekonstruktiven Momente bei Humboldt. In diese Richtung hatte bereits Koller
gezeigt: »Bildung [steht] bei Humboldt in einem Spannungsverhiltnis zwischen
Ganzheitsvorstellung, Pluralitit der Individualititen und Singularitit (Koller 1997),
die sich nicht mehr in einem individuellen Allgemeinen aufheben lisst« (Wimmer
2009, 71). Ausgehend von diesen Spannungsverhiltnissen werden von Wimmer
zentrale Theorieelemente Humboldts medien- und differenztheoretisch umge-
schrieben. Der zentrale Dreiklang Ich-Sprache-Welt wird von jeglichem Identitits-
denken bereinigt und das individuelle Allgemeine wird durch den Strukturtypus
der mediatisierten Singularitit ersetzt.

Wie bereits angefithrt, lisst sich zunichst die Sprache als Heimat des Ichs ganz
im Sinne des linguistic turn durchstreichen. Die Sprache ist keine biologische Mit-
gift der Eltern und die sehr kleinen Leute werden vielmehr in die Sprache hinein-
geworfen und »durch die Sprache kolonialisiert« (ebd., 74). Jede eigene Sprache ist
eine Fremdsprache.

»Meine eigene, meine eigentliche Sprache ist mir eine Fremdsprache. Meine Spra-
che, die einzige, die ich spreche, ist die Sprache des Anderen.« (Derrida 1997a, 22;
zit.n. Wimmer 2009, 74)

Und bewegen sich die Leute erstmal im Symbolischen, »dann kommt man nicht
einfach mehr raus, auf jeden Fall solange man bei Bewusstsein ist, und man kann
auch nicht wissen, wie man in sie hineingeraten ist« (Wimmer 2009, 73). Es gibt in
der medientheoretischen Perspektive im Anschluss an Derrida »kein Aufien, auf das
man sich zuriickziehen kénnte, keine Insel der Sprachlosigkeit«, keine »ganz text-
freie Zonen« (ebd.). Selbst wenn das Symbolische verlassen wird »und man einmal
da wire, wiisste man es nicht, weil Wissen als Etwas von etwas wahrnehmen, Be-
wusstsein, Empfindung auf Sprache angewiesen ist, schon fiir Humboldt gilt das«

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

172

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

(ebd., 73). Auch gilt fiir Humboldt, dass »die Sprache zwischen Ich und Welt steht«.
Und jede »Aussage iber sich selbst, jede autobiographische Anamnese, jeder Bil-
dungsroman, jede Geschichte einer Heimkehr setzt voraus, dass der Erzihler oder
Schreiber bereits >ich« sagen kann« (ebd.). Das Ich »geht aus einer Bildung hervor,
die keine Selbstbildung im tiblichen Sinne ist, sondern die Bildung des Selbst« und
diese Bildung »bedarf der Sprache, damit »es< (ein) >Sich« bilden kann« (ebd., 74).
Auch wenn der Sprache bei Humboldt schon eine konstituierende Dimension zu-
gesprochen wird, war fiir Humboldt »die Sprache zugleich das Werk des Menschen
und Ausdruck der Welt, und zwar so, dass das Ich mit seiner Sprache und seiner
Weltansicht identisch wurde — >Meine Sprache bin Ich« (ebd.) und diese eigene
Sprache ist zugleich (nur) eine Modifikation der einen urspriinglichen gemeinsa-
men Sprache der Menschheit. Trotz der Differenzfiguren der Mannigfaltigkeit, der
Wechselwirkung zwischen Ich und Welt sowie seinem Kontingenzdenken schien
Humboldt letztendlich davon iiberzeugt gewesen zu sein, »dass dem Menschenge-
schlecht ein fundamentales Streben nach Einheit eigen ist und dass die Menschen
in ihrer letzten Bestimmung unzertrennlich und eins sind« (ebd., 71).

Wie bereits in Kapitel 2.4 ausgefiihrt, lassen sich die Eckpunkte des Dreiklangs
— Ich und Welt - nicht unabhingig von der Sprache denken, und auch der Eckpunkt
der Sprache lisst sich nicht als etwas Eigenes des Ichs und auch selbst nicht als etwas
Eigenes qualifizieren, in dem Sinne, dass der Sprache eine eigene Identitit zukom-
men wiirde.

Gerade im Anschluss an die Forderung nach einer Erziehung nach Ausschwitz
stellt sich mit Wimmer die Frage, wie kann in Bezug zum Allgemeinen und zu An-
deren im Medium der Sprache etwas Individuelles entstehen oder bewahrt werden,
das nicht durch und mit dem Allgemeinen vermittelt wird? Und wie l4sst sich eine
»Sozialitit« denken, in der das Besondere und Singulire der Subjekte nicht der »Ge-
walt des Allgemeinen [ausgeliefert]«ist und bei der die Differenz zwischen den Sub-
jekten nicht in Gegensitzen, Ungleichheiten oder Ausloschung des Anderen kippt
(Wimmer 1996, 136)?

Interessanterweise sieht Wimmer in der »Idee der Bildung« selbst einen impli-
ziten Widerspruch, der genau diese Problematik zwischen Allgemeinem und Singu-
laritit markiert. Denn die Frage ist, wie ein Bildungssubjekt, das sich selbst bilden
kann, iiberhaupt entsteht? Die Variante der »Selbstschopfung« lasst sich ausschlie-
8en, da Bildung hier nur Entwicklung wire und keine Transformation. Wenn das
Ich fiir Bildung etwas »braucht, was es nicht schon hat, was nicht das Ich ist oder im
Ich ist, dann ist der Bildung immer schon ein Bezug zum Aufien eingeschrieben«
(ebd., 150). Und auch wenn mensch in der Spur Flitners Bildung als einen Effekt
von Erziehung versteht, stellt sich die Frage, was gibt der Lehrer, Pidagoge, Erzie-
her, wenn er Bildung selbst nicht zu geben hat« (ebd., 151)? Wie »kann der Lehrer/
Erzieher geben, was er nicht hat« (ebd.)? Ist nicht alles, was die Pidagog:innen ge-
ben koénnen, etwas Allgemeines, dass alle lernen kénnen und ist es nicht immer et-

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

was, dass sich nur durch die allgemeine Sprache vermitteln lisst? Wie soll da etwas
Singuldres entstehen oder bewahrt werden?

Mit Humboldts individuellem Allgemeinen l4sst sich im Rahmen der Perspek-
tive Wimmers nicht viel anfangen. Die Unterscheidung Humboldts zwischen ge-
wohnlichen und aulerordentlichen Menschen, die von ihm als sinnloser Rest qua-
lifizierte Singularitit und die Ausgabe einer Menschheit als Menschheit schlechthin
wurden bereits mehrfach angesprochen (vgl. Ricken 2006). Gegen den Differenztyp
des individuellen Allgemeinen bringt Wimmer den Differenztyp der mediatisierten
Singularitit in Stellung. Dieser Differenztyp markiert eine Subjektgenese, in der
das Subjekt von Anfang an der imaginiren und symbolischen Prothesen bzw. Medi-
en bedarf, um zu existieren. Das Symbolische und Imaginire verdecken durch ihre
Einschreibung dabei nicht das Eigene, Intime, Innere oder Singulire des Ichs, son-
dern sie bringen es hervor, wobei das Eigene (in einer Lacanschen Spur) eher dem
Register des Imaginiren zugeordnet werden kann und das Singulire (eher im Sin-
ne des Realen) durch die Einschreibung der Sprache ins Subjekt als Effekt und Spur
zugleich entsteht (vgl. Wimmer 2009, 79).

Wie lasst sich dieses »zugleich« verstehen? In der oder einer psychoanalytischen
Variante trennt die Sprache wie Geschenkpapier das Ich vom Geschenk, welches wie
bei Kindern oder auch Erwachsenen einen Sog des Begehrens nach dem Geschenk
(hier Reales) auslost. Dabei ist es egal, was das Geschenkpapier verbirgt. Und die-
ses »egal« ist entscheidend, denn die symbolische Einschreibung erzeugt durch die
Trennung der Sprache (Geschenkpapier) vom Nicht-Symbolischen ein Vakuum (Ort
des eigentlichen Geschenks), was die Kreisokonomie des Begehrens und damit das
Subjekt zumindest anstofit.

(Abb. 13:)

X/ Begehren Reales

Symbolische
Spaltung

Auch wenn dieses Vakuum leer ist oder gerade weil es leer ist, lisst sich alles
Mogliche darauf projizieren und das Begehren mit Laptops, die grof3e Liebe, Au-
tonomie, Innerlichkeit, die urspriingliche eine Sprache, authentische Kérper- und
Naturerlebnisse, Sinn oder Signifikat, VW-Busse etc. ewig oder zumindest ziemlich
lange am Leben erhalten. Das Begehren und das Begehrte wird dabei durch »kultu-
rell vorgestanzte [...] Antworten und habitualisierte [...] Verhaltensweisen« so ein-
gerahmt und normalisiert (2009, 80), damit die Subjekte nicht alle, also auch de-

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41.

173


https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

174

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

struktiven, Mittel und Wege nutzen, um die Kreisbahn zu verlassen und um damit
die symbolische Kolonialisierung in Richtung des Realen zu durchbrechen. Denn die
Sprache (Geschenkpapier) ist eine lebensnotwendige Prothese fir das Subjekt, ohne
welche das singularisierende Begehren verschwindet. So gelingt es, dass das Begeh-
ren wie Satelliten durch Zentrifugalkraft (Angst) und Gravitation (Begehren) in der
Umlaufbahn des Anziehungszentrums gehalten werden und das Begehren nur um
das Reale bzw. Vakuum kreist und hin und wieder durch imaginire Realisierungen
gefiittert oder angetrieben wird.

Ganzin dieser hier nur verknappten Lacanschen Logik scheint mir Wimmer Bil-
dung zu diskutieren und ihr einen neuen Platz zuzuweisen. Es wird von den Lehren-
den kein Bildungs-Wissen und keine Bildungs-Kompetenzen gegeben, sondern sie
geben das unmogliche Geben selbst, das Reale und Singulire als unmégliche Gaben
und mit ihnen »vielleicht« den »Wille[n] zum Wissen«. Die unmégliche Gabe und
das Reale »[setzen] den Kreis und die Okonomie in Gang, indem sie sich in den
Kreis einlassen »und ihn (sich) drehen< lassen« (Wimmer 1996, 158f.).

»Wenn diese Gabe sauch nur ein anderer Name des Unmdglichen ist, so haben
wir doch eine Intention von ihr, wir denken sie, benennen sie, begehren und wiin-
schen sie. Und dies, obwohl oder weil ... wir ihr nie begegnen, sie nie erkennen,
[..], sie nie erfahren in ihrer prasenten Existenz. [..] Intention, Sprache, Denken,
Wunsch oder Begehren gibt es vielleicht nur da, wo es den Antrieb gibt, auch noch
das zu denken, zu begehren, zu benennen, was sich weder zu erkennen noch zu
erfahren oder zu erleben gibt — ... In diesem Sinne kann man nur das Unmogli-
che denken, begehren und sagen, nach dem Maf ohne Maf des Unméglichen.«
(Wimmer 1996, 159; M. W. zit. hier Derrida 1993, 44)

In dieser Perspektive sind die Singularitit des Ichs und die Sozialitit kein einfacher
Gegensatz mehr, sondern sie sind trotz ihrer radikalen Differenz miteinander ver-
schrankt und bringen sich gegenseitig hervor und bediirfen einander. Eine Zersto-
rung oder Durchbrechung der gegebenen symbolischen Subjektstruktur vernichtet
das Reale oder Unmogliche, damit das Begehren und lisst die Betroffenen wahr-
scheinlich psychotisch oder depressiv werden. Die Sprache bringt das Reale hervor
und den Antrieb des Begehrens, welches wiederum die symbolische Verweisungs-
kette in Gang setzt.

Das Individuum ist somit nicht mehr seine eigene Sprache bzw. Weltansicht,
bedarf nicht mehr nur der Sprache als Medium, um sich zu bilden, und stellt auch
nicht ein Symbol des Allgemeinen oder der Menschheit wie bei Humboldt dar. Das
Singulire wird zwar wie bei Humboldt radikal vom Symbolischen geschieden. Der
paradoxalen Verschrinkung zwischen Singulirem und der Sprache wird jedoch ein
zentraler Platz in der Subjektgenese zugewiesen und die Widerspriichlichkeit wird
mit unter anderem Derrida entfaltet.

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

Dadurch entsteht im Gegensatz zu Humboldts Mannigfaltigkeit eine »Pluralitit
ohne Einheitszwang und ohne Vereinzelung, eine Pluralitit der Singularititen mit-
hin, die durch ein Band verbunden sind, das aus lauter Unterbrechungen gekniipft
ist, die ebenso viele (Gaben-)Ereignisse darstellen« (Wimmer 1996, 159). Wie ist das
zu verstehen? Das Band liefRe sich mit Lacan als symbolisches oder mediales Band
lesen und die Unterbrechungen sind die symbolischen oder medialen Risse, die dem
Realen entsprechen. Doch ist bei Wimmer die Sprache als symbolisches Band oder
mediales Band nicht einfach ein Garant dafiir, dass der Singularitit Raum gegeben
wird. Denn gerade wenn sich eine Sprache oder auch andere Medien »aufdringens,
»die ein ganzes Vokabular fiir die individuelle Singularitit [bereitstellen]«, mit dem
und »[in dem] wir uns selbst identifizieren sollen« und der Schein erzeugt wird,
dass wir »die als eine vom Anderen auferlegte Einsprachigkeit [...] uns selbst gege-
ben hitten« (2009, 77), dann wird die Singularitit, die auf ein stetiges Ubersetzen
und die Nicht-Identitit von Sprache angewiesen ist (ebd., 75), durch die Stillstellung
der symbolischen Verweisungsstruktur (im Imaginiren) verdeckt oder womoglich
sogar aufgelost.

Die Sprache wird »wie das Gesetz empfangen« (Bennington 1994, 199; zit.n.
Wimmer 1996, 160.) und jeder »Sprechakt« (ebd., 161) sowie jeder »Einspruch« und
»Widerstand« und jeder Versuch der »Einrichtung einer neuen Sprache« setzt die
»Bejahung«»dieser Gabe und dieses Gesetzes« voraus (ebd.). Dies fithrt zu »schwer-
wiegenden ethisch-politischen Fragen« und auch zum Legitimationsproblem der
Pidagogik. Denn »hat das Subjekt die Entscheidungsgewalt dariiber, ob es diese
Gabe [der Lehrer, Pidagogen, Eltern und Erzieher] annehmen oder sich aneignen
will? Kann es diese Gabe ablehnen (1996, 151)?

In der von Wimmer aufgemachten Perspektive ist die Gabe »immer schon ver-
giftet« (ebd., 154) und von »Ungesetzlichkeit kontaminiert« (ebd., 162), da wir sie
»nicht ausschlagen«kénnen (ebd., 154). Trotz aller daraus resultierenden Ohnmacht
besteht Gerechtigkeit nicht einfach in der Affirmation an das Gesetz und die affir-
mative Erzeugung beispielsweise eines neurotischen und biirgerlichen Begehrens-
subjekts, sondern es sei fiir das Offenhalten von Gerechtigkeit notwendig, dass die
»Moglichkeit einer Ungerechtigkeit, die dem Gesetz selbst eingeschrieben ist«, exis-
tiert (Bennington 1994, 247; zit.n. ebd., 162.). Und will Bildungstheorie ihre »kriti-
sche Absicht« nicht aufgeben, sei es »dringlich, die Gabe [und auch die Ungerech-
tigkeit] der Bildung zu denken« (1996, 162).

Wie bereits im ersten Kapitel zu Wimmer beschrieben, wird das Problem da-
mit deutlicher auf der symbolischen und medialen (2009, 77) Ebene verhandelt
und der weiterhin aktuelle Abgrenzungspunkt ist in antihumanistischer Spur der
beharrliche »Bann eines alten Gesetzes« (2009, 59), bei Wimmer eine hermeneu-
tische Lebensform samt ihrer neuhumanistischen Bildung (vgl. 1996, 160f.). Und
dabei geht es nicht nur um eine vergangene Angelegenheit, sondern das moderne
Subjekt scheint gewissermafien die vielen Tode ziemlich unbeschadet iitberlebt zu

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

175


https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

176

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

haben. Die alte Ordnung ist »weitestgehend« intakt und entgegen der Diagnose
einer pluralen Postmoderne (Koller 1997), der von Wimmer selbst diagnostizierten
Zersetzung des Allgemeinen (Wimmer 1996; 2014c, 26f.), dem bereits begonnen
Ende der Hermeneutik (2014c, 27) oder trotz »aller Diskussionen iiber das Ende
der Gutenberg-Galaxis« funktioniere beispielsweise die Ordnung der Bildung oder
das Aufschreibesystem 1800 noch recht gut (2009, 77), gerade in den Bildungsein-
richtungen (2009, 59; vgl. Wartmann 2020.) und auch in den Sozial-, Kultur- oder
Bildungswissenschaften (vgl. Wimmer 2013, 2016). Zudem hat das moderne Subjekt
nicht nur »seinen Tod tiberlebt«, sich nicht nur vermehrt und pluralisiert; es ist nicht
nur so »vital, aktiv, gefeiert und verehrt, wie kaum zu seinen >Lebzeiten« (Wimmer
2013, 296), sondern die Vorstellung der Selbstermichtigung droht beispielsweise
mit dem Transhumanismus von der imaginiren und metaphorischen Ebene (mit
ihren imaginir-real-symbolischen Effekten) durch harte Anthropotechnologien
deutlicher auf der realen Ebene verhandelt zu werden als bisher (Wimmer 2014a).

Ein kurzes Zwischenfazit lautet damit: Je nach Technologie des Zeichens (Fou-
cault), Aufschreibesystem (Kittler), je nach »kulturell vorgestanzten Antworten und
habitualisierten Verhaltensweisen« (Wimmer 2009, 80), aber auch je nach erzwun-
gener Verwerfung bestimmter Begehrensteile (Butler), je nach Psychomacht und
Psychotechnologien (Stiegler) haben wir es mit unterschiedlich singularisierten
Personen und unterschiedlichen Umgangsweisen mit dem Singuliren zu tun.

Wimmers Intervention gegen das alte (vgl. Wimmer 2009) oder auch sich ver-
tiefende (vgl. Wimmer 2013) Gesetz lisst sich so verstehen, dass er das verdring-
te Andere (beispielsweise das Singulire und die Nicht-Identitit des Ichs) mit unter
anderem Derrida in der >Bildungsgeschichte<aufsammelt und davon ausgehend ei-
nen (antihermeneutischen) Diskurs stark macht, in dem »die Gabe in einem Sinn-
system gerade keinen Ort einnehmen kann, den Sinn unterbricht und deshalb, be-
zogen auf einen Sinnhorizont, nur als Un-Sinn oder besser Nicht-Sinn zu bezeich-
nen ist« (1996, 154). Der Einsatz Wimmers wird hier somit so eingeordnet, dass es
nicht darum geht, der Bildung mit beispielsweise Derrida wieder einen neuen, wi-
derstindigen und zeitgemifRen Ort zu geben und diesen bewohnbar zu machen,
sondern die in der Gabe der Bildung eingeschriebene Ungerechtigkeit denkbar und
verdnderbar zu machen, auch wenn der Text Die Gabe der Bildung und Vom individua-
lisierten Allgemeinen zur mediatisierten Singularitit hier hochstens als Anfinge oder
eine Vorbereitung fiir eine Dekonstruktion auf dem Weg hin zu einer posthumanis-
tischen Bildung verstanden werden kénnen.®

Der Strukturtyp der mediatisierten Singularitit im Anschluss an Derrida wie
auch die drei Register und die Subjektgenese nach Lacan erméglichen es, den nach

8 Die Arbeiten Wimmers werden hier als Anfinge und Startpunkte markiert, da Wimmer im-
mer wieder betont, dass ein anderes oder posthumanistisches Denken bisher noch nicht
moglich ist und sich bisher immer wieder im Bann des alten Gesetzes verfangt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

»all den Dekonstruktionen des Subjekts iibrig [gebliebenen]« Rest an Negativiti-
ten, hier das Singulire, zu positivieren und aus dem Ausschluss ins Zentrum zu rii-
cken (Wimmer 2014a, 258), wobei diese Positivierung (auch in Hinblick auf eine »be-
grifflich eindeutige Bestimmung«) »problematisch bzw. nicht méglich« bleibt (2013,
306), zumal sie als Positivierung Gefahr liuft, als neue (universale) Identitit fiir ein
weiterhin hermeneutisches und anthropologisches Denken verwendet zu werden
(vgl. 2014a, 258). Zudem liuft solch eine Positivierung Gefahr, dass eine positiv un-
terstellte Singularitit als »ethisch-politische [...] Existenzweise« »als Vervollkomm-
nungsideal einer zukiinftigen Gemeinschaft [miss]verstanden werden« kann und
»auf ein Projekt reduziert und einer sozialtechnologischen Produktionslogik unter-
worfen« wird (Wimmer 2015, 96). Die Entdeckung des Anderen (hier die Singulari-
tat) ist wie die Sprache (als eine Bedingung des Singuliren) kein Garant dafir, dass
das Singulire zur Geltung gebracht wird (2014d). In diesem Sinne lisst sich auch im
Folgenden Wimmers Selbst als Phantom verstehen. Dieser Text ist kein neuer Garant
oder Grindungsversuch fiir ein neues reprasentationslogisches Subjektverstind-
nis, sondern eine Intervention, die mittels immer ambivalenter Positivierungen in
den bestehenden hegemonial-diskursiven Raum eingreift. Wenn somit beispiels-
weise vom >Selbst als Phantom« bei Wimmer die Rede ist, ist das Selbst bereits in
einer historisch-vertikalen Linie durch zahlreiche Dezentrierungen (Maske, Meta-
pher etc.) und mit der Problematisierung der Positivierung der Negativitit struktu-
rell-horizontal doppelt durchgestrichen.

Wie eine scheinbar nicht ambivalente Positivierung aussieht, zeigte Wim-
mer bereits Anfang der 8oer Jahre anhand einer Kritik an korpertherapeutischen
Ansitzen, wobei diese Form der Positivierung (des Korpers) auch gegenwirtige
korpertherapeutische Diskurse und kérperbezogene Praktiken, die authentische
Korpererfahrungen anvisieren, betreffen diirfte. In der Perspektive der von Wim-
mer problematisierten therapeutischen Ansitze von Alexander Lowen (Bioenergetik,
1975), Fritz Perls (Gestalt-Therapie in Aktion, 1976) oder Arthur Janov (Der Urschrei, 1975)
fallt zunichst dhnlich wie in vielen antihumanistischen Perspektiven die moderne
Flucht aus der >Leibeigenschaft< auf (vgl. Wimmer 2019a, 133f.). Es geht um die
Flucht vor der modernen Triebunterdriickung, vor dem »objektivierenden und den
Menschen zerteilenden Denken« und damit vor der Entfremdung des sprechenden
Subjekts von seinem Korper (ebd., 134). Die Individuen »hitten sich von ihrem eige-
nen Kérper entfremdet, der, zum bloflen Instrument des Funktionierens gemacht«
wurde und »schweigsam leidet (Depressionen, rigide Charakterstrukturen), sich zu
Wort meldet und rebelliert (Krankheiten, Psychosomatosen) oder sich gar versagt
(Tod, Herzinfarkt)« (ebd.). Diese Spuren des verschwundenen Kérpers ermoglich-
ten es Bioenergetikern, wie Lowen, die Vorstellung eines gefangenen Korpers zu
erzeugen, der durch authentische Kérpererfahrungen befreit werden muss.

Es wurden von Lowen Illusionen der »vollen Prisenz« eines einheitlichen Kor-
pers, von authentischen Kérpererfahrungen und einer urspriinglichen Korperspra-

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

171


https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

178

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

che generiert (ebd., 135). Und dieser urspriingliche Kérper kann nur gehort werden,
wenn die entfremdeten Menschen erkennen, dass sie den Zugang zu ihrem Korper
verloren haben und »einen anderen Kérper oder den Kdrper eines anderen« haben.
Sie fithren eine >Pseudo-Existenz« (Perls), besitzen ein »irreales Selbst« (Janov) oder
haben einen sMuskelpanzer« (Lowen) ausgebildet.

Mit Lacan'schem Instrumentarium kénnte mensch sagen, dass die symbolische
Kolonisierung, wie die sich eingeschriebenen imaginiren Korperbilder und damit
transportierten »gesellschaftlichen Normen und Anforderungen« (Wimmer 2019a,
134) uns von unserem eigentlichen Korper entfremdet haben. Wie bereits skizziert
oder angedeutet, wartet in der Lacan'schen Variante hinter der imaginiren und
symbolischen Mauer nicht die authentische und befreite Korpererfahrung, son-
dern eher der zerstiickelte, zerstorerische und traumatisierende reale (Un-)Korper.
Es wird mit der Perspektive Lacans in den kérpertherapeutischen Ansitzen (der
1980er Jahre) »lediglich das idealisierte Spiegelbild des verdringten Kérpers« (ebd.,
139) und mit der Kérpersprache als »Arché-Schrift« eine »Okonomie des Zeichens«
(ebd., 140) eingesetzt, welche die Disziplinierung des Korpers wiederholt. Dabei
kann diese »Ordnung des therapeutischen Diskurses« (ebd., 136) noch wirksamer
oder »funktionaler« markiert werden, indem sie als Losung gegeniiber der Diszi-
plinierung und Entfremdung des Kérpers positioniert wird. Damit ist durch die
»Realisierung des Trugbildes [(Realer Korper)] dessen ehemalige Subversionsgefahr
bereits domestiziert und desinfiziert« (ebd., 139). Zumal mit dem Phantasma des
zu befreienden Korpers der »Anspruch« einhergeht, »alle [falschen] Phantasmen
[..] in der Rickfithrung auf einen Ursprung, [..] das der Interpretation entzogen
ist und sie zugleich begriindet[, aufzuheben]« (ebd., 143). Im Befreiungsversuch
dieser therapeutischen Diskurse scheint sich nach Wimmer das Kritisierte (Die
Verdringung des Korpers) zu wiederholen oder sogar zu vertiefen und dies vor-
rangig iiber die Positionierung des imaginiren Phantasmas eines urspriinglichen
und unmittelbaren Kérpers an der Stelle des unzuginglichen Realen, also durch die
Positivierung einer Negativitit (hier der ignorierte Korper).

In Wimmers bildungstheoretischen Texten von 1996 und 2009 stand noch deut-
lich die Abgrenzung und gleichzeitige Fortschreibung des neuhumanistischen Bil-
dungsdenkens sowie der Strukturtyp der mediatisierten Singularitit und damit das
aporetische Verhiltnis zwischen Medium und Singulirem sowie die Nicht-Identitit
des Ichs und der Sprache im Fokus der Auseinandersetzungen. Mit dem Text Der ge-
sprochene Korper ([1982] 2019a) oder Das Selbst als Phantom (2013) lasst sich stirker das
Register des Imaginiren ins Spiel bringen, wobei das Imaginire oder der imagi-
nierte verdringte Kérper in dem Text Der gesprochene Korper deutlicher ein Problem
markiert, wihrend in Das Selbst als Phantom das Imaginire oder eher eine bestimm-
te Verschrinkung zwischen Imaginirem, Symbolischen und Realem die Grundlage
fiir eine »formale Struktur des Selbst« bildet (2013, 306).

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

Die vielen Tode, Kritiken und Dekonstruktionen des Subjekts haben nicht viel
iibriggelassen, aufier dem Umstand, dass es das Subjekt »nie fiir irgendjemanden
gegeben hat«. Es war immer schon »ein Mirchen« (Derrida; zit.n. Wimmer 2014a,
258). Dieses Mirchen hat sich hegemonial durchgesetzt, sich »global bis in die
letzte Hiitte ausgebreitet«, die Selbstproduktion hat sich industrialisiert (ebd.,
312) und pluralisiert — beispielsweise virtualisiert, kybernetisiert oder neolibera-
lisiert — (vgl. ebd., 295f.), ohne dass aber die jeweiligen Selbstvorstellungen und
Subjektivierungszumutungen die Leute wirklich reprisentieren wiirden. Diese
Nichtreprisentation bedeutet jedoch nicht, dass die Mirchen unwirksam sind,
ganz im Gegenteil: Die Leute sind die Gespenster, Wiederginger und Phantome
dieses Mirchens.

Hat jedoch die »radikale Rede vom Tod des Subjekts, vom Verschwinden des
Menschen, vom Ende der Geschichte und dem Verlust der Autonomie« ihr Irritati-
onspotential bereits verloren oder haben verschiedenste Akteur:innen auch in den
Bildungswissenschaften diese Irritationen schon teilweise sogar als itberwunden
ausgewiesen (Wimmer 2016, 357), so scheint Wimmer mit der »Geisterbahnfahrt«
(2013, 298) durch viele in der Erziehungs- und Bildungswissenschaft nicht oder
kaum behandelten Perspektiven und mithilfe einer erneuten oder verschobenen
Selbstdezentrierung in Bezug auf die Metapher des Phantoms das Irritationspo-
tential der poststrukturalistischen Einschnitte wieder in den erziehungswissen-
schaftlichen Diskurs einfithren zu wollen.

Wimmer ist mit einer Disziplin konfrontiert, die, wie bereits beschrieben, »wie
kaum eine andere Disziplin [...] dem Projekt der Moderne und seinem Glauben an
das starke autonome Subjekt aufs engste verhaftet [ist]« (Ricken 2007, 158) und diese
Verhaftung wirft Wimmer selbst den poststrukturalistisch-bildungstheoretischen
und auch eigenen Einsitzen vor (2009, 2013, 2014a, 2019¢). Wimmers Texte schei-
nen zwischen dekonstruktiver Bewegung, Darstellung von Dekonstruktionen und
klassischer Kritik sowie Gesellschaftsdiagnose, Reprisentationskritik und strate-
gisch-politischer Intervention hin und her zu pendeln. Trotz des Fokus auf die nicht
still zu stellende Dekonstruktion und den Versuchen, jede positive Selbstkonstruk-
tion wieder zu durchkreuzen, lisst sich bei Wimmer durchgehend eine Selbstkon-
zeption fixieren, die vorrangig mit der urspriinglichen Entfremdung Kierkegaards
und den drei Registern Lacans sowie den medientheoretischen Einsitzen Derridas
gerahmt werden kann.

3.6 Zwischenfazit I: Der Streit ums Subjekt
Der poststrukturalistische turn in Teilen der Bildungstheorie hat vom Selbst der

Selbst-Bildung nicht viel iibriggelassen. Bildung wurde als liberale Anthropo- und
Selbsttechnologie entlarvt (Ricken 2006) oder konzeptionell so gewendet, dass auf

hittps://dol.org/10.14361/9783839471241-020 - am 14.02.2026, 08:29:41. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)

179


https://doi.org/10.14361/9783839471241-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

