Volker Gerhardt

Kulturelle
Erneuerung -
Der Beitrag der
abendlandischen
Philosophie

KULTURELLE A
ERNEUERUNG

https://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55. httpsy//www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [ Fmmm


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Gerhardt

Kulturelle Erneuerung —
Der Beitrag der abendlandischen Philosophie

VERLAG KARL ALBER k

https://dol.ora/10.5771/6783495619920 - am 25.01.2026, 22:54:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (= Emm


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

) KULTURELLE
ERNEUERUNG

Das Anliegen der Stiftung kulturelle Erneuerung ist, den his-
torischen und sachbedingten Zusammenhang von Wissen,
Kunst und Religion oder kurz: tragender Sdulen mensch-
licher Kultur wieder deutlicher zu machen und dadurch dazu
beizutragen, ihre Wirksamkeit und Zukunftsfahigkeit zu
starken. Das kann und soll auf unterschiedliche Weise — nicht
zuletzt durch Publikationen wie dieser — geschehen.

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Gerhardt

Kulturelle
Erneuerung —
Der Beitrag der
abendldndischen

Philosophie

Herausgegeben von der
Stiftung kulturelle Erneuerung

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Gerhardt

Cultural renewal —
the contribution of Western philosophy

Culture is the social form that human life needs not only to
survive, but to develop its best powers. Whether culture will
be able to provide both in the future seems questionable.

Volker Gerhardt’s programmatic draft shows that it is the
task of philosophy to bring clarity to the relationships be-
tween the guiding concepts of nature, culture, technology
and reason. His thesis is that it must primarily be cultural
changes that can avert the threat of catastrophe. And: In order
to be effective, such a cultural renewal must have a global
perspective — while respecting national, regional and local tra-
ditions.

The Author:

Volker Gerhardt, Dr. phil., Drs. h.c., Professor of Philosophy
at the Humboldt University of Berlin, member and chairman
of numerous commissions. Latest publications: »Glauben und
Wissen. Ein notwendiger Zusammenhang« (2016), »Huma-
nitit. Uber den Geist der Menschheit« (2019)

https://dol.ora/10.5771/6783495619920 - am 25.01.2026, 22:54:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (= Emm


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Volker Gerhardt

Kulturelle Erneuerung —
Der Beitrag der abendldndischen Philosophie

Kultur ist die gesellschaftliche Form, die das menschliche
Leben nicht nur zum Uberleben, sondern auch zur Entfaltung
seiner besten Krifte benotigt. Ob die Kultur beides auch in
Zukunft wird leisten konnen, erscheint fraglich.

Volker Gerhardts programmatischer Entwurf zeigt, dass es
die Aufgabe der Philosophie ist, Klarheit in die Verhaltnisse
zwischen den Leitbegriffen Natur, Kultur, Technik und Ver-
nunft zu bringen. Seine These ist, dass es vornehmlich kul-
turelle Veranderungen sein miissen, durch die die drohende
Katastrophe abgewendet werden kann. Und: Um wirksam zu
sein, muss eine solche kulturelle Erneuerung eine weltweite
Perspektive haben — unter Wahrung der nationalen, regio-
nalen und lokalen Traditionen.

Der Autor:

Volker Gerhardt, Dr. phil., Drs. h.c., Professor fiir Philo-
sophie an der Humboldt-Universitit Berlin, Mitglied und
Vorsitzender zahlreicher Kommissionen. Letzte Veroffent-
lichungen: »Glauben und Wissen. Ein notwendiger Zusam-
menhang« (2016), »Humanitit. Uber den Geist der Mensch-
heit« (2019).

https://dol.ora/10.5771/6783495619920 - am 25.01.2026, 22:54:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (= Emm


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2020
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz und PDF-E-Book: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN (Buch) 978-3-495-49154-6
ISBN (PDF-E-Book) 978-3-495-81992-0

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

Geleitwort . . . .. ... . 9
Meinhard Miegel

Vorbemerkung . . . . ... ... 11
I.  Kultur zwischen Natur und Politik . . . . ... .. 17
IIl. Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs . . .. 53
lll. Anregungen . . . ... ... ... ... ... 95
Zur weiteren Diskussion . . . . ... ... ... ... 109

Martin Rosie

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/6783495619920 - am 25.01.2026, 22:54:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (= Emm


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geleitwort

Festzustellen, dass Kultur, ahnlich wie Natur, januskopfig ist,
soll heiflen, dass sie zugleich aufbauend und zerstérend
wirkt, ist mittlerweile trivial. Um sich vor den zerstoreri-
schen Kriften der Natur zu schiitzen, hat der Mensch im
Laufe seiner langen Evolution Vorkehrungen getroffen.
Frithzeitig ddimmerte ihm jedoch auch, dass Entsprechendes
im Blick auf seine Kultur erforderlich ist. Mehr noch: Die
Erkenntnis reifte, dass mit der Zuriickdringung »natiir-
licher« Gefahren die aus der Kultur erwachsenden stindig
grofler werden.

Mehr denn je steht der Mensch deshalb vor der Heraus-
forderung, sich vor seinem eigenen Werk, vor allem was als
Kultur angesehen werden kann, schiitzen zu miissen. Wie
schiitzt der Mensch sich vor sich selbst? Volker Gerhardt ist
dieser Frage in der europdischen Geschichte, namentlich in
der abendlandischen Philosophie nachgegangen. Das Er-
gebnis seiner tiefschiirfenden Untersuchung liegt nun vor
und die Stiftung kulturelle Erneuerung freut sich, es in Form
dieses Buches einer grofleren Offentlichkeit zuginglich ma-
chen zu konnen. Sie will damit einen Beitrag zu einer immer
dringlicheren Debatte leisten.

Meinhard Miegel
Vorsitzender des Kuratoriums der
Stiftung kulturelle Erneuerung

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/6783495619920 - am 25.01.2026, 22:54:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (= Emm


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung

0. zum philosophischen Ausgangspunkt. Der vorliegen-
de Text hat einen philosophischen Ausgangspunkt. Die ihn
leitenden Grundbegriffe stehen daher unter einem kritischen
Vorbehalt: Wenn von »Natur« und »Kultur«, von » Technik«
und »Gesellschaft«, von »Geschichte« und »Zukunft« oder
von »Mensch« und »Menschheit« die Rede ist, sind damit
keine eindeutig bestimmbaren Sachverhalte gemeint. Refle-
xionsbegriffe dieser Art konnen nur dazu dienen, sich tiber
umfassende Einheiten des Lebens zu verstandigen. Sowohl in
alltaglicher Rede wie auch in Wissenschaft, Religion oder Po-
litik werden sie verwendet, als bezeichneten sie Gegenstiande
des tagtiglichen Gebrauchs. Tatsichlich aber entspringen sie
der Vorstellungskraft des Menschen, der in der Verstindi-
gung tiber sich und seine Welt nicht ohne sie auskommt. Also
sind sie auch im praktischen Umgang mit den Problemen des
menschlichen Daseins unverzichtbar.

So konkret die Verwendung der genannten Begriffe auch
sein mag und sein muss: Sie sind gleichwohl Konstruktionen
des Denkens, deren Voraussetzung, Bedeutung und Leistung
hochst unterschiedlich beurteilt werden konnen. Und den-

noch ist die lebenspraktische Verwendung der Begriffe durch
die kritische Reflexion der Philosophie legitimiert. Obgleich
erst sie es ist, die uns {iber die empirische Bodenlosigkeit der
Termini aufkldrt, lehrt sie uns zugleich, dass es in tech-
nischer, ethischer, rechtlicher und politischer Absicht so un-
vermeidlich wie unerlisslich ist, derart umfassende Kate-
gorien in Anspruch zu nehmen. Ohne sie konnte sich
niemand auch nur tiber das Nachstliegende, geschweige denn

11

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung

tiber Urspriinge seines Daseins oder iiber Ziele seines Han-
delns verstiandigen.

Also muss von ihnen ebenso wie von »Welt«, » Vernunft«
oder von »Zweck« und »Ziel« des Handelns die Rede sein,
obgleich es streng genommen nur Beispiele von ihnen gibt,
die wir benétigen, um anzuzeigen, worum es uns im Groflen
und Ganzen geht. Wir brauchen sie vor allem dann, wenn
wir, vor uns und unseresgleichen, kenntlich machen wollen,
was uns wichtig ist.

Der grundsitzlich angelegte erste Teil der Uberlegungen
(I, 1-15) konnte den Schluss nahelegen, »Kultur« miisse so
umfassend verstanden werden, dass es gar nicht moglich ist,
sie zum Gegenstand eines Programms zu erheben. Tatsich-
lich ist das Ziel einer »Erneuerung der Kultur« nur zu leicht
als unmoglich darzutun.

Denn erstens ist die Kultur bereits von ihrem Ursprung
her nicht allein auf die Sicherung und Bewahrung iiberliefer-
ter Bestdnde ausgerichtet. Mit der Vertiefung von Problemen
und der Erweiterung von Horizonten gehort die »Erneue-
rung« ohnehin zu den originiren Aufgaben der Kultur!

Zweitens hat man zu betonen, dass es in programmati-
scher Absicht sinnvoll ist, von der Kultur als einer Lebens-
form zu sprechen, die alle Menschen umfasst. In geschicht-
lichen Zusammenhiangen kommt die Kultur zwar nur in der
Pluralitit vieler Kulturen vor. Dabei ist es offensichtlich, dass
deren Unterschiede und Gegensitze zwar oft fiir Unverstiand-
nis oder Missverstindnis sorgen; sie fiihren immer wieder
auch zu Gegensitzen, die nicht selten zu Kampfen und Krie-
gen Anlass gegeben haben. Sie konnen aber auch eine Quelle
produktiver Verdnderungen sein, ganz abgesehen davon, dass
sie den Erfahrungshorizont aller Beteiligten weiten und so
glinstige Bedingungen fiir eine »Erneuerung« der Kulturen
schaffen.

Drittens schlie3t die Vielfalt der Kulturen es nicht aus,
auch im Singular von der Kultur zu sprechen. Das empfiehlt

12

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung

sich zum einen in der Abgrenzung des Spezifikums der
menschlichen Umuwelt von der Umwelt der Tiere. Und um
anderen kann man die Pluralitit der Kulturen auch ohne aus-
driickliche Kontrastierung gegentiber Tieren und Pflanzen in
ihren wesentlichen Elementen zu erfassen suchen. Das emp-
fiehlt sich immer dann, wenn es um Bemiihungen geht, die
menschliche Kultur als Ganze zu charakterisieren oder zu
adressieren. Dann kann man im Allgemeinen von ihrer Ge-
fahrdung, Erhaltung oder auch ihrer Erneuerung sprechen.

Viertens kann man angesichts des nahezu alles umfassen-
den Charakters der Kultur bezweifeln, ob es iiberhaupt In-
stanzen geben kann, die dieses Ganze so in den Blick zu neh-
men vermogen, dass es sich angemessen beurteilen lasst. Und
selbst wenn das moglich sein sollte, bliebe es fraglich, ob es
programmatische Initiativen geben kann, die eine Wirkung
auf die Kultur als Ganze erhoffen lassen. Doch da nicht zu
bezweifeln ist, dass es den Anspruch, die menschliche Kultur
als Ganze in den Blick zu nehmen, sie zu verwerfen, zu be-
wundern oder ihr in ihrer Gesamtheit neue Impulse zu ge-
ben, gibt, kommt man gar nicht umhin, von der Kultur zu
sprechen. So ist es, nach meinem Verstindnis, auch im Titel
der Stiftung kulturelle Erneuerung gemeint.

SchliefSlich ist fiinftens daran zu erinnern, dass von Kul-
turen gar nicht die Rede sein konnte, wenn sie sich nicht von
dem abgrenzen lieflen, was ihnen im Gang der Geschichte
vorausgeht, was sie als Grund und Bedingung trigt oder was
nach ihrem Verlust oder Untergang auf sie folgen konnte.
Also sind wir genétigt, sie als Ganze von der Natur zu unter-
scheiden. Natiirlich ldsst sich ihr auch ein weiter nicht spezi-
fiziertes Chaos oder ein gottlicher Wille gegeniiberstellen.
Doch ich beschrinke mich im Folgenden auf die nicht erst seit
Rousseau tibliche Opposition zur Natur. Dabei ist nicht zu
vergessen, dass die Natur etwas ist, was es nur in der Form
menschlicher Begriffe gibt, die — als Produkte menschlicher
Kultur — als das Andere der Kultur nur gedacht, aber nicht in

13

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung

einem realen Andersseins vorgestellt werden konnen. Was
wir von der Natur gegenstiandlich vor Augen haben, ist die
Vielfalt von Lebewesen und ihren Lebensformen in ihrem
Zusammenhalt, dem wir — sowohl als Triger wie auch als
gemeintem Gegensatz zur Kultur — eine begriffliche Einheit
zuschreiben.

Es ist somit leicht zu sehen, dass in der vereinheitlichen-
den Rede von Kultur und von Natur die theoretische Potenz
des Menschen zum Ausdruck kommt, die immer auch von
praktischen und pragmatischen Erwartungen getragen wird.
Also kommt es in der nachfolgenden Darstellung darauf an,
den zugrundeliegenden Erwartungshorizont der Menschen
deutlich zu machen, die den Anspruch haben, der Kultur die
ihr gebiihrende Geltung zu verschaffen, ihr neue Wirkungs-
rdume zu erschlieen, den Menschen in seiner kulturellen
Existenz zu versichern und ihm neue Impulse sowohl fiir sein
Erleben wie auch fiir sein Handeln zu geben.

Wie grofs die Schwierigkeiten sind, hier zu angemessenen
Einsichten und Empfehlungen zu kommen, wird in den Uber-
legungen des ersten Teils umrissen. Sie sollen gerade in ihrer
grundsitzlichen Anlage deutlich machen, dass es gar nicht
mdglich wire, die Kultur einfach sich selbst zu iiberlassen.
Denn sie lebt aus den Anspriichen, die der Mensch an sich
selber stellt. Und die elementare Stellung der Kultur in
ihrem Verhiltnis zur Natur, ihre konstitutive Bedeutung
fir das Selbstverstindnis des Menschen, die Gewissheit,
nur in der Kultur eine in Freiheit und Offenheit gebotene
Chance zur bewussten Einflussnahme auf das gegenwirtige
und kiinftige Geschehen zu haben, verpflichten dazu, die
Kultur als Ganze zum Gegenstand eines Programms zu
machen — so wie das in dem Bemiihen um eine kulturelle
Erneuerung unumganglich ist.

Der weitlaufige historische Zugang, mit dem ich die in
langen Zeitraumen entstehende Eigenstidndigkeit der Kultur
kenntlich zu machen suche, soll deutlich machen, dass die

14

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung

Kultur an Umfang, Gewicht und Eigenstandigkeit zunimmt,
ohne sich jemals von der Natur, auf der sie beruht, zu tren-
nen. Die Hoffnung, die Kultur konne sich von der Natur
l6sen, ist mindestens so alt wie die Kulturphilosophie, die sich
im 18. Jahrhundert entwickelt hat. Sie ist auch in der Ent-
stehung der Okonomie und der Soziologie des 19.Jahr-
hunderts lebendig geblieben; ich erinnere an den Anspruch
des Marxismus, die »wildwiichsige« Natur iiberwinden zu
wollen.

Im 20. Jahrhundert galt die Natur als »konservativ«. Und
heute gibt es die mehr als fragwiirdige Erwartung, mit dem
Ubergang in das nunmehr angestrebte erdgeschichtliche
Zeitalter des Anthropozdn liefe sich das menschliche Dasein
ganz auf die Kultur des Menschen griinden. Das Anthro-
pozén ist ein anspruchsvolles kulturelles Projekt, das ich mit
grofler Sympathie verfolge. Doch die von seinen Initiatoren
gelegentlich verbreitete Vorstellung, mit dem Anthropozin
lieBe sich die Natur iiberwinden, halte ich fiir ein Missver-
standnis. Auch deshalb verwende ich so viel Raum auf die
Darstellung der in Jahrtausenden entstandenen komplexen
Verbindung von Natur und Kultur. Die Kultur, so haben es
sich die Menschen bereits in Babylon vor Augen gefiihrt,
kann in kurzer Zeit in einer Sintflut versinken; aber auch das,
worin sie untergeht, ist und bleibt Natur — wie auch das, wo-
raus sie entstanden ist und weiterhin besteht.

Mehr noch: Wenn das menschliche Dasein derzeit in sei-
nem Bestand gefihrdet ist, so hat das wesentlich damit tun,
dass sich der neuzeitliche Mensch — vornehmlich als Wissen-
schaftler und als Techniker — in der Rolle eines unumschrankt
tiber alles verfiigenden »Herrn der Natur« aufgespielt und
seine innere wie duflere Abhingigkeit von der Natur — zu
der er als Naturwesen selbst gehort! — nicht beachtet hat. Ver-
gessen lasst sie sich gleichwohl nie. Seit es die Zivilisation
gibt, hat der Mensch die Natur als unerschépfliche Quelle
geschitzt; schon in Athen und Rom wurde sie als ein Ort

15

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorbemerkung

der Abwechslung und der Erholung geschitzt; heute riistet er
sich mit einem outdoor-equipment eigens fiir sie aus; spiter
lassen ihn sein Alter und seine Gebrechen spiiren, dass die
Natur sogar unter den Konditionen der technischen Zivilisa-
tion in ihm selbst allgegenwirtig bleibt.

Welchen Beitrag die Philosophie zu einem derart umfassen-
den Verstindnis der Kultur leisten kann, wird im zweiten Teil
an exemplarischen Aussagen aus ihrer mehr als zweitausend
Jahre umfassenden Geschichte verdeutlicht (II, 1-10). Dabei
ist zu bedenken, dass es eine thematische Beschiftigung mit
den unter dem Titel der Kultur vereinten Problemen erst seit
dem 18. Jahrhundert gibt. Zur Ausbildung einer eigenen Dis-
ziplin der Kulturphilosophie kam es erst mehr als hundert
Jahre spiter. Doch der im ersten Teil aufgewiesene, umfassen-
de Charakter des Begriffs der Kultur bietet die Chance, schon
in den Anfingen der Philosophie profunde Aussagen zum
Verhiltnis von Mensch und Kultur zu finden.

Und so versuchen wir im zweiten Teil der Uberlegungen,
historisch entwickelte Ideen vorzutragen, die auf konkretes
Handeln ausgerichtet sind, um den Menschen eine hoff-
nungsvolle Aussicht auf die Zukunft zu geben. Dass diese
Ideen verstanden und einsichtig aufgenommen werden miis-
sen, um wirksam werden zu konnen, versteht sich von selbst.
Hier aufklirend, helfend und kritisch priifend mitzuwirken,
ist die Aufgabe, die sich die Stiftung kulturelle Erneuerung
fiir die kommenden Jahre zu setzen hat.

Im dritten Teil des Buches werden einige Ideen und mogliche
Aktivititen zum Gelingen einer Erneuerung der Kultur auf-
gefiihrt (III, 1-25). Die Aufzdhlung erfolgt in der Absicht,
Anregungen zu geben, und ist auf die Nennung von Bei-
spielen, die nur kurz erlautert werden, beschriankt.

16

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I.  Kultur zwischen Natur und Politik

1.__Kultur als Form der Natur. Im Prozess der Evolution
des Lebens kann man die Entwicklung der menschlichen Kul-
tur als den beispiellosen Akt ansehen, in dem die Natur selbst
ihr innovatives Potential zu erproben scheint. Kultur ist eine
Form der sich stidndig erweiternden und erneuernden Natur;
sie kann somit selbst gar nicht anders denn als eine auf Inno-
vation angelegte Selbststeigerung und Selbstiiberbietung der
Natur verstanden werden.

Das gilt, obgleich die Kultur sich in vielen ihrer Leistun-
gen von der Natur abzugrenzen, ja ihr zu widersprechen
scheint. So ist es insbesondere in der Moderne immer wieder
empfunden worden. Als hofisches Ritual und ein Leben in
den rasch wachsenden Metropolen als Belastung, ja als Be-
drohung des menschlichen Daseins empfunden wurden,
fithrte Rousseaus (angeblicher) Weckruf »Zuriick zur Natur«
zu einer der ersten Moden der neuzeitlichen Zivilisation. An-
gesichts der nachfolgenden Industrialisierung, der Dominanz
der kapitalistischen Wirtschaftsform, des Siegeszugs der wis-
senschaftlich angeleiteten Technik sowie der Anonymitit bii-
rokratischer Herrschaft wirkt Rousseaus Maxime bis heute in
der Diagnose von der »Entfremdung« nach. Zwar ist hochst
Unterschiedliches gemeint; doch stets soll eine Entfernung
von einem angenommenen Ursprung angezeigt werden, der,
wenn man nicht gleich bis zum Schépfungsakt zuriickgehen
will, nirgendwo anders als in der Natur liegen kann.

Die Faszination durch einen natiirlichen Anfang wirkt bis
heute im Zauber nach, der offenbar schon von der Vorsilbe
bio- ausgeht. Sie belebt alle VerheifSungen von einer »natiir-
lichen« Lebensweise, vom Dasein in der »freien Natur« und

17

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

sogar noch von dem, was den hochkultivierten Reiz einer
»Naturkosmetik« ausmacht.

Langst wissen wir, dass »frither« — und das nicht erst in der
menschlichen Geschichte, sondern bereits in der vormensch-
lichen Natur — so gut wie alles anders war, von einigen phy-
sikalischen Gesetzmafligkeiten abgesehen. Man denke nur an
die wiederholten »Faunenschnitte«, die sich in den letzten
600 Millionen Jahren ereignet und stets zu einer drastischen
Reduktion der Artenvielfalt gefithrt haben. Ausgeldst durch
Einschlage von Meteoriten, durch Vulkanismus oder Platten-
tektonik sowie durch die Uberproduktion umweltschadlicher
Stoffwechselprodukte, kam es zum Massensterben zahlloser
Lebewesen. So sind nicht nur die Dinosaurier verschwunden;
schon lange vorher war es der im Ubermaf} ausgeschiedene
Sauerstoff, der das Leben zum Erliegen zu bringen drohte.
Erst die Innovation der Sauerstoffatmung fithrte zu einer
Wende in der Entwicklung des Lebens, die letztlich auch den
Menschen ermoglicht hat.

Vor etwa 250 Millionen Jahren, als ein sich iiber Jahrzehn-
te haltender Staubmantel die Erde vom Sonnenlicht ab-
schirmte und grofle Teile des Lebens zum Erliegen brachte,
iiberlebte eine Spezies von Erdmausen. Aus ihr, so vermuten
die Evolutionsbiologen, ging die spétere Klasse der Sduger
hervor, zu dem dann schlie8lich die Primaten und heute auch
die Menschen gehoren.

Alles das war und ist »bio« — und bleibt es im Ganzen auch
unter den unverdndert zur Natur gehérenden Bedingungen
der Kultur. Kultur ist damit eine Form intensivierter Erwei-
terung der Natur — ein Sachverhalt, der die dramatische Tra-
gik anzeigt, die uns heute nétigt, von einer »Erneuerung der
Kultur« zu sprechen.

Die Formel ist von vornherein auf die Erhaltung und Ent-
faltung einer durch den Menschen gefihrdeten Natur be-
zogen. Sie geht von der Einsicht aus, dass er seine Lebens-
bedingungen nur sichern kann, wenn er sich der Gefdhrdung

18

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

seiner kulturellen Lebensformen bewusst ist. Es mag im
Riickblick so erscheinen, als sei es frither einmal besser und
weniger bedrohlich gewesen. Gewiss sind die Gefahren vor
dem Eintritt in die Moderne, im sogenannten Mittelalter, in
der Antike oder in der Bronze- und Steinzeit andere gewesen.
Aber die besondere Schwierigkeit der Kultur — und insbe-
sondere die ihrer »Erneuerung« — liegt darin, dass sie bereits
als solche dazu fiihrt, die Innovationsrate der Natur zu be-
schleunigen.

Es ist das Schicksal des Menschen, dass er, wie immer er zu
leben versucht, zur Evolution des Lebens beitragt. Und im
Begriff der Kultur stellt er seinen Beitrag unter einen zu-
nehmend von ihm selbst gesetzten Anspruch.

2. Der Selbstanspruch des Menschen. Die Kultur bringt
den Menschen schon von Natur aus in eine exponierte Lage.
Was das aus der Sicht der Natur bedeutet, kann niemand wis-
sen. Man miisste schon Kenntnis von den »Absichten« oder
»Zielen« der Natur haben, wollte man auf einen metaphysi-
schen Vorzug (oder Nachteil) des Menschen schlieflen. Fiir
den Menschen kann die Erkenntnis seines spiaten Auftritts
im Gang der Evolution nur die Einsicht in die naturgeschicht-
liche Tiefendimension seines Daseins verstiarken. Denn in
ihm als einem Nachziigler der Evolution hat die Natur
zwangslaufig mehr Spuren hinterlassen als in allen anderen
Lebewesen, die es bereits vor der Entstehung des Menschen
gegeben hat.

Ob darin ein Argument fiir eine besondere Verantwortung
des Menschen fiir das Leben liegt, kann offenbleiben. Denn
jeder Mensch ist ohnehin bereits durch sein bewusstes Da-
sein zur Erhaltung der Natur genétigt, von deren Vorkom-
men er abhingig ist und auf deren Bestinde er mit seinem
Handeln Einfluss nehmen kann. Er darf sich das Wasser nicht
abgraben, das er zum Leben braucht.

19

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Wichtigste Bedingung fiir die Wirksamkeit dieser elemen-
taren Einsicht ist, dass dem Menschen an sich selber liegt und
er damit auch sich und seinesgleichen wichtig nimmt. Damit
ist die Bedingung erfiillt, die zu sagen erlaubt, dass der
Mensch der Natur immer auch dadurch verbunden ist, dass
sie in den Bereich seiner Verantwortung fallt: Soweit sein
Wissen und sein Kénnen es erlauben, hat er sich um die
Sicherung der Bedingungen zu bemiihen, die ihm die Natur
gewihrt.

Fiir die Begriindung seiner Zustindigkeit fir die Natur,
die er braucht und auf die er Einfluss hat, bedarf der Mensch
des Riickgriffs auf seine exponierte evolutionstheoretische
Stellung nicht. Es gentigt, dass er mit seiner jederzeit gege-
benen Verantwortung fiir das Gelingen seines in die Genera-
tionenkette eingebundenen Lebens auch fiir die Wahrung
von dessen Grundlagen zustandig ist.

Mag diese Verbindlichkeit sich zunichst nur auf die Siche-
rung des Lebens der Menschen in seiner Niahe und auf die
ihm anvertrauten Aufgaben und Dinge beziehen, so hat sie
gleichwohl niemals blof8 eine technische, sondern schon friih
auch eine moralische Dimension. Sein Anspruch auf ein Ge-
lingen seines Tuns verpflichtet ihn aus sich selbst, auf die
Wahrung der erforderlichen Bedingungen zu achten. Und
sosehr er damit allein auf sich selbst bezogen zu sein scheint,
so kann er dabei doch nicht von der Existenz seiner Mit-
menschen und seiner Nachkommen absehen.

Diese moralische Verbindlichkeit gab es, lange bevor die
Gefihrdung seiner Lebensgrundlagen tiberhaupt durch ihn
selbst zum Politikum geworden ist. Folglich muss man nicht
erst auf die disziplinire Anerkennung einer Umweltethik
warten, ehe sich die Verantwortung des Menschen fiir die
Natur begriinden lasst.

20

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

3.__Die Aufgabe der Kultur. Die abstrakt anmutende mora-
lische Verbindlichkeit fiir die Umwelt gewinnt durch die Ein-
sicht in den Zusammenhang von Natur und Kultur an Kon-
kretion. Denn die innere Einheit von Natur und Kultur

verbietet es, in der einen lediglich den »Uberbau« der ande-
ren zu sehen. Kultur ist keineswegs nur der Schmuck, mit
dem der Mensch sich in der Natur gefillt, so dass ihm die
Probleme des Uberlebens leichter fallen. Es ist vielmehr so,
dass sich das Lebewesen, das in allen seinen Entwicklungs-
phasen durch die Evolution des Lebens ermdglicht worden
ist, nunmehr nur noch als kulturelles Wesen erhalten kann!
In einem Zeitraum von mindestens zwei Millionen Jahren
hat sich der Mensch nur unter den Bedingungen seiner von
ihm selbst geschaffenen Kultur bis zu der Stufe entwickeln
konnen, auf der er heute lebt. Deshalb hiangt seine Zukunft
nicht nur von der Erhaltung seiner elementaren Natur-
bedingungen ab, sondern wesentlich von der Erhaltung und
Entfaltung der Kultur, in der er lebt und in der er sich ver-
steht.

Man kann daher verstehen, wenn in den Debatten iiber die
Sicherung der Zukunft des Menschen aller Nachdruck auf
der kulturellen Existenz des Menschen liegt. Denn es ist nicht
nur so, dass die kulturelle Lebensform des Menschen iiber-
haupt erst zur Gefdhrdung seiner eigenen und vieler anderen
Spezies gefiihrt hat. Es ist auch nicht zu bestreiten, dass die
Zerstorung der menschlichen Lebenswelt zuerst dramatische
Verdnderungen im kulturellen Zusammenleben der Men-
schen zur Folge hitte. Vielmehr miissen auch alle denkbaren
Strategien, die zur Abwendung der drohenden Katastrophe
fithren konnen, selbst kulturellen Charakter haben, um Zu-
stimmung finden zu koénnen! Auch ihr Erfolg hingt davon
ab, ob die Menschen bereit und in der Lage sind, ihre kultu-
rell geprigte Lebensweise auf neue Konditionen einzustellen.
Es ist dennoch ein — insbesondere in der Debatte iiber das

21

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Anthropozin verbreiteter — Kurzschluss,! angesichts der le-
bensweltlichen Prioritdt der Kultur auf die sie in jeder ihrer
Leistungen bedingende Natur verzichten zu wollen.

Fiir den Menschen ist die Kultur als Form seiner Natur
auch die Form seines Daseins, um dessen Erhaltung und Ent-
faltung es ihm unter allen Bedingungen seines Lebens geht.
Und gerade in diesem elementaren Lebensinteresse ist jeder
Mensch der Kultur verbunden. Was immer er tun, wissen
oder ausdriicken kann, ist durch die Kultur vermittelt, die
ihm in jedem Fall und unter allen Bedingungen auch seinen
individuellen Zugang zur Natur erdffnet.

Die Kulturgeschichte des Suizids fiihrt uns vor Augen,
dass der Mensch sogar noch im selbstgewidhlten Tod seiner
Zeit verbunden bleibt. Erst im Augenblick des Todes, erst
mit dem Erlgschen des Bewusstseins kommt es zur Ablosung
der humanen Selbstverpflichtung des Einzelnen gegeniiber
sich selbst. Doch kaum ist dieser todliche Akt im Einzelfall
vollzogen, sorgt die Kultur fiir den natiirlichen Anschluss so-
wohl im Handeln der Hinterbliebenen wie auch durch die sie
tragenden Institutionen sowie durch den Schmerz und die
Rituale der Trauer.

So ist die Kultur der Halt, der noch im Scheitern des Ein-
zelnen die Kontinuitit im gesellschaftlichen Leben sichert
und auch darin der Erhaltung der Natur entgegenkommt.
Noch in dieser generativen Briickenfunktion der Kultur zeigt

! Programmatisch im 2013 verkiindeten Verdikt des niederlindischen
Architekten Rem Koolhaas: »Die Natur ist vorbei.« Das Missverstind-
nis einer solchen These liegt in der Neigung, aus Natur und Kultur eine
handlungsrelevante Alternative zu machen. Auf dieses Missverstindnis
gehe ich unten in der Thematisierung der Technik ein, die gleicher-
maflen zur Natur wie zur Kultur gehort. Also lassen sich beide auch
dann nicht trennen, wenn besondere kulturelle Anstrengungen nétig
sind, um eine Natur zu erhalten, die ein kultiviertes menschliches Leben
erlaubt.

22

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

sich ihre Nihe zur Natur, die durch die Kultur fiir ihre Fort-
setzung sorgt.

Einen verbliiffend anschaulichen Beleg fiir den Zusam-
menhang zwischen Kultur und Natur bot kiirzlich eine viel-
beachtete Ausstellung in der Hamburger Kunsthalle unter
dem Titel »Entfesselte Natur«.? Sie zeigt Bilder vom bren-
nenden Troja, von der Zerstorung der pompejischen Kultur
durch die Ausbriiche des Vesuv, vom zerstorten Lissabon
nach dem Erdbeben 1755, sowie von sinkenden Schiffen und
tiberschwemmten Landschaften. Dass hier die natiirlichen
Elemente Erde, Luft, Wasser und Feuer ihre Wirkung ent-
falten, ist offenkundig. Doch die Dramatik zeigt sich in so
gut wie allen Fillen in der Zerstorung der Kultur! Selbst die
Darstellungen der Sintflut kommen nicht ohne die Exposi-
tion der vom Tod bedrohten Menschen aus, wihrend im
Hintergrund die Arche Noahs auf den steigenden Fluten
schwimmt.

4. Dic Kultur als Sphire der menschlichen Freiheit. Die
philosophische Ethik, die ihren Ursprung in der Verpflich-
tung des Menschen gegentiber sich selbst und seinesgleichen
hat, tut sich schwer, wenn sie die Verbindlichkeit des Men-
schen gegeniiber der Natur und dem Leben begriinden soll.
In seiner Selbstbestimmung unter der Autonomie seiner Ver-
nunft scheint der Mensch so allein auf sich selbst bezogen zu
sein, dass sogar hochgeschitzte Denker sich veranlasst sehen,
die darin liegende » Anthropozentrik« zu verwerfen, um den

2 Vom August 2018 bis Januar 2019 unter dem Titel: Entfesselte Natur.
Das Bild der Katastrophe seit 1600. Der fiir die Hamburger Kunsthalle
herausgegebene Katalog von M. Bertsch u. J. Tremper (Petersberg 2018)
unterstreicht das kunstgeschichtliche Interesse der Veranstalter. Um so
deutlicher tritt in der Kunst die Allgegenwart der Natur hervor.

23

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Menschen auf die Erhaltung des »Seins« verpflichten zu
konnen.’

Doch eine solche Alternative, wenn sie denn im Rahmen
einer Ethik entwickelt und nicht zum Prinzip einer politi-
schen Diktatur erhoben wird,* bleibt auf die freie Einsicht
eines jeden einzelnen Menschen angewiesen. In ihrer Pra-
misse setzt die These von der Anthropozentrik ebendas vo-
raus, was sie in der Konsequenz verwirft.

Dass es tiberhaupt zu einer Alternative zwischen dem
Selbstbezug des Menschen und seiner Verbindlichkeit gegen-
iiber der Natur kommen kann, hat seinen Grund in einem
Defizit in der Erkenntnis der inneren Beziehung zwischen
menschlicher Natur und menschlicher Vernunft. Es bedarf
aber nur eines niichternen Urteils, um zu sehen, dass die Ver-
nunft nichts dringlicher braucht als die Natur, ohne die sie
nicht nur nicht bestehen konnte, sondern auch gar nichts zu
bestimmen hitte.

Nur solange man die Vernunft nach einem antiquierten
Schema als »iibernatiirliches« Vermdgen bewertet, kommt
es zu der metaphysischen Fehleinschiatzung. Eine irrtiimlich
als jenseitig angesehene »iibernatiirliche« Vernunft ist von
vornherein nicht in der Lage, Einfluss auf die »natiirlichec,
also die empirische Natur zu nehmen. Sollte sie durch ihre
Ubernatiirlichkeit tatsdchlich »aulerweltlich« sein, konnte
sie keine »innerweltlichen« Wirkungen haben. Darauf ver-

3 Das ist die Konsequenz, zu der Hans Jonas in seiner ansonsten hochst
lesenswerten Begriindung fiir das »Prinzip Verantwortung« gelangt.
Damit steht er hier Heideggers ethikfernem Seinsdenken niher als der
alteuropéischen Tradition der Ethik (vgl.: Das Prinzip Verantwortung.
Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivilisation. Frankfurt a. M.
1979).

* Hans Jonas hat sich personlich iiberzeugend gegen den Verdacht ge-
wehrt, seine Rede vom »Vorrang des Seins« vor dem der Freiheit konne
auf eine Rechtfertigung der Diktatur hinauslaufen. Heute wissen wir
aus Heideggers Schwarzen Heften, dass dessen Seinsdenken auf eben-
diese Konsequenz angelegt war.

24

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

weisen alle »Deterministen«, die keine realen Einfliisse der
Vernunft auf die mit ihr in Anspruch genommene Freiheit
akzeptieren, zu Recht.

Doch das gibt ihnen noch keinen Grund, die Wirksamkeit
des Anspruchs auf Freiheit zu bestreiten. Wenn man sieht,
wie vielfaltig, ja gegensitzlich die Natur in ihren unter-
schiedlichen Erscheinungsformen ist, muss man einrdumen,
dass es Wirkungsformen gibt, die in ihrer Komplexitit weit
tiber das hinausgehen, was ein isolierter Kausalnexus erwar-
ten ldsst. Das miissten insbesondere Biologen wissen, die
Freiheit zwar fiir unmoglich, Leben aber fiir eine Tatsache
halten. Sie erklaren das Leben als einen »autopoietischen«
Vorgang, in dem ein genetisches Programm den physikoche-
mischen Stoffwechsel bestimmt, und gehen dabei weit iiber
den singuldren Zusammenhang einer Ursache mit einer Wir-
kung hinaus. Hier werden Kreisprozesse unterstellt, in denen
es Riickkoppelung und eine gravierende Differenz zwischen
dem Innen und dem AufSen belebter Korper gibt.

Und wenn das zu qualitativ neuartigen Formen in der rea-
len Welt fiihrt, spricht nichts dagegen, auch die autopoieti-
sche Spontaneitit im Umweltverhalten von Organismen an-
zuerkennen. Also braucht man nur hinzuzufiigen, dass eine
solche Spontaneitit im Verhaltnis zu anderen Lebewesen an-
genommen werden muss, und kann geradezu zwingend von
Freiheit sprechen, wann immer sie sich im sozialen Wechsel-
verhiltnis der Menschen zeigt.

Wenn die autopoietische Selbstregulation des Organismus
moglich ist, kann die physische Selbstbestimmung eines
Menschen durch seine die Beziehung zu seinesgleichen regu-
lierende Vernunft nicht unmdglich sein. Man muss nur zei-
gen, woher die menschliche Vernunft ihre durch und durch
weltlichen Impulse bezieht.

Die sdkularen Impulse der menschlichen Vernunft er-
kennt man umso leichter, je eher es maoglich ist, nicht nur
die Natur mit der Kultur zu verkniipfen, sondern zu zeigen,

25

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

dass die Kultur auch die Sphare ist, in der sich die Vernunft
des einzelnen Menschen bildet! Mehr noch: dass die Ver-
nunft nicht nur als ein programmatisches Steuerungsorgan
des Individuums, sondern auch — in ebendieser Funktion — als
ein Organ der Kultur angesehen werden kann.

Freiheit wére dann, in voller Anerkennung der kausalen
Determination der physischen Natur, Ausdruck der individu-
ellen Selbstbestimmung durch eigene Einsicht, an der nicht
nur das Wissen von der Natur, sondern auch die Ordnung,
die Werte und Ziele der Kultur ihren Anteil haben. Die guten
Griinde, die wir von der Vernunft erwarten, haben die Ge-
setze der Natur und die Zwecke der Kultur in Rechnung zu
stellen. Also hat die Kultur einen wesentlichen Anteil an
dem, was Freiheit moglich macht. Sie bietet zugleich den
Rahmen, in dem die Freiheit — durch Bildung, Recht und po-
litischen Schutz — gesellschaftlich garantiert werden kann.

5. Kultur: die zu Bewusstsein kommende Form der Natur,
Fragt man, was die Kultur von der Natur unterscheidet, wird
man wohl an erster Stelle die Tatsache nennen, dass sie von
Menschen gemacht ist. Damit kann nicht gemeint sein, dass
sie von einer Versammlung zielstrebiger Individuen nach Art
eines Griindungsakts beschlossen und ins Werk gesetzt wor-
den ist. Es ware auch abwegig, ihre Entstehung einer einzigen
Epoche oder auch nur einer singularen Population von Men-
schen zuzuschreiben. Thre Entstehung vollzieht sich in Jahr-
tausenden; im Mythos bleibt sie den Gottern vorbehalten.
Die aber geben stets nur den ersten Impuls; die Miihen der
Entfaltung der Kultur in Erprobung und Einsatz zahlloser
Fihigkeiten haben in allen Fillen die Menschen zu tragen,
die jeweils fiir die kurze Zeit ihres Lebens beteiligt sind.
Auch wenn die Natur selbst bereits eine lange Geschichte
hinter sich hat, so erfiillt doch erst die Kultur den Tatbestand
eines durch und durch historischen Phianomens, das in Initia-

26

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

tion und Genese dem Menschen zugeschrieben werden kann.
Alle Menschen sind Natur, und sie bleiben ihr bis in den Tod
verbunden; doch solange sie leben, nehmen sie teil an der
Kultur, zu der sie mit ihrem Dasein ihren Beitrag leisten.
Damit ist die Kultur der paradigmatische Ausdruck der Ge-
schichtlichkeit des menschlichen Daseins.

Das heif3t nicht, dass der Ubergang von der Natur zur Kul-
tur im Einzelnen oder gar im Ganzen zielbewusst vollzogen
worden ist. Vieles diirfte absichtslos und durch Zufall ent-
standen sein. Gleichwohl gehen wir davon aus, dass in den
grundlegenden Akten das Bewusstsein von Menschen be-
teiligt war. Irgendwo und irgendwann ist (stets unter ver-
standiger Beachtung durch Andere) ein Werkzeug zum Ein-
satz gekommen und weiterverwendet worden. Jahrtausende
spiater wurden die ersten Worte gesprochen, die ersten Bilder
an eine Hohlenwand gemalt und die ersten Mitteilungen ge-
schrieben. Irgendeiner muss den ersten Stein geworfen, mit
Pfeil und Bogen geschossen, dem Schermesser seine Sichel-
form und der Axt einen Stiel gegeben haben.

Die naheren Umstédnde und die Urheberschaft werden erst
entscheidend, wenn die Entwicklung der Kultur schon weit
fortgeschritten ist, wenn die Taten Einzelner festgehalten
und narrativ tiberliefert werden konnen. Erst von hier an
diirfte es moglich gewesen sein, die Kultur in ihrer Eigenart
zu erfahren und in ihrer Besonderheit zu schitzen. Dazu war
es vermutlich notig, die kulturellen Leistungen in ihren mog-
lichen Intentionen zu verstehen und sie mit Blick auf die
eigenen Motive zu beurteilen. Kultur ist das, was sich im
Handeln von Menschen verstehen und im Licht eigener Ab-
sichten bewerten lisst.

Was die Kultur in ihrer historischen Tiefe, ihrer globalen
Ausdehnung sowie in der unendlichen Vielfalt ihrer Wir-
kungsmomente fiir den Menschen bedeutet, lasst sich durch
den Hinweis kenntlich machen, dass der Mensch nicht nur
das Subjekt der Kultur, sondern auch deren Objekt ist: Es ist

27

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

die von ihm inaugurierte Kultur, in der er tiberhaupt erst
zum Menschen wird. Durch seine Leistungen bringt er die
Kultur auf den Weg und wird ebendabei durch sein eigenes
Produkt geformt und gebildet.

Wer sich diese Wechselwirkung vor Augen zu fithren
sucht, wird nicht langer erwarten, mit dem Begriff der »Ent-
fremdung« einer Zeitdiagnose zum Ausdruck zu verhelfen —
es sei denn, er definiert den Menschen als ein sich in seiner
Kultur fortgesetzt von sich selbst entfremdendes Wesen.
Dass damit keineswegs blofs die dufSere Erscheinungsform
des Menschen — das in der Grofe des Kopfes sichtbar werden-
de Wachstum des Grofhirns, die Ausdifferenzierung der
Hand, der Riickgang des Haarkleids oder die Tonung der
Haut — gemeint ist, wird augenblicklich klar, wenn wir auch
das origindre Gestaltungsmoment der Kultur: das Bewusst-
sein als Produkt und zugleich als in sich selbst sozial ver-
fasstes Medium allen kulturellen Geschehens erkennen.

6. Bewusstsein als das Organ der Kultur. Sosehr sich die
Philosophen auch seit Jahrhunderten um zureichende Bewei-
se bemiihen: Das Bewusstsein ldsst sich nicht zureichend als
mentales Organ des einzelnen Menschen begreifen! Es ist
keineswegs allein das, was sein Zentrum hinter der Stirn
eines jeden Einzelnen hat, um ihn von hieraus mit seiner
»Auflenwelt« zu verbinden. Bis heute meinen gerade die

Theoretiker des Bewusstseins, dieses miisse sich allererst ei-
nen »mentalen Zugang« zur Welt eréffnen, in der es mit den
Dingen und mit seinesgleichen verbunden ist.> In Wahrheit
jedoch ist das Bewusstsein selbst ebendieser Zugang! Es ist
die immer schon sozial konstituierte Verbindung mit den
Sachverhalten, die dem Menschen die Welt bedeuten.

5 Marcus Willaschek, Der mentale Zugang zur Welt: Realismus, Skep-
tizismus und Intentionalitit, Frankfurt a. M. 2003.

28

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Also ist das Bewusstsein kein Punktstrahler des jeweiligen
Selbst; es muss vielmehr selbst als die Beleuchtung eines
Weltzusammenhangs angesehen werden, dem sich die sich
verstandigenden Menschen gegeniibersehen. Folglich ist be-
reits das Bewusstsein ein soziales Organ, das den Menschen
sowohl mit der Welt wie auch mit seinesgleichen verbindet.
Selbstbewusstsein ist dann nichts anderes als die im jeweils
Einzelnen konzentrierte, gleichermafSen soziale wie mundane
Verbindung zwischen dem Einzelnen und seiner Welt.

Es bedurfte nicht erst der Erfahrung mit den digitalen
Netzwerken der Gegenwart, um das Bewusstsein selbst als
»Netz« zu beschreiben, in dem das jeweilige Selbstbewusst-
sein mit der Funktion eines Knotens verglichen werden
kann.¢ Heute konnen wir es als das Zentralorgan der
menschlichen Kultur ansehen, das zwar nicht alles steuert,
wohl aber die Moglichkeit bietet, die in ihrer Bedeutung er-
kannten Risiken und Chancen der Kultur zu erkennen und zu
bewerten. Dariiber hinaus bedarf es des Rahmens einer Kul-
tur, um ihrer weiteren Entwicklung bewusste Impulse zu ge-
ben.

7. Die Zihmung des Feuers als erstes Lehrstiick der Kul-
tur. Die menschliche Kultur entsteht unter Bedingungen, die
vermutlich zu keiner Zeit als »paradiesisch« empfunden wor-
den sind. Zur Verklarung eines Ursprungs konnte es wohl
nur im mythischen Riickblick kommen. Jede Gegenwart

¢ Das Bild vom Netz findet sich 1886 bei Friedrich Nietzsche in Die
Frohliche Wissenschaft, $B22§364. Es ist durch die seit Carl Gustav
Carus’ Physis (1851) wiederkehrenden, von Rudolf Virchow verstirkten
Vergleiche zwischen dem Nervensystem und dem die Telegrafie ermog-
lichenden Kabelnetzwerk gut vorbereitet. Zum letzten: Ernst Kapp,
Grundlinien einer Philosophie der Technik, (1877), Hamburg 2015.
Zum Ganzen: Volker Gerhardt, Humanitit. Uber den Geist der
Menschheit, Miinchen 2019.

29

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

neigt dazu, éltere Zeiten zu idealisieren und Besserung allen-
falls von der Zukunft zu erhoffen. Heute glauben wir zwar
objektive zivilisatorische Parameter fiir die Messung des
Fortschritts nennen zu konnen — als Erleichterung und Ver-
besserung erlebt wird das eigene Leben aber selten. Dennoch
hat es den Anschein, die Lebensbedingungen dnderten sich
mit stindig wachsender Geschwindigkeit.

Im Vergleich mit dem Tempo, an das wir uns heute ge-
wohnt haben, verlief die Entstehung der menschlichen Kul-
tur in denkbar grofiter Langsamkeit. Die Anfinge liegen
wohl mindestens zwei Millionen Jahre vor unserer Zeit. Sie
haben viele Jahrtausende in Anspruch genommen, ehe es
zum Aufbau einer schiitzenden Sphire kam, die man »Kul-
tur« nennen und somit generell als die »zweite Natur« des
Menschen bezeichnen kann.

Den unwiderruflichen Schritt zur Kultur verdankt der
vorgeschichtliche Mensch vermutlich der Uberwindung einer
alle Lebewesen bis dahin bis zum AufSersten entsetzenden
Angst: und zwar der Angst vor dem Feuer. Mit Sicherheit
war es nicht die dsthetische Lust am Feuerwerk. Es diirfte
vielmehr der Hunger gewesen sein, der einige Hominiden
die Furcht vor der noch nicht erkalteten Glut nach einem
Wald- oder Steppenbrand hat tiberwinden lassen: Sie fanden
Essbares, das nicht nur besser schmeckte, sondern tiberhaupt
erst geniefSbar war.

Nach dieser vermutlich zufalligen, aber mit der Zeit mehr-
fach erwartungsvoll wiederholten Entdeckung war es eine
kulturelle Tat ersten Ranges, mit dem Feuer in eigener Ab-
sicht und mit wachsender eigener Einsicht umzugehen. Es
bedurfte gewiss einer genauen Beobachtung und einer geziel-
ten sozialen Abstimmung, um sich die schier unglaublichen
Vorteile zu verschaffen, die mit der Nutzung des Feuers ver-
bunden waren: Man konnte nicht willkommene Tiere und
Menschen auf Distanz halten und bei kalter Witterung in
Hohlen schiitzende Warme suchen. Aus frithmenschlichen

30

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Funden schlieen Anthropologen, dass ein Feuer die Mog-
lichkeit bot, die Mitglieder einer Gruppe zu versammeln, so
dass erstmals ein freier und gelassener Austausch zwischen
den Menschen moglich wurde. Vielleicht haben auch Tanz
und Spiel hier ihren Anfang genommen.

Die damals von niemandem einzuschitzenden Vorziige
des Umgangs mit dem Feuer lagen im langfristigen Effekt
der sich ausweitenden Nahrungspalette. Mit dem Erhitzen
tierischer und pflanzlicher Kost wurde der Organismus mit
Stoffen versorgt, die ein tiberproportionales Wachstum des
Grofshirns erméglichten und in der Folge zur Steigerung sei-
ner intellektuellen Kapazitaten fiihrte.”

8. Der Umgang mit dem Feuer als Herausforderung des
Bewusstseins. Es liegt auf der Hand, dass der Umgang mit
dem Feuer wesentlich hohere Anforderungen an Lebewesen
stellt, die nur in der Gruppe und in verlédsslicher Arbeits-
teilung mit dem bedrohlich bleibenden und schwer berechen-
baren Element des Feuers umgehen konnen. Es erfordert an-
spruchsvolle Fertigkeiten, in deren Entwicklung man, nach
der Uberwindung der Angst, die zweite Quelle der mensch-
lichen Kultur namhaft machen kann.

Erinnerung, Aufmerksamkeit und Voraussicht muss es bei

allen Lebewesen mit einer koordinierten Leistung ihrer Sinne
geben. Aber der soziale Umgang mit dem hochgefihrlichen
und gleichwohl lebensnotwendigen Feuer verlangte eine ak-
tuell wirksame Verstindigung tiber Vorsorge, Unterhalt und
Sicherung des sich nach eigenen Gesetzen verhaltenden Feu-
ers, so dass es unumginglich wurde, sich auch in erweiterten

7 Friedemann Schrenk, Die Friihzeit des Menschen. Der Weg zum
Homo sapiens, Miinchen 2008 (5., vollstindig neubearbeitete und er-
ginzte Auflage).

31

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Zeitrdumen iiber Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
der dafiir zustindigen Akteure zu verstindigen.

Dass beim Frithmenschen zugleich die intellektuellen Vo-
raussetzungen geschaffen werden, um den Umgang mit dem
Feuer auszuweiten und es fiir neuartige Zwecke zu nutzen,
wirkt im Riickblick wie eine Fiigung der Natur, die man — mit
Blick auf die spitere Entwicklung — sowohl als schier un-
glaubliche Gunst wie auch als Verhingnis deuten kann. Uber
die Alternative von Gunst und Verhidngnis wird in der Kul-
turphilosophie seit mehr als 250 Jahren gestritten. Doch
weder eine genauere Kenntnis der Geschichte noch grof3-
angelegte Theorien erlauben, eine verbindliche Antwort zu
geben. So gab es noch im vergangenen Jahrhundert eine Kon-
troverse dariiber, ob die Kultur als eine »Tragodie« oder aber
als »produktives Drama« zu verstehen sei.® Ein objektiver
Schiedsspruch wird sich hier nicht finden lassen, auch wenn
jeder, der dem Menschen Erfolg wiinscht, fiir die hoffnungs-
volle Option stimmen wird. Doch dariiber, wer hier am Ende
recht behilt, kann bestenfalls der weitere Verlauf der
Menschheitsgeschichte Auskunft geben. Also bleibt den
Menschen nur die Chance, die nach ihrem aktuellen Urteil
besten Voraussetzungen fiir eine aussichtsreiche Zukunft zu
schaffen.

Eine Aufgabe der Kultur liegt also darin, sich iber ihre
Voraussetzungen und moglichen Ziele zu verstandigen und
somit das Urteil sowohl im sachlichen wie auch im sozialen
Zusammenhang so zu konsolidieren, dass man mit grofSter
Zuversicht handeln kann.

9._ Die Ausdifferenzierung der Kultur. Was der Mensch
im Umgang mit dem Feuer und im allméhlich zunehmenden
Gebrauch von Werkzeugen und Werkstoffen lernt, diirfte

8 Mehr dazu im Teil II des Buches.

32

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

noch zu seiner Vorgeschichte als Hominide gehoren: Er per-
fektioniert den aufrechten Gang, disponiert sich zu einer
Vielzahl von Fertigkeiten und befihigt sich so, in unter-
schiedlichen Gegenden der Erde zu leben.

Doch sobald er lernt, mit Feuer, Steinen und Stocken Fein-
de und Tiere auf Distanz zu halten, Barrieren zu errichten
und Hiitten zu bauen, diirften die Bedingungen fiir den Auf-
bau sozialer Gemeinschaften gegeben gewesen sein. In ihnen
diirfte es Freiraume im Umgang mit dem Nachwuchs und fiir
die Ausbildung spezieller Fertigkeiten gegeben haben. Die
lassen die Anforderungen an die gegenseitige Verstindigung
steigen und bieten Moglichkeiten sowohl zur Profilierung
der jeweiligen Gruppen wie auch ihrer Mitglieder unter-
einander. Das ist durch die Funde aufwindig hergestellter
Gegenstinde belegt, die sich durch eine wachsende Vielfalt
und die erhohte Kunstfertigkeit ihrer Gestaltung aus-
zeichnen. Unter diesen Bedingungen vollzieht sich vermut-
lich vor wenig mehr als 100.000 Jahren der Ubergang zum
homo sapiens.

Mit ihm kommt es zur Ausdifferenzierung der Kultur, die
in den Unterschieden der Formgebung der Gebrauchsgegen-
stinde kenntlich wird, die zunehmend auch zur Bewiltigung
hoch spezialisierter Arbeiten — wie fiir die Herstellung und
Befestigung von Kleidung, zur Aufbereitung von Nahrung
sowie zur Herstellung von Speeren — geeignet sind. Alsbald
kommen auch Schmuckstiicke hinzu, die nicht nur als Amu-
lette, sondern — in der Form von Kdmmen und Spangen —
auch in asthetischer Absicht verwendet werden. Skulpturen
und erste Musikinstrumente lassen eine magische Deutung
zu, erlauben aber auch den Schluss auf ein vielleicht schon
»asthetisch« zu nennendes Gefallen am eigenen Gelingen.

Kultische Praktiken und Freude an der eigenen Produk-
tivitdt scheinen hier jedenfalls bereits eng miteinander ver-
bunden. Trotz der spirlichen Hinterlassenschaften aus den
ersten Jahrtausenden der Entwicklung des homo sapiens darf

33

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

man sicher sein, dass er eine zunehmende Aufmerksamkeit
fiir sich selbst entwickelt, der er in eigenstindigen Formen
seiner Lebensgestaltung Ausdruck verleiht.

Aber es gibt auch Hinweise auf eine weit {iber den regio-
nalen Horizont hinausgehende Aufmerksamkeit fiir die Be-
schaffenheit ferner Landstriche. Dafiir sprechen nicht nur die
weiten Areale, in denen gejagt und gesammelt wurde; es gibt
sichere Belege fiir grofiraumige Wanderungsbewegungen,
die letztlich zur Besiedlung aller Erdteile fiithrten. Es bestan-
den auch Tauschbeziehungen zwischen entfernt lebenden
Stammen, die {iber Materialien verfiigen, die andernorts als
besonders niitzlich angesehen wurden. Nachgewiesen ist das
fiir den Handel mit Steinen und Hoélzern, die fiir die Waffen-
herstellung im siidlichen Afrika benétigt wurden.?

Damit kann als sicher gelten, dass es Moglichkeiten sach-
haltiger Verstindigung zwischen weit voneinander entfernt
lebenden Menschen und Siedlungen gab. Sicher ist auch, dass
der homo sapiens eine Kenntnis von den Differenzen der ver-
schiedenen menschlichen Lebensformen hat, ohne in ihnen
immer schon einen Anlass zur Flucht oder zu kriegerischer
Auseinandersetzung zu sehen. Mit dem Wissen von unter-
schiedlichen Umwelten gibt es auch ein Verstindnis fiir die
Unterschiede im Verhalten ihrer Bewohner und ein Bewusst-
sein von den Vorteilen, die aus der Andersartigkeit der Le-
bensweisen gezogen werden konnen.

So finden sich Belege dafiir, dass die verwendeten Mate-
rialien aus verschiedenen Regionen stammen und vermutlich
durch Handel eingetauscht worden sind. Damit sind wir auch
dem Charakter und dem moglichen Verwendungszweck der
Fundstiicke sehr nahe, die wir mit dieser mutmafllichen

% Zum Ganzen sieche: Miriam Haidle/Volker Moosbrugger, Die Rolle
der Kultur in der Evolution des Menschen, in: ArteFakte: Wissen ist
Kunst — Kunst ist Wissen. Reflexionen und Praktiken wissenschaftlich-
kiinstlerischer Begegnungen, hg. v. Hermann Parzinger, Stefan Aue,
Giinther Stock, Bielefeld 2014, 27-36.

34

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Zwecksetzung bis heute zur Kultur im engeren Sinn rechnen.
Die hinterlassenen Wohnplitze geben vielfaltige Auskiinfte
tiber die zunehmende Verselbststandigung der Lebensweisen,
die als sicheres Zeichen einer sich konsolidierenden Kultur
des Menschen gelten konnen.

Rechnen wir hinzu, dass auch ein Bewusstsein erlebter,
geschitzter und genutzter Andersartigkeit im Verhaltnis zu
seinesgleichen vorkommt, haben wir eine Vorstellung von
der differenzierten Selbst- und Weltwahrnehmung, die den
homo sapiens bereits in seinen Anfingen ausgezeichnet ha-
ben muss. Als weiteres Indiz kann die Tatsache gelten, dass er
schon friih Tiere, vornehmlich Hunde und Hiihner, in seiner
Gesellschaft duldete. Dass er viel spiter, ob als sesshafter
Sammler und Jager oder als Nomade, die Gemeinschaft mit
Tieren sucht, spricht nicht gegen den Befund, dass er seine
Identitdt als Mensch schon frith im Bewusstsein der Diffe-
renz zu seinesgleichen wie auch der Nihe zu andersartigen
Lebewesen gefunden hat.

10.__unverinderte Bindung an die Natur. Es gibt somit
nicht den geringsten Grund, die Lebensweise der sich all-
mahlich kultivierenden Horden als eine frithe Form des Aus-
zugs aus der Natur vorzustellen: Ob Hominide, homo erectus
oder homo sapiens: Es sind und bleiben Naturwesen, die sich
mit ihren naturgegebenen Bediirfnissen, trotz der zuneh-
mend eingesetzten Hilfsmittel und der Einiibung unter-
schiedlicher Aufgaben zum Schutz der Gruppe, nicht aus der
Natur entfernen, sondern mit ihrer Lebensweise in der Natur
verbleiben. Es gelingt ihnen, ihre spezifische Form des Uber-
lebens in der Natur zu finden. Damit verdndern sie sich
selbst, werden zu Kulturwesen und iiben Einfluss auf ihre
Umgebung aus, die durch neue Pflanzensorten, Bewisse-
rungsanlagen und eigens geziichtete Tiere einen anderen
Charakter annimmt. Bereits der werdende Mensch hat durch

35

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

das Feuer, durch den Werkzeuggebrauch, durch die Bearbei-
tung der Natur in seiner unmittelbaren Umgebung sowie
durch seine Siedlungsformen stirker auf seine Umwelt ge-
wirkt als selbst jene Tiere, die Nester, Erdhchlen und Damme
bauen oder die allein durch ihre Uberzahl anderes Leben ein-
schranken, fordern oder verdriangen.

Aber nicht nur dadurch ist der Unterschied zu den Prima-
ten und zu den unzihligen anderen Tierarten, die auch nur
dadurch tberleben, dass sie sich Lebensmoglichkeiten in
ihren Umwelten schaffen, betrachtlich. Denn der homo sa-
piens lernt es, Lebendiges, das nicht zu seiner Spezies gehort,
hervorzubringen, zu pflegen, zu fordern und in seine Lebens-
formen einzubinden. Das geht weit tiber das hinaus, was wir
aus der Symbiose anderer Lebewesen im Pflanzen- und Tier-
reich kennen.

Es hat auch einen anderen Charakter als das, was wir an
affektiven und emotionalen Bindungen zwischen den Ange-
horigen einer Spezies sowie zwischen artfremden Lebewesen
kennen. Die Erforschung der Rolle der Gefiihle im Haushalt
anderer hoherer Lebewesen steht noch am Anfang. Aber was
wir bereits wissen, bestitigt Darwins Hypothese, dass Ge-
fiihle sowohl in ihrer Vielfalt wie auch in ihrer Bedeutung
keine Besonderheit des Menschen darstellen.'® Die Menschen
erhalten, entfalten und »kultivieren« sich vornehmlich in
ihren Ausdrucksformen. Dass »Kultivierung« hier nicht
zwangslaufig Zadhmung im Sinn einer linearen Abschwi-
chung oder einer sublimen Verfeinerung bedeutet, ist an den
Ausdrucksformen der Liebe, der Trauer oder der Abneigung
zu erkennen, die sowohl in die eine wie auch in die andere
Dimension der Entwicklung gehen und dabei exzessive For-
men annehmen, die uns dazu fithren konnen, kein Lebe-
wesen mehr zu verachten oder zu fiirchten als den Menschen.

10 Charles Darwin, The Expression of the Emotions in Man and Ani-
mals, London 1872.

36

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Im Gang der von ihm an sich selbst gemachten Erfahrung
kommt der Mensch im Lauf von wenigen tausend Jahren zu
dem »vielfdarbigen« Selbstbewusstsein,!! das wir an uns ken-
nen. Dazu gehort die Gewohnung an die selbsterzeugte Viel-
falt von Verhaltens- und Lebensformen, die unser Dasein
nicht nur pragt, sondern auch zunehmend verindert. Im
Werkzeuggebrauch ist es bereits zu einer Vielfalt und Virtuo-
sitdt gekommen, deren Vorziige so offenkundig sind, dass es
sich lohnt, auch die nachfolgende Generation anzulernen und
einzuweisen — worin dann gewiss ein immenser Impuls zur
weiteren Entwicklung des Menschen liegt.

11, Zunehmende Selbststeuerung der Kultur. Dass sich
die genannten kulturellen Entwicklungsschritte gleichwohl

auch »in der Natur« abspielen, wird man schwerlich be-
zweifeln konnen — genauso wenig wie die Tatsache, dass die
sie veranlassenden, tragenden und treibenden Lebewesen
ganz und gar zur Natur zu rechnen sind. Aber was durch die
Erfindung zunehmend spezialisierter Werkzeuge hinzu-
kommt: die Verzierung von allem, was im Gebrauch beson-
ders wertvoll erscheint, die Unterschiede in der Bekleidung,
im Schmuck, den man am Korper trigt, das ist unzweifelhaft
Kultur. Hinzu kommen alsbald die kunstvollen Amulette und
Statuetten, die fiir den Schutz vor bosen Geistern sorgen,
oder die Schlag- und Blasinstrumente, die offenkundig nicht
nur zur Verstandigung iiber weite Entfernungen, sondern
zur Belebung oder Beruhigung in der Gemeinschaft verwen-
det werden — alles das miisste, so konnte man meinen, den
Menschen immer mehr von der Natur entfernen. Es ist aber
Kultur, die ihren Namen nur verdient, solange sie mit der
Natur verbunden bleibt.

11 So spricht Kant in der Kritik der reinen Vernunft vom selbstbewuss-
ten Ich des Menschen.

37

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Der scheinbare Abstand wichst mit dem Bewusstsein ei-
genstandiger Verfiigung iiber Dinge und tiber andere Lebe-
wesen — so als wiren sie Dinge. Zwar benétigt der Mensch
eine zunehmende Vertrautheit mit dem, womit er umgeht.
Doch sein immer eindringlicher werdendes Wissen erhéht
die Distanz zum Erkannten, das nur zu leicht auf die Rolle
des disponiblen Objekts reduziert wird. Die Intimitét der ge-
nauen Kenntnis verliert sich in der praktizierten Verfiigung
tiber etwas, das als blofser »Gegenstand« angesehen werden
kann, ohne Riicksicht darauf dass auch er zum Bestand des
eigenen Lebens gehort, ja vielleicht selbst lebendig ist.

Die Kompensation fiir diese Selbstabgrenzung von dem,
wozu der Mensch nicht nur urspriinglich, sondern auch wei-
terhin gehort, findet sich vermutlich schon friih in der ani-
mistischen Deutung der Natur. Mit der Zunahme des Wis-
sens in den ersten groflen Zivilisationen in den letzten
zehntausend Jahren v. Chr. wird die animistische Einbindung
in die Natur durch die Moglichkeiten der offentlichen Ver-
kiindigung und der die Schrift nutzenden Religionen institu-
tionalisiert.

Hier wird die mit dem zunehmenden Einsatz der Technik
und unter dem Eindruck des rasch wachsenden Wissens ver-
loren scheinende Einheit von Natur und Kultur in der All-
gegenwart der Gotter aufgehoben. Die Gotter werden mit
ihrer Leistung des Erschaffens, Uberwachens und Bestrafens
die Garanten fiir die Einheit der gegebenen Natur mit der
sich scheinbar von ihr abgrenzenden Kultur. Und in der kul-
tischen Verehrung werden die Toten zur Briicke zwischen
dem, was spéter Diesseits und Jenseits genannt wird. Auch
dies ist eine folgenreiche kulturelle Unterscheidung, mit der
die Einheit der vorgestellten Welt kulturell gewahrt bleibt.
Die den Totenkult nicht in allen, aber doch in einigen Kul-
turen leitende Erwartung ist, dass das Leben nach dem Tod
unter verdnderten Bedingungen weitergeht. Vom »ewigen
Leben« ist in manchen Religionen bis heute die Rede.

38

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Uberdies sorgen die nicht selten selbst als Gotter verehr-
ten Tiere fiir einen Ausgleich fiir die Herrschaft der Men-
schen und bieten so die Vorstellung von moglichen Formen
der Versohnung mit den nicht-menschlichen Lebewesen. So
werden die mit der Selbstbehauptung des kulturellen Lebens
aufgerissenen Griben zwischen Mensch und Tier tiberbriickt,
zuweilen aber auch verschirft. In hochst konkreten Formen
wird so im Géttlichen entweder die Vereinigung von dem ge-
wiinscht, was unter dem Druck kollektiver Selbstbehauptung
zu trennen war; oder es werden Gegensitze, unter denen die
Kultur zu leiden hat, durch Verewigung integriert.

Das sind nur Andeutungen {iber die Vielzahl von Leistun-
gen, in denen die Menschen, oft unter Berufung auf die von
ihnen in vielen Formen geglaubten und verehrten Géotter,
sich selbst als die begreifen, die ihrem Leben eine Richtung
geben und damit auch ihrer Kultur Ziele setzen. So bestitigt
sich gerade auch mit Blick auf den »Himmel« oder das »Jen-
seits« das Bewusstsein des Menschen, der seinem Leben eine
Form und eine Richtung geben kann. Er sucht sich dabei einer
Vielzahl von Kriaften und Michten zu versichern, denn er
macht in jeder Hinsicht die Erfahrung, dass ihm zahllose
Krifte und Michte entgegenstehen.

12 Kultur unter dem Anspruch ihrer Eigenstandigkeit.
Heute ist es zu einer Selbstverstandlichkeit geworden, schon
die in der Friihzeit des Menschen inaugurierten Entwicklun-
gen mit dem Begriff der »Kultur« zu verbinden. Spitestens
der homo sapiens (der immer auch homo faber war und der
es sich zunehmend erlauben konnte, sich als homo ludens zu
prisentieren) ldsst uns geneigt sein, die Lebensform des
Menschen als Ausdruck seiner Kultur anzusehen. Aufs Gan-
ze gesehen ist aber alles nur die Fortsetzung der notwendig
natiirlichen Lebensweise des sich selbst »Mensch« nennen-
den Tieres, das sich selbst unter den Titel der Menschheit

39

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

stellt. Heute stehen wir vor der Aufgabe, einen Selbstbegriff
des Menschen — ohne Abwertung anderer Lebewesen — zu
formulieren.’

Zur Kultur gehoren damit auch die Mechanismen der Ab-
wehr dessen, was als fremd, feindlich oder bedrohlich aus-
gegrenzt werden soll. Erst in ihr konnte sich der Mensch
zum »grausamsten Thier« auswachsen, das es offenbar aus-
hilt, auch als »weinendes« oder »lachendes Thier« apostro-
phiert zu werden. Dazu passt, dass man die Kultur des Men-
schen als durch und durch »tragisch« begreift.?

In den meisten dieser Formen der Selbstauszeichnung der
menschlichen Lebensform als »Kultur« kommt ein Selbst-
bewusstsein zum Ausdruck, in dem sich der Mensch als Herr
seines Daseins begreift. Zwar glaubt er in vielen Fillen, er
teile sich die Verantwortung mit den Gottern, zu denen er
privilegierte Beziehungen unterhalte, die es ihm, wenn er
die Pflichten angemessener Verehrung nicht verletzt, erlaubt,
als eine Art Stellvertreter aufzutreten. Also sucht er im Na-
men oder im Auftrag der Gotter zu handeln, insbesondere
dann, wenn er vor grofen Aufgaben steht.

Unter dieser Pramisse hat die unter staatsformiger Anlei-
tung erfolgende Zivilisierung der Menschheit seit mehr als
siebentausend Jahren gestanden. Kaum ein Herrscher, der es
wagen konnte, ohne Berufung auf einen gottlichen Beistand
tatig zu sein. Kein Reich und keine Stadt, kein Krieg und kein

12 Das zu verstehen, wird in dem erwihnten Buch iiber Humanitdit ver-
sucht.

13 Mit Urteilen wie diesen hat Friedrich Nietzsche noch im 20. Jahrhun-
dert Aufmerksamkeit gefunden. Georg Simmel hat daraus die bereits
erwihnte einflussreiche Formel von der »Tragodie der Kultur« gemacht.
Ernst Cassirer, der die Kultur als »fortschreitenden Prozess der Selbst-
befreiung des Menschen« begreift, hat hingegen nur ein kaum ver-
nehmbares Echo gefunden. Gleichwohl muss in seiner Platon, Goethe,
Kant und Hegel verpflichteten Formel der Ausgangspunkt einer jeden
Hoffnung auf eine »Erneuerung der Kultur« gesehen werden. (Siehe
dazu auch Teil I, 8)

40

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Frieden, die sich nicht auf eine hohere Anordnung oder Ga-
rantie berufen haben. Noch heute legen die meisten Staaten
Wert auf eine geistliche Unterstiitzung durch Reprisentan-
ten einer Religion.

Die Verbindung von politischer Herrschaft und religigser
Legitimation werten wir hier lediglich als Indiz fiir die Ver-
selbststandigung der Kultur, die unter dem Schutz gottlicher
Michte leichter vollzogen werden kann, aber gewiss nicht auf
Dauer bestehen bleiben muss. Hier wird allein die sich auch
regional verdichtende Pluralisierung der Religionen fiir Neu-
tralisierungen sorgen.

Doch auch unabhingig davon wird die Neigung des Men-
schen, seine zivilisatorischen Leistungen nach Art eines au-
tonomen Akts zu verstehen, zunehmen. Das kulturelle Ge-
flecht des Menschen, das immer auch Modifikationen der
Natur einschlief3t, hat die Tendenz, sich nach Art einer ihren
eigenen Gesetzen folgenden Einrichtung zu verstehen. Wenn
es richtig ist, dass der Staat sich als eine ins GrofSe gerechnete
Person begreift, dann kann die Kultur als Ensemble von In-
stitutionen angesehen werden, die in ihrer Zahl und in ihren
Aufgaben nicht festgelegt werden kénnen, im Ganzen aber
nach Eigenstindigkeit streben. Sie verhalten sich darin wie
einzelne Menschen, die ihre bewussten Handlungen auf je-
weils eigene Griinde zu stiitzen suchen.

13._pie Eigendynamik der Kultur. Als Transformation
der Natur ist die Kultur daran gebunden, deren evolutionare
Triebkraft auf dem erreichten Niveau und unter aktiver Mit-
wirkung des Menschen voranzutreiben. Das erklért die in-
zwischen atemberaubende Dynamik kultureller Prozesse, die
mit ihren Innovationen, Renaissancen, Revolutionen und
Moden den Menschen gar nicht mehr zur Ruhe kommen
lassen.

41

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Im Vergleich zur Langsamkeit, in der die Evolution ihre
epochemachenden Neuerungen durchsetzt, ist die nicht mehr
auf die Zwischenschritte natiirlicher Vererbung angewiesene
Kultur zum dominierenden Motor der Verdnderung gewor-
den. Das veranlasst die Evolutionsbiologen inzwischen von
Mechanismen »kultureller Evolution« zu sprechen, die nur
noch zu einem geringen Anteil auf den zeitraubenden Um-
weg tber die molekular-genetische Vererbung angewiesen
sind. Primér sind sie auf den Lernprozess der innovations-
freudigen, gleichwohl zur raschen Institutionalisierung und
zur Traditionsbildung neigenden Menschheit angewiesen.
Hier kann man, mit Wilhelm von Humboldt, dem »Geist
der Menschheit« eine tragende Rolle zusprechen, wobei frei-
lich offenbleibt, ob dies tatsichlich eine zielfithrende Rolle
ist. Zwar setzt das menschliche Bewusstsein Zwecke, wie sie
bei einer »Erneuerung« oder »Rettung« proklamiert werden;
aber ob sie tatsiachlich lenkend und leitend sind, ist damit
noch nicht gesagt.

Doch wie dem auch sei: Mit ihren oft nur durch Ideen oder
Erfindungen einzelner Menschen in Gang gekommenen,
weltweit wirkenden und das Leben aller Menschen ver-
dndernden Neuerungen, wie sie uns nicht erst in den digita-
len Techniken begegnen, sondern schon lange zuvor durch
die Erfindung der Schrift, des Rades, der Seeschifffahrt, des
Schief3pulvers, des Buchdrucks, der Dampfmaschine, des Ver-
brennungsmotors, der Immuntherapie, des Radars, der Sen-
detechniken sowie der zerstorerischen Gewalt der Kernkraft
wirksam waren und sind, hat sich die Kultur als die eigent-
liche Triebkraft der Organisation des menschlichen Lebens
erwiesen.

Da kann es nicht ausreichen, dieser explosionsartigen Ent-
wicklung nur protokollierend und kommentierend zuzu-
sehen. Das Verlangen, der kulturellen Gewalt des mensch-
lichen Lebens selbst eine Richtung zu geben, ist gleichsam
der urspriinglich kulturelle Impuls, der uns verpflichtet, der

42

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

fortgesetzten Veranderung mit ihren eigenen Mitteln Herr
zu werden.

Im Gang ihrer Geschichte hat die Menschheit unter der
Herrschaft der Politik, der Religion und vielfaltiger Ideo-
logien zumindest eines gelernt: Sie kann ihre proklamierten
Ziele, sofern sie eine groflere Zahl von Menschen betreffen,
nicht in der Unmittelbarkeit einer Trieberfiillung erreichen.
Was immer geschehen soll, muss beraten, abgestimmt, abge-
sprochen und in offentlich bekannt gemachten Planen vor-
gestellt werden. Ehe man darin nur Ursachen fiir Triebver-
zicht und restriktive Riicksichtnahmen namhaft macht, wie
das in der Kulturkritik der Psychoanalyse der Fall ist, sollte
man sich eingestehen, dass hier beinahe unerschopfliche
Quellen fiir die Lust an der Mitteilung, fiir die Freude, zu
Wort zu kommen und Einfluss zu nehmen, die Genugtuung,
nach beharrlichem Streit Recht zu behalten, zu finden sind.
Zu den Wortneuschopfungen der letzten Jahrzehnte gehoren
»Streit-« und »Debattenkultur«. Die Neigung, im Gesprach
zu bleiben, wiirde Nietzsche vermutlich als ein natiirliches
Erbe des Menschen als »Heerdentier« ansehen. Sie ldsst sich
zur »Leutseligkeit«, einer Spielart der Humanitdit, kulti-
vieren.

Strenger geurteilt, ist die Menschheit hier gewiss mit kei-
ner anderen Art von Lebewesen vergleichbar. Thre Besonder-
heit hat sie darin, dass sie ihren eigenen Bestand und ihre
Zunft politisch wahrnimmt, aus verschiedenen Perspektiven
erortert und politisch, d.h.: mit vereinten Kriften zu be-
wiiltigen sucht.

14._ pic Verantwortung fiir die eigene Zukunft. Sieht
man, wie vielfiltig die Uberlebensprobleme der Menschheit
sind und wie unmdoglich es erscheinen kann, sie auch nur mit
der Hoffnung auf eine selbstbestimmte Gestaltung anzuge-
hen, konnte man mutlos werden. So wie die politischen Herr-

43

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

scher und in ihrer Nachfolge auch die politischen Philoso-
phen den Biirgern immer wieder von Neuem Frieden ver-
sprochen und doch eine unabsehbare Folge von Kriegen he-
raufbeschworen haben, deren Triger die erklirten Garanten
des Friedens, nimlich die Staaten sind, so konnte man erst
recht den Mut verlieren, die Kultur im Ganzen zu einem Ge-
genstand der Erneuerung zu machen.

Doch ist es auch hier nicht anders als im Fall des einzelnen
Menschen, der Verantwortung fiir sich selbst tibernimmt und
sich fir handlungsfahig erklart: Man weifs von den Schwie-
rigkeiten, nimmt die Unabsehbarkeit selbst in einzelnen Fil-
len in Kauf, kennt Beispiele des Scheiterns und ist sich klar,
dass man den Ausgang des Ganzen ohnehin nicht kennt: und
handelt dennoch! Und dies oftmals nicht nur mit entschlos-
sener Tatkraft, sondern hiaufig auch hochmotiviert und mit
zunehmendem Selbstvertrauen. Warum nicht auch in den
Aufgaben einer Erneuerung der Kultur, bei der auch nicht
alles, geschweige denn alles auf einmal versucht werden
muss?

Es gibt tiberdies einen guten Sinn, den Menschen nicht
nur als Einzelnen, sondern auch in seinen Organisationen
als frei, ja als autonom zu betrachten, obgleich er sich gar
nicht selbst gewollt und sich weder im Ganzen noch in der
Mehrzahl seiner Eigenschaften selbst gemacht hat. Hier hat
er in der Organisation den Vorteil, sie tatsdchlich selbst
schaffen und ihre Ziele selbst bestimmen zu kénnen.

Die Voraussetzung fiir ein solches Selbstverstindnis be-
steht beim einzelnen Menschen darin, dass er sein eigenes
Leben fithren mochte und nicht dem Willen anderer unter-
worfen sein will. In der Gemeinschaft mit seinesgleichen ver-
zichtet er in Teilen auf seine Eigenstindigkeit, um dafiir im
Ganzen weiterreichende Absichten fiir sich und fiir andere
realisieren zu konnen. Fiir die Kultur gilt das entsprechend,
mag sie noch so komplex und von unzihligen dufSeren Fak-
toren bestimmt sein: Wenn sie dem Menschen wichtig ist,

44

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

weil er erkennt, dass seine Gegenwart und Zukunft von ihr
abhingig sind, dann muss er sie auch von sich aus wollen und
nach seinen Einsichten zu gestalten suchen. Also hat er das
Kunststiick zu vollbringen, eine der aufwindigsten Errun-
genschaften der Kultur, niamlich die Politik, zum Medium
ihrer Gestaltung zu nutzen. Und da es die Kultur fiir den
Menschen immer schon gibt, kann Gestaltung der Kultur
nur bedeuten, sie so zu erneuern, dass sie ihm eine ver-
besserte, erweiterte und nach Moglichkeit sichere Zukunft
bietet.

Damit wird der Augenblick, in dem man diese Erneuerung
mit guten Griinden fordert, auch zum Ausgangspunkt einer
die Kultur zum Gegenstand machenden Politik. Und spates-
tens die 6ffentliche Begriindung nétigt dazu, mit der Siche-
rung der Qualitat des Lebens fiir alle Menschen auch das Le-
ben selbst nicht nur in seiner Vielfalt, sondern auch in seiner
produktiven Gegensitzlichkeit zu erhalten.

Wie sich unter diesen Bedingungen der Anspruch auf
rechtliche Verbindlichkeit und wechselseitiges kulturelles
Verstindnis theoretisch rechtfertigen und praktisch durch-
setzen ldsst, ist eine Aufgabe, die vermutlich dem Einwand,
etwas Unmdgliches zu wollen, immer wieder von Neuem
ausgesetzt sein wird. Doch die Rede von der Politik als der
»Kunst des Moglichen« gibt bereits unter dem Titel der
»Kunst« zu erkennen, dass sie mit dem Vorurteil zu rechnen
hat, etwas ohnehin Unmdgliches zu wollen.

Es kann daher eine Politik fiir eine »Erneuerung der Kul-
tur« nicht schrecken, dass sie selbst etwas Neues in Angriff
nimmt. Sie hat nicht nur mit Widrigkeiten und Widerstin-
den zu rechnen, sondern muss sie so frith wie moglich ins
Auge fassen und in ihrem prinzipiellen Rang bedenken.
Darauf sollten die Ausfiihrungen in diesem ersten Teil des
Buches vorbereiten. Im zweiten Teil gehen wir in geschicht-
licher Reihenfolge auf einige philosophische Problem-
konstellationen der Kultur ein, ehe in einer Aufzdhlung mog-

45

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

licher Einzelaktivititen exemplarisch aufgefiihrt wird, was in
der Absicht einer Erneuerung an speziellen Problemen auf-
genommen werden konnte. Die Begriindung und die Bedin-
gungen ihrer Umsetzung sind dann jeweils im Einzelfall zu
geben.

Dabei hat die Stiftung kulturelle Erneuerung in jedem
Punkt dafiir zu werben, dass die Spannung zwischen dem
Méglichen und dem Unmdglichen als etwas erkannt und er-
fahren wird, was zur Kultur des Menschen gehort. Auch Kul-
tur ist, wie die Natur, das, was in Gegensdtzen produktiv
wird. Die konnen, was schon die Griechen wussten und heute
langst zu einer conditio sine qua non geworden ist, nur im
Frieden ausgetragen werden. Mehr noch: Nur die Demokra-
tie, als die politische Form der Menschheit,"* kann dafiir die
hinreichenden Bedingungen schaffen. Das macht die Formu-
lierung eines Programms der kulturellen Erneuerung nicht
leichter, erhoht aber den Reiz seines Entwurfs und seiner
Realisierung, die in jedem Fall eine Herausforderung dar-
stellt.

Auf einen letzten Punkt soll jedoch abschlieSend wenigs-
tens verwiesen werden. [hm ist im erwdhnten Buch tiber Hu-
manitit unter dem Titel Homo ludens, homo negans et homo
creator ein ganzes Kapitel gewidmet; ich beschrinke mich
hier darauf, die Grundsatzlichkeit der Bedeutung von Phan-
tasie, Spiel und Kunst herauszustellen.

15._ pas Spiel, die Technik und die singulire Leistung der
Kunst. Sucht man nach einer Nahtstelle zwischen Mensch
und Tier, kann sie wohl am ehesten im Spiel ausgemacht wer-
den. Denn so unzweifelhaft es ist, dass Tiere nicht nur Emp-

4 Dazu des Néheren: V. Gerhardt, Demokratie als politische Form der
Menschheit, in: Demokratie in der Krise. Analysen, Prozesse und Per-
spektiven, hg. v. D. Brithlmeier/Ph. Mastronardi, Ziirich 2016, 431-444.

46

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

findungen, Gefiihle und Vorstellungen, sondern auch Erinne-
rung, Bewusstsein und ihre spezifische Sprache haben, so of-
fenkundig ist es bereits vor jeder experimentellen Uberprii-
fung, dass sie erst im spielerischen Einsatz ihrer Fahigkeiten
zur Reife gelangen. Es sind vornehmlich Siuger, die in den
ersten Wochen und Monaten nach ihrer Geburt ihren natiir-
lichen und sozialen Lebensraum spielerisch erkunden.

Der Mensch {ibernimmt das als sein vielleicht wichtigstes
Erbe. Das kann er sich, wie es scheint, als einziges Lebewesen
ein ganzes Leben lang erhalten und in unendlichen Variatio-
nen entfalten. Er spielt mit sich allein, mit seinesgleichen und
mit allen moglichen Gegenstinden seiner Welt. Dabei zeigt
sich die schier unglaubliche Reichweite seiner Phantasie. So
kann er als ein konstitutionell auf das Experiment angewie-
senes Lebewesen begriffen werden, das auch im Ernst seines
Lebens — im Handeln, im Sprechen, im Planen oder Forschen
— gar nicht auf seine Fahigkeit verzichten kann, etwas auf den
Versuch hin zu tun.

Diese Ausweitung wire nicht moglich, wenn der Mensch
seine Fahigkeit zu spielen nicht mit seinem bereits begrifflich
verfassten Vermaogen, »nein« zu sagen, verbinden konnte. Im
Spiel, das in sich nicht nur Lust und Befriedigung zu ver-
schaffen vermag, sondern auch auf den erkennbaren Um-
gang mit Alternativen gegriindet ist, muss er in Kooperation
und Kompetition fortwdhrend kommunizierbare Entschei-
dungen treffen. Hinzu kommt, dass Spielen Freiwilligkeit
und Regelbewusstsein verlangt, so dass sich die von der Logik
des Spiels geforderte Fairness als elementare Schule der
Moral aufweisen lasst.

Will man also etwas fiir die Erhaltung, Entfaltung und
Erneuerung der Kultur tun, hat man dafiir zu sorgen, dass
der Menschheit die Lust am Spiel nicht vergeht. Das betrifft
alle bislang entwickelten Formen des Spiels und der sport-
lichen Betdtigung, zu denen stiandig neue hinzukommen.
Dabei wire es einen Versuch wert, eine Diskussion iiber

47

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Kriterien fiir einen humanen Sport zu entwickeln, die nicht
nur das Doping dchten, sondern auch grausame und ab-
wertende Formen des Umgangs mit Menschen und Tieren
verbieten.

Am Siegeszug der digitalen Medien kann man ablesen,
welche Bedeutung das Spiel bei der Durchsetzung neuer Kul-
turtechniken hatte und hat. Noch nie hat sich eine technische
Erfindung derart rasch tiber den ganzen Globus verbreitet
und dabei auch die Kinder, die Jugend und die alteren Men-
schen eingebunden. Die Mdglichkeit des spielerischen Um-
gangs mit dem scheinbar so harmlosen Medium hat nicht
unwesentlich dazu beigetragen, es unentbehrlich zu machen.

Die kulturellen Chancen und Risiken der digitalen Tech-
niken sind derzeit ein vorrangiges Thema der 6ffentlichen
Diskussion. Was dazu von mir an anderer Stelle beigetragen
worden ist, braucht hier nicht wiederholt zu werden.?® Es ver-
steht sich, so hoffe ich, von selbst, dass diesem Thema in der
Arbeit der Stiftung kulturelle Erneuerung Raum gegeben
werden muss. Wenn es nicht gelingt, die digitalen Techniken
aus der alleinigen Verfiigung durch wenige Monopole zu be-
freien, sie einer wirksamen Kontrolle durch internationales
Recht zu unterstellen und sie zu Elementen einer produkti-
ven Gestaltung der Kultur werden zu lassen, kann eine kul-
turelle Erneuerung nicht gelingen.

Spitestens jetzt ist der Zeitpunkt gekommen, von der seit
Hiob, Hesiod und Sophokles nicht abreifienden Klage einer

5 Dazu V. Gerhardt, Licht und Schatten der Offentlichkeit. Zu Voraus-
setzungen und Folgen der digitalen Innovation, Wien 2014; ders.: Me-
thodischer Optimismus vor digitaler Zukunft. Kritische Nachbemer-
kung zu den Empfehlungen zur Zukunft des wissenschaftlichen
Publikationssystems, in: P. Weingart/N. Taubert (Hg.), Wissenschaft-
liches Publizieren zwischen Digitalisierung und medialer Beobachtung,
de Gruyter Akademie Forschung, Forschungsberichte 38, Berlin/Boston
2016, 271-282. ders.: Zu nah am Feuer. Das unvergleichlich Neue der
digitalen Technik — und ihre gerade darin unterschitzte Gefahr, in: Po-
lar 22,2017, 73-80.

48

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

pauschalen Technik-Kritik Abstand zu nehmen. Montaigne
hat mit seinem Diktum, dass nur das missbraucht werden
kann, was zu etwas gut ist, den Grund fiir eine solche Wende
gelegt.16 Kant, Hegel, Kapp und Friedrich Dessauer haben ge-
zeigt, dass die Technik das elementare Mittel ist, das die Na-
tur bereits zu ihrer lebendigen Selbstorganisation benotigt.”
Ernst Cassirer hat im Anschluss an die genannten Denker
und unter Berufung auf Goethe die Technik als »bildendes
Gestalten« gedeutet und damit die enge, innere Beziehung
zwischen Kultur und Technik aufgewiesen.!s

Heute wissen wir, wie nahe die digitalen Techniken den
Funktionen des menschlichen Bewusstseins sind. Der
Mensch vermag endlich zu erkennen, wie eng nicht nur seine
korperlichen Fihigkeiten, sondern auch seine spezifisch hu-
manen Kapazititen mit der Technik verbunden sind. Schon
Nietzsche hat das Bewusstsein als ein »Netz« gedeutet, in
dem jedes Individuum einen »Knoten« darstellt, der prinzi-
piell mit allen anderen Tragern von Bewusstsein verbunden
ist.1?

Zur Kenntnis zu nehmen ist ferner, dass der homo faber
dem homo sapiens um Jahrhunderttausende vorausgeht und
ihm innerlich wie duflerlich bis in die Gegenwart auf das
Engste verbunden bleibt. Da die Technik nicht erst mit dem

16 Essais, II,6: Uber das Uben: »Missbrauch kann man allein mit Dingen
treiben, die gut sind.«

7 E. Kapp, Grundlinien einer Philosophie der Technik (1877), Hamburg
2015.

18 E. Cassirer, Form und Technik, 1931; wieder in: Gesammelte Werke,
Hamburger Ausgabe, Bd. 17, hg. v. Birgit Recki, Hamburg 2005, 139—
184.

19 F. Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, 354. Nietzsche wusste zugleich
auch als Altphilologe und als Komponist, dass es nicht zuletzt Techniken
sind, die dem Menschen seine geistigen und kiinstlerischen Leistungen
ermoglichen. Dazu v. Verf.: Nietzsche und die Technik. Auf dem Weg zu
einer Theorie des Bewusstseins, in: S. Bianchi (Hg.): Auf Nietzsches
Balkon III, Weimar 2018, 110-123.

49

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

Buchdruck, der Dampfmaschine oder der Nutzung der Kern-
energie in die Welt kommt und auch nicht erst im Faustkeil
anschaulich wird, sondern bereits den frithen Kulturen in den
Methoden des Messens, des konformen Verhaltens sowie der
Mitteilung gegenwirtig ist und von den Griechen in Poetik,
Rhetorik, Ethik, Politik und Musik bewusst gelehrt und ein-
getibt wird, ist es Zeit zu einem angemessenen Verstindnis
der Technik zu gelangen.?

Von besonderer Bedeutung ist, dass die Technik eine we-
sentliche Quelle normativer Anspriiche im Verhalten des
Menschen ist. Sie verlangt einen exakten Umgang mit dem
Material und grofite Verlasslichkeit in der Kooperation mit
seinesgleichen. Und da die meisten Menschen selbst am Ge-
lingen ihrer Arbeit interessiert sind, ist die von der Technik
verlangte Normierung des eigenen Verhaltens nicht not-
wendig fremdbestimmt. Setzen wir hinzu, dass es kaum eine
Kunst gibt, die sowohl zu ihrer produktiven Gestaltung wie
auch zu ihrer werkgetreuen Wiedergabe keiner Technik be-
darf, haben wir hier ein zusitzliches Argument fiir die Un-
entbehrlichkeit der Kunst im Aufbau der Kultur.

Kunst ist das in der dufleren Darstellung zur eigenstandi-
gen Wirksamkeit gelangende Spiel. Uberginge zeigen sich
im Tanz, in der leibhaftig erfahrenen Musik und im Biihnen-
stiick. Mit der Leistung der bild- und zeichenhaften Symboli-
sierung kommt auch sie in ihren Werken zur eigenstiandigen
Wirkung in Architektur, Skulptur, Malerei und Literatur.
Durch die Weiterentwicklung der reproduktiven Techniken
ist sie langst allgegenwirtig und ein von jedem auch noch in
der Entspannung willkommenes Moment der Kultur. In der
Entfaltung der Phantasie fordert und fordert sie die vor-
rangige Produktivkraft der menschlichen Kultur — auch hier
tiber die Grenzen der Generationen, der Religionen und der

2 Den Grund dazu habe ich in Humanitdit zu legen versucht. Siehe das
Kapitel: Homo sapiens est homo faber.

50

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kultur zwischen Natur und Politik

politischen Systeme hinweg. Sie eroffnet damit die groften
Chancen zu einer Versicherung, Festigung und Erneuerung
der Kultur.

51

https://dol.ora/10.5771/6783495619920 - am 25.01.2026, 22:54:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (= Emm


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/6783495619920 - am 25.01.2026, 22:54:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (= Emm


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Philosophische Aspekte
des Kulturbegriffs

1. Ein Gliicksfall der Begriffsgeschichte. Die »Kulturphi-
losophie« als wissenschaftliche Teildisziplin fand erst im
20. Jahrhundert zu ihrem Namen. Die ausdriickliche Be-
schiftigung mit dem, was inzwischen als »Kultur« verstan-
den wird, geht auf die Zeit des Humanismus und der Aufkla-
rung zuriick, in der die Geschichte, die Sprache und damit
auch die Kultur zu eigenstandigen Themen wurden. Hier ha-
ben Shaftesbury, Giambattista Vico, Montesquieu, Voltaire,
Rousseau, Hume, Hamann, Herder, Kant und Wilhelm von
Humboldt nachwirkende Impulse gegeben.

Thnen gehen Erasmus von Rotterdam, Thomas Morus und
Montaigne als bedeutende Humanisten voraus, die im Neu-
stoizismus des 17. Jahrhunderts, also auch im Anschluss an
Vorbilder aus der Antike und der frithen Renaissance, Beach-
tung fanden. Die Querelle des anciens et des modernes sowie
die Entwicklung des neuzeitlichen Natur- und Vilkerrechts,
etwa bei Hugo Grotius, Samuel Pufendorf, und erste Ansitze
zu einer modernen Pidagogik bei Johann Amos Comenius
haben hier wichtige Impulse gegeben.?!

Ginge es nach der Herkunft des Begriffs Kultur, hatten wir
auf die eminente Anregung Ciceros zu verweisen. Thm ver-

21 Pauschal verwiesen sei auf das Handbuch Kulturphilosophie von Ralf
Konersmann (Hg.), Stuttgart 2012, sowie auf den Artikel: Kulturphi-
losophie von Franz-Hubert Robling in dem von G. Ueding herausgege-
benen Historischen Wérterbuch der Rhetorik, Bd. 10, 2011. — Zur Sys-
tematik nenne ich nur die viele grundlegende Aspekte behandelnde
Studie von Oswald Schwemmer: Kulturphilosophie. Die kulturelle Exis-
tenz des Menschen, Miinchen 2005.

53

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

danken wir nicht nur die Begriffe der humanitas und der dig-
nitas sowie den durch beide ausgezeichneten Gebrauch des
Begriffs der persona, sondern eben auch den der cultura. Cul-
tura hat ihren Ursprung in der Verwendung fiir den ver-
edelnden Landbau, auf den sich die Rémer so gut verstanden.
Dass dieser zunachst nur auf Pflanzungen bezogene Begriff
zum Leitbegriff der humanen Selbstbildung geworden ist
und damit selbst zum etymologischen Exempel fiir die ur-
spriingliche Beziehung von lebendiger Natur und eine dem
Menschen wiirdige Lebensform werden konnte, ist ein
Gliicksfall der Begriffsgeschichte. Die systematische Kon-
sequenz dieser vorgingigen Verwandtschaft zwischen Natur
und Kultur ist im Teil I des vorliegenden Buches in einigen
Aspekten anschaulich gemacht worden.

2._Der Anfang mit dem Auftritt des Menschen. Achten
wir nur auf die im engeren Sinn zur Philosophie gerechnete
Uberlieferung, so beginnt die Reflexion auf die kulturellen
Konditionen des menschlichen Lebens mit Platons »Mythos
des Protagoras«. Der Text wird so genannt, weil er in Platons
Dialog Protagoras zu finden ist und dort dem Philosophen
gleichen Namens, Protagoras, in den Mund gelegt wird. Wir
wissen nicht, ob Platon dafiir auf eine Quelle im Denken des
vorsokratischen Denkers zuriickgreifen konnte.?2 Ausge-
schlossen ist das nicht, denn Platon hat in seinem spiten
Hauptwerk zur Politik, in den Nomoi, auf eine verschollene
Schrift des von Perikles hochgeschdtzten Denkers zurtick-
gegriffen. Bemerkenswert ist auch, dass Platon dem ansons-
ten kritisierten »Sophisten« tiefe Einsichten zuspricht, aus

22 Den Mythos gibt es vorher bereits in verschiedenen Varianten der
frithen griechischen Literatur, etwa bei Hesiod. Zur Einschédtzung und
Deutung des Mythos generell sowie speziell des Mythos des Protagoras
kann auf Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt 1979, sowie
auf dessen Hohlenausginge, Frankfurt 1989, verwiesen werden.

54

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

denen er dann die begrifflichen philosophischen Konsequen-
zen zieht. Damit wire Protagoras von Platon selbst als Weg-
bereiter anerkannt. Dafiir spricht die namentliche Zurech-
nung des Mythos, der vom Diebstahl des gottlichen Feuers
handelt.?

Im »Mythos des Protagoras« geht es um eine philosophi-
sche Fortschreibung der Sage von der Gabe des Feuers, das
der Halbgott Prometheus den Menschen gebracht hat. Er hat
es aus der vulkanischen Schmiede des Hephaistos entwendet
und die Menschen gelehrt, damit umzugehen. Fiir diesen Fre-
vel wird er von den Géttern bekanntlich schwer bestraft.

Die Menschen verstehen schnell, mit dem Feuer umzu-
gehen und es zur Kompensation ihrer Nachteile zu nutzen.
In ihrer BlofSe sind sie ohne schiitzendes Haarkleid, ohne
Fliigel, ohne Schwimmhiute, ohne Krallen oder sonstige Ab-
wehr- oder Angriffsorgane; folglich sind sie den meisten an-
deren Lebewesen unterlegen. Mit dem Feuer aber kehren sich
die Verhiltnisse um: Es bietet ihnen Wirme, Licht und
Schutz. Mit dem Licht kommen Erkenntnis und die Moglich-
keit neuartiger Hilfsmittel, die ihnen die Natur versagt hat,
hinzu. Es erlaubt ihnen, Geritschaften und Waffen zu
schmieden, so dass sie keine anderen Tiere mehr zu fiirchten
haben. Ja, die Gotter fiirchten nunmehr selbst, die Menschen
konnten den Olymp erobern und ihnen die Macht streitig

» Das kann man auch aus dem philosophischen Rang des Protagoras
zugeschriebenen homo-mensura-Satzes schlielen, wonach der Mensch
das »Maf aller Dinge« ist. Sokrates und Platon folgen dieser tiefen, we-
niger anthropologischen als kulturtheoretischen Einsicht, die, fiir sich
genommen, weit davon entfernt ist, dem Menschen den héchsten Rang
unter allen Lebewesen zuzuschreiben. In ethischer, politischer und as-
thetischer Hinsicht widersprechen sie jedoch dem Satz unter Berufung
auf den gottlichen Ursprung wahrer Erkenntnis entschieden, weil er
zum Relativismus fithre. In der Geschichte der Philosophie hat es lange
gedauert, ehe dieser Befiirchtung mit guten Griinden widersprochen
werden konnte, ohne den Glauben an Gott zu leugnen. Darin liegt eine
der groflen Leistungen der Philosophie Immanuel Kants. —

55

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

machen. In kulturtheoretischer Hinsicht ist es aber wichtiger,
dass der Gott auch die Sorge hat, das zu Streit und Krieg
neigende menschliche Geschlecht konne sich selbst ver-
nichten.

So entschlief3t sich der Gottervater, den Menschen selbst
zwei Geschenke zu machen, die es ihnen erlauben, ihre Gren-
zen zu erkennen und ohne Schaden fiir sich selbst zu tiber-
leben. Er bringt ihnen die Scham (aidos) und das Recht (dike).
Mit ihnen haben die Menschen die Chance, in Ubereinstim-
mung mit sich selbst zu leben und damit das zu bilden, was
eine politikfahige Gemeinschaft ausmacht.

Eine solche Gemeinschaft, in der die Glieder aufeinander
Riicksicht nehmen und sich an selbstgegebene Regeln fiir ihr
Zusammenleben halten, ist das, was wir heute Kultur nen-
nen. Sie braucht ein inneres Band, das die Menschen zusam-
menhilt, sie fiir sich selbst aufmerksam macht und ihnen Zu-
riickhaltung auferlegt.

Damit sind die Bedingungen fiir die Entfaltung der Tugen-
den gelegt. Denn das Recht ist Bedingung fiir den Aufbau
einer politischen Verbindlichkeit, die Platon in drei Dialogen,
Politeia, Politikos und Nomoi, aufwindig, mit jeweils unter-
schiedlichen Akzenten, dennoch in einer bis heute giiltigen
Bedeutung beschreibt.2* Zur polis gehoren Arbeitsteilung,
langjdhrige Erziehung und Bildung der Biirger und damit
auch die Fahigkeit, zu einer fiir alle tauglichen Erkenntnis
beizutragen. Platons Idee der Gerechtigkeit vereint Indivi-
dualitdt und Partizipation® unter einem fiir alle giiltigen

2 Dazu v. Verf.: Partizipation. Das Prinzip der Politik, Miinchen 2007.

» Mit einem von Aristoteles zum terminus technicus ausgebauten Verb
fiir das gleichberechtigte und verantwortliche Teilnehmen (metechein)
eines jeden Biirgers am gemeinsamen Ganzen. Der Ausdruck wurde von
den mittelalterlichen Ubersetzern der aristotelischen Politik mit partici-
patio iibersetzt. Partizipation ist der grundlegende Akt gesellschaft-
licher Selbst- und Mitbestimmung, ohne den keine auf Gleichberechti-
gung basierende gesellschaftliche Organisation gedacht werden kann. —

56

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

Maf3stab, der es jedem erleichtert, auch im Fall einer Ab-
weichung die Angemessenheit einer einzelnen Mafsgabe an-
zuerkennen.

Damit lassen sich dann auch die weiteren Tugenden be-
griinden, zu denen die Bereitschaft gehort, sich nach Art
einer »Herde« einer urteilsfahigen Lenkung anzuvertrauen.
So gesehen, ist die Gemeinschaft, zu der sich der Mensch im
mafsvollen Gebrauch der Techniken, die er sich im Umgang
mit dem Feuer aneignet, entwickelt, auf Politik hin angelegt.
Doch sie erschopft sich darin nicht, wie Platons Erorterungen
iiber das Wissen und die Wissenschaft, iiber das Schéne und
die Kiinste sowie iiber den Glauben und die Liebe in einer
spiter nicht mehr tiberbotenen Weise kenntlich machen. Kul-
tur, so konnte man Platons Einsicht auf eine Formel bringen,
ist die gesellschaftliche Form, die das menschliche Leben
nicht nur zum Uberleben, sondern zur Entfaltung seiner bes-
ten Krdfte bendtigt. In ihr miissen alle in der Lage sein, ein
sie verbindendes Ziel anzustreben. Es ist, allgemein gespro-
chen, das im Lebenszusammenhang gegebene Eine, in dem
sich das Wahre, das Gute und das Schone verbinden.

3. Die Verantwortung des Menschen. Wenn die Philo-
sophie sich eines Mythos bedient, um zu zeigen, wie der
Mensch zu der gesellschaftlichen Form gelangt, die wir in
der Nachfolge des romischen Platonikers Cicero als Kultur
bezeichnen, sind die Philosophen geneigt, auch andere
Mythen der frithen Kulturen philosophisch zu deuten. Tat-
sichlich sind die Mythen eine Fundgrube fiir Einsichten in
die Bedeutung der gegenseitigen Angewiesenheit der Men-

Nur nebenbei sei erwihnt, dass Platon die »Teilhabe« an den Ideen
(methexis), also die elementare Leistung der begrifflichen Teilnahme
des Menschen an der von ihm erkannten Welt, mit demselben Ausdruck
belegt, der die Fahigkeit des Menschen zum politischen Handeln be-
zeichnet.

57

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

schen aufeinander oder in die verbreitete Hochschdatzung der
Technik.

Als von Rhapsoden wirkungsvoll vorgetragene, spiter in
aufwindiger Schriftform tberlieferte Kunstwerke kommen
die mythischen Erzdhlungen dem erwartungsvollen Interesse
der Menschen an ihrer Geschichte entgegen und werten im
Bewusstsein einer ruhmreichen Vergangenheit zugleich ihre
eigene Gegenwart auf. Die Mythen sind die wichtigsten
Zeugnisse fir den kulturellen Selbstanspruch des Menschen
vor der Entstehung der Geschichtswissenschaft im fiinften
vorchristlichen Jahrhundert.

Mythen geben uns schon in der frithesten uns tiberliefer-
ten Fassung, dem Gilgamesch-Epos, eine Vorstellung davon,
welche Rolle die Gotter in der Vorstellung der Menschen
spielen. Die Bedeutung Gottes wird dann um einiges spater
im Griindungsdokument der jtidischen, christlichen und der
muslimischen Religionen, dem Alten Testament, zum zen-
tralen Thema. Die Philosophie verbleibt insofern in dieser
Tradition, als sie das Gottliche (unter welchen Namen auch
immer) als Grund und Vollendung des Seins versteht, das sie
wiederum unterschiedlich als Kosmos, Natur, Leben — oder
schlicht als das Ganze (panta) — begreift.

Cicero, dem wir, wie gesagt, den Terminus der Kultur ver-
danken, konnte auf die ersten fiinfhundert Jahre philoso-
phischer Beschiftigung mit Gott zuriickblicken, als er ver-
mutlich im Jahre 45 v.Chr, wenige Monate vor seinem
gewaltsamen Tod, seine vielleicht schonste Abhandlung De
natura deorum (»Uber das Wesen der Gotter«) abzuschlielen
vermochte. Es ist eine Darstellung des Gottesgedankens seit
Thales und Empedokles, tiber Protagoras, Sokrates, Platon
und Aristoteles bis hin zu der im Zentrum der Abhandlung
stechenden Auseinandersetzung mit den dominierenden
Schulen seiner Zeit, der Stoa und dem Epikureismus.

Dem Autor geht es um den Aufweis der Vielfalt der Vor-
stellungen bei den jeweiligen Denkern und ihrer Schwierig-

58

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

keiten, um schliefSlich einen genauen Begriff von dem zu ge-
ben, was jeweils unter Gott, den Gottern oder dem Géttlichen
verstanden wird. Damit kann er anschaulich machen, dass die
Philosophen die wie auch immer verstandenen Gotter in
ihrer Zustdandigkeit fiir das Ganze in ihrer Bedeutung nicht
leugnen konnen, aber auch nicht in der Lage sind, deren Exis-
tenz nach Art eines gesicherten Tatbestands zu beweisen.
Cicero ist hier von Kant gar nicht weit entfernt.

In seiner Ndhe zur platonischen Akademie kann Cicero
zwar nicht leugnen, dass ihn Platons Aussagen tiber das Gott-
liche besonders ansprechen; gleichwohl liegt ihm daran, dem
Leser vor Augen zu fiihren, dass die Philosophie ihr Nach-
denken tiber Gott auf hochst unterschiedliche Weise zum
Ausdruck bringen kann. Das gelingt ihm so iiberzeugend,
dass die im Jahrhundert nach ihm aufkommenden christ-
lichen Leser den Eindruck haben, ihm miisse die christliche
Botschaft bereits bekannt gewesen sein.26 Man sagt also nicht
zu viel, wenn man Ciceros Leistung darin sieht, die Pluralitat
der philosophischen Gotteslehren aufgewiesen zu haben.

Das alles sagen wir hier nur, um eine von Cicero am Ende
seines Buches gezogene Konsequenz zu betonen, die nicht
nur fiir die Philosophie der Antike, sondern auch fiir die der
Gegenwart von eminenter Bedeutung ist: Nachdem Cicero
noch einmal herausgestellt hat, dass man die Gétter nicht
fiir »Kleinigkeiten« (minora) in Anspruch nehmen diirfe,

2% Als Beispiel ldsst sich der Dialog Octavius des zum christlichen Glau-
ben bekehrten Rémers Marcus Minucius Felix nennen. Von ihm ist au-
Ber dem Dialog nichts bekannt; wohl aber ist seine Wirkungsgeschichte
im zweiten und dritten Jahrhundert n. Chr., etwa in Parallelen bei Ter-
tullian, nachzuweisen. Im Dialog Octavius widerlegt ein offenkundig
durch Cicero belehrter Christ einen Platoniker hochst kenntnisreich,
um abschlieflend festzuhalten, er habe die »Meinungen fast aller Phi-
losophen dargestellt«, um zu zeigen, dass »alle den einen Gott, wenn
auch unter vielerlei Namen, lehrten, so dass man meinen konnte, heute
seien die Christen Philosophen oder die Philosophen seien schon damals
Christen gewesen« (Octavius I, 40).

59

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

fithrt er eine in seinen Augen offenkundig grofSe Sache auf,
von der er meint, dass sie ohne Zweifel nicht zu den Gaben
der Gotter gerechnet werden diirfe. Das sei die Tugend
(virtus):

»den Besitz der Tugend hat noch kein Mensch jemals auf eine Gott-
heit zuriickgefithrt (acceptam deo). Das hat ohne Zweifel seine
Richtigkeit; denn wegen der Tugend werden wir mit Recht gelobt;
und wir rithmen uns ihrer auch mit Recht; das aber wire nicht der
Fall, wenn wir sie als Geschenk einer Gottheit (donum a deo) und
nicht von uns selber hiitten (a nobis haberemus).?”

Damit ist die Verantwortlichkeit des Menschen unabhingig
von jeder Berufung auf einen Gott auser Zweifel gestellt. Das
ist festzuhalten, wenn mehr als anderthalb Jahrtausende spa-
ter der Terminus der »Verantwortung« in der deutschen
Sprache aufkommt. Der wird zwar immer auch auf die Stel-
lung des Menschen gegeniiber seinem Gott bezogen. Das
kann aber nur einen Sinn haben, solange es der Mensch selbst
ist, der dariiber entscheidet, ob er den ihm Fragen stellenden
Gott anerkennt und ihm Rede und Antwort stehen will.2

Uberdies kann man bereits mit Blick auf das 16. Jahrhun-
dert erginzen, dass die vorrangige Verwendung des Begriffs
der Verantwortung ihren Ursprung in der wachsenden Be-
deutung der neuzeitlichen Gerichtspraxis hat. Dem Richter,
einer keinem metaphysischen Verdacht ausgesetzten Instanz,
hatte man »Rede und Antwort« zu stehen. Somit fillt die
Verantwortung ganz in den Bereich einer sikular verstande-
nen Kultur — auch in jenen Fallen, in denen sich ein Mensch
einem Gott personlich verpflichtet glaubt.?’

27 Cicero, De natura deorum 111, 87. — Nebenbei gesagt: Auch hier gibt
es eine Nihe zu Kant, der es ablehnt, die Moral auf den Glauben an Gott
zu griinden.

28 In dieser Ausdriicklichkeit wurde das gewiss nicht von allen Theoreti-
kern der Ethik anerkannt. Die Auffassung ist aber schwerlich abzuweh-
ren, solange man die Freiheit des Glaubens zugesteht.

» Niheres dazu v. Verf.: Artikel: Individuelle Verantwortung, in:

60

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

4, Zyklus oder Fortschritt? Zur Hinterlassenschaft des
mythischen Denkens gehort die Vorstellung von einem zy-
klischen Verlauf der Geschichte. Der Gedanke ist bis heute
lebendig geblieben. Doch wenn Nietzsche im 19. Jahrhundert
nicht der Versuch unternommen hitte, den antiken Gedan-
ken von der ewigen Wiederkunft des Gleichen zu erneuern,
wire die Vorstellung von einem Kreisen der Geschichte in
sich selbst wohl nur noch eine blasse Erinnerung an eine Zeit,
in der man noch nichts von den unvorstellbar langen Ent-
wicklungsphasen der Erdgeschichte, von der Evolution des
Lebens und dem spiten, aber gleichwohl schon lange zurtick-
liegenden Auftritt des Menschen wusste.

Mit der Dimmerung dieses Wissens verlor die erstmals
von Hesiod vorgetragene und auch von Philosophen wie Em-
pedokles und Platon aufgenommene und vielfach variierte
Einteilung der Geschichte in ein goldenes, silbernes, he-
roisches und eisernes Zeitalter ihre Wirkungskraft. Sie war
tiberdies von Annahmen tiber den Willen der Gotter getra-
gen, die mit ihren Erwartungen in die Abfolge der Geschlech-
ter immer wieder gescheitert waren und die es mit den zu-
letzt {ibriggebliebenen, nur noch ein unscheinbares, im
Vergleich zu Gold und Silber wertloses Erz reprisentierenden
Menschen nicht mehr lange aushalten wiirden.

Auch fiir die Hoffnung, dass die Gotter einen weiteren
Versuch mit einer erneuten Runde mit dem wiederholten
Verfall der gottgleichen Geschépfe bis hin zum Ende der aus
unreinem Erz bestehenden Menschen unternehmen wiirden,
gab es keine Evidenz. Entsprechend schwer fiel es bereits den
vorsokratischen Atomisten, dem zyklischen Modell eine na-
turgeschichtliche Pointe zu geben.

Auch bei den neuzeitlichen Versuchen, dem Modell eines
Kreislaufs der historischen Epochen einen Sinn abzugewin-

L. Heidbrink u.a. (Hg.): Handbuch Verantwortung, Wiesbaden 2017,
431-451.

61

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

nen, iberwog und tiberwiegt die kritische Absicht. Bei den
einen, wie etwa bei Karl Lowith, ist es die Diagnose der heils-
geschichtlichen Linearitat christlichen Ursprungs, die er vor-
nehmlich in den revolutioniren oder auch reformistischen
Modellen von einem kontinuierlichen Aufschwung der ge-
sellschaftlichen Krifte wirksam sieht — und die er verwirft.>

Bei den anderen, die sich in vielen Lagern der Gesell-
schaftskritik finden, ist es das Unbehagen angesichts der
Selbstverstindlichkeit, mit der in allem auf den Fortschritt
gesetzt, ja an ihn »geglaubt« wird. Viele sehen darin eine
Dominanz des 6konomischen und des rein technischen Den-
kens, nicht wenigen aber reicht schon das besinnungslose
Verlangen nach unablassiger Neuerung, in der man gewiss
kein unaufhaltsames Fortschreiten zum Besseren erkennen
kann.

Nietzsches Suche nach einer geschichtsphilosophischen
Alternative war anders motiviert: Er hat sich in seinem ersten
Buch von der die Wissenschaften und die Aufklarung domi-
nierenden Fortschrittserwartung abgesetzt und bevorzugte
das an Lebenszyklen orientierte Modell der Renaissance:
einer vornehmlich aus der Mobilisierung kiinstlerischer Po-
tenzen erfolgenden Wiedergeburt unter veridnderten Bedin-
gungen. Daran hielt er auch in spiteren Schriften im Verlan-
gen nach »Selbstiiberwindung« des »freien Geistes« fest.’!

Das war Nietzsches Antwort auf das lineare Fortschritts-
denken der Vernunftaufklarung. Mit ihr blieb er im histori-
schen Kontext kultureller Entwicklung. Dass ihm dies nicht
geniigte, zeigt seine mehrfache Berufung auf den gleicher-
maflen kosmologisch wie ethisch angelegten Gedanken der
ewigen Wiederkunft des Gleichen. Mit ihm 16st er sich von

%0 Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Vorausset-
zungen der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1953.

31 Dokumentiert im ganzen Verlauf der Aphorismen von Jenseits von
Gut und Bose (1886).

62

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

den zeitlich wie metaphysisch viel zu eng gefassten Kreis-
modellen in der Nachfolge Hesiods. Seine Uberlegungen, fiir
die er, wie sein Nachlass belegt, auch neueste naturwissen-
schaftliche und wahrscheinlichkeitstheoretischen Berech-
nungen heranzieht, lassen alle epochengeschichtliche Beziige
hinter sich, um im unausdenkbaren Ganzen der Welt dem
Fortschritt ein definitives Ende allein dadurch zu bereiten,
dass alles sich unendlich oft wiederholen muss.

Da die Wiederholung ad infinitum auch fiir jedes einzelne
Individuum gilt, scheint der Einzelne im unendlichen Kreis-
lauf allen Geschehens entwertet. Doch Nietzsche glaubt an
das Gegenteil: Weil auch jede einzelne Lebensentscheidung
im ewigen Umschwung aller Dinge genauso wiederkehrt, er-
fahren jede Absicht, jeder Entschluss und jede Handlung eine
gar nicht zu tiberbietende Aufwertung. Damit steigt auch der
kiinstlerische und moralische Wert des Individuums ins Un-
ermessliche.

Bevor man so weit geht wie Nietzsche, kann man ein
niherliegendes kulturelles Moment im menschlichen Han-
deln heranziehen und auf die seit der Antike stindig wach-
sende Bedeutung des Wissens und der Wissenschaft verwei-
sen. Sie sind, wie es dann in ihrer neuzeitlichen Verbindung
mit der Technik offenkundig wird, bereits aus eigener Logik
auf Fortschritt angelegt! Wissen ist stets unvollkommen; es
verlangt nach Verbesserung und Erweiterung; und es kann
sich aus eigenem Impuls gar nicht gegen Korrekturen sper-
ren. Daher geht es, wie es in der Aufklarung zum Programm
erhoben wird, mit Kritik einher.

Also ist bereits das Wissen in seiner individuellen wie
auch in seiner kulturellen Verfassung auf linearen Zuwachs
angelegt. Damit ist es auf ein Fortschreiten angewiesen, das,
wenn es beim einzelnen Menschen zum Stillstand kommt,
bei allen anderen weitergeht, die ihr Leben unter Einsatz
ihrer Kenntnisse und ihres Nachdenkens fiihren. Hier also
liegt der wahre Grund fiir das Scheitern aller zyklischen Deu-

63

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

tungen der menschlichen Entwicklung: Solange der Mensch
auf sein Wissen setzt, ist er bereits in seinem eigenen Be-
wusstsein auf den mit aller Selbstverstindlichkeit voraus-
gesetzten Fortschritt gegriindet.??

5. Die Kulturkritik und die Furcht vor dem Scheitern. Zu
den iltesten Topoi der mythischen Kulturbeschreibung ge-
horen die Visionen vom Untergang der Menschheit. Lange
Zeit kommt dabei Gott oder den Géttern die ausschlaggeben-
de Rolle zu. So ist es bei der Vertreibung aus dem Paradies; so
kann man auch die Tatsache deuten, dass die Gotter die Men-
schen nicht befihigen, dauerhaft unter den Bedingungen des
Goldenen Zeitalters zu leben.

Im Gilgamesch-Epos beschliefen die Gotter eine vollstin-
dige Vernichtung aller Menschen durch eine Sintflut. Nur die
Unbotmaifigkeit einer Gottin fithrt dazu, dass ein Mensch
von dieser Absicht erfahrt, so dass er sich durch den (aufwin-
dig beschriebenen) arbeitsteiligen Bau eines Schiffes retten
kann. Fiir die Bauleute, die auch Uta-napisti, der Noah des
Gilgamesch-Epos, nicht mit auf das Schiff nehmen darf, wird
ein grofses Abschiedsfest gegeben.

Die Gotter befinden sich nach dieser Rettung Uta-napistis
durch eine eigensinnige, aber michtige Gottin aus ihrem
Kreis in einiger Verlegenheit. Um ihrem mehrheitlichen Be-
schluss nicht nachtriglich zu widersprechen, wird der Uber-
lebende mit seiner Frau in den Kreis der Unsterblichen auf-
genommen. Dass es danach dann doch noch Menschen gibt,
sogar solche, die mit der Stadt Uruk ein grofses Reich begriin-
den, wird dadurch gerechtfertigt, dass die Gotter wiahrend der
Flut schon bereut hatten, alle Menschen vernichten zu wol-

32 Mehr dazu v. Verf.: Artikel: Fortschritt, in: Staatslexikon, hg.v.
H. Oberreuter i.A.d. Gorres-Gesellschaft, Bd.2, 8. Aufl, Freiburg
2018, 803-813.

64

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

len; sie hatten vergessen, daran zu denken, dass sie auf deren
Verehrung angewiesen sind! Also sind sie erleichtert, dass
doch noch einige Menschen aus eigener Kraft tiberlebt haben.
Mit Blick auf sie geloben sie, nie wieder ein solches Unheil
anzurichten.

Dass die Sintflut im Alten Testament eine Rolle spielt, ist
bekannt. Hinzu kommen das Scheitern des Turmbaus zu
Babel (das in der Absicht erfolgt, die vielsprachigen Volker
zu notigen, sich auf der ganzen Erde zu verteilen) sowie das
Schicksal von Sodom und Gomorrha. Beide Ereignisse haben
in der Nachwelt die Furcht vor der Strafe durch Zerstérung
einer kulturellen Leistung des Menschen auf Dauer wach-
gehalten. In der griechischen Tradition kann man den Unter-
gang Trojas als ein solches Warnzeichen verstehen; fiir die
Romer, deren sagenhafter Griinder aus Troja entflichen
konnte, ist die (unter Mitwirkung der Gotter) erfolgte Selbst-
zerstorung der griechischen Stadt die Katastrophe, der sie zu-
nichst mit Konigsherrschaft und dann durch die Republik zu
entkommen suchen. Schlieflich haben wir die johanneische
Apokalypse, die den Untergang von allem bringen soll, wohl
aber einigen Gerechten eine Erlosung verspricht.

Im christlichen Kulturkreis ist die Vision des Untergangs
bis tiber die Reformation hinaus wirksam geblieben. Danach
riicken selbstverschuldete Katastrophen und eine sich hau-
fende Folge nationaler und religios motivierter Kriege (wie
der Dreifligjihrige Krieg), aber auch die erst jetzt in ihrem
Ausmafl bekannt werdende Zerstérung von Pompeji und
Herculaneum in den Vordergrund. Noch vor dem Thesen-
anschlag veroffentlicht Erasmus von Rotterdam seine Que-
rela pacis (1516), eine literarisch kunstvoll angelegte Klage
der Friedensgottin, die in einer scharfsinnigen Analyse kei-
nen Verantwortlichen verschont, ausgenommen das unter

3 Gilgamesch (ed. Stefan Maul), XI, 160-195.

65

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

den Kriegen am meisten leidende einfache Volk, in dessen
Namen die Gottin eigentlich spricht.

Die im Humanismus anschwellende Literatur der Frie-
densrufe, in deren Tradition man noch Kants Entwurf zum
ewigen Frieden von 1795 einordnen kann, zeigt das Bewusst-
sein der kollektiven Bedrohung an, in der sich die Kultur der
Frithen Neuzeit bewegt. Auch die Utopien, die zwischen 1516
und dem Beginn der Franzosischen Revolution Konjunktur
haben, gehoren zu der Literatur, die das Krisenbewusstsein
der nachreformatorischen Zeit zum Ausdruck bringt. Doch
die Friedensrufe und schliefllich auch die Revolutionen des
17. und 18. Jahrhunderts zeigen die Erwartung an, dass es
moglich ist, durch eigene gesellschaftliche Anstrengungen
der von den Menschen selbst verursachten Not zu entgehen.

Vielleicht liegt hier eine Folge des sich mit der Kirchen-
spaltung erstmals unter den Augen einer europiischen Of-
fentlichkeit vollziehenden Umbruchs: Was der Mensch poli-
tisch anrichtet, muss er mit Mitteln der Politik zu bewiltigen
suchen. In dieser Perspektive muss man auch den Aufstieg
des Staates verstehen. Mit ihm erstarkt die Wirkungsmacht
der Juristen, die im Friedensschluss von 1648 uniibersehbar
ist. Sie schaffen auch das fiir alle Kulturen geltende Vilker-
recht — eine Innovation, die zeigt, dass im Bewusstsein der
Menschen die Erde (mitsamt ihrer Meere) zu einem einheit-
lichen Handlungsraum geworden ist.** Die Rede von der

3 Dass es schon in der Antike eine globale Handlungserwartung ge-
geben hat, sei hier nur der Vollstindigkeit halber erwihnt. Auch das
Mittelalter verfiigte mit Blick auf den Missionsanspruch des Christen-
tums iiber einen alle Menschen umfassenden Anspruch. Der hat es Tho-
mas von Aquin erlaubt, im Anschluss an Aristoteles ein Naturrecht zu
entwickeln, das es dann den spanischen Kritikern des Kolonialismus von
Kaiser und Papst ermoglichte, ein Menschenrecht zu entwickeln, wel-
ches auch den nicht getauften Eingeborenen des neu entdecken Amerika
einen Schutzanspruch gewihrte. Der dominikanische Monch Bartolomé
de Las Casas, der erste »Anwalt der Indios«, verwendet den Terminus
des Menschenrechts erstmals 1552.

66

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

»Kultur« erfolgt nun im Bewusstsein der real zu erfahrenden
Pluralitit der Kulturen der Vélker, denen man in ihrer Ge-
samtheit Rechte zuspricht.

Zur gleichen Zeit partikularisiert sich die Vorstellung vom
Gottesgericht. Die an Zahl und Vielfalt zunehmenden, aber
in ihrer kulturellen Bedeutung schwicher werdenden reli-
giosen Gemeinschaften mogen sie noch hegen. In den natur-
rechtlichen, politischen und auf Wissenschaft, Technik,
Kunst und Welterkundung bezogenen Debatten i{iberwiegt
hingegen eine Zuversicht, die auch in der Querelle des an-
ciens et des modernes selbst bei denen vorherrscht, die Wert
auf die bleibende Verbindung zur Tradition der Antike legen.

Das Bewusstsein von einer zwar mit manchen Nachteilen
und Fehlern belasteten, aber doch im Ganzen aussichtsrei-
chen Entwicklung der Menschheit wurde durch den 1750 er-
schienenen ersten Discours sur les Sciences et les Arts von
Jean-Jacques Rousseau nachhaltig getriibt. Er antwortet auf
eine von der Akademie von Dijon gestellte Frage, ob die nach
deren spitantikem Untergang wiederhergestellten Wissen-
schaften und Kiinste zur Verbesserung der Sitten beigetragen
haben. Rousseau antwortet mit einem entschiedenen »Neing,
begriindet dies zwar auf hochst fragwiirdige Weise, > trigt
aber den ersten Preis davon — und wird schlagartig zum zeit-
weilig populdrsten Denker der Neuzeit.

Rousseau stellt die neuere Entwicklung der menschlichen
Kultur als einen bedrohlichen Abstieg dar. Das in den libera-
len Staatslehren jener Jahre und auch von der zunehmende
Beachtung findenden Geschichtswissenschaft als Prozess zu-
nehmender Aufklirung, wachsender Freiheit und Rechts-

% Das gilt auch fiir die Friihgeschichte des Feuers, wie sie nicht nur von
Platon, sondern auch von Plutarch erzihlt wird, den Rousseau zitiert. Er
verfilscht Plutarchs Hinweis auf die nicht nur gefahrliche, sondern auch
hilfreiche Wirkung des Feuers, indem er die positive Bewertung des
Feuers durch den antiken Autor einfach nicht erwihnt.

67

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

sicherheit gedeutete historische Geschehen ist fiir ihn ein
Niedergang. Zwar leugnet er die Freiheit und die Perfektibi-
litdt des Menschen nicht, befindet jedoch mit Blick auf die
hofische Gesellschaft und die fortdauernde Ubermacht der
Aristokratie, dass der Mensch seine Vernunft offenbar nicht
zu gebrauchen wisse und seine Abhiangigkeit von den gesell-
schaftlichen Instanzen nur vergroflere.

Es war die Grundsitzlichkeit des Angriffs auf die Kultur
seiner Zeit, die den Discours zu einer Sensation werden lief3.
Kaum ein anderer Autor diirfte im 18. Jahrhundert derart
Furore gemacht haben. Der Optimismus, mit dem Leibniz
von der »besten aller moglichen Welten« gesprochen hatte,
war augenblicklich verpont, und es dauerte nicht lange, bis
der Pessimismus zu einem Schlagwort wurde.

Ein Pessimismus war gewiss nicht im Sinn Rousseaus, so
wenig wie die ihm fdlschlich zugeschriebene Parole »Zurtick
zur Natur«.’ Seine nachfolgenden Schriften belegen, wie
sehr er mit seiner Klage iiber den Verfall der Sitten gleich-
wohl der Kultur — und nicht der Natur! — verpflichtet ist. Er
kritisiert die Ungleichheit der Menschen und hat Ideen, wie
sie durch einen Contrat social in einem republikanischen
Staatswesen iiberwunden werden kann. Und er entwirft in
der Form eines Bildungsromans, des Emile ou De I"éducation,
ein Erziehungsprogramm, das von grofitem Einfluss auf die
sich in allen europdischen Ldndern etablierende Pidagogik
ist. Auch seine Produktivitit als Romanautor (Julie ou la
Nouvelle Héloise), als Essayist (Les réveries du promeneur

% Voltaire hat ihm mit seinem brieflich geduflerten Dank fiir die Zu-
sendung des Discours von 1755 mit Sicherheit Unrecht getan, wohl aber
einem alsbald weit verbreiteten Eindruck Luft gemacht: »Ich habe, mein
Herr, Thr neues Buch gegen die menschliche Gattung erhalten [...] Nie-
mand hat es mit mehr Geist unternommen, uns zu Tieren zu machen,
als Sie; das Lesen ihres Buches erweckt in einem das Bediirfnis, auf allen
Vieren herumzulaufen.«

68

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

solitaire), als Okonom, Komponist und Musiktheoretiker be-
freien ihn von jedem Verdacht, ein Kulturverichter zu sein.

Gleichwohl stellt Rousseaus Wirken einen tiefen Ein-
schnitt in der Kulturgeschichte der Moderne dar. Er hat Kant
und Herder den Anstof3 zu einer Philosophie der Kultur ge-
geben. Theorie und Praxis der Politik verdanken ihm durch
seine Gesellschaftskritik bis heute nachwirkende Impulse.
Die Akteure der Franzosischen Revolution haben sich auf
ihn berufen, und die von Hegel skizzierte, dann von Marx
fortgefiihrte und bis heute aktuelle Kritik an der »Entfrem-
dung« hat ihren Ursprung im Werk Rousseaus. Sein Ver-
dienst ist die Uberfithrung der Aufklirung in eine scho-
nungslose Sozialkritik, die sich nicht nur auf die politischen
Zustiande, sondern auch auf die sozialen Verhiltnisse bezieht.
Dabei appelliert sie nicht nur an die Vernunft, sondern an alle
menschlichen Krifte, unter besonderer Betonung des Ge-
fiihls.

Damit wird klar, dass sich mit Rousseau das Bewusstsein
der Gefiahrdung der Menschheit radikal gewandelt hat. Die
Furcht vor dem Scheitern aller menschlichen Bemiihung hat
ihren Grund in Schwdichen und Fehlern, fiir die der Mensch
selbst verantwortlich ist. So klug Rousseau im Emile auch fiir
die »natiirliche Religion« werben kann: Er gibt nicht den ge-
ringsten Anlass, ein Gottesgericht zu fiirchten. Alle Gefah-
ren, die der Mensch fiir das grofle Unternehmen der Kultur
zu gewirtigen hat, gehen von ihm selber aus. Er hat sich von
der Natur emanzipiert und muss sein Schicksal ausschlief3lich
aus eigener Kraft bewiltigen.

Es kann gar kein Zweifel sein, dass auch Rousseau ein
Aufklarer ist. Dass er mit seiner Exposition der affektiven
und emotionalen Vermogen des Menschen der nachfolgen-
den Romantik das Stichwort gegeben hat, dndert nichts da-
ran, dass er, bei aller Betonung des Herzens, der Vernunft
verpflichtet bleibt.

Das hat Immanuel Kant schon bei seiner ersten Lektiire

69

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

des Emile empfunden. In einer personlichen Notiz, die sich in
seinem Nachlass findet,3” hilt er fest, Rousseau habe ihn »zu-
recht gebracht«.’® Er habe ihn gelehrt, auch den einfachen
Menschen zu schitzen, so dass er in jedem einzelnen Indivi-
duum die Menschheit ehren konne. Das wird zwanzig Jahre
spater zum Kern von Kants neuer Theorie der Freiheit. Und
nachdem er sie entwickelt hat, vollendet er auch seine Theo-
rie der Kultur. In ihr gibt er in einem weiteren zentralen
Punkt Rousseaus impulsiver Anregung eine strenge syste-
matische Form.

6.__Dus Problem der Freiheit. Uber Freiheit ist schon in der
Antike gestritten worden. Insbesondere den Stoikern verdan-
ken wir beachtliche Einsichten in den Zusammenhang von
Vernunft und Freiheit sowie zum Umgang mit dem Problem
der Determination. In der Renaissance war die Freiheit allein
im Bewusstsein der neu gewonnenen Unabhingigkeit in
Kunst, Wissenschaft, Politik und Religion ein mit neuen kul-
turellen Anspriichen aufgeladenes Thema. Pico della Miran-
dola, der die Chance sah, Vertreter aller philosophischen
Schulen und aller groffen Religionen zu einer Konferenz in
Rom zu versammeln (um endlich Einigkeit in den Grundfra-
gen herzustellen — was er fiir moglich hielt!), ist dafiir ein
bewegendes Beispiel.*

Und dann war da die grofle Freiheitsdebatte zwischen
Erasmus und Luther, die der Amtskirche im Reformations-

%7 Kant, Bemerkungen zu den Beobachtung iiber das Schone und Erha-
bene (etwa 1767), AA, 20, 44.

3% Das wortliche Zitat folgt im néchsten Abschnitt.

% Seit einer Genanalyse der Gebeine Picos aus dem Jahr 2007 kann man
mit Gewissheit sagen, dass der 1494 im Alter von 31 Jahren an einem
ritselhaften Fieber gestorbene Gelehrte vergiftet worden ist. Mit dem
geplanten Weltkonzil und seinen dazu bereits vorgeschlagenen Eini-
gungsbeschliissen stand er der romischen Kurie im Weg.

70

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

jubildum des Jahres 2017 keiner Erwahnung wert erschien,
obgleich sie wie kaum ein anderes Problem im Kirchenkon-
flikt die existenzielle Besonderheit des Reformators hervor-
treten ldsst. Es hitte sich zeigen lassen, dass beide Kontrahen-
ten mehr von der Freiheit verstehen als die Hirnphysiologen,
die sie heute leugnen. Dass hier vor allem auch deshalb eine
historische Klarung guttun kann, liegt darin, dass die durch
die neuzeitliche Naturwissenschaft zugespitzte Frage nach
der Kausalitit, sowohl in ihrer Allgemeinheit wie auch in
ihrer alltiglichen Bedeutung, so neu gar nicht ist.

Fiir die Problematik der Kultur ist die Freiheit essenziell,
weil ohne sie nicht verstindlich werden kann, was Kultur ei-
gentlich ausmacht und worin sie sich, bei aller Nihe der bei-
den Bereiche, von der Natur abgrenzen lasst. Das wird bei
Kant deutlicher als bei allen tiberlieferten Freiheitsdefinitio-
nen, die sich zumeist und mit plausiblen Griinden entweder
darauf beziehen, dass Freiheit darin besteht, nicht durch den
Willen eines anderen gezwungen zu werden (Bodin), oder
darauf, dass man etwas aus eigener Einsicht tut, auch wenn
das, was man tut, mit Notwendigkeit geschieht (Spinoza, He-
gel).

Kant geht auf ein Verstindnis zuriick, das der Naturphi-
losophie des Lukrez entstammt und auf die Spontaneitit des
Lebendigen tiberhaupt gegriindet ist.** Frei ist das, was ganz
aus sich heraus (sua sponte) tatig ist. Dabei muss gar nicht
interessieren, ob das, was geschieht, nach auch den Gesetzen

% Nur um auch hier kenntlich zu machen, wie bedeutend die Stellung
Ciceros ist, erinnere ich daran, dass er es war, der den Text des vermut-
lich bereits 55 v. Chr. jung verstorbenen Atomisten Titus Lucretius Ca-
rus sicherte und fiir dessen Veroffentlichung sorgte. Er wusste, dass
dessen »Materialismus« dem »Humanismus« (wenn man diese Begriffe
hier schon einmal verwenden darf) nicht widerspricht. Das noch in der
Nachfolge der Romantik stehende, von seinen Anhingern spiter leider
nicht beachtete Verlangen des jungen Karl Marx nach eine »Naturalisie-
rung der Menschen« in Verbindung mit einer »Humanisierung der Na-
tur« hat also eine antike Wurzel.

71

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

der Kausalitdt geschieht. Denn was immer als Geschehen
mdglich ist, kann in jedem Fall nur geschehen, wenn es den
Gesetzen der Kausalitit nicht entgegensteht. Wer immer ver-
suchen wollte, etwas gegen die Natur und ihre Gesetze zu
tun, wird (wenn er es nicht schon weif3) augenblicklich sehen,
dass das, was er tun will, von Natur aus unmaglich ist. Also
steht die Kausalitit nicht in Opposition zur Freiheit; vielmehr
ist sie deren Bedingung!

Der Grund der Freiheit muss daher in etwas ganz anderem
liegen als im geregelten Ablauf der Natur. Und dieser Grund
liegt fiir Kant im Ganzen eines Menschen, der sich als Person
versteht und sich bereits damit von den blofen Tatsachen
natiirlicher Gegebenheiten abgehoben hat. Die Person be-
greift sich selbst als eine Einheit, die ihren Selbstbegriff we-
sentlich der Fahigkeit verdankt, als diese Einheit etwas von
sich aus (sua sponte) zu tun.

Und was diese Einheit bedeutet, versteht sich auch nicht
einfach aus Naturtatschen, sondern zum einen immer auch
daraus, was dem Einzelnen in seiner Besonderheit mit seiner
Spontaneitit zu tun moglich ist (also wie er sich als Indivi-
duum versteht), und zum anderen daraus, dass er zu dieser
(personalen) Einheit nur im Umgang mit seinesgleichen, also
mit anderen Personen, kommt. Also spielen in die Konstitu-
tion der Person individuelle und soziohistorische Bedingun-
gen hinein, die Erziehung, Bildung und einen geordneten
Umgang mit seinesgleichen voraussetzen. Kurzum: Es ist
Kultur, die einen Selbstbegriff der Person ermaglicht und da-
mit auch als Kondition der Freiheit anzusehen ist, die der
Einzelne als das Ganze, das er im Vollzug seines eigenen
Handelns ist, von sich aus begriinden kann.

So kann man Kants innovativen Vorschlag fiir die Auf-
losung der Freiheitsantinomie in der Kritik der reinen Ver-
nunft zusammenfassen. Vier Jahre spiter, in seiner Grund-
legung zur Metaphysik der Sitten, entwickelt er die ethische
Fassung fiir den, wie er sagt, »Gebrauch« der Freiheit. Er fin-

72

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

det sie in der bekannten Formel des kategorischen Imperativs,
dessen vollendeter Begriff verlangt, so zu handeln, dass durch
die »Maxime deines Handelns« die »Menschheit« in der Per-
son eines jeden als gewahrt angesehen werden kann.*' Uber
die Herkunft dieser Formel gibt es unterschiedliche Er-
wiagungen. Aber es ist offenkundig, dass der Einfluss Rous-
seaus im Hintergrund steht. Uber ihn hatte Kant 20 Jahre
zuvor, offenbar unter dem Eindruck der Lektiire des Emile,
nur fiir sich selbst das Folgende festgehalten:

»Ich bin selbst aus Neigung ein Forscher. Ich fiihle den ganzen
Durst nach Erkenntnis. [...] Es gab eine Zeit da glaubte ich dieses
allein konnte die Ehre der Menschheit machen u. ich verachtete den
Pobel der von nichts weis. Rousseau hat mich zurecht gebracht.
Dieser verblendende Vorzug verschwindet, ich lerne die Menschen
ehren [...]«*%

Hier haben wir den personlichen Bezug auf die Menschheit,
der fiir den kategorischen Imperativ grundlegend ist. In un-
serem Zusammenhang belegt diese Verbindung aber nicht
nur den Einfluss Rousseaus, sondern auch die kulturelle An-
lage der kritischen Ethik. Denn den Begriff der Menschheit,
sosehr er auf Natur und auf der Gegebenheit der mensch-
lichen Gattung beruht, ist nur vor dem Hintergrund der Kul-
turgeschichte des Menschen zu verstehen.

Das soll in der gebotenen Kiirze weiterhin mit Blick auf
Kant gezeigt werden, dem auch in diesem Punkt eine Schliis-
selstellung zukommt.

7. Die Genese der Kultur aus der Natur. In einer kleinen
Schrift, wohl nicht zufillig aus dem Jahr, in dem auch die
Grundlegung der kritischen Ethik erschienen ist, versucht

4 Kant, Akad. Ausg. Bd. 4, 429.
% Kant, Bemerkungen zu den Beobachtungen iiber das Gefiihl des
Schonen und Erhabenen, Akad. Ausg. 20, 44.

73

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

Kant, dem Ursprung der menschlichen Geschichte nahe-
zukommen. Da es dazu Ende des 18. Jahrhunderts so gut wie
keine empirischen Quellen gibt, nimmt auch er sich einen
Mythos vor und geht daran, die alttestamentliche Schop-
fungsgeschichte mit Blick auf die Entstehung des mensch-
lichen Geschlechts zu befragen. Um das Heikle seines Unter-
nehmens kenntlich zu machen, spricht er im Titel von einer
»MuthmafSung«. Dabei ldsst er alles unbeachtet, was sich auf
die Entstehung der Erde sowie auf die Erschaffung von Pflan-
zen und Tieren bezieht, und nimmt nur das in den Blick, was
den Menschen — zum fiktiven Zeitpunkt seiner Vertreibung
aus dem Paradies — betrifft. Denn, so darf man wohl sagen,
mit der Vertreibung aus dem Paradies beginnt die Kultur-
geschichte der Menschheit. Fiir ein Urteil tiber den Begriff
der Kultur ist das nicht ohne Belang. Es passt zu der mit der
Kulturgeschichte verbundenen Vorahnung von Katastrophen
sowie zu der Befiirchtung eines generellen Scheiterns.

Am Anfang dieser Geschichte steht fiir Kant der Verstof3
des Menschen gegen ein gottliches Gebot! Eva und Adam
tun, was sie nicht diirfen, und essen vom »Baum der Erkennt-
nis«. Kant deutet das als Ubertretung der vom »Instinkt« ge-
setzten Grenzen. Der Mensch wagt es, sich von Dingen zu
erndhren, die nicht auf seinem bisherigen Speisenplan ste-
hen, und macht die Erfahrung, dass ihm dies sehr wohl be-
kommen kann. Heute wissen wir, zu welchen Entwicklungen
das den Anstofs gegeben hat: Die Paldoanthropologen fithren
das Wachsen des Grof3hirns des homo erectus darauf zuriick,
dass es neu erschlossene Nahrungsquellen waren, die den
Evolutionsschub erméglicht haben. Hier muss eine stirker
eiweishaltige Kost eine Rolle gespielt haben, was darauf
schliefSen ldsst, dass Fleisch als Nahrungsmittel hinzugekom-
men ist. Das ist nur zu erkliren, wenn der Mensch in der
Lage war, das Feuer zu nutzen.

74

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

Kant erwihnt die Rolle des Feuers nicht,* verlegt sich
aber auf eine viel weitergehende Schlussfolgerung: Der
Mensch, so sagt er, entdeckte seine Freiheit. Denn mit der
Abweichung vom Instinkt lernte er, »sich selbst eine Lebens-
weise auszuwihlen«.*

Der ndichste Akt der Freiheit erfolgt im Umgang mit sei-
ner Geschlechtlichkeit: Mit der Anderung im Fruchtbarkeits-
zyklus der Frau, die in jeder Jahreszeit empfangnisbereit sein
kann, muss der Mensch lernen, selbst tiber den Umgang mit
seiner Sexualitit zu verfiigen. Also muss er, nach Kant, in der
Lage sein, das »Kunststiick« der »Weigerung« einzuiiben und
von »blof8 empfundenen zu idealischen Reizen«, genauer:
»von der blof3 thierischen Begierde allmidhlich zur Liebe«
tiberzugehen.* Dass dieses tatsdchlich nicht geringe »Kunst-
stlick« auch dem hochzivilisierten Mensch noch immer nicht
zuverléssig gelingt, ist nicht erst seit der #me too-Bewegung
bekannt, und es kann immer noch hilfreich sein zu lesen, was
Kant tiber die Funktion des »Feigenblatts« und der »Scham«
zu bemerken hat.

Die dritte Lektion, die der Mensch nach der Schopfungs-
geschichte zu lernen hat, ist, mit der »Erwartung des Kiinfti-
gen« umzugehen. Mit der Vertreibung aus dem Paradies sei
es dem Menschen nicht linger moglich, sich dem »gegen-
wirtigen Lebensaugenblick« zu tiberlassen, sondern mit dem
Bewusstsein seiner »ungewissen Zukunft« sei er den »Sorgen
und Bekiimmernissen« des Lebens ausgeliefert. Wihrend die
Tiere sich gar nicht mit der Erwartung ihres eigenen Todes
beschweren, habe der Mensch sie nicht nur als einzelner, son-

# Obgleich er Platons Protagoras und gewiss auch die Deutung des
Mythos durch Plutarch kannte. Es ist ihm gewiss aufgefallen, dass auch
Rousseau sich im zweiten Teil des ersten Discours auf Plutarch bezieht
und dabei die positive Wiirdigung des Feuers einfach iibergeht.

# Akad. Ausg. Bd. 8, 112.

# Ebd., 113.

75

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

dern auch mit Blick auf seine Nachsten und seine Kinder zu
ertragen.*

Der vierte, die Naturentwicklung des Menschen vollends
abschlieflende Entwicklungsschritt vermag empfindsamen
Menschen den Schreck in die Glieder zu jagen; es gibt Studie-
rende, die nach der Lektiire dieser Passage nichts mehr von
Kant wissen wollen: Denn die von ihm hervorgehobene Er-
kenntnis der »Gleichheit mit allen verniinftigen Wesen« (in
diesem Fall also: mit allen Menschen und somit der Mensch-
heit) ist verbunden mit ihrer kategorialen Abgrenzung von
allen anderen lebendigen Wesen. Wenn der Mensch in seiner
Gleichheit mit anderen das Bewusstsein hat, »selbst Zweck zu
sein«, kann er dies nicht auch den Tieren zugestehen! Also
muss er allein sich selbst das » Vorrecht« herausnehmen, mit
seinesgleichen nach seinen Zwecken zu verfahren.¥

Die Kompromisslosigkeit mit der Kant diesen Schritt be-
schreibt, ist ihm gewiss bewusst, denn zarte Gemditer gab es
auch in seinem Konigsberger Umfeld. Uberdies kannte er
sein eigenes weiches Herz, weswegen er jahrlich grofere
Summen fiir wohltitige Zwecke spendete, um so gegeniiber
den einzelnen Bettlern, denen er nichts geben wollte, um
nicht gestort zu sein, ein besseres Gewissen zu haben; wenn

# Ebd., 113.

4 Ebd., 114. Zur Verdeutlichung sei der an Genesis 1,21 angelehnte
Wortlaut zitiert: »Das erstemal, daf3 er [der Mensch] zum Schafe sagte:
den Pelz, den du trigst, hat dir die Natur nicht fiir dich, sondern fiir
mich gegeben, ihm ihn abzog und sich anlegte: ward er eines Vorrechtes
inne, welches er vermoge seiner Natur iiber alle Thiere hatte, die er nun
nicht mehr als Mitgenossen an der Schépfung, sondern als seinem Wil-
len tiberlassene Mittel und Werkzeuge zur Erreichung seiner beliebigen
Absichten ansah.« Das klingt nach speziesistischer Uberheblichkeit.
Aber sobald ein Mensch daranginge, einem Tier die juristische Verant-
wortung fiir das, was es einem anderen Tier oder einem Menschen an-
getan hat, zuzuschreiben, hitte jeder Mensch zu reagieren, wie es nach
Kants Logik unausweichlich ist: Fiir seine Taten verantwortlich ist aus-
schlielich der Mensch.

76

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

er aber einem Bettler begegnete, dann gab er dennoch etwas.
Gleichwohl war es ihm wichtig, auch im Grundsitzlichen
deutlich zu machen, dass ein Leben unter den Bedingungen
der Kultur nicht mit einem Wohlwollen gegeniiber allem und
jedem zu bewiltigen ist. Zwar hat sich der Mensch die um-
fangliche Freiheit er6ffnet, »sich seine Lebensweise auszu-
wihlen«; dabei kann er gewiss vieles vermeiden und mildern,
was ihm unter rohen Bedingungen der Natur abverlangt
wird. Aber die Knappheit der natiirlichen Ressourcen, vom
Raum iiber die Zeit bis hin zu Giitern, die teils unerlisslich,
teils wegen ihrer Kostbarkeit besonders begehrt sind, wird
auch unter den tppigsten Lebensbedingungen bleiben. Da-
rauf hat sich der Mensch gerade als Wesen in seiner von
ihm selbstgeschaffenen Kultur einzurichten.

Im Anhang der »Muthmaflung« zieht Kant aus seiner
Deutung der Vertreibung aus dem Paradies geschichtsphi-
losophische Schlussfolgerungen, die den mdoglichen Fort-
schritt der Menschheit betreffen. Den Fortschritt halt er fir
moglich — insbesondere in der politischen Sicherung der Viel-
falt (1), aber eben auch in der Wahrung der rechtlichen Frei-
heit und Gleichheit der Menschen. Deren Verbesserung, gar
Vervollkommnung (Perfektibilitit) sind jedoch Grenzen ge-
setzt, die es anzuerkennen gilt. Es erscheint harmlos, wenn es
heif3t, die Naturgeschichte fange »vom Guten an« und sei ein
»Werk Gottes«; die »Geschichte der Freiheit«, also die Kul-
turgeschichte, fange hingegen »vom Bosen« an, »denn es ist
Menschenwerk«. Doch mit dieser Aussage und der nachfol-
genden Darstellung der Grenzen des Machbaren ist zugleich
deutlich gemacht, dass es mit dem Bdsen in der Geschichte
des Menschen kein Ende nimmt.

Dass damit nicht Kants letztes Wort tiber die Kultur gesagt
ist, kann hier nur kurz erwihnt werden. In seiner dritten
Kritik, der Kritik der Urteilskraft von 1790, bietet er zunachst
eine Theorie des Schonen in Natur und Kunst, entwirft dann
seine Theorie des Lebens, in der er zwar Lukrez nahe bleibt,

77

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

aber Aristoteles und Leibniz weit hinter sich ldsst und einen
grofSen Schritt in Darwins Richtung macht — um das alles in
eine Theorie der Kultur einmiinden zu lassen, die hier leider
nur als bislang noch nicht zureichend gedeutetes Theorie-
stiick erwihnt werden kann.4

8. VerheifSung und »Tragodie der Kultur«. Die Jahrzehnte
nach 1790 erleben im Geist Goethes, Schillers und Herders
eine Bliite der Idee der Humanitit, die eine Zukunft nur un-
ter den Bedingungen der Kultur haben kann. Zugleich aber
setzen die Erniichterung tiber den Verlauf der Franzosischen
Revolution und eine zunehmende Abkehr von der Aufkla-
rung ein; die Romantik bestimmt das erste Drittel des
19. Jahrhunderts. Doch auch der in jenen Jahren sich abzeich-
nende Aufstieg der durch neue Disziplinen gestirkten Natur-
wissenschaften dndert nichts daran, dass sowohl Reformer
wie auch Anhinger der Restauration ihre Absichten im Rah-
men der Kultur verstehen.

Der Zusammenhang von Geschichte und Kultur ist seit
dem 18. Jahrhundert zu einer festen Grofie geworden. Fiir
Wilhelm von Humboldt ist die Kultur das Insgesamt von Be-
dingungen, die Sprache, Erziehung, Wissenschaft und Kunst
ermoglichen. Hegel betont die Verbindung von Staat und
Kultur, so dass noch lange nach ihm die Rede vom »Kultur-
staat« war. Und in der nachfolgenden Generation ist es Jacob
Burckhardt, der den Begriff der Kultur zum Leitbegriff von
Epochenportraits der antiken und der neuzeitlichen Ge-
schichte macht.

# Einen Anfang hat Angela Breitenbach mit Die Analogie von Vernunft
und Natur: Eine Umweltphilosophie nach Kant, Berlin/New York 2009,
gemacht. Siehe auch meinen Aufsatz: Kants Theorie der Kultur, in: Ak-
ten des 13. Int. Kant-Kongresses in Oslo 2019, Bd. 2, Berlin 2020.

78

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

Thm schlief3t sich Friedrich Nietzsche an, wenn er in seiner
spatromantischen Verehrung von Natur und Leben der Kul-
tur die fithrende Rolle in der Entfaltung der menschlichen
Produktivitit zuerkennt. Er ist mit der zeitgendssischen Ge-
schichtsschreibung und mit den entstehenden Sozialwissen-
schaften vertraut, die den Kulturbegriff zur Kennzeichnung
aller menschlichen Lebensformen verwenden. Doch er neigt
zu einer wertenden Sonderstellung des Begriffs, um Epochen
mit einer gesteigerten Entfaltung ihrer kiinstlerischen Poten-
zen auszuzeichnen. Dabei steht ihm Burckhardts monumen-
tale Studie zur Kultur der Renaissance (1860) vor Augen.
Und spitestens mit seiner Ubersiedlung nach Basel erfihrt
er auch von Burckhardts Bemiihungen um eine Griechische
Kulturgeschichte, die erst posthum (1898-1902) als Buch er-
scheint.

Nietzsches erste eigenstandige Veroffentlichung, Die Ge-
burt der Tragodie aus dem Geiste der Musik (1872), ist der
Versuch, die historische Singularitit der Kultur der frithen
Griechen derart zu exponieren, dass an ihr alles Spitere ge-
messen werden kann. Im »tragischen Zeitalter der Griechen«
sieht Nietzsche ein Paradigma historischer Grofle, die ihre
Zugehorigkeit zum Leben auch darin zeigt, dass sie (nach
dem Beispiel einer »Geburt«) entsteht und durch ihren »Tod«
auch wieder vergeht. Sie sperrt sich gegen jede Fortsetzung
und jede beanspruchte Wiederholung. Man kann sich ihr nur
»im Geiste, also durch Studium und kongeniale Einsicht na-
hern. Dadurch ist es moglich, die kiinstlerischen Krifte der
Nachgeborenen zu mobilisieren, so dass sie aus origindrer
eigener Kraft ihre eigene Kunst entfalten. So kann eine Kul-
tur entstehen, die Nietzsche als »Einheit des kiinstlerischen
Stils in allen Lebensidufierungen eines Volkes« versteht.#
Das Exempel dafiir sieht er in der frithneuzeitlichen Renais-
sance in Italien, die zum Modell einer jeden weiteren Be-

# Nietzsche, Erste Unzeitgemifle Betrachtung 1, KSA 1, 163.

79

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

mithung um eine epochale Neuschopfung einer Kultur der
Zukunft wird.

Damit widerspricht Nietzsche dem linearen Modell des
Fortschritts. Zwar stellt er nicht die Kontinuitat der Zeitfolge
infrage. Sie hat der Geschichtsschreibung die unerléssliche
MafSeinheit zu bieten. Doch fiir die Bewertung menschlicher
Leistungen, vornehmlich fiir das Verstindnis individueller
GrofSe, ist es die alle »zeitgemaflen« Kriterien sprengende
Originalitdt des Kiinstlers, die — ganz gleich worin seine
»That« oder sein »Schaffen« in Kunst, Wissenschaft oder
Politik auch besteht — zum Wegweiser in eine neue Zukunft
wird.

Eben darin liegt Nietzsches »Renaissancismus«, dem er in
der Lehre von der ewigen Wiederkunft des Gleichen einen
durch nichts zu tiberbietenden Rahmen zu geben versucht.
Fir die Kulturbegeisterung der Deutschen, ganz gleich ob
sie sich im Stolz auf die Gymnasien, diese »Pflanzstitten ge-
lehrter Fettsucht«, auf den modernen »Kulturstaat« oder auf
die Dichter der »Jetztzeit« duflert, hat er freilich nur nicht
enden wollenden Spott parat.

Dieses genialische Modell von Kultur und Geschichte teilt
mit dem Menschen das Schicksal, »tragisch« verfasst zu sein.
Denn das Neue entsteht, um zu begeistern, und entstammt
doch dem Bewusstsein, dass gerade das Hochste es wert ist,
alsbald wieder zu vergehen. Mit dieser Konzeption vor
Augen hat der profunde Nietzsche-Kenner Georg Simmel
zu Beginn des 20. Jahrhunderts von der »Tragddie der Kul-
tur« gesprochen.® Sein Interesse ist freilich weniger auf die
Kultur- und Kunstgeschichte als auf den inneren »Dualis-
mus« von Subjektivitdit und Objektivitit gerichtet: Die
menschliche Subjektivitit gilt ihm als Ursprung aller objek-
tiven Gestaltung, unter deren Dominanz sie schliefSlich aber

% Georg Simmel, Der Begriff und die Tragodie der Kultur, in: Philo-
sophische Kultur. Gesammelte Essays, Leipzig 1911.

80

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

verloren gehen muss. Dieser »tiefe Widerspruch« belastet, so
Simmel, schon das Leben selbst, werde aber in der unablissi-
gen Produktion kultureller Gestalten und Dinge zur Ursache
eines Erlahmens aller Krifte.>! Es ist dies ein Gegensatz, der
die »unendliche Fruchtbarkeit des Lebens« gefihrdet, der
jedoch durch das Ubergewicht des durch sie geschaffenen
Neuen schliefSlich gelahmt und erstickt werden muss.

Simmel, der angesichts kiinstlerischer Ausdrucksformen
ein seltenes Gespiir fiir dsthetische Phinomene erkennen
lasst, verbleibt in seinen Uberlegungen zur Tragodie und zur
Krise der Kultur auf einem vorrangig lebensphilosophischen
— und darin auch: metaphysischen Niveau. Sein Begriff der
Kultur ist derart allgemein gefasst, dass letztlich alles, was
Menschen hervorbringen und womit sie sich beschiftigen,
hinzugehort. Damit geht er von einem Kulturverstiandnis
aus, das jeder zugrunde legen muss, der die Kultur in ihrer
Beziehung zur Natur zu verstehen sucht. Der theoretische
Gewinn von Simmels Uberlegungen liegt in der Betonung
des Lebens als jenes basalen Geschehens, das gleichermafSen
zur Natur und zur Kultur gehort.

Die Gefahr, in die Simmel mit seiner These gerit, ist je-
doch, dass er, strenggenommen, auch von einer » Tragodie des
Lebens, vielleicht auch von einer »Tragodie der Natur« spre-
chen miisste. Mit dieser Auffassung bliebe er seinem neben
Nietzsche wichtigsten philosophischen Anreger, nimlich
Schopenhauer nahe, verfehlte aber dessen Auffassung von
der Kunst, als der einzigen Moglichkeit, der Verzweiflung
am Dasein wenigstens fiir den Augenblick ihres Erlebens zu
entkommen. Fiir Schopenhauer war die Kunst das »Quietiv«
des Lebens. Nietzsche setzte seine These von der Kunst als

51 So auch in Simmels spatem Vortrag von 1918, der als Buch veroffent-
licht wurde. Beide Texte finden sich im Sammelband: Das individuelle
Gesetz, hg. v. M. Landmann, Frankfurt 1968.

81

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

dem »Stimulans« des Lebens dagegen.’? Die aber hitte es
weder ihm noch Simmel erlaubt, von der »Tragodie der Kul-
tur« zu sprechen, so tragisch in seinen Augen auch die Ver-
fassung des auf ein kurzes, vergingliches (und letztlich im-
mer scheiterndes) Leben beschrankten menschlichen Daseins
immer ist.

Vielleicht kann man Georg Simmel zugutehalten, dass
seine Auffassung durch die Stimmung vor dem und gegen
Ende des Ersten Weltkriegs begiinstigt wurde. Doch der
schirfste Widerspruch gegen die Rede von der »Tragodie der
Kultur« kommt von einem Zeitgenossen, der, wie Simmel, als
Jude an der Friedrich Wilhelms-Universitit zu Berlin zwar
habilitiert worden war, aber keine Professur erhielt. Erst 1919
wurde Ernst Cassirer auf einen Lehrstuhl an der neu gegriin-
deten Hamburger Universitit berufen. Dort war er der ein-
zige Hochschullehrer, der zum 10. Jahrestag der Weimarer
Verfassung offentlich fiir sie eintrat und hellsichtig vor der
Gefahr des Nationalsozialismus warnte. Als er bereits im
Februar 1933 Deutschland verliefS, begann eine Flucht, die
ihn nach Oxford und Géteborg und schliefilich in die Ver-
einigten Staaten fithrte. Hier veroffentlichte er 1942 einen
Aufsatzband Zur Logik der Kulturwissenschaften, in dem er
Simmels These von der »Tragodie der Kultur« entschieden
widerspricht.>

%2 Die Kunst ist fiir Nietzsche »die grofle Erméoglicherin des Lebens, die
grofSe Verfiihrerin zum Leben, das grofSe Stimulans zum Leben« (Nach-
lass 1887/88, N 1887, 11/415; KSA 13, 194). Dieses Urteil ldsst sich auch
auf die Kultur iibertragen, sofern sie als »Einheit des kiinstlerischen
Stils in allen Lebensauflerungen« verstanden wird.

% Schon der Titel ist Programm, das auch fiir eine Stiftung kulturelle
Erneuerung von Bedeutung ist. Cassirer hatte schon lange vorher emp-
fohlen, auf den Titel der Geisteswissenschaften zu verzichten und statt-
dessen von Kulturwissenschaften zu sprechen. Im Band von 1942 ist
daher auch der erste Aufsatz Der Gegenstand der Kulturwissenschaft
von Bedeutung. Der Inhalt des Bandes von 1942 findet sich heute im

82

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

Als es in den achtziger Jahren des 20. Jahrhunderts in Kor-
respondenz zu den Cultural Studies und den Humanities im
angelsichsischen Sprachraum auch in Universitaten der Bun-
desrepublik Deutschland zur Griindung kulturwissenschaft-
licher Institute kam, war Cassirers Anregung nahezu ver-
gessen. Daran hat sich durch die zwischen 1997 und 2007
erschienene Hamburger Ausgabe der Werke Cassirer einiges
geandert. Die dreibindige Philosophie der symbolischen For-
men (1923-1929) und der Essay on Man (1944) lassen sich
heute als grundlegende Beitriage zu einer Philosophie der
Kultur nicht langer verleugnen.>*

Als Verehrer Platons, als Kenner der Renaissance, als ein
die Ndhe Goethes suchender sowie mit Hegel vertrauter Kan-
tianer nimmt Cassirer die von Simmel exponierte Opposition
von produktiver Subjektivitit und produzierter Objektivitat
in aller Grundsatzlichkeit auf und versteht die Sorge, die
Simmel damit verbindet. Doch dann fiihrt er vor, dass die
geschaffenen Gestalten der Kultur schon deshalb nicht zu
einer Blockade der kreativen Krifte der Individuen fiithren,
weil sie im Zusammenhang der Kultur eigene Wirkungen
entfalten, die in ihrer Korrespondenz zu den tiberlieferten
Gestalten der Geschichte, in ihrer Wechselwirkung aufeinan-
der und in ihren Riickwirkungen auf die nachfolgenden Indi-
viduen neue Energien freisetzen. Das erldutert Cassirer am
Eigenleben der Sprache und an der bereits in den Techniken
der Kiinste enthaltenen Einladung zur Kreativitat.

Ohne auf Nietzsche Bezug nehmen zu miissen, zeigt Cas-
sirer das in der Kultur und insbesondere in der Kunst ur-
spriinglich angelegte Potenzial fortgesetzter Erneuerung.

Bd. 24 der von Birgit Recki herausgegebenen Hamburger Ausgabe
(ECW Bd. 24), Hamburg 2007.

5 ECW 11 - 13 und ECW 23

5 Niheres dazu in: Birgit Recki, Kultur als Praxis. Eine Einfiihrung in
Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen Formen, Berlin 2004,
172 4f.

83

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

Jedes kulturelle »Werkg, so beschlie3t er seinen Aufsatz iiber
die Technik, »ist im Grunde nichts anderes als eine mensch-
liche Tat, die sich zum Sein verdichtet hat, die aber auch in
dieser Verfestigung ihren Ursprung nicht verleugnet. Der
schopferische Wille und die schopferische Kraft, aus denen
es hervorgegangen ist, lebt und wirkt in ihm fort und fiihrt
zu immer neuen Schopfungen weiter.«%

9. Kultur als interdisziplindrer Forschungsgegenstand.
So selbstverstiandlich es im Gang des 20. Jahrhunderts gewor-
den ist, von Kulturphilosophie zu sprechen, so wenig wurde
nach dem Zweiten Weltkrieg fiir die Pflege der Disziplin ge-
tan. Es gibt noch einige altere Fachvertreter, die (wie Erich
Rothacker) schon in den DreifSigerjahren tiber das Gebiet pu-
bliziert haben und weiterhin Beachtung finden. Aber es sind
nur wenige Autoren, die im Grenzbereich von Anthropologie
und Soziologie titig sind und die gelegentlich mit Erorterun-
gen zu philosophischen Fragen der Kultur hervortreten. Dazu
gehoren Arnold Gehlen und Helmuth Plessner.

Noch ungehoben ist der kulturphilosophische Fundus im
Werk von Karl Jaspers. In seiner zum Beginn der dreifSiger
Jahre veréffentlichten Philosophie hat er die Kommunikation
und die Liebe als zentrale Momente des menschlichen Da-
seins exponiert. In den Jahren danach musste er als Opfer
der nationalsozialistischen Rassenpolitik die Missachtung
dieser Elemente des menschlichen Daseins leibhaftig erfah-
ren und politisch zu bewerten lernen. Nach dem Krieg hat er
durch seine bereits 1946 publizierte Abhandlung tber die
Schuldfrage eine Diagnose der menschlichen Verstrickung
in die Politik zwischen 1933 und 1945 vorgetragen, die weit
tiber die unmittelbare Beteiligung an den NS-Verbrechen hi-

% Cassirer, Die »Tragodie der Kultur«, Fiinfte Studie in Zur Logik der
Kulturwissenschaften, ECW 24, 486.

84

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

naus geht. Die Politik als ganze — und mit ihr die Kultur —
biirdet dem Menschen eine Verantwortung auf, die ihn zum
menschheitlichen Urteilen und Handel nétigt.

1949 folgt dann die Abhandlung Uber Ursprung und Sinn
der Geschichte, die gegen Ende der seit Jahrtausenden wih-
renden Natur- und Kulturgeschichte des Menschen einen
vergleichsweise kurzen Zeitraum als ein im engeren Sinn hu-
manes Zeitalter auszuzeichnen sucht. An deren Anfang steht
die »Achsenzeit«, die mit den Leistungen grofser Menschen
wie Konfuzius, Buddha, Zoroaster, Solon, Sokrates und der
biblischen Propheten einsetzt und die zwischen den Polen
von Universalitit und Individualitit erstmals die kulturelle
Aufgabe stellt, menschheitliche Leistungen im Namen einer
als Einheit begriffenen Geschichte zu erbringen. Mit diesem
Werk eroffnet Jaspers nicht nur den Zugang zu einer von
allem Offenbarungsglauben freien Erorterung des Gottes-
problems, sondern auch zu den Fragen der Okologie und der
Zukunft des Menschen angesichts der Gefahr durch die ato-
mare Bedrohung. Jaspers, der Lehrer und Freund Hannah
Arendts, kann als Wegbereiter einer vollig neu einsetzenden
Geschichts- und Kulturphilosophie betrachtet werden.>”

Man kann auch die noch im amerikanischen Exil verfasste
Dialektik der Aufkldrung von Max Horkheimer und Theo-
dor W. Adorno als einen Beitrag zur Kulturphilosophie ver-
stehen. Die Studie findet nach dem Krieg in Deutschland gro-
e Beachtung. Adorno, dem wir eine Kritik an Simmels
Diagnose einer Tragddie der Kultur verdanken, hitte gegen
die Zurechnung seiner Arbeiten zur Kulturphilosophie ge-
wiss keine Einwinde geltend gemacht, obgleich er vor dem
Hintergrund der Schreckensherrschaft der Nationalsozialis-
ten, der fiir ihn enttduschenden Erfahrungen im amerika-

57 Siehe dazu v. Verf.: Karl Jaspers iiber den Sinn der Geschichte. Vor-
trag zur Eroffnung des Jaspers-Jahres in Oldenburg, Separat-Druck,
Oldenburg 2019, 7-26.

85

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

nischen Exil und der trotz allem festgehaltenen marxisti-
schen Hoffnung starker auf historische Konstellationen be-
zogen ist.

Auch Horkheimer und Adorno exemplifizieren ihre Uber-
zeugung vom dialektischen Umschlag einer jeden Vernunft
in ihr Gegenteil an einer mythologischen Figur: dem Odys-
seus Homers. Wichtiger aber ist der Einfluss Sigmund
Freuds, der in seiner Studie iiber Das Unbehagen in der Kul-
tur von 1930 die Kultur fiir den Triebverzicht der Individuen
verantwortlich macht. In der Verdriangung sexueller Triebe
vermag Freud jedoch nicht, wie noch Immanuel Kant, ein
»Kunststiick« zu sehen, das selbst als wegweisende kulturelle
Leistung gewtlirdigt werden kann. Freud verbleibt in der Rolle
eines Krankheiten diagnostizierenden Arztes, beldsst es bei
der Diagnose des erzwungenen Triebverzichts und vermag
in der Kultur am Ende nur die Quelle individuellen Leidens
zu benennen.

Thm gegeniiber halten die Autoren der Dialektik der Auf-
klirung, trotz vieler Vorbehalte, am Versprechen der Auf-
klarung fest, pladieren in ihren nachfolgenden Schriften fiir
eine Pidagogik der Miindigkeit, setzen weiterhin auf die
Moglichkeit politischer Emanzipation und exponieren die
Unerlésslichkeit gesellschaftlicher Kritik. Adornos Stirke
liegt tiberdies darin, in seinen &sthetischen Analysen an die
kulturkritische Kraft der Musik und der bildenden Kiinste zu
erinnern.

Von den Siebzigerjahren an kann man auch Teile aus dem
groSen Werk von Hans Blumenberg zur Kulturphilosophie
rechnen. In den Achtzigerjahren beginnt die Verselbstindi-
gung der Kulturwissenschaften, an der sich zahlreiche Ver-
treter aus den Literatur-, Sprach- und Geschichtswissen-
schaften beteiligen. Das geschieht bei einigen in erklarter
Abgrenzung von der Philosophie, die sich daraufhin von der
Behandlung kulturwissenschaftlicher Probleme entlastet
sieht. Das war gewiss ein Versagen, das jedoch nur noch ver-

86

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

einzelte Nachwirkungen hat. Philosophie und Kulturwissen-
schaften sind seitdem dabei, zu einer produktiven Arbeitstei-
lung zu finden.

Den erklirten Grenzgingern zwischen Kulturwissen-
schaften und Philosophie verdanken wir aber nicht nur die
Analyse von zahlreichen Einzelphdnomenen, sondern auch
die Beachtung von Grundlegungsfragen. Hier darf man die
Namen von Hartmut Bshme, Jochen Horisch, Ralf Koners-
mann, Sibylle Krimer, Thomas Macho, Peter Sloterdijk,
Dieter Thomae und Wolfgang Welsch erwidhnen. Es wire
kleinlich, in ihren Arbeiten siuberlich zwischen Kultur-
wissenschaften, Kulturphilosophie und Anthropologie unter-
scheiden zu wollen. Auch eine der bedeutendsten Arbeiten
aus dem klassischen Bereich der Philosophie, Oswald
Schwemmers 1997 erschienene Monographie Die kulturelle
Existenz des Menschen, wire missverstanden, wollte man sie
alternativ dem einen oder dem anderen Teilgebiet zurechnen.

Riickblickend kann man sagen, dass die Beachtung und
Bearbeitung kultureller Probleme durch die Selbstabspaltung
der Kulturwissenschaften allgemein sehr gewonnen haben.
Die akademische Philosophie in Deutschland, die lediglich in
der historischen Erforschung der Renaissance, des Humanis-
mus, der Aufklarung oder der Romantik zu neuen Einsichten
gekommen ist (und gewiss in den metaphorologischen und
phianomenologischen Untersuchungen Manfred Sommers
wichtige Beitriage zur Kulturtheorie erbracht hat), hat wenig
Interesse gezeigt, sich mit spezifisch kulturellen Fragen zu
befassen. Hinzu kam ihre Priferenz fiir einen sprachanalyti-
schen Zugriff auf epistemologische, ethische, logische und
methodologische Probleme, so dass die Beschiftigung mit
kulturellen Phinomenen AufSenseitern iiberlassen blieb. Am
nichsten kam die analytische Philosophie den Feldern der
Kultur in ihrer Beschiftigung mit dem Recht und der Politik
sowie mit den Moglichkeiten einer Formalisierung der
Sprache, die der Informatik zugutegekommen sind. Zu er-

87

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

wihnen wiren noch die Behandlung von Fragen aus der
sogenannten »angewandten« Ethik, also dort wo es um me-
dizinische, technologische oder tierethische Probleme geht.
Das gilt auch fiir einige Studien zu den Fragen von Tod und
Leben, insbesondere in der Erorterung der Bewertung des
Suizids.

Der Themenumfang in den Kulturwissenschaften hin-
gegen ist ungleich grofier und vielfiltiger. Man befasst sich
mit dem Problem der Kommunikation im weitesten Sinn, hat
die Schriftkultur oder die Leistungen von Metaphern, Bil-
dern und Medien untersucht, hat sich den Besonderheiten
der Forschungspraxis und ihrer Techniken zugewandt, die
Wissenschaftsgeschichte enorm belebt und war schon friith
in der Lage, sich den Fragen der Digitalisierung zuzuwenden.

Das sind nur wenige Beispiele aus dem weiten Feld kultur-
wissenschaftlicher Themen, die nicht zuletzt deshalb so inno-
vativ bearbeitet werden konnten, weil es keine Scheu gab, mit
den Vertretern anderer Disziplinen zusammenzuarbeiten.
Ein nicht zu unterschitzender Vorzug dieser neu etablierten
und unkonventionell arbeitenden Kulturwissenschaft war
iiberdies, dass sie es verstand, eine breite Offentlichkeit fiir
Hypothesen und Resultate zu interessieren.

Damit ist der Strang einer, so oder so, zur Philosophie ge-
horenden Entwicklung benannt. Mit der jiingeren Generati-
on von Kulturwissenschaften hat die Philosophie eine ihr in
vielem nahestehende Konkurrenz bekommen. Die Kultur-
wissenschaften bemiihen sich um ein Urteil iiber die gleichen
Phianomene, auf die auch das Erkenntnisinteresse der Phi-
losophie gerichtet ist oder zumindest sein miisste. Und wem
an einem vorbehaltlosen Urteil gelegen ist, der kann nicht
leugnen, dass in der Verbindung zwischen Philosophie und
neuen Kulturwissenschaften zahlreiche neue Einsichten ge-
wonnen werden konnten.

Im Interesse der Philosophie kann man nur sagen, dass sie
das Gesprich mit den neuen Kulturwissenschaften suchen

88

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

sollte. In ihrer eigenen Logik hat sie, so meine ich, viel zu
bieten, was im vorbehaltlosen Austausch produktiv werden
konnte. — Diesen Austausch zu befordern, kénnte eine Auf-
gabe der Stiftung kulturelle Erneuerung sein.

Die Entwicklung in Deutschland ist Teil eines weltweiten
Aufschwungs der cultural studies, auf den hier nur beildufig
verwiesen werden kann. Die wissenschaftliche Beschiftigung
mit der Kultur hat sich nach dem Zweiten Weltkrieg rasch
verdndert. Die Forschung hat eine wahrhaft globale Dimen-
sion erhalten und sich der Vielfalt der Kulturen auch dadurch
geoffnet, dass sie die jeweils eigene Kultur der Forscher mit in
den Blick genommen hat. Der Gestus der Uberlegenheit der
eigenen Position wurde hinterfragt, und man distanzierte
sich von der aus kolonialer Perspektive betriebenen »Volker-
kunde«. Auch die Gesellschaften des Westens werden als
»Ethnie« verstanden. Das hat vor allem auch Folgen fiir den
methodischen Zugang zum »Fremden«. So sucht man aus
den Fehlschlagen der frithen ethnologischen Forschung zu
lernen, die nicht selten das als Forschungsergebnis prasen-
tierte, was bereits in ihren Fragenkatalogen angelegt war.

Allein der Methodenwandel fordert eine grofiere Auf-
merksamkeit fiir die Kultur der Forscher. Darin kann man
ein nicht unerhebliches Motiv fiir die explosionsartige Zu-
nahme der Vielfalt von Forschungsthemen sehen, die auf
Lebensformen in Europa und Nordamerika bezogen sind.
Dass auch hier mit dem verfremdenden Blick des Ethnologen
und Kulturwissenschaftlers gearbeitet wird, hat auf andere
Gebiete der Philosophie, namentlich auf Geschichts-, Gesell-
schafts- und Sprachphilosophie, zuriickgewirkt. Das, was eine
Weile lang als »Poststrukturalismus« und »Postmoderne«
Aufmerksamkeit fand, entstammte Anregungen aus der eth-
nographischen Wende der Kulturwissenschaften.

Ebenfalls nur erwihnen lisst sich die Tatsache, dass die
neuen Medien (angefangen von der Bilderflut in der Moder-
ne, der Macht der tiber Presse, Funk und Fernsehen verbrei-

89

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

teten Meinungen sowie schlieflich der alles iiberrollenden
und zugleich unterspiilenden Wirkung der Digitalisierung
nicht nur auf die Kommunikation, sondern auch auf die tech-
nische Steuerung und die praktische Lenkung) ein vielver-
sprechendes Themenfeld darstellen. Mit dieser Entwicklung
wird sich die Stiftung kulturelle Erneuerung vorrangig be-
fassen miissen.

10.__Kultur der Humanitiit. In wissenschaftlicher Absicht
gibt es gute Griinde, den deskriptiven Gehalt des Begriffs der
Kultur zu betonen. Er dient, wie mehrfach gesagt, der Be-
schreibung einer bestimmten Form der Natur — und zwar
der Form, die sich das Naturwesen Mensch selbst schafft,
um seinen eigenen Bediirfnissen entsprechend leben und sich
weiter in ihr entwickeln zu konnen.

Dass der so gefasste Begriff dann auch im {ibertragenen
Sinn zur Bezeichnung anderer Formen der Natur verwendet
werden kann, ldsst sich mit der Variabilitit und Plastizitit
unseres Denkens und Sprechens erklaren und muss nicht
weiter verwundern. Doch im strengen Sinn gibt es Kultur
nur als die Lebensform des Menschen.

Der Begriffsgebrauch ist aber nicht allein auf die Beschrei-
bung bezogen. Diente er allein der gegenstiandlichen Bezeich-
nung einer Lebensform, liefSe sich, um nur das néchstliegen-
de Beispiel zu nennen, fragen, warum es hier etwas geben
sollte, das es zu erneuern gilt? Natiirlich kann es in der Natur
manche Gelegenheit geben, etwas zu dndern. Nur, zu einer
bloBen Anderung, die ohnehin vor sich geht, bediirfte es
keiner Stiftung.

Wenn man eigens eine Stiftung zur Erneuerung der Kul-
tur griindet, ist damit ein Anspruch verbunden, der Erneue-
rung als dringlich ansieht, sie vielleicht sogar fiir unerlasslich
hilt. Und wenn es so ist, steht hinter der Stiftung eine nor-
mative Erwartung, die ihren Sinn daraus zieht, dass »Kultur«

90

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

etwas Vorteilhaftes sein kann, moglicherweise sogar etwas
Notwendiges ist, das es zu fordern gilt.

Damit ist kenntlich gemacht, dass es nicht reicht, im Be-
griff der Kultur nur einen Terminus zur Beschreibung eines
naturgeschichtlichen oder gesellschaftlichen Sachverhalts zu
sehen. Der Begriff hat, tiber die blofle Deskription hinaus,
auch einen praskriptiven Gehalt, der fiir den Menschen eine
Verpflichtung darstellen kann. Und mit dieser normativen
Verbindlichkeit ist er, so denke ich, auch im Titel der Stiftung
kulturelle Erneuerung zu verstehen.

Der normative Gehalt hat seinen Ursprung darin, dass der
Mensch auf Kultur angewiesen ist. Und das nicht allein des-
halb, weil das dem Bediirfnis des einen oder anderen ent-
spricht, sondern weil es gute Griinde dafiir gibt, ihn im Zu-
sammenhang der Menschheit, unter deren Bedingungen er
lebt, zu verstehen. Er legt selbst Wert darauf, mit Griinden
zu handeln und seinem Dasein einen Sinn zu geben. Mit an-
deren Worten: Die Menschheit ist selbst nicht nur eine em-
pirische Gegebenheit, sondern immer auch eine normative
Grofle, deren Erhaltung und Entfaltung jedem einzelnen
Menschen zur Pflicht zu machen ist.

Dieser Anspruch wird in der Nachfolge Ciceros unter dem
Titel der Humanitit zusammengefasst. Er gilt, trotz der
wachsenden Einsicht in den hohen Grad der Verwandtschaft
des Menschen mit anderen empfindenden, fiihlenden und
mit Intelligenz ausgestatteten Lebewesen und unbeschadet
der fortgesetzten Enttauschungen, die der Mensch sich durch
seine in der Natur einzigartige Bosheit selbst immer von
neuem zufiigt.

Die seit 2010 6ffentlich erorterten Missbrauchsfille in In-
stitutionen, die dem Schutz und der Férderung der Menschen
dienen, sind ein bis in die jiingste Gegenwart reichendes Bei-
spiel — in unserer gesellschaftlichen Nachbarschaft. Aber mit
ansehen zu miissen, dass diese Institutionen, die selbst iiber
die genaueste Kenntnis der Verbrechen verfiigen, auch nach

91

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

Jahren unabweisbarer offentlicher Anklagen nicht bereit
sind, auch nur ihre Schuld anzuerkennen und die Opfer zu
entschadigen, konnte dem Zeitgenossen jedes Vertrauen in
die Menschheit nehmen.

Doch trotz der fortgesetzten Vergehen gegen die Mensch-
lichkeit und trotz der darin liegenden Verachtung fiir eine
dem Wohl des Menschen dienende Kultur diirfen die sich
selbst als Menschen ernst nehmenden Individuen sich nicht
entmutigen lassen. Folglich diirfen sie auch das Vertrauen in
die humanen Bindungskrifte der Kultur nicht verlieren, son-
dern haben im Gegenteil ihre besten Krifte auf die Starkung
einer Kultur im Dienst des Menschen zu bewahren.

Die Schlussfolgerung fiir die Stiftung kulturelle Erneue-
rung kann nur lauten, dass sie Kultur als die Rahmenbedin-
gung der Humanitdit verstehen muss. Und im Zeichen dieser
Einsicht hat sie sich vor allem deshalb um eine Erneuerung
zu bemiihen, weil anders sich die Kultur in ihrer derzeitigen
Entwicklung in ihrem Bestand bedroht.

Diese vermutlich tiberfliissig erscheinende methodologi-
sche und historische Erinnerung verbinde ich abschliefSend
mit zwei Einsichten, die mir im voranstehenden Text von be-
sonderer Wichtigkeit sind:

Erstens wire da die Gefahr des Scheiterns, die mit den
ersten schriftlichen SelbstaufSerungen der Kultur zum festen
Bestand der Uberlieferung gehort. Sintfluten, die Selbstver-
nichtung durch die unentbehrliche Kraft des Feuers, zykli-
sche Geschichtsmodelle und schliefSlich die Apokalypse sind
Ausdruck des Bewusstseins einer moglichen Selbstbedro-
hung der menschlichen Kultur, die nun, in Kenntnis der ato-
maren Bedrohung, in Erwartung autonomisierter Kriege
oder der totalen Gkonomischen Vernutzung der Erde, in
greifbare geschichtliche Nahe gertickt sind. Das Neue der
Vernichtungsszenarien der Gegenwart ist, dass die Verant-
wortung des Menschen exakt benannt werden kann. Das ver-

92

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs

binden wir mit der Hoffnung einer Gegensteuerung durch
Aufklirung und bewusstes menschliches Handeln.

Die zweite Einsicht geht davon aus, dass die heute be-
stehende Gefahrdung vornehmlich ihre Ursachen im mensch-
lichen Handeln selber hat. Dass auch geophysikalische Ver-
dnderungen eine Rolle spielen konnen und dass wir noch
wenig tiber kosmische Einfliisse wissen, dndert nichts daran,
dass der Mensch selbst als primdrer Verursacher anzusehen
ist. Damit kann er seine derzeitige kulturelle Lebensweise fiir
die Gefahren verantwortlich machen, die ihm seine Zukunft
verstellen.

Also steht auch aufler Zweifel, dass es vornehmlich, wenn
nicht gar ausschliefllich kulturelle Veranderungen sein miis-
sen, die zu einer Abwendung der Katastrophe beitragen. Hier
liegt die tiberlegene Pointe im Begriff der kulturellen Erneue-
rung. Es muss tatsdchlich eine kulturelle Erneuerung sein,
die allein eine rettende Wende bringen kann.

Doch wer glaubt, dabei die Natur auch nur an die zweite
Stelle riicken zu konnen, dem unterlauft ein schwerer syste-
matischer wie auch praktischer Fehler: Denn die Natur bleibt
die Bedingung, auf der alles beruht — die Sicherung des
menschlichen Lebens wie auch seine mogliche Zerstorung.
Hinzu kommt, dass ein Einfluss auf Naturzustinde nur durch
Mafinahmen maoglich ist, die zwar im Ausgangspunkt me-
thodologisch oder technisch sind, in der Ausfithrung aber
selbst Natur sein miissen, wenn sie wirksam sein sollen.

Diese Selbstverstindlichkeit ist nicht zuletzt deshalb mit
besonderem Nachdruck zu betonen, weil in der Debatte iiber
das Anthropoziin zu horen ist, die Natur sei »vorbei«. Ware
dem so, miisste man auch von der Kultur wie von einem
lingst Vergangenen sprechen, das seine Zukunft schon hinter
sich hat. Also kann auch die Bewahrung der Menschheit, die
eine vorrangig kulturelle Aufgabe ist, nur gelingen, wenn sie
in der Natur mit den Mitteln der Natur unternommen wird.
Die Natur hort mit der Kultur nicht auf.

93

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/6783495619920 - am 25.01.2026, 22:54:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (= Emm


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[ll. Anregungen

1. Kultur fiir das Anthropozin. Die Aufhebung der kate-
gorialen Differenzen zwischen Natur-, Sozial-, Kultur- und
Geisteswissenschaften durch die vornehmlich naturwissen-
schaftlichen Anwilte des Anthropozin hat Folgen fiir die
Konzeption der Politik, die nunmehr umfassend und damit
gar nicht anders denn als eine Kulturpolitik neuer Art zu
verstehen ist. Gelingen kann sie nur im Verein mit der Natur
und unter moglichst hohem Einsatz physikalischer, biologi-
scher und technischer Mittel.

2. Sicherung des Friedens. Schon lange vor der Entwick-
lung der global wirksamen atomaren Vernichtungswaffen
haben Erasmus und Kant die unbedingte Sicherung des Frie-
dens gefordert. Nach zwei Weltkriegen und angesichts der
inzwischen aufgebauten Kernwaffenarsenale ist der Frieden
zur unbedingten Forderung an die Weltpolitik geworden.
Ohne ihn kann es keine durch humane Anspriiche und Ideen
angeleitete Erneuerung der Kultur geben. Mit Kant hat es
einen Paradigmenwechsel in der Friedenssicherung gegeben,
der ein globales, wechselseitig gesichertes Recht zur Grund-
lage hat. Wie kann es ohne Weltstaat dennoch ein verbind-
liches Weltbiirgerrecht geben? Kulturelle Vorkehrungen
konnen hier hilfreich sein.

3. Beseitigung des Hungers und der Ungleichheit. Frei-
ziigigkeit ist ein Grundrecht des Menschen. Es sollte aber
jedem Menschen die zumutbare Moglichkeit offenstehen,

95

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

im Land seiner Geburt nach eigenen Vorstellungen aus-
kémmlich zu leben. Ist es anders, kommt es zu unkalkulier-
baren Verschiebungen in den Ankunftslaindern und zu einem
nicht wiedergutzumachenden Verlust fiir die Herkunfts-
lander. Das fiihrt auch im kulturellen Gefiige der Erde zu
einer Situation, die fiir alle Betroffenen nachteilig ist.

4, Weltweite Anstrengungen zur Sicherung der Umwelt.
Nach den Ausfiihrungen im I. Teil liegt es nahe, hier auch
kulturelle Schwerpunkte auszuzeichnen, die mit der Be-
sonderheit der Lander, ihren geographischen Gegebenheiten
sowie den Fdhigkeiten und Lebensgewohnheiten ihrer Be-
wohner zu tun haben.

5. Die kulturelle Erneuerung muss eine weltweite Per-
spektive unter Wahrung der nationalen, regionalen und
lokalen Traditionen haben. Dieses Ziel ergibt sich aus den
okonomischen, verkehrstechnischen, kommunikativen und
touristischen Gegebenheiten der modernen Welt.

6. Die universelle globale Perspektive der Kultur muss
unter der Primisse der Selbstbestimmung der Individuen
stehen. Die Korrelativitit von Individualitit und Universali-
tat kann deutlich machen, dass in der Selbstbestimmung die
fundamentale Bedingung ethischer, politischer und religiser
Freiheit besteht, die keiner tradierten Institutionalisierung

entgegensteht, sofern sie nur in der Lage ist, die Freiheit ihrer
jeweiligen Mitglieder anzuerkennen. Mit der Anerkennung
der Freiheit ist auch die Voraussetzung fiir die Achtung der
Wiirde eines jeden Einzelnen gegeben.

96

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

7. Die freie Entfaltung der Kultur ist ohne rechtliche Ga-
rantien nicht zu sichern. Das Menschenrecht muss in jedem
einzelnen Fall gewahrleistet sein, in dem eine neue kulturelle
Perspektive freigesetzt und gesichert sein soll. Letztlich brau-
chen wir eine weltweite Garantie der Grundrechte, die nicht
zwingend eine Weltrepublik, wohl aber eine global aus-
gespannte Foderation der Staaten verlangt.

8._Vormngiges Ziel ist die kulturelle Einhegung der Reli-
gionen, die damit auf ihre politischen Anspriiche zu ver-
zichten haben. Religionen haben die Glaubensfreiheit ihrer
Mitglieder ebenso anzuerkennen wie die Freiheit der Anders-
glaubigen. Zu diesem Punkt gehort die Schaffung eines Kul-
turrats aller Religionen, der die Interessen ihrer Mitglieder
vertritt, die Bedeutung der Religionen im weltpolitischen
Raum kenntlich macht und die Verletzungen der Religions-
freiheit — auch durch die Kirchen selbst — 6ffentlich moniert.
Die politische Anerkennung einer Religion sollte davon ab-
hingig sein, dass sie Religionsfreiheit auch fiir ihre Glaubi-
gen gewihrt.

9._ Kultur als das Medium menschlicher Produktivitit.
Wenn es richtig ist, dass Kultur die Fortsetzung der Natur
mit institutionellen, aber zunehmend individualisierten Mit-
teln ist, dann beschleunigt sie Entwicklungen, erhéht die
Bandbreite ihrer Innovationen und gewinnt auch die Freiheit
zur Wahrung dessen, was in ihrem Rahmen bedeutsam er-
scheint. So kann sie in der Lage sein, begriindete Bewertun-
gen vorzunehmen, Einzelnes und Vielversprechendes aus-
zuzeichnen und Uberlebtes zu verwerfen. Das geht nicht
ohne Kontroversen ab. Deshalb gehort auch die »Streitkul-
tur« unter ihren Begriff. Bei der »Streitkultur« darf man die
ihr nicht entgegenstehende Kultur der Kompromisse nicht

97

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

vergessen, die notwendig zur Politik gehort, unter den Bedin-
gungen einer auf Vielfalt setzenden Kultur aber leicht ein-
zuiiben ist.

10._ Kultur kann es nur in ihrer Vielfalt geben. Jede theo-
retische oder praktische Beschiftigung mit der Kultur findet
weltweit eine grofle Vielfalt vor. Es kann nicht das Ziel kultu-
reller Erneuerung sein, diese Vielfalt einzuschranken. Es
muss auch nicht ihre Sorge sein, sie bewusst zu vergrofiern.
Wohl aber gehort es zu ihren Aufgaben, sie zu sichern und zu
fordern, wo immer sie aufgrund fremder Einfliisse gefahrdet
ist. Dazu gehort auch die Vielfalt der Sprachen, die derzeit
mit hohem Tempo verloren geht. Wo der kiinftige Gebrauch
einer Sprache gefahrdet ist, miissen Mittel zu ihrer Konser-
vierung zum Einsatz kommen. An dieser Stelle ist auch der
Schrift und der Fahigkeit zu schreiben Erwihnung zu tun.
Die Schrift und mit ihr der Gebrauch der Symbole steht am
Anfang des Ubergangs zur zivilisierten Kultur des Men-
schen. Vermutlich sind auch sie in der Vielgestaltigkeit ihrer
Verwendung gefihrdet. Im Augenblick besteht die Gefahr,
dass der Mensch das Schreiben, Zeichnen und Malen mit
der Hand verlernt.

Wir wissen noch nicht, was das fiir den Menschen der Zu-
kunft bedeutet. Aber wir wissen genug, um eine Erneuerung
der Kultur darauf zu verpflichten, dass die &ltesten Kultur-
techniken, nimlich das eigenhindige Schreiben, Zeichnen
und Malen, nicht verlernt werden.

1 1 «—_Kulturen als der Schutzraum fiir die Wahrung, For-
derung und Entfaltung zweckfreier Produktivitit. Kultur
hat, wie die Natur und das Leben, ihren Sinn in sich selbst.
Also kann sie als der Freiraum angesehen werden, in dem
nicht notwendig nach Nutzen und Kostenaufwand gefragt

98

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

werden muss. Kultur wurde lange Zeit mit Kunst identifi-
ziert. Diese Gefahr besteht heute nicht mehr — auch durch
die Diversifikation des Kunstbegriffs.

Trotzdem darf die Kunst der jeweiligen Hochkultur nicht
vernachldssigt werden. Alles, was zur Geselligkeit und zum
individuellen Eigensinn gehort, was der Traditionspflege
dient und zur Entfaltung der Kiinste beitrdgt, muss in der
jeweiligen Kultur giinstige Bedingungen vorfinden.

12._ per Vorrang der Bildung. Alles, was zur Kultur ge-
hort, hangt wesentlich an der Fihigkeit der Individuen, die in
ihr titig sind. Die Einzelnen sind nach ihren jeweiligen Inte-
ressen und Fihigkeiten auf ihre aktive Teilnahme an der Kul-
tur vorzubereiten. Das gehort daher zu den vorrangigen Auf-
gaben der Politik, deren Interesse es — nach Wilhelm von
Humboldt — sein muss, die Produktivitit eines jeden heraus-
zufordern und mit der sich damit zwangsldufig einstellenden
Vielfalt auch den Gegensatz der Individuen zu kultivieren.

Beste fachliche Qualifikation ist dabei stets mit einem
moglichst grofSen Angebot an gymnastischer und musischer
Forderung zu verbinden. Im Mittelpunkt dieser Quadratur
von arbeitsteiligem fachlichem Konnen, musischer Selbstent-
faltung, Produktivitit und Vielfalt steht die Freiheit des In-
dividuums.

13. Sicherung der Freiheit und Eigenstindigkeit. Nach
den Ausfithrungen in den vorangehenden Punkten versteht
es sich von selbst, dass die individuelle Eigenstindigkeit die
besondere Aufmerksamkeit der Kultur verlangt. Sie ist ihre
Bedingung, ihr unersetzliches Medium und ihr Ziel. Jeder
muss nach Moglichkeit in die Lage versetzt sein, selbst zu
denken, eigenstandig zu handeln und damit auch individuell
Verantwortung zu tibernehmen.

99

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

14._ per kulturelle Rang der Technik. Technik wirkt be-
reits in der Natur und wird mit dem Auftritt des Menschen
als eigenes Medium der Lebensbewaltigung freigesetzt. Was
immer die Kultur ausmacht und was ihr neue Chancen er-
offnet, hat den Einsatz von Techniken zur Bedingung. Ge-
messen an ihrer unerhorten Bedeutung wird die Technik,
sofern sie nicht rundheraus verachtet wird, griindlich unter-
schitzt. Dass jede humane Disziplin, jede wissenschaftliche
Methode, jede musikalische Komposition und jede Lektiire,
ganz gleich ob sie sich auf einen handgeschriebenen Brief
oder einen Computerschirm bezieht, wesentlich auf teils in-
ternalisierten, teils ausdriicklich eingesetzten Techniken be-
ruht, ist bewusst zu machen.

15. Kuitur im Dienst der Aufklarung; Aufklirung im
Dienst der Kultur; Kultur im Dienst der Humanitdt. Im Drei-
eck von Aufkliarung, Kultur und Humanitit hat man die Kul-
tur in ihrer hochsten Bedeutung in die grofSen Ziele mensch-
heitlicher Entwicklung eingebunden, ohne sie selbst auf ein
Mittel oder einen blolen Zweck zu reduzieren. Nicht verges-
sen werden darf, dass dieses Dreieck aus Aufklirung, Kultur
und Humanitdit auf einer Bedingung aufruht, die zwar in der
Regel mit der Aufklirung, aber gewohnlich nicht mit glei-
cher Notwendigkeit mit der Kultur und der Humanitdt ver-
bunden wird: Es ist die Bedingung der Kritik, die, wie man
leicht sehen kann, schon dem Programm einer Erneuerung
der Kultur und allen weiteren Schritten zu ihrer Realisierung
zugrunde liegt.

16. Erneuerung erfordert Bewahrung — am Beispiel der
Demokratie. Es ist ein historischer Tatbestand, dass in grofsen
Zivilisationen die Konigs-, Adels- und Priesterherrschaft am
historischen Anfang stand. Sie hat bis in die Gegenwart

100

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

hinein (wenn auch und immer wieder von Phasen einer mehr
oder weniger offenen Tyrannei unterbrochen) dominiert. Es
wire jedoch ein gravierender Irrtum anzunehmen, die De-
mokratie sei eine junge historische Erscheinung, die be-
sonders anfallig fiir neue Entwicklungen ist. Erste Spuren
einer »Volksherrschaft« finden sich in den phénizischen
Stadtkulturen um 1000 v. Chr. Und die historisch dokumen-
tierte Demokratie hat es zwischen 600 bis etwa 400 v. Chr. in
Athen und anderen griechischen poleis gegeben. Sie gewihr-
te eine, wenn auch auf die minnlichen Stadtbiirger be-
schrinkte, Partizipation, hatte eine eigenstandige Jurisdikti-
on, war auf den offentlichen Austausch der Meinungen
bezogen und garantierte (in den damals tiblichen Grenzen)
Freiziigigkeit und Freiheit. Es fehlten durchgingig geordnete
Formen der Reprasentation und ihrer Kontrolle. In den Zei-
ten der Not und des Krieges war sie starken Stimmungs-
schwankungen unterworfen, die von Demagogen genutzt
wurden. Das, was der athenischen Demokratie fehlte, nim-
lich eine Rechtskultur mit einer Hierarchie von Amtern, vor-
geschriebenen Amtswechseln und einer kontinuierlichen Ge-
richtsbarkeit, bot das Modell der romischen Republik. Die
Idee der Republik lebte in den Stadtkulturen des Mittelalters
und der frithen Neuzeit wieder auf. In der englischen Monar-
chie wurde sie seit der Magna Charta zum Modell der Erpro-
bung ausgleichender foderativer Ordnungen. In England ent-
stand daraus schliefSlich der Parlamentarismus moderner
Prigung, der bis heute die grofiere Zahl der verbliebenen
Monarchien domestiziert.

Daran orientierten sich die amerikanischen Verfassungs-
viter, die es noch als unklug ansahen, ihre neue politische
Ordnung als »Demokratie« zu bezeichnen, obgleich sie genau
das war. Erst um die Mitte des 19. Jahrhunderts kam auch der
antike Begriff fiir die » Volksherrschaft« wieder zu Ehren.

Viele tun heute so, als sei die Demokratie eine erst in der
jiingsten Moderne aufgekommene Staatsform, um den Ein-

101

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

druck zu erwecken, sie sei mit den inzwischen um sich grei-
fenden technischen Innovationen tiberholt. Doch das ist ein
verhiangnisvolles Vorurteil. Die Demokratie ist die bislang
einzige Staatsform, die von denen getragen wird, die sie zu
schiitzen und zu fordern hat. Und sie hat nicht nur mit Blick
auf ihre Idee, sondern auf viele ihrer Elemente eine lange
Tradition, die alles andere als iiberholt ist. Sie hat sich in klei-
neren territorialen Einheiten bewihrt, ist aber auch bei gro-
Ben Flichenstaaten zu besonderer Bedeutung gelangt. Denn
sie ermoglicht es, mit foderativer Vielfalt umzugehen.

Die Demokratie ist die einzige Staatsform, die es erlaubt,
auch in grofien Flichenstaaten eine Vielfalt von Verwal-
tungsaufgaben kompetent und transparent zu erledigen,
ohne die Menschenrechte preiszugeben. Uberdies kann man
von keiner anderen politischen Organisationsform sagen,
dass sie gleichermaflen kommunale, regionale, nationale
und transnationale Interessen zu wahren versteht.

Angesichts dieser Geschichte und ihrer unbestrittenen
Leistungen ist es eine Dummbeit ersten Ranges, nur deshalb
die »Krise der Demokratie« auszurufen, weil die verstind-
licherweise faszinierenden (und grofSe demokratische Mog-
lichkeiten bietenden) digitalen Medien neue Formen der
Kommunikation zu schaffen versprechen, die den tiberliefer-
ten Prozessen der Meinungsbildung widersprechen.

17._ Einheit in der Vielfalt als basales Merkmal der Kul-
tur. Illustrieren ldsst sich das Miteinander von Einheit und
Diversitit am Beispiel Europas — im Verhaltnis zu den euro-
péischen Staaten wie auch in ihrer Beziehung zur Welt. Das
gilt fiir Gegenwart und Zukunft wie auch fiir die Vergangen-
heit. Dies zeigen sowohl die erneut erhobenen Forderungen

nach Reparationen wie auch die Folgelasten des Kolonialis-
mus. So sehr dies auch die Kultur im engeren Sinn beriihrt,

102

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

gibt es uns die Notwendigkeit der Provenienzforschung zu
erkennen.

18. Krieg und Kultur. Der schon von den Griechen ge-
traumte Traum, die Kultur konne dem Krieg wenigstens eine
Atempause gonnen, ist bis heute wach. Die Moderne war von
dem Gedanken beseelt, das Recht kénne den Krieg einhegen.
Kant hoffte auf den Ersatz der Kriege durch ckonomische
Konkurrenz, die sich im friedlichen Handel am besten ent-
faltet. Heute setzt man umso mehr auf Recht und Freihandel,
verstirkt die Diplomatie und hofft auf die integrierende Kraft
lebensnotwendiger Kooperation. Alles das sind kulturelle Er-
wartungen, die unter keinen Umstinden aufgegeben werden
diirfen und die doch Kriege nicht verhindern, wohl aber eine
neue Form der Kriegsfithrung mit sich bringen: den Inter-
ventionskrieg mit langfristigen Schiden. Was kann die Kul-
tur zur Einddimmung der Kriege und zur Sicherung des Frie-
dens tun?

19._ Zu nah am Feuer? Chancen und Risiken der digita-
len Innovation. Noch immer fehlt der Versuch einer Be-
standsaufnahme zu diesem Thema. Zu denken wire an eine
Tagung mit Advokaten wie Kritikern der neuen Kommunika-
tions-, Kontroll- und Steuerungsmedien. Das Problem der
Biirgerbeteiligung unter den Bedingungen einer jederzeit
grenzenlos zu erzeugenden Mobilisierung wire ein Thema,
das die Kultur in besonderem MafSe betrifft — unabhingig
von der Frage, wie die Digitalisierung die Produkte der Kultur
und der Kunst verédndert.

20._ Zur Kultur des menschlichen Umgangs. Personalitdt
und Intimitat sind notwendige Bedingungen einer offent-

103

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

lichen Kultur. Deshalb gibt es auch keinen apriorischen
Schutz der Anonymitit: Der Unterschied zwischen geheimer
Stimmabgabe und 6ffentlicher Meinungsdauflerung darf nicht
aufgehoben werden.

21._ pus Spiel als Produktivkraft des Lebens. Die digita-
len Medien faszinieren. Sie erdffnen auch die Chance fiir
neue Verbindungen zwischen den verschiedenen Tragern
von Bewusstsein und erlauben die Herstellung inniger Be-

ziehungen zwischen Korpern und Gegenstinden einerseits
und Individuen andererseits. Das konnte zu der Frage fiihren,
warum sich die Menschen itiberhaupt noch korperlich und
jenseits der digitalen Welt treffen. Warum reisen sie, obgleich
sie doch alles viel schneller, bequemer und billiger bekom-
men, wenn sie sich damit begniigen, ins Netz zu gehen?

22. Neue Produkte und alternative Produktionsweisen.
Neue Lebensformen sind zu fordern und zu fordern: Garten-
bau in der Grofdstadt; Recycling-Produkte als Designer-
Objekte. Dann ist da das kulturelle Potential der Protest-
bewegungen; Start-ups als exemplarische Formen der Ver-
bindung von Wissenschaft und Wirtschaft. SchliefSlich darf
man die exzessiven (allgemein angelegten) Formen (indivi-
dueller) Lebensberatung nicht vergessen. Eine offenbar viel-
besuchte App gemahnt heute ihre user fiinfmal tdglich der
Tatsache, dass sie sterblich sind, und erzielt, z.B. mitten im
Ehestreit, verbliiffende Erfolge.

23._ Formen der interkulturellen Kommunikation. Im
Anschluss an die Erfahrungen mit der Integration und den
globalen Katastropheneinsiatzen kann man Helfen und prak-
tisches Kommunizieren als Horizonterweiterung ansehen.

104

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

Die Internationalisierung von Moden und Kiinsten kann
auch ein Mittel zur Bewahrung des Eigenen sein.

24.  Ethik statt Coaching. Die Rolle von Anstand und
Tugend sollte ein Thema sein — nicht nur im Netz, sondern
auch in der Arbeitswelt und im 6ffentlichen Auftritt, vor al-

lem auch im Umgang der Geschlechter. Dabei geht es nicht
um einen alternativen Knigge, um keine Benimm-Schule,
schon gar nicht um das heute die Ethik ersetzende Coaching,
das seine Kundschaft auf situative Correctness trimmt. Vor-
rangig ist der Aufweis des Werts der Eigenstindigkeit — und
die Ermutigung dazu. Es geht um Selbstbestimmung mit Ur-
teilskraft und mit dem Charme der Offenheit, verbunden mit
der Fahigkeit, auch eigene Schwichen und Fehler einzuge-
stehen.

Derzeit lasst sich tiberall beobachten, dass diese Fahigkeit
insbesondere denen fehlt, die sie vor allen anderen beherr-
schen sollten: den Angehérigen der politischen Klasse und
dem sogenannten Fithrungspersonal in der Wirtschaft. Na-
tiirlich wissen wir, dass grofse Begabungen fiir Einseitigkeiten
besonders anfillig sind; auch grofler Ehrgeiz macht mitunter
unfihig, auf das Urteil anderer zu achten. Das kann man zu-
gestehen. Doch umso wichtiger sind die Empfanglichkeit fiir
personlichen Rat und wirksame o6ffentliche Korrektive. Die
»Zwischenrufe« von Meinhard Miegel gehen in diese Rich-
tung. Doch ein Chor aus Zwischenrufern wire ein Wider-
spruch in sich. Gleichwohl ist dartiber nachzudenken, wie
man den Mut zur Miindigkeit in den 6ffentlichen Aussagen
starkt.

25. Selbstbestimmung im Umgang mit dem eigenen
Tod. Der Umgang mit dem Sterben, gehort zu den schwie-
rigsten Fragen der Kultur, weil allgemeine Positionen bezo-

105

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

gen werden miissen, in denen es letztlich jedoch um hochst
individuelle Fragen geht. Im Tod, das gehort zu den ein-
drucksvollen anti-institutionellen Einsichten Luthers, helfen
dem Sterbenden keine Sakramente. Er ist radikal mit sich
allein.’

Was bedeutet das fiir die Kultur, die es nur in der Folge von
Generationen gibt? Bei allem Gewicht, das auf die Bedeutung
des geschichtlich-gesellschaftlichen Zusammenhangs der
Kultur zu legen ist, diirfen beim Umgang mit dem eigenen
Tod die existenziellen Probleme des Einzelnen nicht beiseite-
geschoben werden. Der humane Umgang mit dem Tod, der
jedem seine Wiirde lasst, spielt angesichts der sozialen Not,
der schlechten institutionellen Versorgung der Alten und
Kranken, aber auch angesichts der medizinisch erméglichten
Lebensverldngerung eine exponierte Rolle. Und wenn es
nicht schon frither zum Thema wird, so muss spitestens hier
der Beitrag der mitmenschlichen Liebe zur Sprache kommen.

Die durch ihren religiosen Auftrag zu dieser Liebe an-
gehaltenen Institutionen versagen, wenn sie angesichts des
Leidens auf den Intensivstationen und in den Altenheimen
nur auf die Gottesgabe der Lebens, auf die moralische Be-
denklichkeit des Suizids (fiir die es, wie ich meine, gute phi-
losophische Argumente gibt) oder auf das (in der existentiel-
len Entscheidung fiir den eigenen Tod ohnehin unerhebliche)
utilitaristische Dammbruch-Argument verweisen. Auf ein
anteilnehmendes Urteil iiber den Einzelfall kann weder in
der Kultur noch in der Ethik verzichtet werden. Ein solches
Urteil wird auch in anderen technisch induzierten Fragen des
Lebens wie der Organspende, der kiinstlichen Befruchtung,
der sogenannten Leihmutterschaft oder dem Einsatz der

% »Wir sind allesamt zu dem Tod gefordert, und keiner wird fiir den
andern sterben, sondern jeder in eigener Person fiir sich mit dem Tod
kiampfen. In die Ohren koénnen wir wohl schreien, aber ein jeder muss
fiir sich selbst geschickt sein in der Zeit des Todes.« (Erste Predigt Sonn-
tag Invokavit am 9. Mérz 1522, Werkausgabe, Bd. 1, 271).

106

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anregungen

Genschere benotigt. Doch in der Einstellung zum eigenen
Tod, der auf jeden zukommt, ist der eigene Wille von grofiter
Bedeutung. Dem hat eine humane Kultur Raum zu geben, so
sehr es den Glaubens- und Weltanschauungsgemeinschaften
freisteht, ihren Mitgliedern zu raten und nach bestem Wis-
sen und Gewissen beizustehen.

107

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.ora/10.5771/6783495619920 - am 25.01.2026, 22:54:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (= Emm


https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Martin Rosie

Volker Gerhardts Text zur kulturellen Erneuerung diente als
Grundlage fiir ein Kolloquium, das am 15./16. Mai 2019 auf
dem Meisterhof, Bad Wiessee, stattfand.

Daran nahmen neben Volker Gerhardt die Initiatoren Mein-
hard Miegel, Vorsitzender des Kuratoriums der Stiftung kul-
turelle Erneuerung, und Stefanie Wahl, Mitglied des Kurato-
riums, sowie acht Kollegen aus den Fichern Philosophie,
Politikwissenschaften und Theologie teil:

Wilhelm Grib, Leiter des Forschungsbereichs Religidse Ge-
meinschaften und nachhaltige Entwicklung, Humboldt-
Universitit zu Berlin,

Jan-Christoph Heilinger, Akademischer Geschiftsfiihrer
des Miinchner Kompetenzzentrums Ethik (MKE), Lud-
wig-Maximilians-Universitit Miinchen,

Oliver Hidalgo, Institut fiir Politikwissenschaft, Universitdt
Regensburg,

Otfried Hoffe, Professor em. fiir Philosophie, Universitit
Tiibingen,

Oliver Miiller, Heisenberg-Professur fiir Philosophie, Al-
bert-Ludwigs-Universitét Freiburg,

Christian Polke, Professor fiir Systematische Theologie,
Universitat Gottingen,

Martin Rosie, wissenschaftlicher Mitarbeiter, Berlin-Bran-
denburgische Akademie der Wissenschaften, und

Barbara Zehnpfennig, Professorin fiir Politikwissenschaft,
Universitadt Passau.

109

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Der nachfolgende Bericht versucht, die Diskussionen des Kol-
loquiums thematisch zu biindeln, ohne sich allzu sehr an die
tatsichliche Chronologie zu halten; vielmehr sollten thema-
tische Zusammenhinge herausgearbeitet werden.

Ist die westliche Kultur selbstzerstorerisch? Wenn ja, kann
dann Erneuerung aus dem Inneren dieser Kultur selbst kom-
men? Hat sie auch lebensfordernde, nachhaltige Momente?
Und welche Rolle spielt in deren (Wieder-)Entdeckung die
Tradition der abendlidndischen Philosophie?

Zunichst kommt die Frage auf, ob wir eigentlich von der Kul-
tur des Menschen sprechen, wenn die Rede von der selbstzer-
storerischen Tendenz der Kultur ist. Schnell einigen sich alle
Beteiligten darauf, dass wir hier und heute von der westlichen
Kultur sprechen und nicht von der Kultur tiberhaupt — jedoch
mit Einschridnkungen: Denn erstens ist die westliche Kultur
nicht mehr allein die westliche, fiihrt man sich vor Augen,
dass etwa China, Indien und andere (ehemalige) Entwick-
lungslinder den zentralen Motor der westlichen Kultur —
Wachstum des allgemeinen Wohlstands durch Naturvernut-
zung und technologische Entwicklung — langst tibernommen
haben. Zweitens gab es auch in der Geschichte der sogenann-
ten Naturvolker immer wieder Beispiele fiir selbstzerstoreri-
sches Verhalten, sodass irrationales Festhalten an schadlichen
Gewohnheiten sicher nicht als Alleinstellungsmerkmal der
westlichen Moderne begriffen werden kann. Und drittens
hat die westliche Kultur nicht nur die Naturzerstérung, son-
dern genauso Tierrechte und Umweltschutz erfunden. Den-
noch haben wir es mit einer spezifischen Kultur zu tun, die
im Hier und Heute Gegenstand der Frage ist, wie sie erneuert
werden kann. Doch was sind die Spezifika dieser — grob
»westlich« oder »modern« zu nennenden — Kulturen? Mit

110

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

dem Soziologen Hartmut Rosa liefSe sich ihr Wachstums-
und Beschleunigungszwang als zentrales Merkmal wie auch
Problem benennen, die Tatsache, dass sich moderne Gesell-
schaften nur mehr dynamisch stabilisieren lassen und diese
Eigendynamik sich von jeder politischen oder ethischen Kon-
trolle losgesagt hat.

Dass die »westlichen«, wachstumsgetriebenen Kulturen
grundlegender Reformen bediirfen, daran besteht in der
Runde auf dem Meisterhof nicht der geringste Zweifel. Denn
die momentane multiple Krise der modernen Lebensform
ldsst auf deren Zukunftsuntauglichkeit schlieffen: Nicht nur
befindet sich die Erde okologisch auf einem fatalen Kurs —
und dies wiederum nicht nur durch den Klimawandel, son-
dern auch etwa durch Artensterben, Verschmutzung und
Entwaldung —, auch die globale Ungleichheit unter den Men-
schen ist nur mehr erschiitternd zu nennen: So stiinde jedem
Menschen, wenn der Wohlstand global gerecht verteilt wire,
Kaufkraft im Ausmaf3 von etwa 900 hiesigen Euro zu. Mit
welchen Mitteln lasst sich diese multiple, 6kologisch-sozial-
politische Krise fassen, wie ihre Zukunft denken — und was
kann die (abendlindische) Philosophie fiir diese Aufgabe
leisten?

Dass es wenig bringt, vorschnell mit dem » Anthropozin«
das Zeitalter des Menschen auszurufen und zu behaupten, die
Natur brauche man nun nicht mehr, dariiber herrscht Einig-
keit unter den DiskutantInnen. Sofern der Anthropozén-
begriff jedoch an die Verantwortung erinnert, die der Mensch
gegeniiber seiner Mitwelt gerade aufgrund seiner techno-
logischen Ubermacht wahrzunehmen hat, spricht jedoch
nichts gegen diesen Begriff — wobei er dann allerdings die
Schranke zwischen Sein und Sollen antastet. So gibt es Na-
turwissenschaftlerInnen, die ihre hard facts vor dem Hinter-
grund der herannahenden Klimakatastrophe wieder mit nor-
mativen Aussagen dariiber verbinden, wie wir besser zu
handeln und zu leben haben. Welcher Art also ist die Verant-

111

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

wortung des Menschen fiir die Natur, wenn sie sich nicht in
der klassischen Dichotomie von Sein und Sollen einfangen
lasst, sondern durch die Riickkehr der Natur in die Kultur
zwischen beiden Seiten oszilliert? Wir konnen uns in dieser
Situation, so scheint es, weder langer auf die hard facts der
Naturwissenschaft allein noch auf eine von diesen strikt ge-
trennte menschliche Moral verlassen.

Die Eingelassenheit des Menschen in die Natur macht
einen Balanceakt gedanklicher Natur erforderlich, wenn es
um den Begriff der Verantwortung geht: Denn weder haben
wir es beim Menschen mit einem komplett determinierten
Wesen zu tun, das ohne jede Bewegungsfreiheit in die Ord-
nung der Welt eingelassen wire, noch mit einem derart freien
Wesen, dass es sich einfach aus dem Nichts heraus eine Le-
bensform erschaffen konnte. Doch dieser Zwischenstatus des
Menschen spiegelt auf den Naturbegriff zuriick: Viel mehr
als die ontologische Auszeichnung eines apriorisch von der
menschlichen Kultur abgetrennten Seinsbereichs stellt dieser
eine epistemisch-hermeneutische Kategorie dar, und gerade
das macht den Begriff besonders interessant: Denn auf der
hermeneutischen Ebene ist intendierte Veranderung denkbar,
indem sich die Motivation und die Herangehensweise der
menschlichen Akteure an die Natur verwandeln liefen.
Wenn der Mensch nicht als von der Natur getrennt gedacht
werden kann, dann hat er gerade deshalb Verantwortung fiir
die Natur — nicht aus einem abstrakten Pflichtbegriff heraus,
sondern aus seinem lebendigen Eigeninteresse. Und nicht zu-
letzt ldsst sich die Menschheit ohne den Begriff der Verant-
wortung gar nicht denken: Die intersubjektiv-kooperative
Anlage menschlicher Gesellschaften bringt immer schon ziel-
gerichtetes Handeln mit sich, das Verantwortung fiir die ei-
genen Handlungen impliziert. Selbst eine Gesellschaft, die
sich entschlgsse, keinerlei Verantwortung mehr zu tiberneh-
men, hdtte immer noch diejenige, keine zu haben.

Doch wenn von der (Eigen-)Verantwortung des Menschen

112

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

nun ein Umsteuern in politisch-6konomisch-6kologischen
Fragen — eben eine kulturelle Erneuerung — erfordert wird:
Wer ist dann Trager dieser Verantwortung? Von wo muss
die Verinderung ausgehen? Hier sind sich die TeilnehmerIn-
nen uneins: Ist die etablierte Politik der richtige Ansprech-
partner? Oder muss es um eine Graswurzelbewegung, um
die schleichende, von unten kommende Verdnderung unserer
Alltagspraktiken gehen, bei der dann jede und jeder Einzelne
gefordert wire, um das Ganze mitzuziehen? Ein wichtiger
Beitrag der Philosophie besteht in diesen Fragen darin, die
Hoffnung auf einen archimedischen Punkt zu konzentrieren,
von dem aus sich solche Fragen klar und ohne jedes Dilemma
beantworten liefen — was auch heifst, dass die angestrebte
kulturelle Erneuerung nicht von einem Punkt aus, sondern
nur multiperspektivisch und als Prozessbegriff gedacht wer-
den kann. Daher kann und wird es auch nicht den Triger der
Verinderung geben: Da wir in arbeitsteiligen Gesellschaften
leben, gibt es auch verschiedene Handlungsbereiche, die ver-
schiedene Verantwortung fiir ihr jeweiliges Metier tragen.
Kulturelle Erneuerung lasst sich daher nur als gemeinsamer
Prozess all dieser Handlungsbereiche auf das Ziel der Zu-
kunftsfahigkeit hin denken.

Dabei darf jedoch kein naives Bild regieren: Gier und kurz-
fristiges Nutzendenken sind immer auch Triebkrafte des Men-
schen, der nach Kant sein Leben in »ungeselliger Geselligkeit«
zubringt, und konnen nicht einfach aus der Gleichung gestri-
chen werden. Hier kann die Philosophie hilfreich sein, weil sie
es immer schon mit der Frage zu tun hatte, wie der Mensch es
schaffen kann, sich an seinem eigenen Guten und nicht an
seiner Gier und Ruhmsucht zu orientieren und welcher kul-
turellen Mittel und Techniken es zu diesem Zweck bedarf.
Wissensvermittlung und Erziehung stehen dabei genauso im
Fokus wie die Ausbildung solcher klassischen Tugenden wie
Besonnenheit und Verantwortung. Doch diese Ausrichtung
steht offenkundig im krassen Widerspruch zum liberalen

113

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Laissez-faire-Kapitalismus, der gerade nicht tugend- oder
wertegebunden prozessiert und dementsprechend verantwor-
tungsloses Handeln 6konomisch belohnt. Bedarf es also, um
dieser grassierenden Verantwortungslosigkeit entgegenzu-
wirken, eines inhaltlich substanzvollen Begriffs des Guten?
Und wie liefe sich ein solches Ansinnen rechtfertigen vor
dem Hintergrund des ethischen Pluralismus der Moderne?

Zum modernen Pluralismus gehoren Dilemmata wie die-
ses: Heifst » Verantwortung« zum Beispiel Verantwortung fiir
Arme und Benachteiligte oder fiir Wachstum und Arbeits-
pldtze? Beides impliziert vollig andere Politiken, und fiir bei-
de Standpunkte gibt es eigene politische Parteien und Pro-
gramme, aber keinen gesamtgesellschaftlichen Konsens —
was heif3t, dass die modernen westlichen Gesellschaften sich
langst daran gewohnt haben, in ihrer Sittlichkeit entzweit zu
sein und daher konfligierende Handlungsziele im Medium
der pluralen Demokratie auszufechten. Dies steht der Mog-
lichkeit eines substanzvollen Begriffs des Guten aus prinzi-
piellen Griinden im Wege, von dem aus sich die Erneuerung
der westlichen Tugenden andernfalls »archimedisch« denken
liefSe. Wenn kein Begriff des Guten zur Verfiigung steht, von
dem aus sich Erneuerung denken ldsst, dann muss dieser Pro-
zess eher von seinen motivationalen Grundlagen her gedacht
werden. Hier liefert die Sozialpsychologie wichtige Einsich-
ten: Was sind begiinstigende, was sind hemmende Faktoren
menschlichen Handelns? Responsibility muss auf response
gegriindet werden, nicht auf abstrakten Pflichten — was mit
sich bringt, dass ein anderer, nachhaltiger Lebensstil attraktiv
gemacht, kulturell aufgewertet werden muss, der dann einen
umfassenden Bewusstseinswandel initiieren konnte.

Dass dies keine leichte Aufgabe ist, geschweige denn eine,
die sich am Reif3brett [6sen lief3e, dariiber sind sich alle Dis-
kutantInnen einig. Dennoch zeigen sich in der Diskussion
einige Ansatzpunkte: Denn Bewusstsein muss stets als affek-
tiv besetzt und in einem sozialen Raum verortet gedacht wer-

114

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

den. Der notwendige Bewusstseinswandel muss sich also tie-
fer als blofl auf der propositionalen Ebene sedimentieren.
Und hier leisten Slogans, die Kunst, auch Demonstrations-
dsthetik wie momentan im Fall der »Fridays for Future«-
Bewegung einen erheblichen Beitrag. Um allen Menschen
jedoch die Teilnahme an der Symbolschopfung und am poli-
tischen Diskurs zu ermdglichen, steht Bildung im Mittel-
punkt, Bildung jedoch nicht begriffen als bloSe Ubermittlung
von Fachkenntnissen, sondern im Sinne des humanistischen
Bildungsideals: als umfassende, asthetische Erziehung des
Menschen hin zur reflektierten Selbstverantwortung. Doch
wenn der Bildungsbegriff beim individuellen Pol ansetzt,
wie steht es dann mit dem kollektiven, strukturellen?
Solange die Weltwirtschaft vom Streben nach immer gro-
eren Bruttoinlandsprodukten und der Konkurrenz um die
hochsten Wachstumszahlen geprigt ist, kann sich der einzel-
ne Mensch ja gar nicht anders verhalten als nach diesen Im-
perativen. Brauchen wir also ein anderes Wirtschaftsmodell
als das herrschende? Diese Frage wird von den DiskutantIn-
nen im Groflen und Ganzen bejaht, bringt doch das jetzige
Wirtschaftsmodell — unabhéngig von der Frage, ob man es
Kapitalismus, Neoliberalismus oder auch Kreditismus nennt
— okologische Verheerungen und demokratiegefdhrdende
Ungleichheit zwischen den Menschen mit sich. Doch wenn
ein neues Wirtschaftsmodell von miindigen Biirgern selbst-
bestimmt erarbeitet und durchgesetzt werden soll und nicht
von einer wie auch immer gearteten Diktatur dekretiert,
dann ist unter allen Umstinden die Demokratie zu bewahren,
mit der der Kapitalismus allerdings im Moment noch fest
verbunden ist. So geraten beispielsweise die Zustimmungs-
raten zur Demokratie augenblicklich dann in Abschwung, so-
bald die wirtschaftliche Prosperitit nachlasst. Wenn ein ande-
res Wirtschaftsmodell nicht ohne Wohlstandsverzicht zu
haben ist, dann miissen die Aussichten fiir die Demokratie
sehr diister sein. Daher braucht es die Zustimmung von sig-

115

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

nifikanten Mehrheiten fiir den kulturell-6konomischen
Wandel — sofern nicht Demokratie ohnehin nur eine Variable
von Wirtschaftswachstum ist und ausschliefSlich in reichen
Gesellschaften vorkommt. Erste Indizien fiir einen einsetzen-
den Bewusstseinswandel machen jedoch Hoffnung: Ob das
die Wahlergebnisse der Griinen gerade unter Jungwihlern
sind oder das interkulturelle oder dkologische Engagement
etwa in Fliichtlingsheimen oder Stadtteilgarten, es entwickelt
sich bereits ein dem nach wie vor global herrschenden Mate-
rialismus entgegengesetztes Narrativ, spitestens wenn es in
Schweden ein eigenes Wort dafiir gibt, jene zu diffamieren,
die zu viele Flugreisen in Anspruch nehmen (»flygskam«).
Die Drift westlicher Gesellschaften in Nationalchauvinismus
und gegenaufkliarerische Weltbilder geschlossener Identiti-
ten mag also eine Reaktion auf die globale Krise des Wachs-
tumsmodells sein, aber es ist sicher nicht die einzige. Was
konnen nun Philosophen, was kann die abendlandische Phi-
losophie tun, um den Wandel weiter in jene progressive,
postmaterialistische Richtung zu lenken, die von einem Teil
der Bevolkerung schon getragen wird?

Anders gefragt: Braucht es nicht gerade Philosophen,
wenn es darum geht, ein Narrativ zu verdndern, auf das zu-
mindest die westlichen Gesellschaften seit nunmehr 200 Jah-
ren eingenordet sind? Denn hier schldgt der synthetisierende
Charakter der Philosophie zu Buche: Zwar kann und sollte
die Philosophie nicht wie im platonischen Bild des Philoso-
phenkonigs alleine die Gesetze erlassen, doch kann sie als
Ubersetzerin zwischen den Einzelwissenschaften fungieren,
Verbindungslinien zwischen den verschiedenen Diskursen
ziehen und nicht zuletzt den diskursiven Rahmen, in dem
die Debatten stattfinden, selbst beeinflussen. Zum Beispiel
kann sie, wenn kulturelle Erneuerung in den Augen vieler
vor allem fiir Verzicht steht, diesen Verzicht umkonnotieren,
ihn als einen Gewinn an Lebensqualitit und Zeitwohlstand
darstellen helfen — zumal ethische Uberlegungen, etwa ob

116

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Reichtum fiir Gliick notwendig ist oder nicht, der Philosophie
von Anbeginn an eingeschrieben sind. Die Hauptaufgabe der
Philosophie liegt dabei in der Verbindung von Werten und
Lebensformen. Denn eine nichtreduktionistische Philosophie
weif3, dass menschliche Praktiken immer wertegebunden sind
und umgekehrt ihrerseits unsere Werte erst pragen. Wenn es
um Verdnderung in einem derart umfassenden Sinne geht,
muss die Philosophie ein nicht nur 6konomisches, sondern
auch ethisches, spirituelles, dsthetisches, institutionelles,
kurzum: umfassendes Bild einer postmaterialistischen Le-
bensform vermitteln, das all diese Disziplinen miteinander
in Dialog treten und an einer gemeinsamen Idee fiir eine
nachhaltige Lebensform forschen lasst.

Bei alldem gilt es besonders, die kritische Tradition der
Philosophie fortzusetzen. Philosophie gibt keine einfachen
Antworten, ja vielleicht sogar tiberhaupt keine Antworten —
vielmehr fokussiert sie das Problem, versucht, es durch seine
Durchdringung handhabbar zu machen. So hat sie in der ge-
genwirtigen Lage daran zu erinnern, dass uns weder ein mit
apokalyptischen Farben gemaltes Bild der Zukunft noch ein
naiver Glaube an »die« Technik, die das Problem ganz einfach
16sen wird, irgendwie weiterbringt, sondern eher sogar davon
abhilt, die Problemlage, vor der die globale Menschheit heute
steht, richtig zu benennen. Die Philosophie kann dabei das
Spannungsfeld zwischen der Riickbindung ans faktisch Mog-
liche und der notwendigen Utopie erkunden, die es braucht,
um einen jeglichen Wandel willentlich zu initiieren. Klar
scheint, dass das Erbe der abendliandischen Philosophie an
uns alle als miindige Biirger appelliert und uns mit der Auf-
gabe konfrontiert, die selbstgemachten Probleme auch selbst-
bestimmt zu losen, also trotz allem aufs design zu vertrauen
statt auf das desaster, das im Falle seines Eintretens die Pro-
bleme moderner Gesellschaften nur dadurch zu lésen ver-
mochte, dass es nach seinem Eintreten ebenjene Gesellschaf-
ten nicht mehr gébe.

117

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Doch steckt im Anspruch der abendlédndischen Philosophie
genauso auch eine Mahnung zur Bescheidenheit: Keine sou-
verdne Vernunft wird, auf sich allein gestellt und aus einer
gottgleichen Perspektive blickend, jemals die Problemlage als
ganze und vollstindig durchdringen und eine maf3geschnei-
derte Losung finden konnen. Das bedeutet nicht, dass der
Wandel hin zu einer postmaterialistischen Gesellschafts-
und Lebensform unméglich wire, insofern er sich jeglicher
Steuerung entzoge. Nur ldsst er sich eben auch nicht er-
zwingen oder in im Voraus zu kontrollierende Bahnen len-
ken. Da Vernunft keine monologische Gabe ist, sondern in
Kommunikation genauso entsteht, wie sie stets an sie riick-
gebunden bleibt, kann Vernunft auch nicht mehr tun, als das
Gesprach zu suchen, Standpunkte auszuloten und Moglich-
keiten aufzutun weiterzugehen. Totalitiren Versuchungen
bleibt die auf kritische Vernunft gebaute Philosophie dabei
abhold: Wenn etwa der Digitalisierung vonseiten einiger
Denker des Silicon Valley das utopische Potenzial zugespro-
chen wird, den Einzelmenschen aus dem Gefidngnis seiner
Partikularitit zu befreien und ihn oder sein Bewusstsein all-
umfassend, vielleicht gar unsterblich zu machen, so ist durch
die Philosophie daran zu erinnern, dass noch keine solche
religiose Erlosungshoffnung je dazu beitragen konnte, ein
konkretes Problem — und sei es auch nur vorlaufig — zu lgsen.

Um unsere Partikularitdt, Beschranktheit und Subjektivi-
tait kommen wir nicht herum — und gerade darin liegen so-
wohl der Grund als auch die Bedingung fiir Verantwortung.
In die Moglichkeit, ein verantwortungsvolles Leben zu fiih-
ren, konnen wir nur unser Vertrauen setzen. Die Frage: wie
leben? — stellt sich dem Menschen unverwandt, und obwohl
sie nie letztgiiltig wird beantwortet werden konnen, ist es
wichtig, ihren vollen Appell an uns zu verstehen und ihr
nicht auszuweichen. Im Vertrauen, die gewaltigen Probleme,
die sich den modernen Gesellschaften heute stellen, unbeirrt
zu benennen und ihnen ein experimentierendes Denken des

118

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

Real-Utopischen entgegenzusetzen, zeigt sich die Vernunft
des Menschen, der, obwohl stets nur partikular, kommuni-
kativ immer wieder neue Antworten entwerfen kann auf die
Frage, wie zu leben ist. In der Offnung dieser Frage auf
radikal andere Lebens- und Gesellschaftsentwiirfe hin, in
deren moglichst umfassender Ausformulierung unter Betei-
ligung verschiedenster Akteure aus verschiedenen diszipli-
niren Zusammenhingen, konnte eine wichtige Aufgabe lie-
gen — nicht zuletzt fiir der Stiftung kulturelle Erneuerung.
Es geht um einen an reale Moglichkeiten riickgebundenen
utopischen Entwurf auf interdisziplinirer Ebene, an dessen
Ende eine nicht mehr wachstumsgetriebene Wirtschaftsform
auf der gesellschaftlichen Ebene ebenso steht wie nach-
haltige Lebensstile und -selbstverstindnisse auf der indivi-
duellen.

Welche Gefahr die totalitire Versuchung immer dann
darstellt, wenn sich ein umfassender Wandel ankiindigt,
zeigt zuletzt das Beispiel der Digitalisierung, die vielleicht
die grofte Erfindung seit der Zihmung des Feuers darstell,
aber ebendeshalb auch mit denselben Risiken einhergeht:
Denn so befreiend das Internet auf den einzelnen Geist wir-
ken kann, indem es diesem ermoglicht, sich mit allem und
jedem jederzeit zu vernetzen und unbegrenzt Informationen
auszutauschen, so sehr droht doch genau dieser Einzelgeist,
in einem dauernden stream von Informationen, Bildern und
Filmen unterzugehen. Zudem herrscht ein naiv-technizisti-
sches Idealbild der »wertneutralen«, »objektiven« Maschine
vor, die schleichend den menschlichen Alltag infiltriert, etwa
wenn Computeralgorithmen bei Gerichtsverfahren den
Richter ersetzen sollen. Wie jedem grofSen technologischen
Schritt der Menschheit wohnt auch der Digitalisierung das
grofle Versprechen der Erweiterung des menschlich Mogli-
chen genauso inne wie die Gefahr der Manipulation und
Entfremdung von den selbstgesteckten Zielen. Und auch
hier bringt ein naiver Glaube an die Macht der Technik,

119

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur weiteren Diskussion

wie er im Silicon Valley vorherrscht, ebenso wenig weiter
wie ihre pauschale Verteufelung. Es gilt wiederum, an das
grofle Erbe der europdischen Tradition anzuschliefen: an
die Kritik, die illusionslos auf Vorteile und Risiken hin-
zuweisen hat, um so den Menschen Freiraum zu verschaf-
fen, selbst zu entscheiden, welchen Umgang sie etwa mit
digitalen Medien pflegen.

Kulturelle Erneuerung, so liele sich zusammenfassen,
wird weder von selbst kommen wie eine Schicksalsmacht,
noch lédsst sie sich durch eine ordnende Vernunft einfach
steuern. Die Kantische Frage: »Was ist der Mensch?« ist in
Wahrheit eine metaphysische, denn die Ambivalenz der
menschlichen Natur ist unhintergehbar. So wird der Mensch
es sich sicher auch in Zukunft nicht nehmen lassen, Grenzen
zu Uiberschreiten und das sprichwortliche Spiel mit dem Feuer
zu wagen. Dennoch gibt es Ansatzpunkte zu einem kulturel-
len Umsteuern: Narrative von nachhaltigen Lebensstilen sind
bereits im Umlauf, und Sozialpsychologie oder Postwachs-
tumsbewegungen steuern gezielt die Beantwortung der Frage
an, wie sich solche Narrative als positiv besetzte sowohl in
gesellschaftlichen Makrostrukturen wie der Politik und der
Wirtschaft als auch im individuellen Bewusstsein und All-
tagshandeln verankern lassen. Der Philosophie féllt in diesem
Prozess zweierlei Aufgabe zu: zum einen einen interdiszipli-
niren Rahmen zu schaffen, um nachhaltige Lebensstile mog-
lichst vielseitig zu erforschen und mdoglichst umfassend in
den 6ffentlichen Diskurs zu bringen; zum anderen kritisch
an die Selbstverantwortung des Menschen zu erinnern, um
vor apokalyptischem Fatalismus genauso zu warnen wie vor
naiver Hoffnung auf Erlosung durch die Segnungen der
Technik. Die kritische Tradition der Philosophie muss sich
hier neuen Themenstellungen 6ffnen und vor allem wieder
das werden, was sie einmal mehr war als heute: eine deutlich
vernehmbare Stimme im 6ffentlichen Diskurs.

120

hitps://dol.org/10.5771/6783495619820 - am 25.01.2026, 22:54:55.



https://doi.org/10.5771/9783495819920
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Geleitwort
	Vorbemerkung
	I. Kultur zwischen Natur und Politik
	II. Philosophische Aspekte des Kulturbegriffs
	III. Anregungen
	Zur weiteren Diskussion

