
26 
 

DE L’IMAGE RELIGIEUSE A L’IMAGE PROFANE? L’ESSOR 
DE L’IMAGE CHEZ LES CHRETIENS DE SYRIE ET DU LIBAN 

(XVIIE - XIXE SIECLE) 

Bernard Heyberger 

Abstract: From religions to secular images? The development of images in the Christian 
communities of Syria and Lebanon (17th-19th century) 
The visual universe of the Christians in Bilād al-Shām changed between the 17th and the 
19th century. While before images were rare, they now became plethoric, even if this is 
relative compared to the present time. Figurative representations moved beyond the holy 
places to become political (like portraits) or to be worn and became visible in private 
homes, even modest ones. Individuals could therefore possess them and develop an 
intimate relation towards these images. This process is comparable to the transformation 
from the reciting of liturgical texts to the personal and silent contact with books. 
Iconographically, new thèmes appear. The representations take on a more realistic and 
lively character. They insist on the humanity of the person, rather than on the presence of 
the sacred, like in the traditional icons. This evolution has its controversies, compromises 
and reinterpretation and, like any process of cultural appropriation, has to be placed in the 
more general context of the changing of mentality and society. 

Les chrétiens orientaux, du moins les Melkites et les Maronites du Bilād al-Shām, dont nous 
parlerons ici, ont une tradition de l’image. C’est d’une part l’art de l’icône, qui s’est affirmé 
dans l’Empire byzantin après la crise iconoclaste, avec des spécificités locales.1 C’est d’autre 
part la décoration monumentale des églises et des couvents, couverts depuis l’Antiquité de 
fresques et de mosaïques.2 C’est enfin l’art de la miniature dans les manuscrits. L’image 
destinée au public se cantonne dans les sanctuaires, où elle fait partie de la décoration, aux 
côtés des lanternes, des miroirs et des œufs d’autruche. Sa place, les thèmes qu’elle 
représente, et les choix plastiques de sa réalisation, suivent des règles très formalisées. Elle 
sert avant tout à mettre le fidèle au contact avec le sacré, accessoirement à narrer des épiso- 
des de la vie du Christ, de la Vierge ou d’un saint, et à instruire le peuple. Lorsqu’elle est 
icône, elle doit être consacrée avant de prendre place à l’église.3 

Pour des raisons peu évidentes, cet art traditionnel de la peinture religieuse s’est 
pratiquement éteint en Syrie, ne survivant que dans les manuscrits, sous forme de miniatures. 
Les décors peints des églises encore visibles vers le XIe siècle, semblent pour la plupart s’être 
effacés par la suite. En principe, le cuite requérait des icônes. Mais celles-ci devaient être 
extrêmement rares, et pour la plupart d’entre elles, des articles d’importation.4 

                                                           
1 Virgil Cândea, “Introduction”, Virgil Cândea (dir.), Icônes grecques, melkites, russes. Collection Abou Adal, 

Genève: Skira, 1993, 34 - 35. 
2 Joseph Nasrallah, “La peinture monumentale des patriarcats melkites”. Icônes Melkites, exposition du Musée 

Nicolas Sursock, Beyrouth, 16 mai-15 juin 1969, 67-84. 
3 Voir les commentaires du patriarche Istifān Duwayhî, qui combinent sans doute le discours oriental et le 

discours tridentin sur l’image: “Le candélabre des saints mystères”, Youakim Moubarac (édit.), Pentalogie 
antiochienne / Domaine maronite, Beyrouth: Cénacle Libanais, 1984, T.l, vol. 1, 67, 70, 91-94. 

4 André Grabar, “Les icônes melkites”, Icônes Melkites, op. cit., 22; Virgil Cândea, “Introduction”, Virgil 
Cândea (dir.), Icônes grecques, melkites, russes, op. cit., 41. Mêmes constatations à propos de l’Egypte: 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27 
 

A partir du XVIIe siècle, on assiste toutefois à un phénomène véritablement nouveau: une 
explosion de la consommation, de l’importation et de la production d’images parmi les 
chrétiens orientaux. C’est de ce phénomène, lié à l’ouverture économique et culturelle des 
minorités chrétiennes vers l’Europe orthodoxe et catholique. dont nous traiterons ici. On 
observe en particulier une diffusion massive d’images de religion d’origine ou d’inspiration 
occidentale, qui a des conséquences sur la production et l’usage locaux des représentations 
figurées, et participe à une évolution significative des mentalités, au même titre que l’essor 
des écoles ou la propagation des livres imprimés. Pas plus que dans d’autres domaines de 
l’activité culturelle, les chrétiens orientaux n’apparaissent comme des consommateurs passifs 
d’images importées. Ils participent à l’élaboration d’une synthèse locale de l’iconographie et 
des techniques picturales, qui se caractérise déjà par une dialectique de la modernité et de 
l’authenticité. 

L’irruption des images 
En 1781, le Père Etienne-Philippe Cuénot mourut à Antoura, au Liban. Il était le dernier des 
ex-jésuites de cette résidence missionnaire, sur laquelle le consulat de France de Saïda fit 
immédiatement poser les scellés, avant de procéder à l’inventaire des biens, quelques temps 
après. Celui-ci révéla un véritable capharnaüm, d’où émergeaient des masses de livres et 
d’images. Ce sont ces dernières qui nous intéressent ici.5 

Ce qui ressort de l’ensemble, c’est d’abord la saturation d’images dans tous les lieux de 
vie de la résidence jésuite, qu’il s’agisse d’espaces publics, comme l’église, ou privés, 
comme la chambre du religieux. 

A l’église, l’inventaire recense un tableau de saint Joseph au grand autel, avec un cadre 
doré, un tableau de la Vierge au petit autel. un grand tableau représentant saint François-
Xavier, et 25 autres images sans précision. A la sacristie: “un tableau de la Vierge peinte sur 
le verre”, deux petits tableaux, cinq petits tableaux. Au réfectoire: trois vieux tableaux. Au 
séminaire: un grand tableau. Dans la chambre du défunt: un tableau dans un cadre doré 
représentant la Cène et un autre figurant saint Joseph. 

Ces images étaient destinées aux religieux, mais aussi à leurs élèves orientaux et aux 
visiteurs de leur résidence. Elles n’étaient pas là par hasard. ou par engouement personnel de 
tel ou tel religieux: elles correspondaient à une intention très précise, à une fonction de 
l’image déjà définie par Ignace de Loyola.6 

Ce n’est pas tout. L’inventaire révèle aussi une pratique attestée par ailleurs chez les 
missionnaires latins en Orient: la distribution massive d’images aux chrétiens indigènes, qui 
peuvent les suspendre dans leur maison, voire les porter sur eux. En effet. on y trouve 
également mention d’une petite corbeille d’images, de huit autres images sans précision, et de 
cinq du Sacré-Coeur de Jésus. On pourrait encore ajouter ces images particulières à porter sur 
soi que sont les médailles de dévotion: l’ex-jésuite possédait un sac qui en contenait quarante-
deux et encore “une petite boîte pleine”. Notons enfin la présence chez lui d’une dernière 
forme d’image moderne: une petite carte d’Asie. 

Cet inventaire n’a rien d’étonnant: il ne fait que confirmer ce que d’autres sources, de 
manière dispersée, nous apprennent. Dès son second voyage au Liban, en 1580, Jean-Baptiste 
Eliano, le premier jésuite envoyé auprès des Maronites, est venu chargé de calices d’argent, 

                                                                                                                                                                                     
Catherine Mayeur-Jaouen, “La fonction sacrale de l’image dans l’Egypte contemporaine: de l’imagerie 
traditionnelle à la révolution photo- graphique”, dans ce volume. 

5 AN, AE, Bl, vol. 1039, f. 145 r- 150v. 
6 Anne Sauvy. Le miroir du cœur. Quatre siècles d’images savantes et populaires, Paris, 1989, 157. L’auteur 

note que dans les maisons de retraite des jésuites, au XVIlIe siècle. les images sont omniprésentes: gravures 
et peintures dans les espaces collectifs, feuilles collées dans les chambres particulières. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 
 

d’objets liturgiques, de monies d’hosties, de chapelets et d’images.7 Par la suite, les religieux 
latins de toutes robes introduisent massivement l’iconographie occidentale, sous forme de 
tableaux peints, d’images imprimées, de médailles, et même de statues.8 

Ils réalisent dans leurs églises un programme iconographique conforme au goût de la 
Contre-Réforme, répondant notamment au critère de “décence”, c’est-à-dire d’une certaine 
pompe dans l’ornementation des autels et des sanctuaires, exigée par le Concile de Trente, 
dans sa 25e session.9 

En Palestine, la décoration des Lieux Saints, stratégiques en tant que symboles et 
carrefours de communication, fait l’objet d’une attention particuliére. A Nazareth, les Frères 
Mineurs de la Terre Sainte ont achevé leur église le 7 mai 1730.10 Ils y ont dressé deux autels 
du côté Ouest, l’un dédié à saint Joseph, l’autre à saint François, et deux autres côté Est, 
consacrés à sainte Anne et à saint Antoine de Padoue. Au Nord, à côté de l’autel majeur, 
figure l’Archange Gabriel. Au milieu de l’église, on descend dans la chapelle de 
l’Annonciation où les murs sont couverts de peintures à l’huile réalisées par un artiste 
français, représentant les mystères de la Vierge, dans des encadrements inspirés des 
grotesques, caractéristiques du mobilier de l’époque. 

Ce n’est pas seulement dans les églises et les résidences des Francs que l’image d’origine 
européenne s’étale massivement. En effet, il arrive que les Occidentaux offrent des peintures 
aux chrétiens orientaux pour décorer leurs propres sanctuaires. Ainsi, en 1757, trois 
congrégations laïques fondées à Alep par les jésuites pour les Maronites et les Arméniens 
reçoivent chacune, avec leur confirmation romaine, un tableau réalisé en Italie, qu’elles expo- 
sent solennellement pendant une fête.11 

Comme l’inventaire de Antoura le suggère, les missionnaires diffusent également 
d’importantes quantités d’images sur papier, qui pénètrent les foyers. Un “mémoire de ce qui 
est envoyé chaque année au P. Fleuriau de la part du P. Rigord de Marseille pour être 
distribué à chaque mission du Levant”, datant du début du XVIIIe siècle, indique: 100 croix 
et médailles, 100 images de saint Roch en feuilles, 50 feuilles en 16 images, 50 images en 
feuilles plus fines, 200 petites images simples.12 Au début de leur réinstallation au Liban, en 
1832, les jésuites se munissent de clous et d’un marteau, pour fixer eux-mêmes les images de 
la Vierge ou les croix sur les murs des maisons qu’ils visitent. Ils incitent les chrétiens à prier 
devant matin et soir.13 

En 1784, ‘Isā Kālūs, prêtre originaire de Bethléem, fit graver à ses frais, à Rome sans 
doute, une “Sainte Famille” dans un style raphaélien, accompagnée d’une dédicace en latin, 
en grec et en arabe.14 Il existait aussi une importation d’estampes à partir du monde 
                                                           
7 Isṭifān al-Duwayhī, Tā‘rīkh al-ṭā‘ifa al-mārūniyya, édit. R. al-Shartūnī, Beyrouth. 1890, 444. 
8 Une statue de saint Elie au Mont Carmel: Giambattista di San Alessio, Compendio is- torico dello stato antico, 

e moderno del Carmelo, Turin, 1780, 372. Une statue de la Vierge Marie à Alexandrette: Marcellino da 
Civezza, Storia universale delle Missioni Francescane, Florence, 1894, livre VII, 474 et 476. En 1834, une 
image du Sacré-Cœur en bas-relief orne la chapelle jésuite de ‘Ayn Trāz: Sami Kuri, Une histoire du Liban à 
travers les archives des jésuites, T.l, Beyrouth: Dar Al-Machreq 1985, 144. 

9 Giuseppe Alberigo (édit.), Les Conciles oecuméniques, vol. 2, 2, 1994, 1572-1577. Bernard Heyberger, “Entre 
Byzance et Rome: l’image et le sacré au Proche-Orient au XVIIe siècle”, Histoire, Economie et Société, 4, 
1989, 536-537. 

10 Eleazar Horn, Ichonographiae locorum et monumentorum veterum Terrae Sanctae...1725- 1744, G. 
Golubovich édit., Rome, 1902, 167. Pour Bethléem, voir également H. Vincent, F.M. Abel, Bethléem. Le 
sanctuaire de la Nativité, Paris, 1914. 

11 Ferdinand Tawtal (Taoutel), “Wathā’iq tā‘rīkhiyya ‘an Ḥalab”, Al-Mashriq, 42, 1948, 231 - 233. Autre cas 
dans Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 537. 

12 ARSI. Gallia, vol. 96. III, f. 488rv- 489rv. 
13 Sami Kuri, Une histoire du Liban..., vol. 1, 60, 62 (Lettres du Père Planchet et du Père Ricadonna). 
14 Dory Papastratos, Paper Icons. Greek Orthodox religious engravings, 1665 – 1899, Athènes: Papastratos 

Publications. 1990, vol. 1, n° 152, 154. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29 
 

orthodoxe. Dès 1650, il s’en fabriquait à Kiev. Le diacre Būlus Al-Za’īm, qui tint la 
chronique du voyage qu’il fit avec son père le patriarche melkite Makāryūs (1652 – 1659), af- 
firme qu’il y fit imprimer des images de l’apôtre Pierre dans trois formats different: le grand 
pour les notables, le moyen pour le peuple, et le petit pour les femmes.15 Entre 1688 et 1700, 
un atelier d’impression à partir de gravures sur bois de bonne qualité fonctionne à Leopolis 
(Lwow), aux frais de Hatzikyriakis, un Grec de Vourla, en Asie Mineure, qui fournit papier et 
enere, et s’occupe de la distribution des images. En prenant appui sur sa correspondance, on 
peut évaluer la production de cette fabrique à plus de 19 000 gravures entre 1688 et 1709, 
écoulées sur une aire de diffusion s’étendant de Moscou au Mont Sinaï. Elles étaient 
notamment destinées à populariser ce dernier lieu, avec son monastère de Sainte-Catherine, 
figuré sur l’image, et à lui attirer des aumônes. Elles y étaient expédiées de Leopolis dans des 
caisses en bois qui contenaient 1000 exemplaires chacune.16 

Les Orientaux cherchaient à se procurer des tableaux pour leurs églises ou des gravures 
pour leurs maisons. Dans l’église arménienne d’Alep, on trouvait par exemple un tableau 
rapporté d’Europe par un Arménien, figurant un religieux carme en oraison devant la Vierge, 
sur lequel un peintre local avait été invité à faire des retouches.17 Le Melkite Ḥannā Darak, 
dans une lettre qu’il envoyait à Rome, commandait un tableau représentant Saint Romanos, 
pour l’église qu’il avait fondée à Ḥamānā.18 En 1777. le Supérieur des Moines Alépins 
maronites écrivait à son confrère de Rome en lui demandant de lui procurer “une image de 
l’Assomption” de la Vierge dont il donnait la dimension souhaitée, tout en précisant que le 
prix n’avait pas d’importance, pourvu qu’il s’agît d’un travail soigné. pour son église du 
couvent de Luwayza.19 De fait, une grande Assomption, qui avait été placée sur le maître- 
autel de l’église, figure aujourd’hui dans le musée de ce couvent, qui rassemble des peintures 
européennes recopiées au XVIIIe siècle. Mais le tableau est peut-être un peu plus tardif: il a 
été constitué en waqf par le Vicaire Général et le Supérieur Général du monastère des Alépins 
à Rome, en 1817 (ill. 1). 

Les chrétiens n’étaient pas moins friands d’images imprimées, qui leur étaient distribuées 
généreusement par les religieux lors des séances de catéchisme et des visites dans leurs 
maisons, ou qu’ils recevaient contre des aumônes lors de visites aux sanctuaires. Ioannikos, 
archevêque du Sinaï, écrivait à son correspondant de Leopolis: 

Envoyez-nous autant de monastères et de saints que vous avez, car chacun à l’extérieur en 
a entendu parier, et prie les Pères pour en avoir. 

On connaît ces images, car neuf bois gravés qui ont servi à les fabriquer sont arrivés au 
monastère du Sinaï, où ils ont été conservés. Mais l’essentiel de la production européenne 
imprimée avant le dix-neuvième siécle nous échappe, du fait que ni les bois ni les cuivres 
gravés n’ont généralement été conservés.20 

                                                           
15 Būlus al-Ḥalabī, Voyage du Patriarche Macaire d’Antioclie, édit. arabe et traduction franç. (incomplètes) par 

B. Radu, Patrologia Orientalis, T. XXVI, Paris, 1933, 699. A propos du voyage de Makāryūs et les images, 
voir Carsten Walbiner, “Images painted with such exalted skill as to ravish the senses...: pictures in the eyes 
of Christian Arab Travellers of the 17th and 18th centuries”, dans ce volume. 

16 Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, 19. 
17 Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme catholique, Rome: Ecole 

Française de Rome, 1984, 449. Sylvia Agemian, “Œuvres d’art melkite dans l’église arménienne des 
Quarante Martyrs d’Alep”, Etudes arméniennes, 1973, 91 - 113. 

18 Buṭrus Fahd, Tā’rīkh al-rahbāniyya al-mārūniyya bi-far’ayhā al-ḥalabī wa-l-lubnānī, Jounié, 1963-1973, T. 
V, 519. 

19 Buṭrus Fahd, Tā’rīkh al-rahbāniyya ..., op. cit., T. V, 219. Henri Guys, Beyrouth et le Liban, rééd. Beyrouth, 
1985, T.2, p. 123, Signale “la richesse en tableaux” de Luwayza (vers 1830). 

20 Dory Papastratos, Paper Icons, op.cit., vol. 1, 19. L’auteur a réuni une magnifique collection de 618 gravures, 
allant de 1665 à 1899. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 
 

Les Orientaux ne se contentent plus seulement d’importation. Ils se mettent eux-mêmes à 
produire des images sur place. D ֹ’abord, en recourant à des artistes formés en Europe. Le cas 
le plus célèbre est sans doute celui des Arméniens de Perse, qui font réaliser vers 1650, à 
Julfa, près d’Ispahan. par des artistes européens, la décoration de leurs églises selon un 
programme iconographique et des techniques qui combinent tradition orientale et influence 
occidentale.21 A la même époque, deux artistes italiens auraient travaillé à Alep, et auraient 
initié des Arméniens à la peinture.22 Plus modestement, à Qannūbīn, rustique église 
patriarcale maronite au Mont Liban, un moine originaire de Chypre peint en 1690 une 
Assomption de la Vierge en fresque, qui semble inspirée d’une image imprimée européenne, 
peut-être d’une gravure de Dürer, mais plus fidèle aux goûts orientaux, aussi bien dans 
l’adaptation de l’iconographie que dans le choix des couleurs et le traitement des bordures, 
que ce qu’en a écrit Jules Leroy.23. Lorsque les capucins de Beyrouth souhaitent orner leur 
église d’images de saint Pierre et saint Paul, en 1705, ils font également appel à un peintre 
maronite.24 Vers la même époque, les Maronites d’Alep demandent au patriarche Ya’qūb 
‘Awwād de leur faire envoyer les moines Buṭrus Al-Qubruṣī (le Chypriote) Al-Muṣawwir et 
Ibrāhīm Kurbādj Al-Ḥalabī pour la décoration de leur église. Ces derniers sont effectivement 
autorisés ensuite à se rendre dans la ville pour y travailler.25 

On ne sait où ce Maronite de Chypre a acquis sa formation, qu’on peut juger rudimentaire. 
On sait néanmoins qu’un certain nombre de Syriens ont étudié la peinture à Rome, avant 
d’aller exercer dans leur pays. Dès 1647, le Grec d’Alep Buṭrus Di’b obtient des cardinaux de 
la Propagande d’aller suivre un apprentissage de six mois chez un bon peintre romain, et 
d’aller visiter avec lui les églises les dimanches et fêtes en vue de pratiquer son art à son 
retour au pays. On ignore s’il a effectivement donné suite à son intention.26 Il finit en tout cas 
loin de sa ville natale, comme professeur d’arabe au Collège de France à partir de 1667.27 

Anṭūn Khabiyya, d’une bonne famille sacerdotale melkite de Damas, est reçu au Colèege 
Urbain à Rome en 1723, à l’âge de 13 ans. Il rate ses études, mais son livret scolaire indique 
qu’on l’autorise à passer tout son temps à peindre “pour fixer sa tête chaude”. Revenu chez 
lui en 1732, on le retrouve à Alep, venu y vendre sa peinture, en 1734.28 

Arsānyūs Dyāb, moine maronite d’origine alépine, a également étudié la peinture dans la 
capitale chrétienne. Il y a été envoyé en 1767, et y a été placé en apprentissage chez un maître 
célèbre, malheureusement non identifié. Quoique ses supérieurs aient émis des réserves sur sa 
capacité à apprendre, il exerça par la suite son art au pays.29 Lorsqu’en 1769, il fut chassé du 
monastére de Bkerké par son oncle, qui était son supérieur, il trouva refuge auprès du 
patriarche arménien catholique, originaire d’Alep comme lui, pour lequel il décora l’église, et 
enseigna son art aux moines.30 En 1789, l’évêque d’Alep l’autorisa à pratiquer la peinture 
dans sa ville.31 
                                                           
21 Otto Meinardus, “The Last Judgements in the Armenian Churches of New Julfa”, Oriens Christianus, 55, 

1971. 182-194. Otto Meinardus, “The Iconography of the Eucharistic Christ in the Armenian Churches of 
New Julfa”, Oriens Christianus, 58, 1974, 132-137. 

22 Ardavazt Surmeyan, La vie et la culture arméniennes à Alep au XVIIe siècle, Paris, 1934, 35. 
23 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 545-546. Jules Leroy, Moines et monastères du 

Proche-Orient, Paris, 1958, 148. 
24 Archives des Capucins, Paris: N° 1191, copie dactylographiée du diaire des capucins de Beyrouth, 14. 
25 Būlus Qarā‘alī, “Al-laālī‘ fī ḥayāt al-muṭrān ‘Abd Allāh Qarā‘alī”, Bayt Shabâb, lere partie, 1932, 158. 
26 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 548. 
27 Nasser Gemayel, Les échanges culturels entre les Maronites et l’Europe, Beyrouth: 1984, T. 1, 290-292. 
28 Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., 418-419. 
29 Butrus Fahd, Tā‘rīkh al-rahbāniyya..., op. cit.. T. IV, 355. 
30 Būlus ‘Abbūd al-Ghūstāwī, Al-madjālī al-tā‘rīkhiyya fī tardjamat al-rāhiba al-shahīra Hindiyya, Beyrouth: 

Al-Tawfīq. 1910, 169. 
31 Archives Générales des Capucins, Rome, A.D. 106. Aleppo, 112. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


31 
 

On pourrait sans doute trouver d’autres Orientaux encore, qui ont étudié la peinture en 
Italie à cette époque. Le problème, c’est qu’on n’a pas identifié leurs œuvres jusqu’a 
maintenant. L’impact direct de l’Occident sur l’univers pictural des chrétiens orientaux reste 
encore pour l’essentiel mystérieux. On sait par ailleurs que, dans l’ensemble du monde 
chrétien oriental, on assiste à une intensification de la production locale des images au XVIIIe 
siècle. Celle-ci adopte des techniques, des langages et des thèmes qui tendent à se rapprocher 
de la peinture occidentale, mais l’influence n’est pas forcément en droite ligne: elle a pu 
transiter par le monde byzantin, luimême ouvert à certaines innovations italiennes.32 Une 
“école alépine” de peinture a produit. au cours du XVIIe et du XVIIIe siècle, ce qu’on a 
appelé les “icônes melkites”, qui se caractérisent par leur enracinement dans le goût local, 
tout en réalisant une synthèse d’inspirations diverses.33 Ces artistes auraient reçu une 
formation dans des ateliers de Chio, de Crète, du couvent Saint-Sabba près de Jérusalem, ou, 
plus probablement, subi leur influence à travers les pièces qui parvenaient jusqu’à eux. Un 
certain goût pour le réalisme révèle dans leurs tableaux une inspiration, directe ou indirecte, 
de la peinture italienne. On assiste chez eux à une véritable professionnalisation. qui se 
marque notamment par l’abondance de leur production, et par le fait qu’ils signent leurs 
œuvres.34 Ce dernier trait est à mettre en rapport avec une certaine liberté créatrice, bridée 
cependant par les exigences des commanditaires. Sans vouloir nier la spécificité de cette 
dynastie des “Muṣawwir” d’Alep, il me semble qu’on ne peut l’isoler d’un contexte plus 
général de production d’images, dans la même région. par des Maronites et des Arméniens, 
voire des Grecs et des Géorgiens, ainsi que d’un “marché” florissant de l’importation, 
d’Italie, de France, de Russie ou de Grèce. 

A côté de la peinture, on trouve dans la région une modeste production de figures sur 
papier. Le monastère Sainte-Catherine du Sinaï a conservé une vingtaine de bois gravés de 
facture rudimentaire, datés de la fin du XVIIe siècle, qui attestent de l’existence d’un atelier 
sur place. L’un d’eux, représentant des vues du Sinaï, mérite l’attention dans la mesure où il 
est signé. Un côté, gravé en 1665, porte le nom d’Akakios. L’autre. datant de 1706, est signé 
par Matthaios, Crétois. Il s’agit là des bois gravés les plus anciens connus du côté 
orthodoxe.35 

Plus tard, la mise en place d’une activité d’imprimerie à Alep puis au Liban, permit de 
publier quelques ouvrages illustrés. Le fait est d’autant plus remarquable qu’à notre 
connaissance, peu de livres arabes imprimés avant 1800 en Occident portent des images. 
Dans les volumes que nous avons pu consulter, on trouve parfois une décoration qui ne va 
pas au-delà d’une figure en médaillon, de quelques bordures ou, plus généralement, des rin- 
ceaux. Des catéchismes du XVIIIe siècle sont sans aucune image, ce qui peut se justifier par 
le fait qu’il n’y avait alors pas un livre par élève, et que la récitation à haute voix était la 
principale méthode d’apprentissage. Ce n’est que dans la seconde moitié du XIXe siècle que 
l’illustration envahit les livres pédagogiques. On ne sait si les images de ces livres imprimés 
sur place ont été tirées à part, sur feuilles volantes, suivant une pratique attestée par ailleurs. 
De plus, il arrivait souvent que le lecteur détachât les images de l’ouvrage où elles étaient 
insérées pour en faire un autre usage. 

                                                           
32 Paul Santi, Miscellanee d’iconographie, Beyrouth, 1966, 35. Otto MEINARDUS, The Last Judgements..., art. 

cit. Otto Meinardus, “L’art copte au cours des trois derniers siècles”, Le Monde copte, 18, 1990, 89 - 99. 
33 Voir à propos de ces icônes, Icônes Melkites, exposition du Musée Nicolas Sursock, op. cit., 260 p. (franç.), + 

112 illustrations, + 80 p. (arabe); Virgil Cândea (dir.), Icônes grec- ques, melkites, russes, op. cit., 410 p. 
34 Sylvia Agemian, “Les icônes melkites”, dans Virgil Cândea (dir.), Icônes grecques, melkites, russes, op. cit., 

176. André Grabar, “Les icônes melkites”, dans Icônes Melkites, op. cit., 44. Ce qui amènerait à nuancer 
l’opinion de Silvia Naef, A la recherche d’une moder- nité arabe, Genève: Slatkine, 1996, 129, sur les 
origines de la peinture moderne au Liban. 

35 Dory Papastratos, Paper Icons, op.cit., vol. 1, 19. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 
 

Le Kitāb khidma cil-qudās al-ilāhī (Liturgicon), imprimé à Bucarest en 1701 pour l’Eglise 
melkite, porte des gravures sur bois de personnages traités dans un style proche de l’icône 
orthodoxe. Il en est de même du Kitāb al-bāraklītīkī (le Paraclétique), publié à Alep en 
1711.36 L’imprimerie des moines melkites catholiques de Shuwayr (qui débuta son activité en 
1734), publia plusieurs ouvrages illustrés, parfois de manière fruste.37 Le plus riche en 
images, et le plus original sans doute, est l’évangéliaire de 1776, qui connut des éditions 
successives. Il contient quatre planches figurant chacune un des quatre évangélistes, dans un 
style qui suit les conventions de la peinture italienne, bien que les gravures sur bois qui ont 
servi à l’impression aient vraisemblablement été réalisées sur place. 

La plume dont saint Luc se sert pour écrire (et non pas le roseau taillé, qalam) est un objet 
typiquement occidental. Il en est de même du mobilier représenté (chaise, table, rideau 
suspendu), qui commence à peine, à cette époque, à pénétrer les maisons bourgeoises d’Alep. 
L’effet de perspective, avec le rideau ouvert et la fenêtre qui laisse voir un paysage, qu’on 
retrouve sur chacune des quatre images, est imité de la peinture italienne ou flamande, encore 
qu’ici le graveur trahisse son manque de maîtrise technique (dans sa représentation de la 
chaise et de la table) (ill. 2). Ces images peuvent nous donner une idée des figures en papier 
que les missionnaires distribuaient autour d’eux, et qui ont peut-être servi de modèles aux 
planches de cet ouvrage. Mais ce qui fait l’originalité de celui-ci, c’est sa combinaison 
d’illustrations d’origine latine et d’origine byzantine. En dehors des quatre évangélistes, le 
livre est en effet décoré de grotesques, typiques du goût rococo, mais également de petites 
icônes de la Vierge. dans la tradition orientale (ill. 3 et 4). 
La juxtaposition de traditions iconographiques et stylistiques d’origine différente, que cet 
évangéliaire nous révèle, est un des traits caractéristiques de l’attitude des chrétiens orientaux 
à l’égard des images, entre le XVIIe et le XIXe siècle. La peinture aussi bien que l’estampe 
attestent de cette juxtaposition.38 

Fonctions de l’image moderne 
Nous assistons done à une véritable invasion de l’image sacrée chez les chrétiens orientaux à 
partir du XVIIe siècle. Certes, d’antiques fresques et des icônes de différentes provenances et 
de différentes époques se côtoyaient déjà dans leurs sanctuaires, mais en quantité bien moins 
considérable. Beaucoup de lieux de cuite semblent avoir été totalement dépourvus de 
représentations figurées.39 Il est certain que cette mutation quantitative s’est accompagnée de 
changements dans l’iconographie et les techniques picturales, aussi bien que dans l’usage de 
ces images par le public. 

Tous les exemples que nous avons donnés jusqu’ici signalent l’introduction d’un certain 
nombre de mutations significatives. Ainsi, à côté des représentations traditionnelles de la 
Vierge, une nouvelle iconographie mariale, inspirée des dévotions latines qui commencent à 
se populariser, se répand. Nous avons déjà évoqué le thème de l’Assomption, qui s’ajoute 
sans l’effacer à celui de la Dormition de la Vierge.40 Le Rosaire et l’Immaculée Conception, 

                                                           
36 Nāwufītūs Idlibī (Edelby), Asāqifa al-Rūm al-Malakiyyīn bi-Ḥalab, Alep: Maṭba’at al-Iḥsān, 1983, 115, 117. 
37 Camille Aboussouan (dir.), Le livre et le Liban jusqu’à 1900, catalogue d’exposition; Paris: UNESCO/ 

AGECOOP, 1982, 357 (n°194: Epîtres el Actes des Apôtres, 1756. 403 p., in 4°); 351 (n° 190: Kitāb al-
madjma’ al-lubnānī, 1788, 558 p. in 4°). 

38 La collection réunie par Dory Papastratos est caractéristique à cet égard, encore que l’iconographie y soit 
presque exclusivement orthodoxe: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1 et 2, passim. 

39 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 528 - 532. 
40 Dormitions de la Vierge: Icônes Melkites, op. cit. n° 17, n° 31, n° 78; Virgil Cândea (dir.), Icônes grecques, 

melkites, russes, op. cit., 266–267, n° 87. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33 
 

typiques du catholicisme moderne, peuvent être traités comme des icônes par un peintre 
alépin, aux côtés de la traditionnelle Hodigitria (Vierge portant l’Enfant).41 

Aux Christs trônant byzantins, hiératiques, s’ajoutent désormais des images importées 
d’Occident, dont les figurations s’attachent davantage à l’humanité du Dieu incarné qu’à sa 
divinité, dans une conception tout à fait contraire à la tradition orientale, répugnant à 
représenter avec réalisme la nature humaine souffrante et cherchant à traduire dans l’image 
l’empreinte de la nature divine et de la sainteté.42 Dans les épisodes de la vie du Christ, les 
images modernes privilégient l’enfance et la Passion. Ainsi, Sylvia Agemian signale une 
Descente de la Croix imprimée au Couvent de Saint-Sauveur, sous le règne du patriarche 
grec-catholique Agabios II Maṭar (1796 – 1812), qui se distingue par une: 

composition, [un] dramatisme, voire même [un] dolorisme appartenant à une conception 
totalement opposée au hiératisme et au dépouillement de la tradition byzantine.43 

Nous avons vu une représentation de la Cène dans la chambre de l’ex-jésuite de Antoura. Un 
livre imprimé à Shuwayr porte une malhabile gravure représentant le calice.44 Une petite 
icône a été réalisée par un peintre melkite pour célébrer un miracle de l’Eucharistie survenu à 
Alep en 1737.45 Nous sommes là dans les thèmes de prédilection du catholicisme baroque. 
L’insistance sur le corps du Christ présent dans l’Eucharistie (qui valorise aussi la fonction du 
prêtre) est attestée aussi bien chez les Maronites que chez les Melkites au XVIIe siècle. 

Comme l’inventaire des biens de Antoura et la description de la chapelle de Nazareth l’ont 
suggéré, les religieux francs introduisent dans leurs églises et résidences les saints liés à leur 
ordre: saint François-Xavier et saint Ignace pour les jésuites, saint François d’Assise et saint 
Antoine de Padoue pour les Frères Mineurs et les Capucins, sainte Thérèse d’Avila pour les 
Carmes. Les saintes féminines latines adoptées par les Orientaux ont peutêtre eu une 
influence plus profonde sur la dévotion que leurs homologues masculins, concurrents des 
saints indigènes réhabilités par le clergé et les peintres locaux.46 
S’il y a eu occidentalisation massive, celle-ci ne s’est cependant pas faite sans résistance, ni 
sans de nécessaires compromis. Le réalisme de la peinture à l’italienne a pu susciter chez les 
chrétiens orientaux de passagères difficultés de compréhension, dues aux options 
iconographiques47 ou aux techniques figuratives.48 Mais il semble que dans l’ensemble ils se 
                                                           
41 Icônes Melkites, op. cit., n°29 (Rosaire de Djirdjis Ḥanania Al-Muṣawwir, 1759) et n° 30 (du même, 

Immaculée Conception, 1762). 
42 André Grabar, Les voies de la création en iconographie chrétienne, Paris: Flammarion, 1994 (rééd.), 260. 
43 Sylvia Agemian, “Introduction à l’étude des icônes melkites”, Icônes Melkites, op. cit., 106-107. Voir ibidem, 

n° 52, Crucifixion et Cène, traités dans un style très figé et dans Virgil Cândea (dir.), Icônes grecques, 
melkites, russes, op. cit., p. 224 - 225, n° 68 et 69, Crucifixions restant dans le style byzantin. Par contre, une 
gravure représentant une Crucifixion, sans doute produite à Venise en 1782 pour le compte de Chrysanthos 
du Pélo- ponnèse, protosyngelos du Saint-Sépulcre, suit manifestement un modèle baroque latin: Dory 
Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, n° 31, p. 69 - 70. 

44 Camille Aboussouan (dir.), Le livre et le Liban, op. cit., p. 357, n°194. 
45 Icônes Melkites, op. cit., n° 28. Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., p. 527. Otto 

Meinardus, “The Iconography of the Eucharistic Christ in the Armenian Churches...”, art. cit. 
46 Bernard Heyberger, “Sainteté et chemins de la perfection chez les chrétiens du Proche- Orient” Revue de 

l’histoire des religions, 215 - 1/ 1998, p. 117 - 137. 
47 Intéressante remarque de Wansleben, dans Relazione dello Stato presente dell’Egitto, Paris, 1671, citation 

traduite dans Christine Chaillot, “L’icône, sa vénération, son usage, d’aprés des récits de Wansleben au 
XVIIe siècle”. Le Monde copte, 18, 1990, 83: “Ce que nos missionnaires du Levant devraient en faire de 
même, et ne point exposer des images de la Sainte Vierge, dont le sein soit découvert, et qui tienne son 
enfant tout nu devant soi. Car cela scandalise beaucoup les schismatiques, et les Tures mêmes; qui souvent 
entrent dans les Eglises, et se raillent de notre Religion, et de notre discipline ecclésiastique, quand ils 
aperçoivent des semblables images”. Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 1, 84: un grand 
tableau envoyé de Rome pour l’autel des jésuites à Beyrouth suscite des désapprobations (1845): “cette 
position de l’Enfant Jésus ne plaît pas à tous. On le trouve mal placé et trop nu...”. Ibidem, vol. 2, 28 (1848): 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 
 

soient plutôt laissés fasciner par l’aspect vivant des personnages représentés. Un capucin de 
Bagdad rapporte en 1637 comment son église est envahie par la foule, car les gens, n’ayant 
jamais vu de peinture, croient vivants les personnages qui y sont représentés, et viennent 
demander quelle langue ils parlent, de quoi ils se nourrissent.49 Būlus Al-Za’īm manifeste son 
enthousiasme pour le réalisme des peintres cosaques dont il découvre les œuvres à Kiev.50 

Il existait un goût local, auquel les religieux occidentaux ont parfois veillé à adapter les 
images qu’ils diffusaient.51 Encore en 1833, le jésuite Paul Ricadonna donne ce conseil aux 
éventuels candidats aux missions du Liban: 

Ceux qui voudraient apporter des images, qu’ils n’en apportent que peintes en couleurs 
vives, et plutôt des saints anciens et orientaux. Ici, on ignore la finesse du burin et les 
saints modernes et européens...52 

De fait, la prédilection pour les couleurs vives et tranchées, qui apparaît sur des œuvres 
produites localement, a été relevée par d’autres observateurs.53 Les thèmes traditionnels 
byzantins ne s’effacent pas, et peuvent même faire l’objet d’une certaine résurgence. Des 
saints orientaux connaissent une nouvelle vogue: un saint local comme saint Elian de Homs, 
est tiré alors de l’oubli par l’iconographie.54 

Souvent, les artistes tentent des synthèses esthétiques et iconographiques entre le goût et la 
culture des commanditaires locaux d’un côté, et le modéle latin qu’ils veulent acclimater, de 
l’autre. C’est le cas de la fresque de l’Assomption à Qannūbīn. C’est le cas encore de la 
commémoration du miracle de l’Eucharistie d’Alep, de la représentation du Rosaire et de 
l’Immaculée Conception évoqués plus haut. Dans ce dernier cas, le peintre Djirdjīs Ḥanania 
al-Muṣawwir, en 1762, a choisi d’illustrer une croyance latine controversée, puisque le 
dogme de l’Immaculée Conception n’a été proclamé dans le catholicisme qu’en 1854, et n’a 
pas été admis dans les Eglises orthodoxes. Mais il a interprété le thèmes dans un contexte 
byzantin: les douze médaillons autour de la Vierge portent les symboles attribués à celle-ci 
dans l’Hymne Acathiste. Les sujets traités en bas de l’image viennent aussi de la tradition 
mariale byzantine: le Paradis terrestre entre deux cyprès et protégé par un mur, et la terre 
fleurie par la conception. Les choix esthétiques restent également fidèles à l’Orient: le visage 
de la Vierge a un caractère local très net, et le fond en feuille d’or n’a rien à voir avec l’image 
baroque, qui représente généralement l’Immaculée Conception sur fond bleu, avec des nuées 
de chérubins.55 

Ces œuvres correspondent en fait très exactement aux courants en œuvre chez les Grecs - 
catholiques du patriarcat d’Antioche à cette époque, qui pensent que les dévotions latines et 
                                                                                                                                                                                     

des images représentant les princes européens sont interprétées comme des représentations de saints. “Ils ne 
s’imaginèrent pas qu’on puisse peindre d’autres personnages que des saints”, écrit le jésuite auteur de la 
lettre. 

48 Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., 449 à propos de l’incompréhension d’une 
représentation de profil. 

49 BN, NAF, 10 220, p. 205 - 207. 
50 Carsten Walbiner, art. cit., dans ce volume. Bernard Heyberger, Les chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., 

395. A comparer avec les réactions de Djabartī face à la peinture française: Silvia Naet, A la recherche d’une 
modernité arabe, op. cit., 42 - 43. 

51 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome”, art. cit., 538 – 540. 
52 Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 1, 131. Virgil Cândea (dir.), Icônes grecques, melkites, 

russes, op. cit., 208: Martin, saint typiquement occidental, est ici ex- ceptionnellement représenté sur une 
icône. 

53 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome”, art. cit., 535. 
54 Virgil Cândea, “Une œuvre d’art melkite: l’icône de Saint Elian de Homs”, Syria, 1972, 219 - 238. Virgil 

Cândea (dir.), Icônes grecques, melkites, russes, op. cit., 214-215, n° 64 et 65. 
55 Icônes Melkites, op. cit., n° 30. Description et commentaire p.170-171. Une Immaculée Conception, attribuée 

à l’école de Murillo (XVIIe siècle). est conservée au Musée maronite de Luwayza. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35 
 

byzantines peuvent être conciliées. On ne les oppose pas, on tente au contraire de les faire 
cohabiter. L’introduction d’une nouveauté liturgique ou dogmatique d’Occident est présentée 
non pas comme une innovation, mais comme la restauration d’une tradition authen- tique, qui 
aurait été altérée ou oubliée. 
Mais ces tentatives de synthèse ne se font pas sans contradictions ni conflits. La réalisation de 
programmes iconographiques occidentaux dans les églises a pu donner lieu à de véritables 
“guerres des images” entre clergés rivaux, en particulier dans les Lieux Saints, mais aussi 
dans d’autres sanctuaires de l’Orient. Au Mont Carmel, les Grecs s’en prennent à une statue 
de saint Elie, installée par les Carmes.56 A Mardin, le patriarche nestorien Elie X, arrivant de 
son monastère des environs de Mossoul. fit décrocher les images que les chrétiens de son rite, 
favorables au catholicisme, avaient suspendues dans l’église.57 

Saint Joseph était un saint de prédilection des missionnaires latins en Orient, comme 
d’ailleurs de l’ensemble du catholicisme baroque. Bien que sa présence soit signalée dans les 
églises dès le XVIIIe siècle, il eut quelque mal à s’imposer dans l’iconographie orientale.58 
Car le saint Joseph occidental, vierge et chaste, a été difficilement compris et admis par les 
Orientaux, pour lesquels il était un veuf chargé d’enfants. Le mariage, pour les chrétiens 
syriens, devait être fécond, alors que les religieux latins prônaient la chasteté jusque dans 
l’union matrimoniale. La question donna lieu à des controverses plutôt vives.59 A Alep, en 
1725, le patriarche orthodoxe Sylvestre, qui était lui-même peintre d’icônes, fit aveugler, puis 
détruire, une image de saint Joseph que les Grecs catholiques avaient installée sur l’autel de 
leur église.60 Le thème de la chasteté de saint Joseph, de même que celui de la Sainte Famille 
qui lui est apparenté, ne se sont acclimatés dans l’iconographie locale qu’au cours du XIXe 
siècle.61 Ainsi, sur une “Vierge à la Rose”, œuvre simple dans son expression, mais en fait 
plutôt complexe pour ses références. Elle combine l’iconographie byzantine traditionnelle (la 
Vierge portant l’Enfant, le thème de la “Rose immarescible”) et la dévotion mariale 
occidentale (la Vierge tient un lys, symbole de chasteté; saint Joseph, époux chaste, apparaît, 
tenant lui aussi un lys).62 

Mais ces conflits n’opposent pas seulement orthodoxes et catholiques. Ainsi, le patriarche 
grec catholique aurait-il déchiré en public une image de saint Maron, le grand saint fondateur 
des Maronites, tenu pour hérétique palles Byzantins.63 En 1937, un bon capucin raconte avoir 
lu, sur la pierre d’un autel, au couvent grec catholique de Saint-Sauveur, dans le Sud du 

                                                           
56 Giambattista di San Alesso, Compendio istorico dello stato antico, e moderno del Carmelo, op. cit., 372. 
57 Jean-Baptiste Chabot (trad.), “Les origines du patriarcat chaldéen. Vie de Mar Youssef 1er (1681 – 1695)”. 

Revue de l’Orient Chrétien, lere année, 1896, 71. 
58 Beaucoup de représentations de saint Joseph datent du milieu du XIXe siècle. Une exception: saint Joseph 

traité comme un saint d’une icône, mais portant l’enfant et tenant le lys (symbole de chasteté) à la main: 
Icônes Melkites, op. cit., n°32. L’icône est offerte en waqf par une melkite en 1774. La gravure représentant 
la Sainte Famille, évoquée plus haut, ne fait qu’une petite place à saint Joseph, apparaissant derrière la 
Vierge en compagnie d’Anne, d’Elisabeth et de Joachim: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, n° 
152, p. 154. 

59 Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., 529 – 530, 541. Bernard Heyberger, “Sainteté 
et chemins de la perfection chez les chrétiens du Proche-Orient”, art. cit., 120- 121. 

60 Paul Bacel, “La Congrégation des basiliens chouérites”, Echos d’Orient, VII, 1904, 161, et Nāwufītūs Idlibī 
(Edelby), Asāqifa al-Rūm al-Malakiyyīn bi-Ḥalab, op. cit., 143. 

61 Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 2, 95: Le Père Billotet émet des critiques à propos du Père 
Ricadonna, qui encourage à la virginité et dénigre le marriage (1851). 

62 Icônes Melkites, exposition du Musée Nicolas Sursock, op. cit., n° 88. Virgil Cândea (dir.), Icônes grecques, 
melkites, russes, op. cit., n° 95, 282. 

63 Joseph Nasrallah, Histoire du mouvement littéraire dans l’Eglise melchite du V e au XX e siècle, Louvain, 
Peeters, 1979, T. IV, vol. 2, 245. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 
 

Liban, une inscription arabe de 1753 dédiée à saint Antoine de Padoue, alors que l’image qui 
la surmontait avait été remplacée par celle de saint Antoine du Désert, plus authentiquement 
oriental.64 

Ces exemples montrent que la décoration des sanctuaires est un enjeu du pouvoir au sein 
des groupes confessionnels, ou entre groupes rivaux. On aurait tort, en voulant délimiter de 
manière anachronique un champ religieux séparé d’un champ profane, de réduire ces 
questions à de simples querelles cléricales. C’est l’identité confessionnelle des différents 
groupes qui est en jeu, et leur relation avec l’Occident. L’introduction au XVIIIe siècle, du 
cuite et de l’iconographie du Sacré-Cœur, fortement chargés d’idéologie politique, en est une 
bonne preuve.65 

D’ailleurs, une imagerie plus directement politique se répand au même moment. Il s’agit 
essentiellement du portrait. Au temps de Louis XIV, de nombreux portraits du roi sont 
diffusés en Orient, du patriarcat maronite du Liban à Alep, à Bagdad et à Ispahan, à des fins 
de propagande.66 Mais la pratique du portrait doit aussi matérialiser le pouvoir local chez les 
chrétiens orientaux. Dans le système confessionnel qui se met en place alors, l’autorité se 
concentre davantage entre les mains des ecclésiastiques. Il est donc naturel que ce soient eux 
qui soient représentés, et montrés en images dans les églises et les couvents, lieux de 
rencontre habitueis et véritables sièges du pouvoir chez les chrétiens. L’ habitude de peindre 
le portrait des patriarches apparaît à la fin du XVIIe siècle: on sait comment Makāryūs Al- 
Za’īm découvrit cette pratique en Ukraine, avant d’être lui-même représenté en peinture.67 
Dans un Psautier arabe imprimé à Vienne en 1792, Anthīmiyūs, le patriarche grec de 
Jérusalem, qui en est l’auteur, figure en gravure sur la première page. Il est représenté en 
légère contre-plongée, portant le fastueux costume liturgique, tenant de la main gauche un 
livre sacré, et bénissant de la main droite. Une adresse dans un cartouche prononce son éloge. 
Il s’agit moins d’un portrait à proprement parier que d’une icône, mettant en valeur le 
charisme du prélat en suivant de piès le modèle du saint ecclésiastique, diffusé sur papier 
dans le monde grec au XIXe siècle.68 

Les nouveaux ordres religieux, créés sur le modèle latin fortement centralisé, adoptent la 
tradition occidentale de faire représenter leur supérieur. Nous connaissons les portraits de 
Nicolas al-Ṣā’igh, supérieur des moines melkites de Shuwayr, en même temps qu’écrivain et 
poète, et de son compagnon ‘Abdallah Zākhir, tous deux Alépins.69 Dans une lettre, Tūma 
‘Aql, supérieur des Moines Alépins maronites, demande à son représentant à Rome des 
images (qūna) et 

                                                           
64 Louis de Gonzague, “Les anciens missionnaires capucins de Syrie et leurs écrits aposto- liques de langue 

arabe”, Collectanea Franciscana, 1932, 47, note 1. Otto Meinardus. “L’art copte au cours des trois derniers 
siècles”, Le Monde copte, 18. 1990, 91, Signale de “curieux transferts culturels” du même genre chez les 
Coptes. Voir aussi, du même: “A Critical Study on the Cult of Sitt Dimiana and her 40 Virgins”, Orientalia 
Suecana, XVIII. 1969, 45 - 68. 

65 Bernard Heyberger, Hindiyya, mystique et criminelle (1720 – 1798). Paris, Aubier, 2001. Un Christ montrant 
son Sacré-Cœur rayonnant sur sa poitrine. œuvre d’un peintre romain du XVIIIe siècle, est conservé au 
musée de Luwayza. 

66 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 540 - 541. Francis Richard, Raphaël du Maus 
missionnaire en Perse au XVIle siècle, Paris: L’Harmattan. 1995, T. 1, 79. 

67 Carsten Walbiner, art. cit., dans ce volume. 
68 Josée Balagna, L’imprimerie arabe en Occident (XVI e, XVII e, XVIII e siècles), Paris: Maisonneuve et 

Larose, 1984, 122. A comparer avec les icônes de saints sur papier publiées dans Dory Papastratos, Paper 
Icons, op. cit., vol. 1, p. 277, 284–288. 

69 Portraits aujourd’hui conservés au monastère de Saint-Jean de Shuwayr (Khinshāra, Liban). 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37 
 

une image de l’évéque ‘Abd Allāh, avec l’apparence réelle, peinte à partir de l’image faite 
par Shukr Allāh Ṣaqr. Parce qu’il est important que vous sachiez qu’il est très considéré, et 
que beaucoup désirent voir son image authentique. 

L’évêque ‘Abd Allāh Qarā’alī dont il est question est le fondateur charismatique de cet ordre 
religieux.70 Le couvent de Luwayza conserve de fait un portrait du personnage calqué, de 
manière un peu gauche, sur la représentation des prélats remains. Il porte un costume 
liturgique d’évêque occidental. Derrière lui sont rangés des livres sur une étagère: la lecture 
et l’écriture, privilège, mais aussi devoir du clergé, sont les attributs de tous ces portraits 
d’ecclésiastiques. Un seul de ces ouvrages porte un titre reconnaissable, en latin: Biblia 
Sacra. Un texte arabe surimposé dans le bas de l’image permet au visiteur du couvent 
d’identifier le vénérable fondateur. L’inscription originale, qui donne son nom et ses titres en 
latin, dans un bandeau, à la manière de ce qui se pratiquait pour les dignitaires latins, sert sans 
doute davantage à le faire légitimer qu’à le faire reconnaître par le public (ill. 5).71 

Mais si le portrait fonctionne en tant qu’image politique, donnant à voir un pouvoir, il est 
naturel aussi de trouver des caricatures, réactions au portrait officiel flatteur. Ainsi, Ibn 
Tūmā, procurateur grec orthodoxe de Damas, aurait fait une “peinture sacrilège”, pour se 
moquer du pape, du patriarche catholique Cyrille, et du Roi de France.72 La dévote maronite 
Hindiyya, fondatrice de l’ordre religieux du Sacré-Cœur et supérieure du monastère de 
Bkerké, a été représentée dans un portrait officiel, peut-être l’œuvre du moine Arsānyūs 
Dyāb, évoqué plus haut.73 Auparavant, les jésuites, ses premiers formateurs et conseillers, 
l’avaient caricaturée lorsqu’elle avait rompu avec eux. L’image, sur le modèle des “figures 
énigmatiques” que les Pères avaient coutume d’employer pour l’instruction populaire, re- 
présentait les vices sous la forme d’un arbre, et mettait en parallèle les vertus et les miracles 
prêtés à Hindiyya avec les troubles qu’elle et ses partisans étaient censés causer. C’est peut-
être la nouveauté du procédé de la caricature qui explique l’intensité de l’indignation que sa 
diffusion souleva, au point qu’une pétition de protestation se mit à circuler contre elle à 
Alep.74 Selon le schéma classique de la “modernisation”, le pendant de cette construction du 
pouvoir, c’est le développement de la conscience individuelle et de l’intériorisation, auquel 
l’image participe également. C’est même l’usage privé de l’image qui constitue à notre avis 
la véritable nouveauté de cette époque. Les luttes pour l’occupation de l’espace visuel public, 
que j’ai évoquées, expliquent que c’est vraisemblablement moins dans la peinture et dans la 

                                                           
70 Buṭrus Fahd, Tā’rīkh al-rahbānivva al-mārūniyva, op. cit., T. V, 222. 
71 Des portraits plus originaux de prélats sont attribués au moine M�sā Di’b: Mikhā’īl Khāzin (1787) et 

Mikhā’īl Fāḍil (1795), reproduits dans Liban - Le regard des peintres. 200 ans de peinture libanaise, 
catalogue de l’exposition de l’Institut du Monde Arabe, Paris, 1989, 72–73 (Version anglaise: Lebanon - The 
Artist’s view, 200 Years of Lebanese Painting, catalogue de l’exposition du Barbican Center, 1989). Dans le 
même catalogue: voir des portraits de dignitaires ecclésiastiques et laïcs du XIXe siècle, p. 59 – 63, p. 69, p. 
78, p. 92, p. 99. 

72 Leonhard Lemmens (édit.), Collectanea Terrae Sanctae, in G. Golubovich, Biblioteca bio- bibliografica della 
Terra Santa, série 2, T. 14, Quaracchi 1933, 107 (1746). 

73 Būlus Mas‘ad et Nasīb Wuhayba al-Khāzin (édit.), Al-Uṣūl al-tā‘rīkhiyya, T.l, Achkouth (Liban), s.d., 17. 
Cette image, très abîmée, photographiée au monastère patriarcal de Bkerké dans les années 1950, serait 
aujourd’hui perdue. 

74 “Interrogatoire de la Mère Hindyé”, trad. fran . dans Youakim Moubarac, Pentalogie antiochienne / Domaine 
maronite, op. cit., T. 1, vol. 1, 462. ASCPF, CP, Maroniti, vol. 113, f. 85rv (arabe), f. 84rv (trad. lat.), 7 juin 
1752; f. 235v, lettre du jésuite Marc-Antoine Séguran, Alep, 23 juillet 1752. Ibidem, f. 31r, 33v (trad. ital.), 
7 juin 1752. L’indignation provoquée par cette image fut suffisamment grande pour qu’un chroniqueur 
melkite s’en fit l’écho: Qusṭānṭīn Ṭarābulsī, Tārīkh Nāfîshalla (Navicella) (1729-1772), Bibliothèque 
Orientale, Beyrouth, Manuscrit n° 38, 75. Le Père Hayek affirme que cette image s’est conservée, et qu’il l’a 
vue: Michel al-Hā‘ik (Hayek), “Al-rāhiba Hindiyya. A’māluhā wa-rahbānatuhā”, Al-Mashriq, 1965, 526. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 
 

décoration des sanctuaires, que dans l’intimité des maisons, que l’iconographie moderne, 
notamment sous forme d’images imprimées, a pu se déployer. Les riches marchands d’Alep 
ou d’ailleurs commanditent des icônes pour leurs maisons, ou pour les offrir en waqf aux 
églises et couvents de leurs ṭā‘ifa-s respectives.75 Des peintures entrent dans les maisons 
cossues, comme celle des Ḥawā d’Alep, qui en ont décoré une pièce entière. Shukrallāh 
‘Udjaymī, pour sa part, le père de Hindiyya, était très attaché à une peinture sur toile 
représentant la Vierge avec l’Enfant.76 Plus tard, vers la fin du XVIIIe siècle, le très puissant 
marchand maronite Yūsuf Qarā’alī, lié aux Français, faisait apposer sur sa maison une 
représentation du Sacré-Cœur surmontée du Sceau du Saint-Sacrement77. 

Des images plus modestes, dont nous avons vu que les missionnaires veillaient à la diffusion, 
ornaient les chambres et prenaient place sur les têtes de lit.78 Dans les confréries de laïcs 
qu’ils dirigeaient, les jésuites introduisirent aussi la pratique du saint du mois: une 
représentation d’un saint était Offerte à chaque dévot, qui devait veiller pendant un mois à 
imiter le personnage représenté, et pouvait en même temps bénéficier de sa protection. Cette 
pratique, attestée dès 164079, est encore en usage en 1858, lorsque le Père Paul Ricadonna la 
signale à Zahlé et ses environs, précisant qu’il choisit si possible des saints orientaux, et 
qu’on tire au sort chaque mois plus de 1000 billets.80 Comme l’inventaire des biens du Pére 
Cuénot le révélait, les jésuites de l’ancienne Compagnie, puis de la nouvelle, s’étaient faits 
les propagateurs du cuite du Sacré-Cœur. Au début du XIXe siècle, les images de cette 
dévotion controversée avaient pénétré les foyers d’Alep. Une partie du clergé de la ville, qui 
y était hostile, fit le tour des maisons pour les confisquer et les détruire.81 

Le message que les religieux latins délivrent par l’intermédiaire de ces images n’est pas 
univoque. La croyance en la mise en présence du sacré à travers la représentation figurée 
reste vivante. L’estampe est souvent traitée par les fidèles comme une “icône de papier”, et 
vénérée de la même façon, posée sur un petit autel, dans un “coin de beauté” de la maison, 
avec un cierge allumé devant. Sur l’image qu’il fait imprimer à Rome, le prêtre ‘Isā Kālūs fait 
graver une formule de consécration semblable à celles qui figurent sur les icônes peintes. Les 
missionnaires francs, au moins au XVIIe siècle, ont parfois eux-mêmes un rapport magique à 
l’image, à laquelle ils prêtent des vertus surnaturelles, même thérapeutiques. Par ailleurs, 
l’image participe à une spiritualité, qui, par certains aspects, ne diffère pas de celle de Picone. 
Ainsi, à travers elle, la Vierge ou un saint peut toucher profondément l’âme de celui qui la 
contemple, et lui révéler des sentiments refoulés.82 Dans un manuel du prêtre publié en arabe 
par la Propagande à Rome en 1844, une Crucifixion doloriste, typique de la dévotion latine, 
ouvre l’ouvrage. Cette fois, les effets spirituels de la contemplation de l’image sont 
strictement encadrés dans le système latin des indulgences octroyées par les papes, diffusé 
avec succès parmi les catholiques orientaux à partir du XVIIIe siècle. En effet, un texte en 
                                                           
75 Pour les commanditaires: Icônes Melkites, op. cit., 129-220, passim. Virgil Cândea (dir.), Icônes grecques, 

melkites, russes, op. cit., 188, 258, 265, 272-273, 277, 279. 
76 ASCPF, CP, Maroniti, vol. 118, “Alcune notizie da servir al libro primo della vita della serva di Dio Hendie 

Ageimi...”, f. 132rv. “Interrogatoire de la Mère Hindyé”, op. cit., 433-435. 
77 Djirdjīs Mannāsh (al-khūrī), “Mustanadāt li-tā‘rīkh al-muṭrān ‘Abd Allāh Qarā’alī”, La Revue Syrienne, 1, 

1926, 423. 
78 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 542-543. “Interrogatoire de la Mère Hindyé”, op. 

cit., 434. 
79 Le 5 août 1640, le jésuite Jean Amieu demande des images à distribuer aux sodales de sa congrégation, 

chaque mois: ARSI, Gallia, vol. 95, I, f. 494. 
80 Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 2, 208. 
81 ASCPF, ACTA, vol. 201, 1838, f. 137r, f. 171 v. SOCG, vol. 954, f. 290v, Alep, 1833: mention d’une 

hostilité aux images privées. 
82 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 542 -543, 532 – 533. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39 
 

face de la gravure rappelle qu’un fidèle peut gagner une indulgence plénière en récitant la 
prière indiquée devant la représentation du Christ en croix. Le livre illustré est un objet qui 
permet prière et méditation silencieuse et privée, hors du sanctuaire. Mais la médiation de 
l’Eglise est rappelée au fidèle qui ouvre le manuel, par l’évocation des indulgences accordées 
par le pape, et qui ne sont gagnées du reste qu’en accompagnant la prière d’une confession et 
d’une communion.83 

Sur les images latines et sur les images grecques tirées en grand nombre à Venise et à 
Vienne, comme dans les gravures des quatre évangélistes figurant sur l’évangéliaire imprimé 
à Shuwayr, la représentation est moins hiératique, les personnages apparaissent plus vivants, 
et done plus humains, plus proches de celui qui les contemple, que dans les icônes 
byzantines, qui restent attachées à un code strict, n’offrant par exemple toujours qu’une 
représentation de face. Le passage de la gravure sur bois à la gravure sur cuivre a été à cet 
égard une innovation aux grandes conséquences esthétiques, car elle a procuré à l’image plus 
de profondeur et de plasticité84. Le fidèle peut alors entamer avec ces figures de papier un 
dialogue familier et quotidien, impraticable auparavant. C’est d’autant plus vrai pour les 
femmes, qui, ne se rendant que rarement à l’église, n’avaient guère de contact avec les 
icônes. Désormais, elles apprennent à méditer sur une image qu’elles portent avec elles, selon 
la recommandation de sainte Thérèse, dont les œuvres étaient accessibles en arabe: 

Ayez soin d’avoir une image ou une peinture de Notre-Seigneur qui soit à votre goût. Ne 
vous contentez pas de la porter sur votre coeur sans jamais la regarder, mais servez-vous 
en pour vous entretenir souvent avec lui.85 

Hindiyya ne quitte jamais une image typique de la dévotion occidentale, mais tout à fait 
étrangère au christianisme oriental: celle du Christ flagellé, qui accompagnait d’ailleurs déjà 
sainte Thérèse.86 Cette image s’anime parfois, et le Christ qui y figure se met alors à la 
regarder. ou à lui parier. Il lui apparaît aussi sous la forme de l’Ecce Homo, coiffé d’une 
Couronne d’épines et couvert de sang, autre image popularisée en Occident à partir du XVIIe 
siècle.87 Un jour, quand elle était encore petite, elle vit l’enfant Jésus porté par saint Antoine 
de Padoue, sur un tableau possédé par ses oncles Ḥawā, lui sourire et lui faire des clins 
d’œil.88 

Dans la pédagogie baroque de l’image, celle-ci doit impressionner l’âme du fidèle. Ainsi, 
les jésuites nous racontent-ils comment ils ont eu recours à ces “images morales”, ces 
“figures énigmatiques” inventées dans les campagnes bretonnes au XVIIe siècle, et en usage 
ensuite aussi bien chez les Indiens d’Amérique que chez les chrétiens de Damas et de la 
montagne libanaise.89 Elles ne sont pas très créatives: elles sont toujours la réplique plus ou 
moins fidèle d’un modèle. Elles ont un grand format (environ 40 X 60 cm) qui leur permet 
                                                           
83 Kitāb murshid al-kāhin..., Rome: SCPF, 1844, 287 et 46 p. (D’après le Manuale Sacerdotum de Paolo 

Segneri, traduit en arabe par un missionnaire d’Alep, le Père Pierre Fromage, en 1734). 
84 Voir l’èvolution cruciale dans la représentation des saints constituée par le passage de la gravure sur bois à la 

gravure sur cuivre au début du XVIIe siècle: Jean-Michel Sallmann, Naples et ses saints à l’âge baroque, 
Paris: PUF, 1994, 43-49. Dans le monde grec, l’abandon de la gravure sur bois a eu lieu dans les premières 
décennies du XVIIIe siècle: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, 20. 

85 Chemin de la perfection, cité dans Pierre Miquel, “Cuite des images”, Dictionnaire de Spiritualité, 7, 2, col. 
1518. 

86 “Interrogatoire de la Mère Hindyé”, op. cit., 434. 
87 “Sirr al-ittiḥād. Traité de l’union” trad. franç. dans Youakim Moubarac, op. cit., 418. Sur la popularisation de 

l’Ecce Homo: Jean-Michel Sallmann, Naples et ses saints, op. cit., 182. Le thèmes est diffusé sur les 
estampes dans le monde grec au milieu du XIXe siècle: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1. 66-68, 
figures n° 27, 28, 29, 30. 

88 ASCPF, CP, Maroniti, vol. 118, “Alcune notizie da servir al libro primo della vita della serva di Dio Hendie 
Ageimi...”, f. 132rv. 

89 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 538. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 
 

d’être vues par une foule assemblée. Elles représentent l’état de l’âme humaine, ou les “fins 
dernières de l’homme”, qu’elles donnent à voir en fonction d’une progression voulue, pour 
amener le spectateur. par la peur de la mauvaise mort et de la damnation, à se repentir et à 
faire pénitence (attrition). Un jésuite rapporte qu’il les emploie dans la montagne libanaise le 
soir aprés le souper, et qu’elles provoquent chez les paysans “une terreur extraordinaire”. 
Elles aident à attirer l’attention du fidèle sur son “intérieur”, ce qui se passe derrière son 
corps clos, et qui souvent l’angoisse.90 L’image n’établit plus ici de contact avec un sacré 
extérieur, comme c’était le cas de l’icône, mais elle devient miroir, elle aide à voir en soi-
même. Elle sert à se construire, suivant les nouvelles normes mises en usage par 
l’enseignement catholique, à un moment où la pratique de la confession écrite ou du journal 
intime est encouragée également. Nous sommes loin d’une simple fonction narrative ou 
décorative. 

L’univers visuel des chrétiens du bilād al-Shām se transforme done entre le XVIIe et le XIXe 
siècle. A l’image rare et précieuse, succède une pléthore, relative il est vrai par rapport à nos 
jours. La représentation figurée sort des sanctuaires pour être portée sur soi et pour pénétrer 
les maisons, même les plus modestes. L’individu peut ainsi se l’approprier, et engager avec 
elle une relation intime, selon un processus identique à celui qui conduit de la lecture 
liturgique à haute voix à la fréquentation personnelle et silencieuse du livre. En même temps, 
l’iconographie s’ouvre à des thèmes nouveaux, inspirés du catholicisme romain. La 
représentation figurée elle-même se fait plus réaliste et plus vivante, insistant davantage sur 
l’humanité des personnages peints que sur la mise en présence du sacré effectuée par leur 
intermédiaire. suivant la tradition de l’icône. Cette évolution ne se fait pas sans controver- 
ses, compromis et réinterprétations, comme tout processus d’appropriation culturelle, et doit 
d’ailleurs, pour être comprise, étre replacée dans un contexte plus général de transformation 
des mentalités et de la société. 

Quel rapport entretient-elle avec la naissance d’un “art moderne” en Orient? C’est une 
question qui reste ouverte. On ne peut pas souscrire à l’affirmation que “l’art dans sa 
conception moderne existait au Liban depuis le 16e siècle”.91 Il n’en demeure pas moins que 
les prémices d’une éclosion locale des arts plastiques sont sans doute plus anciennes que ce 
qui a été affirmé jusqu’à maintenant.92 Mais il faudrait des études plus approfondies sur la 
production et la consommation des images au XVIIIe et au XIXe siècle pour en juger de 
manière définitive, en commençant par répertorier les œuvres qui existent encore, y compris 
les copies sans valeur artistique. Je suis persuadé, en tout cas, que la diffusion d’images de 
religion et la naissance du portrait au XVIIe siècle ont préparé les chrétiens orientaux à 
regarder et à apprécier l’image profane, lorsque celle-ci commencera sa carriére en Orient. 

                                                           
90 Anne Sauvy, Le miroir du cœur, op. cit., 183-184. Alain Croix, La Bretagne aux XVIe et XVIIe siècles, la vie, 

la mort, la foi, 2 vol., Paris, Maloine, 1980. 1571 p. + 98 p. d’illustrations. 
91 Citation de l’historien d’art Syrien ‘Afīf Bahnasī, dans Silvia Naef, A la recherche d’une modernité arabe, op. 

cit., 122. 
92 Voir la discussion sur les origines de la peinture moderne au Liban dans Silvia Naef. A la recherche d’une 

modernité arabe, op. cit., 122 et suiv. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41 
 

 

 
 

Ill. 1: l’Assomption de la Vierge 

Tableau de grande dimension, représentant l’Assomption de la Vierge, dans un style baroque. 
La peinture, aujourd’hui au musée de Luwayza, figurait sur l’autel principal du couvent. Une 
inscription sur le bas du tableau (sous le pied de saint Pierre) indique qu’il a été constitué en 
waqf par le Vicaire Général et le Supérieur Général du couvent des Alépins de Rome en 
1817. Je remercie le Pére supérieur de Luwayza, qui m’a aimablement accueilli et procuré la 
photographie. 

 
Ill. 2: 

Al-Qiddīs Lūqā al-Indjīlī Gravure sur bois représentant l’évangéliste saint Luc dans Kitāb al-
Indjīl al-sharīf al-ṭāhir..., Shuwayr, 1776, 315 p., 4 planches représentant les quatre 
évangélistes. Camille Aboussouan (dir.), Le livre et le Liban, op. cit., 357, N° 187: 
reproduction de la planche du même ouvrage représentant saint Mathieu. Je remercie le Père 
Supérieur de Dayr Mār Yuḥanna al-Shuwayr qui m’a aimablement accueilli, et autorisé à 
photographier le volume. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 
 

 

 
 

Ill. 3: 

p. 268 du même Kitāb al-Indjīl al-sharīf al-ṭāhir..., Shuwayr, 1776, avec une décoration en 
grotesques, reprise aussi sur d’autres pages du livre. 
 

 
Ill. 4: 
Vierge à l’Enfant avec deux Anges debout derrière elle, dans le style des icônes. Illustration 
reproduite plusieurs fois dans le même Kitāb al-Indjāl al-sharīf al-ṭāhir..., Shuwayr, 1776. 

 
Ill. 5: 
Portrait de ‘Abd Allāh Qarā’alī, premier Supérieur Général des Moines alépins. Sans auteur, 
sans date. Conservé au couvent maronite des Mariamites, à Luwayza. En latin dans le 
bandeau: Abdallà Caralli Archiep.us Berytenis Primus Ordis Sis Antonij Congregis Montis 
Libani Abbas Gnalis. L’inscription arabe en rouge, sans doute rajoutée tardivement, dit: Al-
Quds al-Ābātī ‘Abd Allīh Qarā‘alī min sana 1700 ilā 1711. Un autre tableau représente 
l’évêque Germanos Ḥawā, cofondateur de l’Ordre Libanais, avant de rompre avec Qarā’alī, 
dans le même style, et avec les mêmes ornements liturgiques. Les portraits des successeurs 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43 
 

présentent des continuités et des variantes par rapport à ce modèle, qu’il serait intéressant de 
comparer. Je remercie le Père Supérieur de Luwayza, qui m’a aimablement accueilli et 
procuré la photographie. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26 - am 22.01.2026, 04:14:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

