DE L’IMAGE RELIGIEUSE A L’IMAGE PROFANE? L’ESSOR
DE L’IMAGE CHEZ LES CHRETIENS DE SYRIE ET DU LIBAN
(XVIIF - XIX" SIECLE)

Bernard Heyberger

Abstract: From religions to secular images? The development of images in the Christian
communities of Syria and Lebanon (17"-19" century)

The visual universe of the Christians in Bilad al-Sham changed between the 17" and the
19" century. While before images were rare, they now became plethoric, even if this is
relative compared to the present time. Figurative representations moved beyond the holy
places to become political (like portraits) or to be worn and became visible in private
homes, even modest ones. Individuals could therefore possess them and develop an
intimate relation towards these images. This process is comparable to the transformation
from the reciting of liturgical texts to the personal and silent contact with books.
Iconographically, new thémes appear. The representations take on a more realistic and
lively character. They insist on the humanity of the person, rather than on the presence of
the sacred, like in the traditional icons. This evolution has its controversies, compromises
and reinterpretation and, like any process of cultural appropriation, has to be placed in the
more general context of the changing of mentality and society.

Les chrétiens orientaux, du moins les Melkites et les Maronites du Bilad al-Sham, dont nous
parlerons ici, ont une tradition de ’image. C’est d’une part ’art de 1’icone, qui s’est affirmé
dans I’Empire byzantin aprés la crise iconoclaste, avec des spécificités locales." C’est d’autre
part la décoration monumentale des églises et des couvents, couverts depuis 1’ Antiquité de
fresques et de mosaiques.” C’est enfin I’art de la miniature dans les manuscrits. L’image
destinée au public se cantonne dans les sanctuaires, ou elle fait partie de la décoration, aux
cotés des lanternes, des miroirs et des ceufs d’autruche. Sa place, les thémes qu’elle
représente, et les choix plastiques de sa réalisation, suivent des régles trés formalisées. Elle
sert avant tout a mettre le fidéle au contact avec le sacré, accessoirement a narrer des épiso-
des de la vie du Christ, de la Vierge ou d’un saint, et a instruire le peuple. Lorsqu’elle est
icone, elle doit étre consacrée avant de prendre place a 1’église.’

Pour des raisons peu évidentes, cet art traditionnel de la peinture religieuse s’est
pratiquement éteint en Syrie, ne survivant que dans les manuscrits, sous forme de miniatures.
Les décors peints des églises encore visibles vers le XI° siécle, semblent pour la plupart s’étre
effacés par la suite. En principe, le cuite requérait des icones. Mais celles-ci devaient étre
extrémement rares, et pour la plupart d’entre elles, des articles d’importation.*

! Virgil Candea, “Introduction”, Virgil Candea (dir.), Icones grecques, melkites, russes. Collection Abou Adal,
Geneve: Skira, 1993, 34 - 35.

? Joseph Nasrallah, “La peinture monumentale des patriarcats melkites”. Jcnes Melkites, exposition du Musée
Nicolas Sursock, Beyrouth, 16 mai-15 juin 1969, 67-84.

® Voir les commentaires du patriarche Istifin Duwayhi, qui combinent sans doute le discours oriental et le
discours tridentin sur I’image: “Le candélabre des saints mystéres”, Youakim Moubarac (édit.), Pentalogie
antiochienne / Domaine maronite, Beyrouth: Cénacle Libanais, 1984, T.1, vol. 1, 67, 70, 91-94.

* André Grabar, “Les icones melkites”, Icones Melkites, op. cit., 22; Virgil Candea, “Introduction”, Virgil
Candea (dir.), Icones grecques, melkites, russes, op. cit., 41. Mémes constatations a propos de I’Egypte:

26

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A partir du XVII siécle, on assiste toutefois & un phénomeéne véritablement nouveau: une
explosion de la consommation, de I’importation et de la production d’images parmi les
chrétiens orientaux. C’est de ce phénomene, li¢ a ’ouverture économique et culturelle des
minorités chrétiennes vers 1I’Europe orthodoxe et catholique. dont nous traiterons ici. On
observe en particulier une diffusion massive d’images de religion d’origine ou d’inspiration
occidentale, qui a des conséquences sur la production et I’usage locaux des représentations
figurées, et participe a une évolution significative des mentalités, au méme titre que 1’essor
des écoles ou la propagation des livres imprimés. Pas plus que dans d’autres domaines de
I’activité culturelle, les chrétiens orientaux n’apparaissent comme des consommateurs passifs
d’images importées. Ils participent a 1’élaboration d’une synthése locale de 1’iconographie et
des techniques picturales, qui se caractérise déja par une dialectique de la modernité et de
I’authenticité.

L’irruption des images

En 1781, le Pere Etienne-Philippe Cuénot mourut a Antoura, au Liban. Il était le dernier des
ex-jésuites de cette résidence missionnaire, sur laquelle le consulat de France de Saida fit
immédiatement poser les scellés, avant de procéder a I’inventaire des biens, quelques temps
aprés. Celui-ci révéla un véritable capharnaiim, d’ou émergeaient des masses de livres et
d’images. Ce sont ces derniéres qui nous intéressent ici.’

Ce qui ressort de 1’ensemble, c’est d’abord la saturation d’images dans tous les lieux de
vie de la résidence jésuite, qu’il s’agisse d’espaces publics, comme 1’église, ou privés,
comme la chambre du religieux.

A I’église, I’inventaire recense un tableau de saint Joseph au grand autel, avec un cadre
doré, un tableau de la Vierge au petit autel. un grand tableau représentant saint Frangois-
Xavier, et 25 autres images sans précision. A la sacristie: “un tableau de la Vierge peinte sur
le verre”, deux petits tableaux, cinq petits tableaux. Au réfectoire: trois vieux tableaux. Au
séminaire: un grand tableau. Dans la chambre du défunt: un tableau dans un cadre doré
représentant la Céne et un autre figurant saint Joseph.

Ces images étaient destinées aux religieux, mais aussi a leurs éléves orientaux et aux
visiteurs de leur résidence. Elles n’étaient pas la par hasard. ou par engouement personnel de
tel ou tel religieux: elles correspondaient a une intention trés précise, a une fonction de
I’image déja définie par Ignace de Loyola.°

Ce n’est pas tout. L’inventaire révéle aussi une pratique attestée par ailleurs chez les
missionnaires latins en Orient: la distribution massive d’images aux chrétiens indigénes, qui
peuvent les suspendre dans leur maison, voire les porter sur eux. En effet. on y trouve
également mention d’une petite corbeille d’images, de huit autres images sans précision, et de
cing du Sacré-Coeur de Jésus. On pourrait encore ajouter ces images particuliéres a porter sur
soi que sont les médailles de dévotion: I’ex-jésuite possédait un sac qui en contenait quarante-
deux et encore “une petite boite pleine”. Notons enfin la présence chez lui d’une derniére
forme d’image moderne: une petite carte d’Asie.

Cet inventaire n’a rien d’étonnant: il ne fait que confirmer ce que d’autres sources, de
maniére dispersée, nous apprennent. Dés son second voyage au Liban, en 1580, Jean-Baptiste
Eliano, le premier jésuite envoy¢ aupreés des Maronites, est venu chargé de calices d’argent,

Catherine Mayeur-Jaouen, “La fonction sacrale de I’image dans I’Egypte contemporaine: de 1’imagerie
traditionnelle a la révolution photo- graphique”, dans ce volume.

° AN, AE, B, vol. 1039, f. 145 r- 150v.

¢ Anne Sauvy. Le miroir du ceeur. Quatre siecles d’images savantes et populaires, Paris, 1989, 157. L auteur
note que dans les maisons de retraite des jésuites, au XVIlle siécle. les images sont omniprésentes: gravures
et peintures dans les espaces collectifs, feuilles collées dans les chambres particuliéres.

27

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d’objets liturgiques, de monies d’hosties, de chapelets et d’images.’ Par la suite, les religieux
latins de toutes robes introduisent massivement ’iconographie occidentale, sous forme de
tableaux peints, d’images imprimées, de médailles, et méme de statues.®

Ils réalisent dans leurs églises un programme iconographique conforme au gout de la
Contre-Réforme, répondant notamment au critére de “décence”, c’est-a-dire d’une certaine
pompe dans I’ornementation des autels et des sanctuaires, exigée par le Concile de Trente,
dans sa 25° session.”’

En Palestine, la décoration des Lieux Saints, stratégiques en tant que symboles et
carrefours de communication, fait I’objet d’une attention particuliére. A Nazareth, les Freres
Mineurs de la Terre Sainte ont achevé leur église le 7 mai 1730."° Ils y ont dressé deux autels
du c6té Ouest, I'un dédié a saint Joseph, ’autre a saint Francois, et deux autres coté Est,
consacrés a sainte Anne et a saint Antoine de Padoue. Au Nord, a c6té de 1’autel majeur,
figure I’Archange Gabriel. Au milieu de 1’église, on descend dans la chapelle de
I’Annonciation ou les murs sont couverts de peintures a I’huile réalisées par un artiste
francais, représentant les mystéres de la Vierge, dans des encadrements inspirés des
grotesques, caractéristiques du mobilier de 1’époque.

Ce n’est pas seulement dans les églises et les résidences des Francs que 1’image d’origine
européenne s’étale massivement. En effet, il arrive que les Occidentaux offrent des peintures
aux chrétiens orientaux pour décorer leurs propres sanctuaires. Ainsi, en 1757, trois
congrégations laiques fondées a Alep par les jésuites pour les Maronites et les Arméniens
regoivent chacune, avec leur confirmation romaine, un tableau réalisé en Italie, qu’elles expo-
sent solennellement pendant une fote.!!

Comme I’inventaire de Antoura le suggére, les missionnaires diffusent également
d’importantes quantités d’images sur papier, qui pénétrent les foyers. Un “mémoire de ce qui
est envoyé chaque année au P. Fleuriau de la part du P. Rigord de Marseille pour étre
distribué a chaque mission du Levant”, datant du début du XVIII® siécle, indique: 100 croix
et médailles, 100 images de saint Roch en feuilles, 50 feuilles en 16 images, 50 images en
feuilles plus fines, 200 petites images simples.'> Au début de leur réinstallation au Liban, en
1832, les jésuites se munissent de clous et d’un marteau, pour fixer eux-mémes les images de
la Vierge ou les croix sur les murs des maisons qu’ils visitent. Ils incitent les chrétiens a prier
devant matin et soir."

En 1784, ‘Isa Kalus, prétre originaire de Bethléem, fit graver a ses frais, 8 Rome sans
doute, une “Sainte Famille” dans un style raphaélien, accompagnée d’une dédicace en latin,
en grec et en arabe.'* Il existait aussi une importation d’estampes & partir du monde

! Istifan al-Duwayhi, 7a rikh al-ta‘ifa al-mariniyya, édit. R. al-Shartini, Beyrouth. 1890, 444.

® Une statue de saint Elie au Mont Carmel: Giambattista di San Alessio, Compendio is- torico dello stato antico,
e moderno del Carmelo, Turin, 1780, 372. Une statue de la Vierge Marie a Alexandrette: Marcellino da
Civezza, Storia universale delle Missioni Francescane, Florence, 1894, livre VII, 474 et 476. En 1834, une
image du Sacré-Ceeur en bas-relief orne la chapelle jésuite de “‘Ayn Traz: Sami Kuri, Une histoire du Liban a
travers les archives des jésuites, T.l, Beyrouth: Dar Al-Machreq 1985, 144.

° Giuseppe Alberigo (édit.), Les Conciles oecuméniques, vol. 2, 2, 1994, 1572-1577. Bernard Heyberger, “Entre
Byzance et Rome: I’image et le sacré au Proche-Orient au XVlle siecle”, Histoire, Economie et Société, 4,
1989, 536-537.

% Eleazar Horn, Ichonographiae locorum et monumentorum veterum Terrae Sanctae..1725- 1744, G.
Golubovich édit., Rome, 1902, 167. Pour Bethléem, voir également H. Vincent, F.M. Abel, Bethiéem. Le
sanctuaire de la Nativité, Paris, 1914.

! Ferdinand Tawtal (Taoutel), “Watha’iq ta‘rikhiyya ‘an Halab”, Al-Mashrig, 42, 1948, 231 - 233. Autre cas
dans Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 537.

2 ARSI Gallia, vol. 96. 11, f. 488rv- 489rv.

B Sami Kuri, Une histoire du Liban..., vol. 1, 60, 62 (Lettres du Pére Planchet et du Pére Ricadonna).

" Dory Papastratos, Paper Icons. Greek Orthodox religious engravings, 1665 — 1899, Athénes: Papastratos
Publications. 1990, vol. 1, n° 152, 154.

28

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

orthodoxe. Dés 1650, il s’en fabriquait a Kiev. Le diacre Biilus Al-Za’im, qui tint la
chronique du voyage qu’il fit avec son pére le patriarche melkite Makaryts (1652 — 1659), af-
firme qu’il y fit imprimer des images de I’apdtre Pierre dans trois formats different: le grand
pour les notables, le moyen pour le peuple, et le petit pour les femmes.'* Entre 1688 et 1700,
un atelier d’impression a partir de gravures sur bois de bonne qualité fonctionne a Leopolis
(Lwow), aux frais de Hatzikyriakis, un Grec de Vourla, en Asie Mineure, qui fournit papier et
enere, et s’occupe de la distribution des images. En prenant appui sur sa correspondance, on
peut évaluer la production de cette fabrique a plus de 19 000 gravures entre 1688 et 1709,
écoulées sur une aire de diffusion s’étendant de Moscou au Mont Sinai. Elles étaient
notamment destinées a populariser ce dernier lieu, avec son monastére de Sainte-Catherine,
figuré sur I’image, et a lui attirer des aumones. Elles y étaient expédiées de Leopolis dans des
caisses en bois qui contenaient 1000 exemplaires chacune.'®

Les Orientaux cherchaient a se procurer des tableaux pour leurs églises ou des gravures
pour leurs maisons. Dans 1’église arménienne d’Alep, on trouvait par exemple un tableau
rapporté d’Europe par un Arménien, figurant un religieux carme en oraison devant la Vierge,
sur lequel un peintre local avait été invité a faire des retouches.'” Le Melkite Hanna Darak,
dans une lettre qu’il envoyait 8 Rome, commandait un tableau représentant Saint Romanos,
pour I’église qu’il avait fondée & Hamana.'"® En 1777. le Supérieur des Moines Alépins
maronites écrivait a son confrére de Rome en lui demandant de lui procurer “une image de
I’ Assomption” de la Vierge dont il donnait la dimension souhaitée, tout en précisant que le
prix n’avait pas d’importance, pourvu qu’il s’agit d’un travail soigné. pour son église du
couvent de Luwayza."’ De fait, une grande Assomption, qui avait été placée sur le maitre-
autel de 1’église, figure aujourd’hui dans le musée de ce couvent, qui rassemble des peintures
européennes recopiées au XVIlle siecle. Mais le tableau est peut-étre un peu plus tardif: il a
été constitué en wagqf par le Vicaire Général et le Supérieur Général du monastére des Alépins
a Rome, en 1817 (ill. 1).

Les chrétiens n’étaient pas moins friands d’images imprimées, qui leur étaient distribuées
généreusement par les religieux lors des séances de catéchisme et des visites dans leurs
maisons, ou qu’ils recevaient contre des aumones lors de visites aux sanctuaires. loannikos,
archevéque du Sinafi, écrivait a son correspondant de Leopolis:

Envoyez-nous autant de monastéres et de saints que vous avez, car chacun a I’extérieur en
a entendu parier, et prie les Péres pour en avoir.

On connait ces images, car neuf bois gravés qui ont servi a les fabriquer sont arrivés au
monastére du Sinai, ou ils ont été conservés. Mais 1’essentiel de la production européenne
imprimée avant le dix-neuvieme siécle nous échappe, du fait que ni les bois ni les cuivres
gravés n’ont généralement été conservés. ™

' Biilus al-Halabi, Voyage du Patriarche Macaire d’Antioclie, édit. arabe et traduction frang. (incomplétes) par
B. Radu, Patrologia Orientalis, T. XXVI, Paris, 1933, 699. A propos du voyage de Makarys et les images,
voir Carsten Walbiner, “Images painted with such exalted skill as to ravish the senses...: pictures in the eyes
of Christian Arab Travellers of the 17th and 18th centuries”, dans ce volume.

1 Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, 19.

7 Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme catholique, Rome: Ecole
Frangaise de Rome, 1984, 449. Sylvia Agemian, “(Euvres d’art melkite dans 1’église arménienne des
Quarante Martyrs d’Alep”, Etudes arméniennes, 1973,91 - 113.

'8 Butrus Fahd, 74 rikh al-rahbaniyya al-mariniyya bi-far’ayha al-halabi wa-I-lubnant, Jounié, 1963-1973, T.
V, 519.

' Butrus Fahd, T4 rikh al-rahbaniyya ..., op. cit., T. V, 219. Henri Guys, Beyrouth et le Liban, rééd. Beyrouth,
1985, T.2, p. 123, Signale “la richesse en tableaux” de Luwayza (vers 1830).

20 Dory Papastratos, Paper Icons, op.cit., vol. 1, 19. L’auteur a réuni une magnifique collection de 618 gravures,
allant de 1665 a 1899.

29

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Les Orientaux ne se contentent plus seulement d’importation. Ils se mettent eux-mémes a
produire des images sur place. D’abord, en recourant a des artistes formés en Europe. Le cas
le plus célebre est sans doute celui des Arméniens de Perse, qui font réaliser vers 1650, a
Julfa, prés d’Ispahan. par des artistes européens, la décoration de leurs églises selon un
programme iconographique et des techniques qui combinent tradition orientale et influence
occidentale.”’ A la méme époque, deux artistes italiens auraient travaillé a Alep, et auraient
initié des Arméniens a la peinture.”” Plus modestement, & Qanniibin, rustique église
patriarcale maronite au Mont Liban, un moine originaire de Chypre peint en 1690 une
Assomption de la Vierge en fresque, qui semble inspirée d’une image imprimée européenne,
peut-étre d’une gravure de Diirer, mais plus fidéle aux goits orientaux, aussi bien dans
I’adaptation de I’iconographie que dans le choix des couleurs et le traitement des bordures,
que ce qu’en a éerit Jules Leroy.?. Lorsque les capucins de Beyrouth souhaitent orner leur
église d’images de saint Pierre et saint Paul, en 1705, ils font également appel a un peintre
maronite.”* Vers la méme époque, les Maronites d’Alep demandent au patriarche Ya’qib
‘Awwad de leur faire envoyer les moines Butrus Al-Qubrust (le Chypriote) Al-Musawwir et
Ibrahtm Kurbadj Al-Halabt pour la décoration de leur église. Ces derniers sont effectivement
autorisés ensuite a se rendre dans la ville pour y travailler.”>

On ne sait ou ce Maronite de Chypre a acquis sa formation, qu’on peut juger rudimentaire.
On sait néanmoins qu’un certain nombre de Syriens ont étudié¢ la peinture a Rome, avant
d’aller exercer dans leur pays. Dés 1647, le Grec d’Alep Butrus Di’b obtient des cardinaux de
la Propagande d’aller suivre un apprentissage de six mois chez un bon peintre romain, et
d’aller visiter avec lui les églises les dimanches et fétes en vue de pratiquer son art a son
retour au pays. On ignore s’il a effectivement donné suite a son intention.*® 1 finit en tout cas
loin de sa ville natale, comme professeur d’arabe au Collége de France & partir de 1667.%

Antin Khabiyya, d’une bonne famille sacerdotale melkite de Damas, est recu au Coléege
Urbain a Rome en 1723, a I’age de 13 ans. Il rate ses études, mais son livret scolaire indique
qu’on I’autorise a passer tout son temps a peindre “pour fixer sa téte chaude”. Revenu chez
lui en 1732, on le retrouve a Alep, venu y vendre sa peinture, en 1734.%

Arsanyiis Dyab, moine maronite d’origine alépine, a également étudié la peinture dans la
capitale chrétienne. Il y a été envoyé en 1767, et y a été placé en apprentissage chez un maitre
célebre, malheureusement non identifié. Quoique ses supérieurs aient émis des réserves sur sa
capacité a apprendre, il exerca par la suite son art au pays.”’ Lorsqu’en 1769, il fut chassé du
monastére de Bkerké par son oncle, qui était son supérieur, il trouva refuge auprés du
patriarche arménien catholique, originaire d’Alep comme lui, pour lequel il décora I’église, et
enseigna son art aux moines.”” En 1789, 1’évéque d’Alep I’autorisa & pratiquer la peinture
dans sa ville.”!

! Otto Meinardus, “The Last Judgements in the Armenian Churches of New Julfa”, Oriens Christianus, 55,
1971. 182-194. Otto Meinardus, “The Iconography of the Eucharistic Christ in the Armenian Churches of
New Julfa”, Oriens Christianus, 58, 1974, 132-137.

2 Ardavazt Surmeyan, La vie et la culture arméniennes a Alep au XVIle siécle, Paris, 1934, 35.

** Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 545-546. Jules Leroy, Moines et monastéres du
Proche-Orient, Paris, 1958, 148.

** Archives des Capucins, Paris: N° 1191, copie dactylographiée du diaire des capucins de Beyrouth, 14.

* Bilus Qara‘ali, “Al-laali* fi hayat al-mutran ‘Abd Allah Qara‘ali”, Bayt Shabab, lere partie, 1932, 158.

*® Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 548.

*7 Nasser Gemayel, Les échanges culturels entre les Maronites et I’Europe, Beyrouth: 1984, T. 1, 290-292.

*® Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., 418-419.

* Butrus Fahd, 7a ‘rikh al-rahbaniyya..., op. cit.. T. IV, 355.

* Biilus ‘Abbud al-Ghiistaw, Al-madjalt al-ta ‘rikhiyya fi tardjamat al-rahiba al-shahira Hindiyya, Beyrouth:
Al-Tawfiq. 1910, 169.

*! Archives Générales des Capucins, Rome, A.D. 106. Aleppo, 112.

30

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

On pourrait sans doute trouver d’autres Orientaux encore, qui ont étudié la peinture en
Italie a cette époque. Le probléme, c’est qu’on n’a pas identifié leurs ceuvres jusqu’a
maintenant. L’impact direct de I’Occident sur I’univers pictural des chrétiens orientaux reste
encore pour I’essentiel mystérieux. On sait par ailleurs que, dans ’ensemble du monde
chrétien oriental, on assiste a une intensification de la production locale des images au XVIII®
siécle. Celle-ci adopte des techniques, des langages et des thémes qui tendent a se rapprocher
de la peinture occidentale, mais 1’influence n’est pas forcément en droite ligne: elle a pu
transiter par le monde byzantin, luiméme ouvert a certaines innovations italiennes.’> Une
“école alépine” de peinture a produit. au cours du XVII® et du XVIII® siécle, ce qu’on a
appelé les “icones melkites”, qui se caractérisent par leur enracinement dans le gott local,
tout en réalisant une synthése d’inspirations diverses.” Ces artistes auraient recu une
formation dans des ateliers de Chio, de Créte, du couvent Saint-Sabba prés de Jérusalem, ou,
plus probablement, subi leur influence a travers les pieces qui parvenaient jusqu’a eux. Un
certain golt pour le réalisme révéle dans leurs tableaux une inspiration, directe ou indirecte,
de la peinture italienne. On assiste chez eux a une véritable professionnalisation. qui se
marque notamment par 1’abondance de leur production, et par le fait qu’ils signent leurs
ceuvres.®® Ce dernier trait est 4 mettre en rapport avec une certaine liberté créatrice, bridée
cependant par les exigences des commanditaires. Sans vouloir nier la spécificité de cette
dynastie des “Musawwir” d’Alep, il me semble qu’on ne peut I’isoler d’un contexte plus
général de production d’images, dans la méme région. par des Maronites et des Arméniens,
voire des Grecs et des Géorgiens, ainsi que d’un “marché” florissant de 1’importation,
d’Italie, de France, de Russie ou de Gréce.

A coté de la peinture, on trouve dans la région une modeste production de figures sur
papier. Le monastere Sainte-Catherine du Sinaf a conservé une vingtaine de bois gravés de
facture rudimentaire, datés de la fin du XVII® siécle, qui attestent de ’existence d’un atelier
sur place. L’un d’eux, représentant des vues du Sinai, mérite 1’attention dans la mesure ou il
est signé. Un coté, gravé en 1665, porte le nom d’Akakios. L’autre. datant de 1706, est signé
par Matthaios, Crétois. Il s’agit 1a des bois gravés les plus anciens connus du coté
orthodoxe.*

Plus tard, la mise en place d’une activit¢ d’imprimerie a Alep puis au Liban, permit de
publier quelques ouvrages illustrés. Le fait est d’autant plus remarquable qu’a notre
connaissance, peu de livres arabes imprimés avant 1800 en Occident portent des images.
Dans les volumes que nous avons pu consulter, on trouve parfois une décoration qui ne va
pas au-dela d’une figure en médaillon, de quelques bordures ou, plus généralement, des rin-
ceaux. Des catéchismes du XVIIle siécle sont sans aucune image, ce qui peut se justifier par
le fait qu’il n’y avait alors pas un livre par éléve, et que la récitation a haute voix était la
principale méthode d’apprentissage. Ce n’est que dans la seconde moitié du XIX® siécle que
I’illustration envabhit les livres pédagogiques. On ne sait si les images de ces livres imprimés
sur place ont été tirées a part, sur feuilles volantes, suivant une pratique attestée par ailleurs.
De plus, il arrivait souvent que le lecteur détachat les images de 1’ouvrage ou elles étaient
insérées pour en faire un autre usage.

*2 paul Santi, Miscellanee d’iconographie, Beyrouth, 1966, 35. Otto MEINARDUS, The Last Judgements..., art.
cit. Otto Meinardus, “L’art copte au cours des trois derniers si¢cles”, Le Monde copte, 18, 1990, 89 - 99.

** Voir a propos de ces icones, lcones Melkites, exposition du Musée Nicolas Sursock, op. cit., 260 p. (frang.), +
112 illustrations, + 80 p. (arabe); Virgil Candea (dir.), Icones grec- ques, melkites, russes, op. cit., 410 p.

** Sylvia Agemian, “Les icones melkites”, dans Virgil Candea (dir.), Icénes grecques, melkites, russes, op. cit.,
176. André Grabar, “Les icones melkites”, dans Icones Melkites, op. cit., 44. Ce qui ameénerait a nuancer
I’opinion de Silvia Naef, 4 la recherche d’une moder- nité arabe, Genéve: Slatkine, 1996, 129, sur les
origines de la peinture moderne au Liban.

** Dory Papastratos, Paper Icons, op.cit., vol. 1, 19.

31

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Le Kitab khidma cil-qudas al-ilahi (Liturgicon), imprimé a Bucarest en 1701 pour I’Eglise
melkite, porte des gravures sur bois de personnages traités dans un style proche de 1’icone
orthodoxe. Il en est de méme du Kitab al-baraklitiki (le Paraclétique), publié a Alep en
1711.%° L’ imprimerie des moines melkites catholiques de Shuwayr (qui débuta son activité en
1734), publia plusieurs ouvrages illustrés, parfois de maniére fruste.’” Le plus riche en
images, et le plus original sans doute, est I’évangéliaire de 1776, qui connut des éditions
successives. Il contient quatre planches figurant chacune un des quatre évangélistes, dans un
style qui suit les conventions de la peinture italienne, bien que les gravures sur bois qui ont
servi a ’'impression aient vraisemblablement été réalisées sur place.

La plume dont saint Luc se sert pour écrire (et non pas le roseau taillé, galam) est un objet

typiquement occidental. Il en est de méme du mobilier représenté (chaise, table, rideau
suspendu), qui commence a peine, a cette époque, a pénétrer les maisons bourgeoises d’Alep.
L’effet de perspective, avec le rideau ouvert et la fenétre qui laisse voir un paysage, qu’on
retrouve sur chacune des quatre images, est imité de la peinture italienne ou flamande, encore
qu’ici le graveur trahisse son manque de maitrise technique (dans sa représentation de la
chaise et de la table) (ill. 2). Ces images peuvent nous donner une idée des figures en papier
que les missionnaires distribuaient autour d’eux, et qui ont peut-étre servi de modeles aux
planches de cet ouvrage. Mais ce qui fait I’originalité de celui-ci, c’est sa combinaison
d’illustrations d’origine latine et d’origine byzantine. En dehors des quatre évangélistes, le
livre est en effet décoré de grotesques, typiques du goflit rococo, mais également de petites
icones de la Vierge. dans la tradition orientale (ill. 3 et 4).
La juxtaposition de traditions iconographiques et stylistiques d’origine différente, que cet
évangéliaire nous révele, est un des traits caractéristiques de I’attitude des chrétiens orientaux
a I’égard des images, entre le XVII® et le XIX® siécle. La peinture aussi bien que 1’estampe
attestent de cette juxtaposition.’®

Fonctions de I'image moderne

Nous assistons done a une véritable invasion de 1’image sacrée chez les chrétiens orientaux a
partir du XVII® siécle. Certes, d’antiques fresques et des icones de différentes provenances et
de différentes époques se cOtoyaient déja dans leurs sanctuaires, mais en quantité bien moins
considérable. Beaucoup de lieux de cuite semblent avoir ¢té totalement dépourvus de
représentations figurées.*” Il est certain que cette mutation quantitative s’est accompagnée de
changements dans I’iconographie et les techniques picturales, aussi bien que dans 1’'usage de
ces images par le public.

Tous les exemples que nous avons donnés jusqu’ici signalent I’introduction d’un certain
nombre de mutations significatives. Ainsi, a c6té des représentations traditionnelles de la
Vierge, une nouvelle iconographie mariale, inspirée des dévotions latines qui commencent a
se populariser, se répand. Nous avons déja évoqué le théme de 1’Assomption, qui s’ajoute
sans I’effacer a celui de la Dormition de la Vierge.*” Le Rosaire et I'Immaculée Conception,

*® Nawufitis 1dlibT (Edelby), Asagifa al-Rim al-Malakiyyin bi-Halab, Alep: Matba’at al-Thsan, 1983, 115, 117.

* Camille Aboussouan (dir.), Le livre et le Liban jusqu’a 1900, catalogue d’exposition; Paris: UNESCO/
AGECOOP, 1982, 357 (n°194: Epitres el Actes des Apotres, 1756. 403 p., in 4°); 351 (n° 190: Kitab al-
madjma’ al-lubnant, 1788, 558 p. in 4°).

* La collection réunie par Dory Papastratos est caractéristique a cet égard, encore que 1’iconographie y soit
presque exclusivement orthodoxe: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1 et 2, passim.

*® Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 528 - 532.

* Dormitions de la Vierge: Icones Melkites, op. cit. n° 17, n° 31, n° 78; Virgil Candea (dir.), Icones grecques,
melkites, russes, op. cit., 266267, n° 87.

32

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

typiques du catholicisme moderne, peuvent étre traités comme des icones par un peintre
alépin, aux cotés de la traditionnelle Hodigitria (Vierge portant I’Enfant).*!

Aux Christs tronant byzantins, hiératiques, s’ajoutent désormais des images importées
d’Occident, dont les figurations s’attachent davantage a I’humanité du Dieu incarné qu’a sa
divinité, dans une conception tout a fait contraire a la tradition orientale, répugnant a
représenter avec réalisme la nature humaine souffrante et cherchant a traduire dans I’image
I’empreinte de la nature divine et de la sainteté.*? Dans les épisodes de la vie du Christ, les
images modernes privilégient I’enfance et la Passion. Ainsi, Sylvia Agemian signale une
Descente de la Croix imprimée au Couvent de Saint-Sauveur, sous le régne du patriarche
grec-catholique Agabios II Matar (1796 — 1812), qui se distingue par une:

composition, [un] dramatisme, voire méme [un] dolorisme appartenant a une conception
totalement opposée au hiératisme et au dépouillement de la tradition byzantine.*

Nous avons vu une représentation de la Céne dans la chambre de I’ex-jésuite de Antoura. Un
livre imprimé a Shuwayr porte une malhabile gravure représentant le calice.** Une petite
icone a été réalisée par un peintre melkite pour célébrer un miracle de 1’Eucharistie survenu a
Alep en 1737.* Nous sommes 1a dans les thémes de prédilection du catholicisme baroque.
L’insistance sur le corps du Christ présent dans I’Eucharistie (qui valorise aussi la fonction du
prétre) est attestée aussi bien chez les Maronites que chez les Melkites au XVII° siécle.
Comme I’inventaire des biens de Antoura et la description de la chapelle de Nazareth 1’ont
suggéré, les religieux francs introduisent dans leurs églises et résidences les saints liés a leur
ordre: saint Frangois-Xavier et saint Ignace pour les jésuites, saint Francois d’Assise et saint
Antoine de Padoue pour les Fréres Mineurs et les Capucins, sainte Thérése d’Avila pour les
Carmes. Les saintes féminines latines adoptées par les Orientaux ont peutétre eu une
influence plus profonde sur la dévotion que leurs homologues masculins, concurrents des
saints indigénes réhabilités par le clergé et les peintres locaux.*®
S’il y a eu occidentalisation massive, celle-ci ne s’est cependant pas faite sans résistance, ni
sans de nécessaires compromis. Le réalisme de la peinture a I’italienne a pu susciter chez les
chrétiens orientaux de passageres difficultés de compréhension, dues aux options
iconographiques*’ ou aux techniques figuratives.*® Mais il semble que dans ’ensemble ils se

" Jcénes Melkites, op. cit., n°29 (Rosaire de Djirdjis Hanania Al-Musawwir, 1759) et n° 30 (du méme,
Immaculée Conception, 1762).

* André Grabar, Les voies de la création en iconographie chrétienne, Paris: Flammarion, 1994 (rééd.), 260.

3 Sylvia Agemian, “Introduction a I’étude des icones melkites”, Icones Melkites, op. cit., 106-107. Voir ibidem,
n° 52, Crucifixion et Céne, traités dans un style trés figé et dans Virgil Candea (dir.), Icones grecques,
melkites, russes, op. cit., p. 224 - 225, n° 68 et 69, Crucifixions restant dans le style byzantin. Par contre, une
gravure représentant une Crucifixion, sans doute produite a Venise en 1782 pour le compte de Chrysanthos
du Pélo- ponnése, protosyngelos du Saint-Sépulcre, suit manifestement un modéle baroque latin: Dory
Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, n° 31, p. 69 - 70.

* Camille Aboussouan (dir.), Le livre et le Liban, op. cit., p. 357, n°194.

* Icénes Melkites, op. cit., n° 28. Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., p. 527. Otto
Meinardus, “The Iconography of the Eucharistic Christ in the Armenian Churches...”, art. cit.

*® Bernard Heyberger, “Sainteté et chemins de la perfection chez les chrétiens du Proche- Orient” Revue de
Ihistoire des religions, 215 - 1/ 1998, p. 117 - 137.

*7 Intéressante remarque de Wansleben, dans Relazione dello Stato presente dell "Egitto, Paris, 1671, citation
traduite dans Christine Chaillot, “L’icone, sa vénération, son usage, d’aprés des récits de Wansleben au
XVlle siécle”. Le Monde copte, 18, 1990, 83: “Ce que nos missionnaires du Levant devraient en faire de
meéme, et ne point exposer des images de la Sainte Vierge, dont le sein soit découvert, et qui tienne son
enfant tout nu devant soi. Car cela scandalise beaucoup les schismatiques, et les Tures mémes; qui souvent
entrent dans les Eglises, et se raillent de notre Religion, et de notre discipline ecclésiastique, quand ils
apercoivent des semblables images”. Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 1, 84: un grand
tableau envoyé de Rome pour I’autel des jésuites a Beyrouth suscite des désapprobations (1845): “cette
position de I’Enfant Jésus ne plait pas a tous. On le trouve mal placé et trop nu...”. Ibidem, vol. 2, 28 (1848):

33

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

soient plutot laissés fasciner par I’aspect vivant des personnages représentés. Un capucin de
Bagdad rapporte en 1637 comment son église est envahie par la foule, car les gens, n’ayant
jamais vu de peinture, croient vivants les personnages qui y sont représentés, et viennent
demander quelle langue ils parlent, de quoi ils se nourrissent.*’ Biilus Al-Za’Im manifeste son
enthousiasme pour le réalisme des peintres cosaques dont il découvre les ceuvres a Kiev.™

Il existait un gott local, auquel les religieux occidentaux ont parfois veillé a adapter les
images qu’ils diffusaient.’’ Encore en 1833, le jésuite Paul Ricadonna donne ce conseil aux
éventuels candidats aux missions du Liban:

Ceux qui voudraient apporter des images, qu’ils n’en apportent que peintes en couleurs

vives, et plutot des saints anciens et orientaux. Ici, on ignore la finesse du burin et les
. . 52

saints modernes et européens...

De fait, la prédilection pour les couleurs vives et tranchées, qui apparait sur des ceuvres
produites localement, a été relevée par d’autres observateurs.”” Les thémes traditionnels
byzantins ne s’effacent pas, et peuvent méme faire 1’objet d’une certaine résurgence. Des
saints orientaux connaissent une nouvelle vogue: un saint local comme saint Elian de Homs,
est tiré alors de I’oubli par I’iconographie.”*

Souvent, les artistes tentent des synthéses esthétiques et iconographiques entre le goit et la
culture des commanditaires locaux d’un c6té, et le modéle latin qu’ils veulent acclimater, de
I’autre. C’est le cas de la fresque de I’Assomption a Qanniibin. C’est le cas encore de la
commémoration du miracle de 1’Eucharistie d’Alep, de la représentation du Rosaire et de
I’Immaculée Conception évoqués plus haut. Dans ce dernier cas, le peintre Djirdjis Hanania
al-Musawwir, en 1762, a choisi d’illustrer une croyance latine controversée, puisque le
dogme de I’Immaculée Conception n’a été proclamé dans le catholicisme qu’en 1854, et n’a
pas été admis dans les Eglises orthodoxes. Mais il a interprété le thémes dans un contexte
byzantin: les douze médaillons autour de la Vierge portent les symboles attribués a celle-ci
dans I’Hymne Acathiste. Les sujets traités en bas de 1’image viennent aussi de la tradition
mariale byzantine: le Paradis terrestre entre deux cypres et protégé par un mur, et la terre
fleurie par la conception. Les choix esthétiques restent également fidéles a 1’Orient: le visage
de la Vierge a un caractére local trés net, et le fond en feuille d’or n’a rien a voir avec I’image
baroque, qui représente généralement 1I’Immaculée Conception sur fond bleu, avec des nuées
de chérubins.>

Ces ceuvres correspondent en fait trés exactement aux courants en ceuvre chez les Greces -
catholiques du patriarcat d’Antioche a cette époque, qui pensent que les dévotions latines et

des images représentant les princes européens sont interprétées comme des représentations de saints. “Ils ne
s’imaginérent pas qu’on puisse peindre d’autres personnages que des saints”, écrit le jésuite auteur de la
lettre.

*® Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., 449 a propos de I’incompréhension d’une
représentation de profil.

* BN, NAF, 10 220, p. 205 - 207.

% Carsten Walbiner, art. cit., dans ce volume. Bernard Heyberger, Les chrétiens du Proche-Orient..., op. cit.,
395. A comparer avec les réactions de Djabarti face a la peinture frangaise: Silvia Naet, 4 la recherche d’une
modernité arabe, op. cit., 42 - 43.

*! Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome”, art. cit., 538 — 540.

* Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 1, 131. Virgil Candea (dir.), Icénes grecques, melkites,
russes, op. cit., 208: Martin, saint typiquement occidental, est ici ex- ceptionnellement représenté sur une
icone.

** Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome”, art. cit., 535.

> Virgil Candea, “Une ceuvre d’art melkite: I’icone de Saint Elian de Homs”, Syria, 1972, 219 - 238. Virgil
Candea (dir.), Icones grecques, melkites, russes, op. cit., 214-215, n°® 64 et 65.

% Jcénes Melkites, op. cit., n° 30. Description et commentaire p.170-171. Une Immaculée Conception, attribuée
a1’école de Murillo (XVIle siécle). est conservée au Musée maronite de Luwayza.

34

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

byzantines peuvent étre conciliées. On ne les oppose pas, on tente au contraire de les faire
cohabiter. L’introduction d’une nouveauté liturgique ou dogmatique d’Occident est présentée
non pas comme une innovation, mais comme la restauration d’une tradition authen- tique, qui
aurait été altérée ou oubliée.

Mais ces tentatives de synthese ne se font pas sans contradictions ni conflits. La réalisation de
programmes iconographiques occidentaux dans les églises a pu donner lieu a de véritables
“guerres des images” entre clergés rivaux, en particulier dans les Lieux Saints, mais aussi
dans d’autres sanctuaires de I’Orient. Au Mont Carmel, les Grecs s’en prennent a une statue
de saint Elie, installée par les Carmes.”® A Mardin, le patriarche nestorien Elie X, arrivant de
son monastere des environs de Mossoul. fit décrocher les images que les chrétiens de son rite,
favorables au catholicisme, avaient suspendues dans 1’église.’’

Saint Joseph était un saint de prédilection des missionnaires latins en Orient, comme
d’ailleurs de I’ensemble du catholicisme baroque. Bien que sa présence soit signalée dans les
églises dés le XVIII siécle, il eut quelque mal & s’imposer dans I’iconographie orientale.™
Car le saint Joseph occidental, vierge et chaste, a été difficilement compris et admis par les
Orientaux, pour lesquels il était un veuf chargé d’enfants. Le mariage, pour les chrétiens
syriens, devait étre fécond, alors que les religieux latins pronaient la chasteté¢ jusque dans
I’union matrimoniale. La question donna lieu a des controverses plutot vives.”> A Alep, en
1725, le patriarche orthodoxe Sylvestre, qui était lui-méme peintre d’icones, fit aveugler, puis
détruire, une image de saint Joseph que les Grecs catholiques avaient installée sur 1’autel de
leur église.® Le théme de la chasteté de saint Joseph, de méme que celui de la Sainte Famille
qui lui est apparenté, ne se sont acclimatés dans I’iconographie locale qu’au cours du XIXe
siecle.®’ Ainsi, sur une “Vierge a la Rose”, ceuvre simple dans son expression, mais en fait
plutot complexe pour ses références. Elle combine 1’iconographie byzantine traditionnelle (la
Vierge portant I’Enfant, le théme de la “Rose immarescible”) et la dévotion mariale
occidentale (la Vierge tient un lys, symbole de chasteté; saint Joseph, époux chaste, apparait,
tenant lui aussi un lys).*

Mais ces conflits n’opposent pas seulement orthodoxes et catholiques. Ainsi, le patriarche
grec catholique aurait-il déchiré en public une image de saint Maron, le grand saint fondateur
des Maronites, tenu pour hérétique palles Byzantins.®> En 1937, un bon capucin raconte avoir
lu, sur la pierre d’un autel, au couvent grec catholique de Saint-Sauveur, dans le Sud du

*® Giambattista di San Alesso, Compendio istorico dello stato antico, e moderno del Carmelo, op. cit., 372.

> Jean-Baptiste Chabot (trad.), “Les origines du patriarcat chaldéen. Vie de Mar Youssef ler (1681 — 1695)”.
Revue de 1’Orient Chrétien, lere année, 1896, 71.

> Beaucoup de représentations de saint Joseph datent du milieu du XIXe siécle. Une exception: saint Joseph
traité comme un saint d’une icone, mais portant I’enfant et tenant le lys (symbole de chasteté) a la main:
Icones Melkites, op. cit., n°32. L’icone est offerte en waqf par une melkite en 1774. La gravure représentant
la Sainte Famille, évoquée plus haut, ne fait qu’une petite place a saint Joseph, apparaissant derriere la
Vierge en compagnie d’Anne, d’Elisabeth et de Joachim: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, n°
152, p. 154.

*® Bernard Heyberger, Les Chrétiens du Proche-Orient..., op. cit., 529 — 530, 541. Bernard Heyberger, “Sainteté
et chemins de la perfection chez les chrétiens du Proche-Orient”, art. cit., 120- 121.

 paul Bacel, “La Congrégation des basiliens chouérites”, Echos d’Orient, VII, 1904, 161, et Nawufitas 1dlib1
(Edelby), Asaqifa al-Rim al-Malakiyyin bi-Halab, op. cit., 143.

®' Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 2, 95: Le Pére Billotet émet des critiques a propos du Pére
Ricadonna, qui encourage a la virginité et dénigre le marriage (1851).

% Jcones Melkites, exposition du Musée Nicolas Sursock, op. cit., n° 88. Virgil Candea (dir.), Icénes grecques,
melkites, russes, op. cit., n° 95, 282.

63 Joseph Nasrallah, Histoire du mouvement littéraire dans I’Eglise melchite du V e au XX e siecle, Louvain,
Peeters, 1979, T. IV, vol. 2, 245.

35

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liban, une inscription arabe de 1753 dédiée a saint Antoine de Padoue, alors que 1’image qui
la surmontait avait été remplacée par celle de saint Antoine du Désert, plus authentiquement
oriental.*

Ces exemples montrent que la décoration des sanctuaires est un enjeu du pouvoir au sein
des groupes confessionnels, ou entre groupes rivaux. On aurait tort, en voulant délimiter de
maniére anachronique un champ religieux séparé d’un champ profane, de réduire ces
questions a de simples querelles cléricales. C’est 1’identité confessionnelle des différents
groupes qui est en jeu, et leur relation avec 1’Occident. L’introduction au XVIII® siécle, du
cuite et de I’iconographie du Sacré-Ceeur, fortement chargés d’idéologie politique, en est une
bonne preuve.®’

Drailleurs, une imagerie plus directement politique se répand au méme moment. Il s’agit
essentiellement du portrait. Au temps de Louis XIV, de nombreux portraits du roi sont
diffusés en Orient, du patriarcat maronite du Liban a Alep, a Bagdad et a Ispahan, a des fins
de propagande.®® Mais la pratique du portrait doit aussi matérialiser le pouvoir local chez les
chrétiens orientaux. Dans le systéme confessionnel qui se met en place alors, I’autorité se
concentre davantage entre les mains des ecclésiastiques. Il est donc naturel que ce soient eux
qui soient représentés, et montrés en images dans les églises et les couvents, lieux de
rencontre habitueis et véritables siéges du pouvoir chez les chrétiens. L’ habitude de peindre
le portrait des patriarches apparait a la fin du XVII® siécle: on sait comment Makaryts Al-
Za’im découvrit cette pratique en Ukraine, avant d’étre lui-méme représenté en peinture.®’
Dans un Psautier arabe imprimé a Vienne en 1792, Anthimiyls, le patriarche grec de
Jérusalem, qui en est I’auteur, figure en gravure sur la premicre page. Il est représenté en
légére contre-plongée, portant le fastueux costume liturgique, tenant de la main gauche un
livre sacré, et bénissant de la main droite. Une adresse dans un cartouche prononce son €loge.
Il s’agit moins d’un portrait a proprement parier que d’une icone, mettant en valeur le
charisme du prélat en suivant de piés le modele du saint ecclésiastique, diffusé sur papier
dans le monde grec au XIX° siécle.*®

Les nouveaux ordres religieux, créés sur le modele latin fortement centralisé, adoptent la
tradition occidentale de faire représenter leur supérieur. Nous connaissons les portraits de
Nicolas al-Sa’igh, supérieur des moines melkites de Shuwayr, en méme temps qu’écrivain et
poéte, et de son compagnon ‘Abdallah Zakhir, tous deux Alépins.®” Dans une lettre, Tama
‘Aql, supérieur des Moines Alépins maronites, demande a son représentant a Rome des
images (giina) et

* Louis de Gonzague, “Les anciens missionnaires capucins de Syrie et leurs écrits aposto- liques de langue
arabe”, Collectanea Franciscana, 1932, 47, note 1. Otto Meinardus. “L’art copte au cours des trois derniers
siecles”, Le Monde copte, 18. 1990, 91, Signale de “curieux transferts culturels” du méme genre chez les
Coptes. Voir aussi, du méme: “A Critical Study on the Cult of Sitt Dimiana and her 40 Virgins”, Orientalia
Suecana, XVIII. 1969, 45 - 68.

® Bernard Heyberger, Hindiyya, mystique et criminelle (1720 — 1798). Paris, Aubier, 2001. Un Christ montrant
son Sacré-Ceeur rayonnant sur sa poitrine. ceuvre d’un peintre romain du XVIIle siecle, est conservé au
musée de Luwayza.

% Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 540 - 541. Francis Richard, Raphaél du Maus
missionnaire en Perse au XVlle siecle, Paris: L’Harmattan. 1995, T. 1, 79.

57 Carsten Walbiner, art. cit., dans ce volume.

% Josée Balagna, L'imprimerie arabe en Occident (XVI e, XVII e, XVIII e siécles), Paris: Maisonneuve et
Larose, 1984, 122. A comparer avec les icones de saints sur papier publiées dans Dory Papastratos, Paper
Icons, op. cit., vol. 1, p. 277, 284-288.

% Portraits aujourd’hui conservés au monastere de Saint-Jean de Shuwayr (Khinshara, Liban).

36

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

une image de I’évéque ‘Abd Allah, avec I’apparence réelle, peinte a partir de 1’image faite
par Shukr Allah Saqr. Parce qu’il est important que vous sachiez qu’il est trés considéré, et
que beaucoup désirent voir son image authentique.

L’évéque ‘Abd Allah Qara’ali dont il est question est le fondateur charismatique de cet ordre
religieux.”” Le couvent de Luwayza conserve de fait un portrait du personnage calqué, de
maniére un peu gauche, sur la représentation des prélats remains. Il porte un costume
liturgique d’évéque occidental. Derric¢re lui sont rangés des livres sur une étagere: la lecture
et I’écriture, privilége, mais aussi devoir du clergé, sont les attributs de tous ces portraits
d’ecclésiastiques. Un seul de ces ouvrages porte un titre reconnaissable, en latin: Biblia
Sacra. Un texte arabe surimposé dans le bas de I’image permet au visiteur du couvent
d’identifier le vénérable fondateur. L’inscription originale, qui donne son nom et ses titres en
latin, dans un bandeau, a la maniére de ce qui se pratiquait pour les dignitaires latins, sert sans
doute davantage a le faire légitimer qu’a le faire reconnaitre par le public (ill. 5).”"

Mais si le portrait fonctionne en tant qu’image politique, donnant a voir un pouvoir, il est
naturel aussi de trouver des caricatures, réactions au portrait officiel flatteur. Ainsi, Ibn
Tuma, procurateur grec orthodoxe de Damas, aurait fait une “peinture sacrilége”, pour se
moquer du pape, du patriarche catholique Cyrille, et du Roi de France.”” La dévote maronite
Hindiyya, fondatrice de ’ordre religieux du Sacré-Cceur et supéricure du monastére de
Bkerké, a été représentée dans un portrait officiel, peut-&tre 1’ceuvre du moine Arsanyus
Dyab, évoqué plus haut.”® Auparavant, les jésuites, ses premiers formateurs et conseillers,
I’avaient caricaturée lorsqu’elle avait rompu avec eux. L’image, sur le modele des “figures
énigmatiques” que les Péres avaient coutume d’employer pour I’instruction populaire, re-
présentait les vices sous la forme d’un arbre, et mettait en paralléle les vertus et les miracles
prétés a Hindiyya avec les troubles qu’elle et ses partisans étaient censés causer. C’est peut-
étre la nouveauté du procédé de la caricature qui explique I’intensité de I’indignation que sa
diffusion souleva, au point qu’une pétition de protestation se mit a circuler contre elle a
Alep.™ Selon le schéma classique de la “modernisation”, le pendant de cette construction du
pouvoir, c’est le développement de la conscience individuelle et de I’intériorisation, auquel
I’image participe également. C’est méme 1’usage privé de 1’image qui constitue a notre avis
la véritable nouveauté de cette époque. Les luttes pour 1’occupation de 1’espace visuel public,
que j’ai évoquées, expliquent que c’est vraisemblablement moins dans la peinture et dans la

7 Butrus Fahd, 7a rikh al-rahbanivva al-mariniyva, op. cit., T. V, 222.

"' Des portraits plus originaux de prélats sont attribués au moine M(Isa Di’b: Mikha’1l Khazin (1787) et
Mikha’1l Fadil (1795), reproduits dans Liban - Le regard des peintres. 200 ans de peinture libanaise,
catalogue de I’exposition de I’Institut du Monde Arabe, Paris, 1989, 72—73 (Version anglaise: Lebanon - The
Artist’s view, 200 Years of Lebanese Painting, catalogue de 1’exposition du Barbican Center, 1989). Dans le
méme catalogue: voir des portraits de dignitaires ecclésiastiques et laics du XIXe siecle, p. 59 — 63, p. 69, p.
78, p. 92, p. 99.

7 Leonhard Lemmens (édit.), Collectanea Terrae Sanctae, in G. Golubovich, Biblioteca bio- bibliografica della
Terra Santa, série 2, T. 14, Quaracchi 1933, 107 (1746).

73 Biilus Mas‘ad et Nasib Wuhayba al-Khazin (édit.), 4/-Usil al-ta ‘rikhiyya, T.1, Achkouth (Liban), s.d., 17.
Cette image, trés abimée, photographiée au monastére patriarcal de Bkerké dans les années 1950, serait
aujourd’hui perdue.

7% “Interrogatoire de la Mére Hindy¢”, trad. frang. dans Youakim Moubarac, Pentalogie antiochienne / Domaine
maronite, op. cit., T. 1, vol. 1, 462. ASCPF, CP, Maroniti, vol. 113, f. 85rv (arabe), f. 84rv (trad. lat.), 7 juin
1752; £. 235v, lettre du jésuite Marc-Antoine Séguran, Alep, 23 juillet 1752. Ibidem, f. 31r, 33v (trad. ital.),
7 juin 1752. L’indignation provoquée par cette image fut suffisamment grande pour qu’un chroniqueur
melkite s’en fit 1’écho: Qustantin Tarabulsi, Tarikh Nafishalla (Navicella) (1729-1772), Bibliotheque
Orientale, Beyrouth, Manuscrit n® 38, 75. Le Pére Hayek affirme que cette image s’est conservée, et qu’il I’a
vue: Michel al-Ha‘ik (Hayek), “Al-rahiba Hindiyya. A’maluha wa-rahbanatuha”, 4/-Mashriq, 1965, 526.

37

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

décoration des sanctuaires, que dans I’intimité des maisons, que I’iconographie moderne,
notamment sous forme d’images imprimées, a pu se déployer. Les riches marchands d’Alep
ou d’ailleurs commanditent des icones pour leurs maisons, ou pour les offrir en wagf aux
églises et couvents de leurs £d ‘ifa-s respectives.”” Des peintures entrent dans les maisons
cossues, comme celle des Hawa d’Alep, qui en ont décoré une piece entiere. Shukrallah
‘Udjaymi, pour sa part, le pére de Hindiyya, était trés attaché a une peinture sur toile
représentant la Vierge avec I’Enfant.”® Plus tard, vers la fin du XVIII® siécle, le trés puissant
marchand maronite Yusuf Qara’ali, lié aux Frangais, faisait apposer sur sa maison une
représentation du Sacré-Ceeur surmontée du Sceau du Saint-Sacrement’”.

Des images plus modestes, dont nous avons vu que les missionnaires veillaient a la diffusion,
ornaient les chambres et prenaient place sur les tétes de lit.”® Dans les confréries de laics
qu’ils dirigeaient, les jésuites introduisirent aussi la pratique du saint du mois: une
représentation d’un saint était Offerte a chaque dévot, qui devait veiller pendant un mois a
imiter le personnage représenté, et pouvait en méme temps bénéficier de sa protection. Cette
pratique, attestée des 16407, est encore en usage en 1858, lorsque le Pére Paul Ricadonna la
signale a Zahlé et ses environs, précisant qu’il choisit si possible des saints orientaux, et
qu’on tire au sort chaque mois plus de 1000 billets.*” Comme I’inventaire des biens du Pére
Cuénot le révélait, les jésuites de ’ancienne Compagnie, puis de la nouvelle, s’étaient faits
les propagateurs du cuite du Sacré-Ceeur. Au début du XIX® siécle, les images de cette
dévotion controversée avaient pénétré les foyers d’Alep. Une partie du clergé de la ville, qui
y était hostile, fit le tour des maisons pour les confisquer et les détruire.®'

Le message que les religieux latins délivrent par I’intermédiaire de ces images n’est pas
univoque. La croyance en la mise en présence du sacré a travers la représentation figurée
reste vivante. L’estampe est souvent traitée par les fidéles comme une “icone de papier”, et
vénérée de la méme fagon, posée sur un petit autel, dans un “coin de beauté” de la maison,
avec un cierge allumé devant. Sur I’image qu’il fait imprimer a Rome, le prétre ‘Isa Kalas fait
graver une formule de consécration semblable a celles qui figurent sur les icOnes peintes. Les
missionnaires francs, au moins au XVII® siécle, ont parfois eux-mémes un rapport magique a
I’image, a laquelle ils prétent des vertus surnaturelles, méme thérapeutiques. Par ailleurs,
I’image participe a une spiritualité, qui, par certains aspects, ne différe pas de celle de Picone.
Ainsi, a travers elle, la Vierge ou un saint peut toucher profondément 1’ame de celui qui la
contemple, et lui révéler des sentiments refoulés.® Dans un manuel du prétre publié en arabe
par la Propagande & Rome en 1844, une Crucifixion doloriste, typique de la dévotion latine,
ouvre l'ouvrage. Cette fois, les effets spirituels de la contemplation de I’image sont
strictement encadrés dans le systéme latin des indulgences octroyées par les papes, diffusé
avec succes parmi les catholiques orientaux a partir du XVIIle siecle. En effet, un texte en

7> Pour les commanditaires: Icones Melkites, op. cit., 129-220, passim. Virgil Candea (dir.), Icones grecques,
melkites, russes, op. cit., 188, 258, 265, 272-273, 277, 279.

76 ASCPF, CP, Maroniti, vol. 118, “Alcune notizie da servir al libro primo della vita della serva di Dio Hendie
Ageimi...”, f. 132rv. “Interrogatoire de la Mére Hindyé”, op. cit., 433-435.

77 Djirdjis Mannash (al-khiirT), “Mustanadat li-ta‘rikh al-mutran ‘Abd Allah Qara’ali”, La Revue Syrienne, 1,
1926, 423.

78 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 542-543. “Interrogatoire de la Mére Hindyé€”, op.
cit., 434.

” Le 5 aofit 1640, le jésuite Jean Amieu demande des images a distribuer aux sodales de sa congrégation,
chaque mois: ARSI, Gallia, vol. 95, I, f. 494.

& Sami Kuri, Une histoire des Jésuites, op. cit., vol. 2, 208.

8 ASCPF, ACTA, vol. 201, 1838, f. 137r, f. 171 v. SOCG, vol. 954, f. 290v, Alep, 1833: mention d’une
hostilité aux images privées.

8 Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 542 -543, 532 — 533.

38

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

face de la gravure rappelle qu’un fidéle peut gagner une indulgence pléniére en récitant la
priere indiquée devant la représentation du Christ en croix. Le livre illustré est un objet qui
permet priere et méditation silencieuse et privée, hors du sanctuaire. Mais la médiation de
I’Eglise est rappelée au fidele qui ouvre le manuel, par I’évocation des indulgences accordées
par le pape, et qui ne sont gagnées du reste qu’en accompagnant la priére d’une confession et
d’une communion.

Sur les images latines et sur les images grecques tirées en grand nombre a Venise et a
Vienne, comme dans les gravures des quatre évangélistes figurant sur I’évangéliaire imprimé
a Shuwayr, la représentation est moins hiératique, les personnages apparaissent plus vivants,
et done plus humains, plus proches de celui qui les contemple, que dans les icones
byzantines, qui restent attachées a un code strict, n’offrant par exemple toujours qu’une
représentation de face. Le passage de la gravure sur bois a la gravure sur cuivre a été a cet
égard une innovation aux grandes conséquences esthétiques, car elle a procuré a I’image plus
de profondeur et de plasticité®. Le fidéle peut alors entamer avec ces figures de papier un
dialogue familier et quotidien, impraticable auparavant. C’est d’autant plus vrai pour les
femmes, qui, ne se rendant que rarement a 1’église, n’avaient guére de contact avec les
icones. Désormais, elles apprennent a méditer sur une image qu’elles portent avec elles, selon
la recommandation de sainte Thérése, dont les ceuvres étaient accessibles en arabe:

Ayez soin d’avoir une image ou une peinture de Notre-Seigneur qui soit a votre golit. Ne
vous contentez pas de la porter sur votre coeur sans jamais la regarder, mais servez-vous
en pour vous entretenir souvent avec lui.”

Hindiyya ne quitte jamais une image typique de la dévotion occidentale, mais tout a fait
étrangere au christianisme oriental: celle du Christ flagell¢, qui accompagnait d’ailleurs déja
sainte Thérése.* Cette image s’anime parfois, et le Christ qui y figure se met alors a la
regarder. ou a lui parier. Il lui apparait aussi sous la forme de 1I’Ecce Homo, coiffé d’une
Couronne d’épines et couvert de sang, autre image popularisée en Occident a partir du XVII®
siecle.’” Un jour, quand elle était encore petite, elle vit I’enfant Jésus porté par saint Antoine
de Padoue, sur un tableau possédé par ses oncles Hawa, lui sourire et lui faire des clins
d’eeil.®

Dans la pédagogie baroque de I’image, celle-ci doit impressionner 1’ame du fidéle. Ainsi,
les jésuites nous racontent-ils comment ils ont eu recours a ces “images morales”, ces
“figures énigmatiques” inventées dans les campagnes bretonnes au XVII® siécle, et en usage
ensuite aussi bien chez les Indiens d’Amérique que chez les chrétiens de Damas et de la
montagne libanaise.* Elles ne sont pas trés créatives: elles sont toujours la réplique plus ou
moins fidéle d’un modéle. Elles ont un grand format (environ 40 X 60 cm) qui leur permet

8 Kitab murshid al-kahin..., Rome: SCPF, 1844, 287 et 46 p. (D’aprés le Manuale Sacerdotum de Paolo
Segneri, traduit en arabe par un missionnaire d’Alep, le Pere Pierre Fromage, en 1734).

# Voir ’¢volution cruciale dans la représentation des saints constituée par le passage de la gravure sur bois a la
gravure sur cuivre au début du XVIle siecle: Jean-Michel Sallmann, Naples et ses saints a l’dge baroque,
Paris: PUF, 1994, 43-49. Dans le monde grec, I’abandon de la gravure sur bois a eu lieu dans les premiéres
décennies du XVIlle si¢cle: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1, 20.

8 Chemin de la perfection, cité dans Pierre Miquel, “Cuite des images”, Dictionnaire de Spiritualité, 7, 2, col.
1518.

# “Interrogatoire de la Mére Hindyé”, op. cit., 434.

¥ «Girr al-ittihad. Traité de I'union” trad. frang. dans Youakim Moubarac, op. cit., 418. Sur la popularisation de
I’Ecce Homo: Jean-Michel Sallmann, Naples et ses saints, op. cit.,, 182. Le thémes est diffusé sur les
estampes dans le monde grec au milieu du XIXe siécle: Dory Papastratos, Paper Icons, op. cit., vol. 1. 66-68,
figures n° 27, 28, 29, 30.

¥ ASCPF, CP, Maroniti, vol. 118, “Alcune notizie da servir al libro primo della vita della serva di Dio Hendie
Ageimi...”, f. 132rv.

¥ Bernard Heyberger, “Entre Byzance et Rome...”, art. cit., 538.

39

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d’étre vues par une foule assemblée. Elles représentent 1’état de 1’ame humaine, ou les “fins
derni¢res de I’homme”, qu’elles donnent a voir en fonction d’une progression voulue, pour
amener le spectateur. par la peur de la mauvaise mort et de la damnation, a se repentir et a
faire pénitence (attrition). Un jésuite rapporte qu’il les emploie dans la montagne libanaise le
soir aprés le souper, et qu’elles provoquent chez les paysans “une terreur extraordinaire”.
Elles aident a attirer I’attention du fidéle sur son “intérieur”, ce qui se passe derriére son
corps clos, et qui souvent I’angoisse.”’ L’image n’établit plus ici de contact avec un sacré
extérieur, comme c’était le cas de 1’icone, mais elle devient miroir, elle aide a voir en soi-
méme. Elle sert a se construire, suivant les nouvelles normes mises en usage par
I’enseignement catholique, & un moment ou la pratique de la confession écrite ou du journal
intime est encouragée également. Nous sommes loin d’une simple fonction narrative ou
décorative.

L’univers visuel des chrétiens du bilad al-Sham se transforme done entre le XVII® et le XIX®
siécle. A I’image rare et précieuse, succede une pléthore, relative il est vrai par rapport a nos
jours. La représentation figurée sort des sanctuaires pour étre portée sur soi et pour pénétrer
les maisons, méme les plus modestes. L’individu peut ainsi se I’approprier, et engager avec
elle une relation intime, selon un processus identique a celui qui conduit de la lecture
liturgique a haute voix a la fréquentation personnelle et silencieuse du livre. En méme temps,
I’iconographie s’ouvre a des thémes nouveaux, inspirés du catholicisme romain. La
représentation figurée elle-méme se fait plus réaliste et plus vivante, insistant davantage sur
I’humanité des personnages peints que sur la mise en présence du sacré effectuée par leur
intermédiaire. suivant la tradition de 1’icone. Cette évolution ne se fait pas sans controver-
ses, compromis et réinterprétations, comme tout processus d’appropriation culturelle, et doit
d’ailleurs, pour étre comprise, étre replacée dans un contexte plus général de transformation
des mentalités et de la société.

Quel rapport entretient-elle avec la naissance d’un “art moderne” en Orient? C’est une
question qui reste ouverte. On ne peut pas souscrire a I’affirmation que “I’art dans sa
conception moderne existait au Liban depuis le 16° siécle”.”’ 1l n’en demeure pas moins que
les prémices d’une éclosion locale des arts plastiques sont sans doute plus anciennes que ce
qui a été affirmé jusqu’a maintenant.”” Mais il faudrait des études plus approfondies sur la
production et la consommation des images au XVIII® et au XIX® siécle pour en juger de
maniere définitive, en commengant par répertorier les ceuvres qui existent encore, y compris
les copies sans valeur artistique. Je suis persuadé¢, en tout cas, que la diffusion d’images de
religion et la naissance du portrait au XVII® siécle ont préparé les chrétiens orientaux a
regarder et a apprécier 1’image profane, lorsque celle-ci commencera sa carriére en Orient.

% Anne Sauvy, Le miroir du cceur, op. cit., 183-184. Alain Croix, La Bretagne aux XVIe et XVIle siécles, la vie,
la mort, la foi, 2 vol., Paris, Maloine, 1980. 1571 p. + 98 p. d’illustrations.

%! Citation de I’historien d’art Syrien ‘Afif Bahnasi, dans Silvia Naef, 4 la recherche d’une modernité arabe, op.
cit., 122.

*2 Voir la discussion sur les origines de la peinture moderne au Liban dans Silvia Naef. 4 la recherche d’une
modernité arabe, op. cit., 122 et suiv.

40

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. 1: I’Assomption de la Vierge

Tableau de grande dimension, représentant 1’ Assomption de la Vierge, dans un style baroque.
La peinture, aujourd’hui au musée de Luwayza, figurait sur 1’autel principal du couvent. Une
inscription sur le bas du tableau (sous le pied de saint Pierre) indique qu’il a été constitué en
waqf par le Vicaire Général et le Supérieur Général du couvent des Alépins de Rome en
1817. Je remercie le Pére supérieur de Luwayza, qui m’a aimablement accueilli et procuré la
photographie.

1. 2:

Al-Qiddis Liiga al-Indjilt Gravure sur bois représentant 1’évangéliste saint Luc dans Kitab al-
Indjil al-sharif al-tahir..., Shuwayr, 1776, 315 p., 4 planches représentant les quatre
évangélistes. Camille Aboussouan (dir.), Le livre et le Liban, op. cit., 357, N° 187:
reproduction de la planche du méme ouvrage représentant saint Mathieu. Je remercie le Pére
Supérieur de Dayr Mar Yuhanna al-Shuwayr qui m’a aimablement accueilli, et autorisé a
photographier le volume.

41

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

i £ e
75 i

11 3:

p. 268 du méme Kitab al-Indjil al-sharif al-tahir..., Shuwayr, 1776, avec une décoration en
grotesques, reprise aussi sur d’autres pages du livre.

1. 4:
Vierge a I’Enfant avec deux Anges debout derriere elle, dans le style des icones. Illustration
reproduite plusieurs fois dans le méme Kitab al-Indjal al-sharif al-tahir..., Shuwayr, 1776.

I 5:

Portrait de ‘Abd Allah Qara’alt, premier Supérieur Général des Moines alépins. Sans auteur,
sans date. Conservé au couvent maronite des Mariamites, & Luwayza. En latin dans le
bandeau: Abdalla Caralli Archiep.” Beryten™ Primus Ord® S* Antonij Congreg® Montis
Libani Abbas G™*. L’inscription arabe en rouge, sans doute rajoutée tardivement, dit: A/-
Quds al-Abdti ‘Abd Allih Qara‘ali min sana 1700 ila 1711. Un autre tableau représente
I’évéque Germanos Hawa, cofondateur de I’Ordre Libanais, avant de rompre avec Qara’ali,
dans le méme style, et avec les mémes ornements liturgiques. Les portraits des successeurs

42

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

présentent des continuités et des variantes par rapport a ce modele, qu’il serait intéressant de
comparer. Je remercie le Pére Supérieur de Luwayza, qui m’a aimablement accueilli et
procur¢ la photographie.

43

12026, 04:14718. https://ww.inlibra.com/de/agb - Open Access - [(<) Im—


https://doi.org/10.5771/9783956506963-26
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

